
207 nova tellvs, 32 ◆2, 2015

Devenir e identidad personal 
en los sofistas

Becoming and Personal Identity in the Sophists

Pilar Spangenberg
Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (conicet)

Universidad de Buenos Aires
Universidad Nacional del Rosario

pspangenberg@gmail.com

Resumen: El trabajo apunta a iluminar el desatendido vínculo entre el hombre, 
la temporalidad y el recuerdo en el pensamiento de los sofistas Gorgias y Pro-
tágoras. Tanto en el tratado Sobre el no ser de Gorgias como en el discurso que 
Platón atribuye a Protágoras en el Teeteto se exhibe una teoría según la cual el 
hombre es un mero conglomerado que no supone ninguna instancia identitaria, 
pues se encuentra fragmentado tanto sincrónica como diacrónicamente. 

Abstract: The paper attempts to illuminate the neglected relationship be-
tween man, time and memory in the thought of the sophists Gorgias and 
Protagoras. As much in Gorgias’ On not-Being as in the discourse that Plato 
attributes to Protagoras in Theaetetus is presented a theory that establishes 
that man is a mere conglomerate who doesn’t imply an identifying pole hence 
man is as fragmented synchronically as diachronically. 

Palabras clave: sofística, identidad personal, memoria.
Keywords: Sophistics, Personal Identity, Memory. 
Recibido: 16 de julio de 2014 • Aceptado: 26 de marzo de 2015.

Uno de los nudos conceptuales sobre la base de los cuales se articuló el 
pensamiento antiguo es, sin duda, la oposición entre cambio y permanen-
cia. Esta problemática, que emerge como medular tanto de la metafísica 
de Platón como de la de Aristóteles, parece haber sido impulsada en los 
círculos sofísticos, donde no sólo habría sido abordada en relación con 
las cosas, sino también con los hombres, cuya identidad habría sido el 
blanco de muchas de sus reflexiones o aporías. En efecto, los testimonios 
platónicos sugieren que la cuestión de la identidad en general se prefi-
guró como problema a partir de las aporías planteadas por diversos so-
fistas. En el Eutidemo, por ejemplo, Platón pone en boca de dos de ellos 
una concepción que supone la imposibilidad de establecer una identidad 
más allá del cúmulo de experiencias o propiedades que conforman a un 
hombre particular. En 283d, los sofistas Dionisodoro y Eutidemo le plan-
tean a su interlocutor, Clinias, que si pretende que su amado no sea más 
ignorante, entonces aspira a que deje de ser lo que es y a que se convierta 



208	 spangenberg / devenir e identidad personal en los sofistas

en algo que no es. Y si quiere tal cosa, afirman polémicamente los so-
fistas, desea su muerte. Así, apoyándose en un deslizamiento del sentido 
copulativo al sentido existencial del verbo ser, los sofistas presentan una 
concepción de la identidad del hombre según la cual esta no sería más 
que la sumatoria de sus propiedades.1 Por esa razón, en la medida que 
una de ellas se modifica, lo hace también el conglomerado de propieda-
des que lo constituye y así el hombre deviene otro.

Este trabajo apunta a indagar en la concepción que, según el impor-
tante testimonio brindado por Platón en el referido pasaje del Eutidemo, 
pudieron haber defendido diversos exponentes del movimiento sofístico 
con respecto a la problemática de la identidad personal. Para hacerlo, 
sin embargo, se ceñirá a dos testimonios que presentan especial interés 
y que, llamativamente, exhiben entre sí importantes puntos de contacto. 
En primer lugar, al pensamiento de Gorgias. Como es sabido, el caso del 
sofista constituye una excepción a la desaparición de escritos filosóficos 
preplatónicos, pues se han conservado, además de dos discursos epidíc-
ticos de su autoría, dos versiones resumidas de un tratado, Sobre el no 
ser, que nos brinda un acceso en cierto modo directo, si bien parcial, al 
pensamiento del sofista de Leontinos, sin pasar por el tamiz de la in-
terpretación platónica.2 En la versión que nos transmite el anónimo del 
tratado Sobre el no ser es posible identificar trazas de la problemática de 
la identidad. En efecto, en el contexto de la tercera tesis del mencionado 
tratado, Gorgias no sólo disuelve la posibilidad de un objeto sensible 
idéntico para dos hombres, sino que en uno de sus argumentos asienta 
esta disolución en la fragmentación del hombre. Este ya no constituye 

1 En este sentido, no debe llamarnos la atención que a la hora de enfrentarse a este 
tipo de concepciones, Aristóteles ofrezca la distinción de sentidos del ser, en especial la 
oposición entre οὐσία y accidentes. Al respecto, cf. Metaph., IV, 1007a20-b18, donde 
Aristóteles combate contra aquellos que reducen todo ser a accidente.

2 Cabe aclarar que el Encomio de Helena y la Defensa de Palamedes constituían 
discursos epidícticos de cuya exposición aparentemente el sofista se habría servido para 
promocionar su propio arte, de modo que, si bien presentan importantes consideraciones 
acerca del lógos y de la retórica, no representan tratados filosóficos. Se ha discutido 
también en torno al carácter filosófico del tratado Sobre el no ser. Sin adentrarme en la 
polémica, infructuosa desde mi punto de vista, con respecto a la intención de Gorgias 
a la hora de escribirlo, interesa destacar solamente que muchas de las posturas que allí 
se expresan tienen un innegable interés filosófico. Una de las versiones del tratado 
aparece en la obra anónima conservada entre los escritos de Aristóteles conocida como 
De Melisso, Xenophane et Gorgia (de aquí en adelante MXG). La otra versión ha sido 
preservada por Sexto Empírico, M., VII, 65-87 (82 B3 DK).



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 207-225	 209

unidad alguna, sino que es presentado como una multiplicidad que, se-
gún veremos, se despliega tanto sincrónica como diacrónicamente. 

Esta concepción someramente presentada por Gorgias encuentra pun-
tos de contacto fundamentales con aquella que Platón le adscribe a Pro-
tágoras en el Teeteto. Tal constatación no sólo posee valor en función 
de la problemática histórica de la relación que pudieron haber guardado 
entre sí ambos sofistas,3 o de la cuestión del tratamiento que Platón hace 
de sus predecesores, sino, y especialmente, en función de los elemen-
tos que aporta a la comprensión de esta desatendida problemática de 
la identidad personal. En efecto, en el Teeteto Platón pone en boca de 
Sócrates que “tanto Protágoras como Heráclito y Empédocles y los más 
importantes poetas de uno y otro género están de acuerdo en que ‘nada 
es jamás, sino que siempre deviene’ ”.4 De este modo, afirma Sócrates, 
casi todos los pensadores que lo precedieron identificaron el ser con 
el cambio. Focaliza su análisis, sin embargo, en una particular teoría 
ontognoseológica que supone una amalgama de elementos relativistas y 
movilistas. La teoría relativista es atribuida a Protágoras y se exhibe en 
la sentencia de la homo-mensura —“el hombre es medida de todas las 
cosas, de las que son en tanto que son y de las que no son en tanto que 
no son”.5 Esta, sin embargo, se implicaría mutuamente con otra doctrina 
de corte movilista que Protágoras habría transmitido “en secreto” a sus 
discípulos dilectos y que afirma esencialmente la identidad ser y mo-
vimiento (152d2-152e10).6 Ambas doctrinas, según sostiene, se funden 
en dos puntos: en primer lugar, en el hecho de considerar que ninguna 

3 En efecto, los puntos de contacto entre la teoría en cuestión atribuida a Protágoras y 
aquella que encontramos en el tratado Sobre el no ser abren el interrogante de si realmente 
había un núcleo doctrinario común entre ambos sofistas o si es Platón el que, de acuerdo 
con el particular análisis dialéctico que lleva a cabo en relación con el pensamiento de sus 
predecesores, está tomando elementos teóricos del pensamiento de Gorgias para adscribír-
selos a Protágoras. Al respecto cf. Cornford 1935, pp. 44-45. 

4 Pl., Tht., 152e1-4: ἔστι μὲν γὰρ οὐδέποτ̓ οὐδέν, ἀεὶ δὲ γίγνεται. καὶ περὶ τούτου 
πάντες ἑξῆς οἱ σοφοὶ πλὴν Παρμενίδου συμφερέσθων, Πρωταγόρας τε καὶ Ἡράκλειτος 
καὶ Ἐμπεδοκλῆς, καὶ τῶν ποιητῶν οἱ ἄκροι τῆς ποιήσεως ἑκατέρας. Las traducciones que 
ofrezco son propias. 

5 Pl., Tht., 152a2-4: φησὶ γάρ που “πάντων χρημάτων μέτρον” ἄνθρωπον εἶναι, “τῶν 
μὲν ὄντων ὡς ἔστι, τῶν δὲ μὴ ὄντων ὡς οὐκ ἔστιν”.

6 En rigor, la “doctrina secreta” es un entramado de tesis. Al respecto, cf. Lee 2005, pp. 
86-87 y Spangenberg 2009b. Interesa aquí enfatizar el aspecto que se refiere al movimien-
to, puesto que es el que va a impactar en una nueva teoría sobre la identidad personal. 



210	 spangenberg / devenir e identidad personal en los sofistas

cosa es una, en sí y por sí, sino que cada cosa es en relación con cada 
hombre, por cuanto una y otro constituyen polos en continuo devenir; 
y, en segundo lugar, en el hecho de afirmar que la percepción (a la que 
es reducido todo conocimiento, según las aristas gnoseológicas de esta 
tesis) surge del contacto entre ambos movimientos, de suerte que la 
percepción y su objeto se generan como parejas gemelas en el contacto 
entre los movimientos que constituyen a quien percibe y a lo percibido.7

Ahora bien, más allá de la problemática, que no abordaremos aquí, de 
establecer hasta qué punto Platón está dando cuenta fielmente de doctri-
nas que pudieron haber sostenido Protágoras o los heraclíteos, interesa 
focalizar en esta ocasión en un punto acerca del cual se ha indagado poco 
y que, según hemos mencionado, presenta notables puntos de contacto 
con el pensamiento exhibido por Gorgias en el tratado Sobre el no ser. 
En efecto, mucho se ha dicho acerca de la metafísica implícita en esta 
teoría de la percepción que Sócrates atribuye a este polémico colecti-
vo heraclíteo-protagórico; resta, sin embargo, todo o mucho por decir en 
cuanto a la concepción del hombre que se postula con relación a ella y 
al modo en que el dictum según el cual el ser se identifica con el devenir 
afecta al hombre y a su identidad. El problema que emerge si todo ser es 
devenir es qué sucede con el hombre, con la propia medida, según la tesis 
de Protágoras que Platón nos transmite en el Teeteto. ¿Acaso el hombre 
también se ve sometido a ese continuo flujo? En tal caso, ¿qué hace a 
su identidad y cómo se constituye como medida a través del tiempo? 
Este problema, sin duda, presenta especial interés en el horizonte de la 
teoría protagórica de la homo-mensura que la tradición ha interpretado, 
cito el testimonio atribuido a Hermias, que “atribuye todo o casi todo al 
hombre”.8 Si esto es así, ¿qué relación guarda este hombre con el devenir, 
el flujo al que todo se ve sometido? El problema, entiendo, abre en parte 
una región que será explorada por Sócrates en lo que sigue del diálogo 

7 Pl., Tht., 156e9-157a3: αὐτὸ μὲν καθ’ αὑτὸ μηδὲν εἶναι [...], ἐν δὲ τῇ πρὸς ἄλληλα 
ὁμιλίᾳ πάντα γίγνεσθαι καὶ παντοῖα ἀπὸ τῆς κινήσεως, “Nada es en sí y por sí […], sino 
que es en su recíproca reunión como todas las cosas se generan siempre en su diversidad 
a partir del movimiento”. Esta implicación mutua que encuentra Sócrates entre la tesis 
de la homo-mensura protagórica y la doctrina del flujo atribuida a Heráclito es polémica 
y, desde mi punto de vista, supone una clara estrategia platónica para conferirle a las 
posiciones sofísticas un suelo metafísico a partir del cual discutirlas. Para tal discusión 
cf. Fine 1996 y Spangenberg 2009. Además, y yendo un escalón más abajo, es claro 
que también resulta polémica la atribución a Heráclito de la teoría del flujo continuo. 

8 Irrisión de los filósofos paganos, 9, 79 A 16 DK.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 207-225	 211

al analizar la cuestión del conocimiento en su dimensión temporal (en 
especial al referirse a las imágenes de la tabilla de cera y la de la pajare-
ra, cf. Tht., 191c y 197d) y apunta a una relación tan constitutiva como 
conflictiva para la tradición filosófica posterior: aquella entre el hombre 
y el tiempo. Veremos, sin embargo, que, como en el caso de Gorgias, el 
problema de la identidad no sólo se abre en relación con la temporalidad 
sino también con la problemática de un polo de unificación personal. Bus-
caré, entonces, rastrear los puntos de contacto con la concepción gorgiana 
del hombre e iluminar algunos de los aspectos de este desatendido aspecto 
de la teoría que se le adscribe a Protágoras en el Teeteto, curioso híbrido 
entre la tesis de la homo-mensura y el movilismo extremo de acuerdo con 
el cual, puesto que todo está sometido a un continuo devenir, no es posible 
adscribir a cosa alguna un carácter determinado.

I

En el tratado Sobre el no ser, Gorgias se aboca a disolver los principios 
ontológicos y lógicos sobre los cuales descansa el pensamiento parmení-
deo. Sirviéndose de la misma matriz de pensamiento eleático, el sofista 
intenta primeramente demostrar que nada es, luego ofrece una primera 
concesión al afirmar que aunque algo fuera, no podría ser conocido y, 
por último, ofrece una segunda concesión al afirmar su tercera tesis, 
aquella que sostiene que aunque algo fuera y pudiera ser conocido, no 
podría ser comunicado. Esta tesis no admite concesión posterior alguna 
y por esta razón, parece tratarse de la tesis central, a la que se encamina-
ría en última instancia el tratado. Es importante destacar dos cuestiones 
en relación con esta tercera tesis. En primer lugar, que la relación en 
ella comprometida es más compleja que aquella binaria que se aborda-
ba en la segunda, la relación entre lo que es y el pensamiento. Aquí se 
encuentra involucrada también una dimensión horizontal: la intersub-
jetividad implicada en toda comunicación. Por eso esta tesis envuelve 
dos problemáticas: la de la capacidad de decir una cosa, por un lado, y 
la de la posibilidad de que un otro aprehenda esa misma cosa, por otro. 
En segundo lugar, interesa aclarar que las cosas acerca de las cuales no 
es posible transmisión alguna son aquellas “externas”, que “subsisten 
fuera”, es decir los objetos de la percepción.9

9 Al respecto cf. Spangenberg 2011. Con relación a la argumentación en favor de 
esta tercera tesis cf. el excelente artículo de Mourelatos 1987 y Cassin 1995, pp. 70-74.



212	 spangenberg / devenir e identidad personal en los sofistas

En ese contexto, Gorgias presenta tres argumentos. El primero de 
ellos se dirige a mostrar la heterogeneidad total entre el discurso y los 
objetos de los sentidos. El segundo, en cambio, concede la posibilidad 
de algún tipo de relación entre lo que es (perceptible) y el discurso. Sin 
embargo, sostiene el sofista, aun cuando admitamos la posibilidad de al-
gún contacto entre ellos —posibilidad negada en el primer argumento—, 
esta relación será unidireccional, es decir, irá sólo de la realidad hacia el 
discurso, pues “a partir del encuentro con el sabor se genera en nosotros 
el discurso que emitimos sobre esta cualidad, y a partir de la incidencia 
del color, el que emitimos sobre el color” (SE, 85). La posibilidad inver-
sa, en cambio, es rechazada: es imposible partir de un nombre y que este 
nos reconduzca al objeto de la experiencia del hablante. Por tal razón, 
en la versión de Sexto Empírico se afirma que “el discurso no es indica-
tivo del afuera, sino que el afuera se convierte en revelador del discurso” 
(οὐχ ὁ λόγος τοῦ ἐκτὸς παραστατικός ἐστιν, ἀλλὰ τὸ ἐκτὸς τοῦ λόγου 
μηνυτικὸν γίνεται, 85). Frente a esta afirmación, la primera pregunta que 
surge es por qué deberíamos considerar imposible que una persona que 
ha percibido el mismo objeto que el hablante, al escuchar el nombre 
que ha sido constituido a partir de tal percepción, pueda identificar eso 
mismo como referencia. Si bien en la versión de Sexto no se aportan ele-
mentos para comprender las razones de tal imposibilidad, en el otro re-
sumen que conservamos del tratado, el transmitido por el anónimo autor 
de Sobre Meliso, Jenófanes y Gorgias, se dan a conocer tales motivos. 
En efecto, allí se sugiere que la razón por la cual la comunicación de lo 
mismo es imposible sería que a dos hombres diferentes las cosas no se 
les pueden aparecer de modo semejante (μὴ ὅμοιον φαίνεσθαι αὐτοῖς), 
por dos razones: por un lado, porque dos hombres no pueden ser seme-
jantes en todo y, por el otro, porque por necesidad dos hombres están en 
distinta situación. En caso contrario, dice el sofista, no serían dos, sino 
uno (MXG, 980b12-14). De modo que las particularidades del hombre y 
su perspectiva condicionan la percepción e impiden la captación de un 
objeto idéntico por parte de dos hombres diversos. En este sentido, pare-
ce estar operando una premisa relativista, al menos en lo que concierne a 
la percepción. Y a continuación Gorgias extrema su posición, al afirmar: 

φαίνεται δὲ οὐδ̓ αὐτὸς αὑτῷ ὅμοια αἰσθανόμενος ἐν τῷ αὐτῷ χρόνῳ, ἀλλ’ 
ἕτερα τῇ ἀκοῇ καὶ τῇ ὄψει, καὶ νῦν τε καὶ πάλαι διαφόρως. ὥστε σχολῇ ἄλλῳ 
γ’ ἂν ταὐτὸ αἴσθοιτό τις. 

MXG, 980b14 ss.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 207-225	 213

Pero parece que ni el mismo hombre percibe cosas semejantes que sí mismo 
en el mismo momento, sino diferentes por el oído y por la vista, y diferentes 
ahora y en el pasado. De modo que difícilmente alguno pueda percibir pre-
cisamente la misma cosa que otro.

Aquí también al intentar probar la imposibilidad de un objeto de per-
cepción idéntico para dos sujetos diversos, Gorgias se acerca muchísimo 
al relativismo protagórico.10 Las percepciones, según surge del pasaje, no 
sólo son privadas —por eso es imposible que dos hombres perciban un 
mismo objeto—, sino que son únicas e irrepetibles y por eso es imposible 
que aun el mismo hombre cuente con dos percepciones idénticas. Los mo-
tivos que proporciona Gorgias son dos: (a) las cualidades del objeto apre-
hendidas por un sentido no pueden ser aprehendidas por otros, dado que 
los sentidos son capacidades especializadas. De ese modo, el objeto, co-
rrelativamente al hecho de que el hombre se escinde en sus diversos senti-
dos, se escinde también en sus diversas propiedades;11 y (b) la alteridad en 
el tiempo impide que la misma percepción sea reiterada, porque tanto el 
objeto percibido como el hombre han cambiado, esto es, han dejado de ser 
los mismos. En consecuencia, es imposible que un mismo hombre tenga 
dos percepciones idénticas. Se ve entonces que las razones que se propor-
cionan para negar tal posibilidad son tanto de naturaleza sincrónica como 
diacrónica, pues el sujeto se fragmenta en un momento t en sus diversos 

10 Mansfield subraya la importancia de la tesis relativista en el pensamiento de Gor-
gias y releva el paralelo entre la doctrina protagórica y la gorgiana, sosteniendo que es 
la primera la que ha inspirado la segunda (Mansfield 1990, p. 112). Contra esta atribu-
ción de relativismo al pensamiento de Gorgias cf. Kerferd 1981 y Bett 1989.

11 La especialización de cada uno de los sentidos aparece ya en el contexto de la con-
traargumentación que se ofrece en el contexto de la segunda tesis del tratado que niega 
la posibilidad del pensamiento de aprehender lo que es, en SE 81-82 y MXG 980a9-14. 
Allí se contemplaba la posibilidad de que así como cada sentido posee su propio objeto 
y un sentido no puede juzgar acerca del objeto de otro, el pensamiento guarde una rela-
ción análoga con lo sentidos, de suerte que el pensamiento constituya su propio criterio. 
De este modo, los datos que nos aportan los sentidos no representarían una razón válida 
para dar por falso un pensamiento. Este contraargumento que ofrece Gorgias frente a su 
propia argumentación es descartado por absurdo en la versión de Sexto, pero no sucede 
lo mismo en la versión del anónimo, en que quedaría en pie de igualdad con aquel que 
establece que ninguna de las cosas que pensamos es. Reviste especial interés considerar 
este argumento a la luz de Tht., 184d1-5. Allí Platón plantea que si cada sentido tuviera 
su objeto y no hubiera una instancia común a todos ellos seríamos como un caballo de 
madera. Aristóteles también alude a esta problemática a la hora de enfrentar las posicio-
nes relativistas en Metaph., IV, 1011a16-1011b1. 



214	 spangenberg / devenir e identidad personal en los sofistas

sentidos, cada uno de los cuales constituye una capacidad especializada 
que tiene un objeto que le es propio. Aquí no se especifica cómo es que a 
partir de la multiplicidad brindada por los sentidos alcanzamos la unidad 
de un objeto. De hecho, los ejemplos que brindaba Gorgias a la hora de 
referir a la unidireccionalidad de la relación entre cosa sensible y nombre 
eran del orden del sensible propio de un sentido específico, pues allí se 
hablaba del color y del sabor. No se establece entonces ninguna instancia 
sintética y así como el objeto queda escindido en sus diversas propiedades 
sensibles, el hombre queda escindido en sus sentidos. El otro argumento 
que se proporciona para negar la posibilidad de dos percepciones idénti-
cas, según hemos visto, recurre al factor tiempo al establecer que el mis-
mo hombre percibe cosas diferentes ahora y en el pasado. Aquí tampoco 
se especifican las razones por las cuales se daría la imposibilidad de dos 
percepciones idénticas en el tiempo. El argumento concluye, entonces, 
que si un mismo hombre no puede percibir en dos ocasiones lo mismo, 
tratándose de una alteridad aún mayor la que media entre dos hombres, es 
claro que será imposible una identidad de percepciones entre ambos. Es 
decir que si un mismo hombre no constituye una unidad que garantice la 
identidad de la representación, difícilmente lo harían dos diferentes. Son 
tres, pues, las razones por las cuales el objeto de una percepción no puede 
ser comunicado a otro: la percepción de un sujeto no puede ser reiterada 
por otro sujeto, ni por otro de los sentidos de un mismo sujeto, ni siquiera 
por el mismo sujeto en momentos diferentes. Así la problemática intra-
subjetiva se relaciona análogamente con la intersubjetiva.

Hay otro pasaje que presenta interés a la luz de la problemática abor-
dada y es aquel en que Gorgias se refiere, en esta misma versión del anó-
nimo, a la imposibilidad del movimiento. En el contexto de la primera 
tesis, Gorgias argumenta por el absurdo. Demuestra entonces que lo que 
es no es, porque si fuera sería generado o inengendrado, uno o múltiple 
y —se agrega en la versión del anónimo— en reposo o en movimiento.12 
Sin embargo, al ser no le conviene ninguno de estos predicados, razón 
por la cual, concluye Gorgias, lo que es no es. En el contexto de la ne-
gación de la posibilidad del movimiento, el sofista afirma:

οὐδ’ ἂν κινηθῆναί φησιν οὐδεν. γὰρ κινηθείη, [ἢ] οὐκ ἂν ἔτ’ εἴη ἢ ὡσαύτως 
ἔχον, ἀλλὰ τὸ μὲν <ὂν> οὐκ ὂν εἴη, τὸ δ̓ οὐκ ὂν γεγονὸς εἴη. 

980a1-3

12 No se conservan, sin embargo, los argumentos a favor de la imposibilidad del reposo.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 207-225	 215

Y tampoco nada podría moverse. Pues si se moviera, no seguiría siendo del 
mismo modo, sino que el ente no sería ente, y el no ente sería generado. 

Aquí se sostiene una concepción del ser según la cual la única alteración 
posible es aquella que afecta su misma naturaleza, el devenir sólo parece 
poder alcanzar al ser de lo que es o al no ser de lo que no es. Así, si el ente 
se alterara, dejaría de ser ente, y si el no ente lo hiciera, se generaría. La 
“radicalidad eléatica”, como la llama Gigon,13 que exhibe Gorgias aquí se 
condice muy bien con la posición atribuida a los sofistas en el Eutidemo, 
según hemos visto en la introducción. En efecto, allí se sostenía que si 
Clinias cambiaba en algún sentido, dejaría de ser. Aquí, paralelamente, se 
sostiene que de modificarse lo que es, pasaría a no ser. Si bien en este caso 
no se extraen las consecuencias en lo que respecta al hombre, vemos que 
la ontología plana y polarizada que se defiende parece estar operando en 
posiciones como las que sostienen los sofistas en el Eutidemo respecto del 
modo en que cualquier cambio impacta en la identidad personal. 

Hemos visto entonces que en el marco de un análisis del conocimien-
to, Gorgias ofrece una concepción débil de la identidad del hombre, pues 
este último aparece fragmentado en los diversos órganos de los sentidos, 
por un lado, y en el tiempo, por otro. Los puntos tratados en las breves 
líneas del tratado Sobre el no ser a las que he referido encuentran un 
desarrollo notable en el discurso atribuido a Protágoras en el Teeteto de 
Platón. En efecto, allí nos encontraremos con una serie de elementos que 
pueden ayudarnos a dotar de sentido a las escuetas consideraciones del 
sofista que acabamos de presentar. 

II

Interesa aquí exhibir que los trazos generales de la concepción defendida 
por Gorgias con relación a la identidad personal encuentran un llamativo 
eco en el pensamiento atribuido a Protágoras en el Teeteto de Platón.14 

13 Gigon 1972, p. 73.
14 Es posible pensar que, como hemos sugerido en nota 6, el hecho de que entre los 

diversos testimonios que se atribuyen a los sofistas encontremos puntos de contacto 
llamativos, quizás no se deba tanto a la existencia de un núcleo doctrinario común, 
sino más bien el modo en que Platón opera con respecto a los pensadores a los que se 
enfrenta. Ya Cherniss 1957 señalaba la poca deferencia que exhibe Platón en el trata-
miento de doctrinas de otros pensadores. Esto responde a la misma concepción acerca 
de la verdad que manifiesta en textos como Fedro, 274b-278e, en que se afirma que 



216	 spangenberg / devenir e identidad personal en los sofistas

Al igual que en Gorgias, en el Teeteto las consideraciones en torno a 
esta cuestión emergen a la luz del problema específico del conocimien-
to. En 156a, luego de proponer la implicación mutua entre la tesis de 
Protágoras y el movilismo, Sócrates ofrece revelar los misterios de una 
“refinada” teoría que pretende dar cuenta del modo en que la percepción 
sería concebida a la luz de la ya mencionada fusión entre movilismo y 
relativismo. Sostiene entonces que, de acuerdo con esta doctrina, tanto 
quien percibe como lo percibido constituyen dos formas de movimien-
to. El primero tiene la potencia de padecer, mientras que lo segundo, el 
objeto, tiene la potencia de actuar. La percepción surgiría, entonces, del 
contacto entre los movimientos que provienen de cada uno de estos po-
los e implicaría la generación de la cualidad perceptual, paralelamente a 
la percepción.15 Y a continuación afirma:

Pero no se debe, como el discurso de los sabios, conceder (συγχωρεῖν) pala-
bras como “algo”, ni “de alguien”, ni “mío”, ni “esto”, ni “aquello” ni cual-
quier otra que estabilice las cosas, sino que se debe hablar de acuerdo con 
la naturaleza (κατὰ φύσιν φθέγγεσθαι), y decir que se generan y padecen, 
destruyen o alteran, porque si uno con su discurso (τῷ λόγῳ) estabilizara las 
cosas, al hacerlo será fácilmente refutado. Se debe hablar (λέγειν) así tanto al 
tratar de las cosas aisladas (κατὰ μέρος), como del conglomerado de muchas 
(περὶ πολλῶν ἁθροισθέντων), conglomerado, precisamente, al que se llama 
(τίθενται) “hombre”, “piedra” o cada ser viviente y especie. 

157b-c 

En este pasaje se efectúa, desde mi punto de vista, una doble crítica 
al lenguaje corriente. En primer lugar, se le cuestiona el hecho de confe-
rirle estabilidad a aquello a lo que refiere.16 En este sentido se condenan 

no importa quién haya dicho qué, sino la proximidad de lo dicho con la verdad. Esta 
tesis atribuida a Protágoras quizás constituya más bien una amalgama de diversas tesis 
de físicos o sofistas, una de las cuales pudo haber sido tomada del tratado de Gorgias.

15 Es importante destacar que no se ofrece una sola versión de tal teoría, sino al me-
nos tres, las cuales, sin embargo, presentan importantes diferencias entre sí. La primera 
en 153d-154b, la segunda en 156a-c y la tercera en 156c-157c. Podría pensarse que una 
cuarta versión se ofrece justo antes de su refutación, en 181b-182c. Con respecto a la 
polémica en torno a la interpretación de esta compleja teoría y su posible atribución al 
Protágoras histórico cf. Cornford 1935, p. 35; Burnyeat 1990, pp. 16-18; Lee 2000, pp. 
95-99; McDowell 1973, pp. 152-153; Van Eyck 2013. 

16 Interesa destacar al respecto un texto del Banquete en que Sócrates también de-
nuncia el desfasaje entre el lenguaje y la realidad en función de la ficticia identidad que 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 207-225	 217

los nombres que harían referencia a una cierta estabilidad de la cosa.17 
La segunda crítica al lenguaje corriente apunta al hecho de suponer una 
unidad intrínseca en toda cosa, cualquiera que sea. Esto se deja ver en 
especial en la segunda parte del texto mencionado. En efecto, a partir 
de “se debe hablar así…” se produce un deslizamiento de la crítica a 
la estabilización hacia otro efecto distorsivo del lenguaje corriente con-
sistente en unificar sus objetos. Así, el discurso no sólo supone cosas 
estables, sino también “unas”, es decir, pretende que sus objetos cons-
tituyen unidades.18 Es por eso que aquí, por un lado, se aclara que el 
lenguaje no se condice con el dinamismo de ninguna cosa que, según la 

le confiere el lenguaje al hombre a lo largo del tiempo. Así, en 207d4-e5 es el mismo 
Sócrates quien afirma que “incluso durante el tiempo en que se dice (καλεῖται) que cada 
ser vivo vive y que es el mismo, por ejemplo, se dice (λέγεται) que alguien es el mismo 
desde su niñez hasta que se hace viejo, sin embargo, aunque se lo llame (καλεῖται) 
el mismo, nunca tiene en sí las mismas cosas sino que se está renovando siempre, 
perdiendo otros elementos, ya sea en su pelo, en su carne, en sus huesos, en su sangre, 
en todo su cuerpo. Y no sólo en lo que respecta al cuerpo sino también en cuanto al 
alma; sus caracteres, sus hábitos, opiniones, deseos, placeres, tristezas, temores, ninguna 
de estas cosas es jamás la misma en cada individuo, sino que unas llegan a ser y otras 
se destruyen.” El pasaje presenta especial interés a la hora de abordar el problema del 
cambio en el pensamiento platónico. Al respecto cf. Marcos 2014, a quien le agradezco 
especialmente la referencia y la lectura atenta del presente trabajo. 

17 Es importante notar que la primera serie (“algo”, “de alguien”, “esto”, “aquello”) 
está conformada por términos que directa o indirectamente remiten a un hombre: al-
gunos son deícticos —y son tales porque alguien los “señala”— y otros suponen una 
referencia a la propiedad de alguien. Esto tal vez obedezca a la voluntad de poner en 
evidencia el necesario rol referencial que asume el hombre en el pensamiento de Protá-
goras: todo es con relación a él.

18 Este deslizamiento de la cuestión del dinamismo a la imposibilidad de la unidad 
no debe extrañarnos en la medida en que atendamos al texto en que se traza la combina-
ción entre la posición movilista y la relativista, al cual en ocasiones no parece habérsele 
prestado la debida atención. Allí se establece con claridad que ninguna cosa es una en y 
por sí misma (ἓν μὲν αὐτὸ καθ’ αὑτὸ οὐδέν ἐστιν, 152d2-3), pues en las cosas conviven 
los contrarios: si uno afirma que algo es grande, también aparecerá como pequeño, si 
que es pesado, en seguida deberá afirmar que es liviano. Sin embargo, la razón por 
la que se está negando la unidad en uno y otro pasaje parece divergir: en el pasaje de 
152d la unidad se niega en virtud de la convivencia de contrarios; aquí, en cambio, por 
el hecho de que el objeto constituye un conglomerado de propiedades. Con respecto a 
la relación entre la tesis de la convivencia de contrarios y la del movilismo cf. Irwin 
1977, quien considera que lo que sostiene Sócrates en este texto es una doctrina del 
movimiento que implica, antes que el cambio continuo, la convivencia de contrarios. 
Por mi parte, entiendo que Platón presenta tales teorías como solidarias entre sí y que, 
sin embargo, no se identifican. Al respecto cf. Spangenberg 2009b.



218	 spangenberg / devenir e identidad personal en los sofistas

teoría recién desarrollada, no es más que movimiento; y, por otro lado, 
al margen de la dimensión temporal, se previene contra otra condición 
que parece imponer el lenguaje: la de referir a cosas unas, al margen de 
sus apariciones múltiples. Esta unificación indebida se daría tanto en el 
caso de la referencia a cosas individuales, como piedra u hombre, como 
en el de la referencia a especies particulares. La teoría secreta supondría, 
entonces, la existencia de dos clases de cosas únicamente: las cualidades 
que emergen como correlato de las sensación a partir del contacto entre 
quien percibe y el objeto y las agregaciones de tales cualidades.19 De 
suerte que, aparte de constituir por necesidad una multiplicidad diacró-
nicamente, la cosa también se encuentra fragmentada sincrónicamente.20

Ahora bien, nos interesa focalizar aquí en el lugar que se le confiere 
al hombre en tal ontología del proceso. Es claro que este, en tanto que 
es, queda sometido al mismo movimiento de todo ser, lo cual impide una 
identidad estable a lo largo del tiempo. Pero el hombre queda fragmento 
no sólo a partir de la operación del tiempo. Además, como cualquier 
otra de las cosas que son, constituye un “agregado” (áthroisma). No se 
aclara aquí cuáles son los elementos a partir de los cuales se constituye 
tal agregado. Cabe pensar, como hemos sugerido en ocasión del análisis 
de 157b-c, que es el conjunto de sus cualidades, siempre cambiante es 
claro, el que lo constituye. De hecho en 154b1-6 se afirma explícita-
mente que ni la cosa ni quien la percibe poseen cualidad alguna en sí. 
Pues si el objeto tuviera en sí mismo sus cualidades no se ofrecería de 
modo diferente a distintos hombres; y si quien conoce las poseyera en 
sí mismo, no podría atribuir cualidades diversas a cosas diferentes.21 
Tales cualidades del objeto surgen pues sólo en el contacto entre sujeto 
y objeto. Lo único que podemos suponer por detrás de estas cualidades 
es puro movimiento. Es posible pensar también que en el caso específi-

19 Este desacople entre ser y lenguaje será explotado por Platón a la hora de dirigir su 
crítica a la posición heraclítea (181b-183b), a la que terminará cuestionando la posibili-
dad de formular su propia tesis: si todo está en continuo movimiento, como pretende el 
movilismo extremo, no es posible ningún lenguaje. Para ser consecuente, el heraclíteo, 
como el Crátilo al que refiere Aristóteles, deberá guardar silencio. 

20 Contra cf. Bostock 1988, p. 67, quien considera que a la luz de la teoría de la 
percepción desarrollada poco antes, la única referencia posible en el pasaje recién citado 
es a los movimientos rápidos que constituyen las percepciones, y que los agregados de 
tales movimientos harían referencia, en cambio, a los movimientos lentos, puesto que se 
trataría de entes que si bien suponen dinamismo, poseen una mayor estabilidad. 

21 Sobre este complejo argumento cf. Lee 2000, pp. 97-98.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 207-225	 219

co del hombre este conglomerado se constituye a partir de los pareceres 
fugaces que se presentan como el correlato gnoseológico del proceso 
dinámico al que está sometido todo objeto de conocimiento. En esta on-
tología nada subyace a tales pareceres, no hay ningún sustrato que oficie 
de base impermeable al cambio y esa es la razón por la cual más ade-
lante se afirmará que Sócrates sano y Sócrates enfermo son dos personas 
diferentes (159b2-160a7).22 El hombre entonces, en tanto que es, se 
sujeta a la ontología general que hace de toda cosa un efímero agregado 
de cualidades; y, en tanto que conoce, puede ser considerado el conjunto 
de sus experiencias.23

Esta concepción del hombre en tanto sumido en el puro devenir ha-
bía quedado establecida poco antes, en el referido contexto en que se 
presentaba por primera vez la teoría de la percepción que Sócrates atri-
buye al colectivo protagórico-heraclíteo. Allí Sócrates, en tanto portavoz 
de Protágoras y con el objeto de probar que toda percepción es única e 
irrepetible, afirmaba:

¿Pero qué? ¿Es el mismo el modo en que se le aparece (φαίνεται) a otro 
hombre cualquier cosa que el que se te aparece a ti? ¿Mantienes eso con 
firmeza o más bien que ni siquiera a ti mismo se te aparece lo mismo por no 
permanecer tú nunca igual a ti mismo?24

Este texto afirma, como el anterior, que el hombre se ve sometido al 
mismo flujo que el resto de los seres que conforman lo real. Esta es la ra-
zón por la cual se rechaza la posibilidad de que a dos hombres diferentes 
se les aparezca lo mismo: ¿cómo sería posible si ni siquiera al mismo 

22 Aristóteles, en el contexto de la discusión contra la tesis que niega el PNC en Me-
taph., Γ, 4-5, también vinculará la tesis del movilismo, por un lado, con la del relativis-
mo y con la de la disolución de la sustancia (cf. en especial 1007a20-23 y 1009a6-16). 
Tales posiciones, afirma, reducen todo ser a accidente. 

23 Es importante poner el foco en las cualidades que se mencionan anteriormente: 
“de alguien” “mío” “esto”. El cuestionamiento parece dirigido antes que nada a la pro-
piedad. Así, junto con la ontología movilista parece ponerse en cuestión también una 
cierta concepción acerca de la propiedad. 

24 Pl., Tht., 154a6-9: Τί δέ; ἄλλῳ ἀνθρώπῳ ἆῤ ὅμοιον καὶ σοὶ φαίνεται ὁτιοῦν; ἔχεις 
τοῦτο ἰσχυρῶς, ἢ πολὺ μᾶλλον ὅτι οὐδὲ σοὶ αὐτῷ ταὐτὸν διὰ τὸ μηδέποτε ὁμοίως αὐτὸν 
σεαυτῷ ἔχειν; Acerca de la polémica concepción según la cual nada aparece en tanto 
idéntico a diferentes perceptores ni al mismo perceptor en diferentes momentos, cf. 
Mc Dowell 1973, pp. 152-153; Bostock 1988, pp. 49 y 60-61; Lee 2005, pp. 97, n. 40.



220	 spangenberg / devenir e identidad personal en los sofistas

hombre se le podría presentar lo mismo en dos momentos diferentes 
porque él mismo se ve sometido al proceso del cambio? La cosa no 
puede presentarse a dos hombres de igual modo porque constituyen dos 
sujetos diferentes. Y, siendo la sensación el resultado del contacto entre 
dos movimientos peculiares, la percepción no puede sino ser peculiar, 
única e irrepetible. 

Poco más adelante, Sócrates aporta un elemento más para entender 
las razones por las cuales el sujeto es concebido como un agregado de 
experiencias únicas. Al sostener que la percepción es irrepetible, afirma 
que ella misma “altera y hace otro a quien percibe” (ἀλλοῖοv καὶ ἄλλον 
ποιεῖ τὸν αἰσθανόμενον, 159e9-160a1) y es por eso que “ni yo mismo 
llegaré a ser tal para mí mismo ni aquello para sí mismo” (oὐδὲ μὴν 
ἔγωγε ἐμαυτῷ τοιοῦτος, ἐκεῖνό τε ἑαυτῷ τοιοῦτον γενήσεται)” (160a6-7). 
Es decir que aparte del hecho de que el hombre se ve sometido al flujo al 
que está librado todo lo real, la experiencia misma es causa de su trans-
formación, de suerte que aunque el mismo hombre se encontrara frente a 
idéntico objeto, no percibiría lo mismo, pues el propio hecho de haberlo 
percibido una vez ya lo ha modificado. Así, es un hombre nuevo el que 
viene a percibir nuevamente. 

Considerado desde el punto de vista de su dimensión psicológica, esta 
compleja concepción acerca del hombre se enriquece aún más cuando 
entra en juego una noción fundamental para dar cuenta de la relación 
que guarda éste consigo mismo a través del tiempo: la memoria (μνήμη). 
Así, en su intento de desarticular la identificación entre conocimiento y 
percepción Sócrates formula la pregunta: “Si alguien ha llegado a cono-
cer algo en cierto momento y aún posee y conserva el recuerdo de eso 
mismo (ἔτι ἔχοντα μνήμην αὐτοῦ τούτου καὶ σῳζόμενον), ¿es posible 
que en el momento en que uno lo recuerda no conozca eso mismo que 
recuerda?” (163d1-4). Lo que pregunta, en definitiva, es “si alguien 
que ha aprendido algo y lo recuerda no la sabe” (163d5). Sócrates abre 
así la cuestión del conocimiento a la dimensión temporal, al referirse al 
recuerdo. El aprender una cosa supone, de acuerdo con la identidad tra-
zada entre saber y percibir, haberla percibido. Si admitimos la existencia 
del recuerdo (μνήμη), y que todo recuerdo es de algo (τινός), prosigue 
Sócrates, se deberá admitir que habiendo percibido algo, eso permanece 
en la memoria. Sin embargo, si se asume la identificación entre percibir 
y saber que se atribuye al sofista, el fenómeno del recuerdo no puede 
explicarse, pues la percepción es siempre de lo presente y el recuerdo, 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 207-225	 221

en cambio, supone una relación con el pasado. A partir de tal identifica-
ción habría que afirmar que quien llegó a saber algo, aún recordándolo, 
no lo sabe, pues no lo percibe (164b). Esto, afirma Sócrates, “sería 
monstruoso”. Esta afirmación se aprecia en toda su dimensión a la luz de 
la teoría de la reminiscencia presentada y defendida por Sócrates en el 
Menón y el Fedón, diálogos en que todo conocimiento se explica como 
recuerdo. Pero justamente a lo que apunta Sócrates a través de tal teoría 
es a demostrar que el conocimiento es un a priori, de suerte que da por 
tierra la tesis según la cual el conocimiento es percepción. Tales obje-
ciones socráticas recibirán una respuesta en el contexto de la llamada 
“Apología de Protágoras” ofrecida en Tht., 165e-168c, en que Sócrates 
presta su voz al desaparecido sofista para que este se defienda de sus 
críticas. Allí Protágoras responde muy —demasiado— concisamente a 
la crítica por Sócrates presentada. En primer lugar, le cuestiona el hecho 
de admitir que el recuerdo de una impresión pasada permanezca en uno 
tal y como era en el momento de experimentarla, cuando ya no se está 
experimentando (166b2-4). Es claro que aquí se está negando que la 
experiencia vivida permanezca como una tacha clavada en la memoria, 
que uno recuperaría idéntica en el momento del recuerdo. La memoria, 
se sugiere entonces, opera también sobre un terreno dinámico. Cada 
nueva experiencia del recuerdo supondría así un “producto” diferente. 
Podemos pensar que eso se debe a lo dicho anteriormente: así como 
cada acto de percepción encuentra a un hombre nuevo y esto determina 
la emergencia de una nueva experiencia, diferente por necesidad a la 
anterior en cada caso, lo mismo sucede con la experiencia pasada que 
se intenta recuperar en el acto del recuerdo. Esta no permanece idéntica 
a sí misma en la memoria, sino que en cada experiencia el recuerdo 
cambia a la luz de la perspectiva asumida en el presente. Es decir que 
así como se afirma, con respecto a la percepción, que esta supone dos 
polos en continuo movimiento, el de quien percibe y el de lo percibido, 
cuyo contacto da como resultado una percepción única e irrepetible cada 
vez, lo mismo sucedería respecto de lo experimentado en el pasado. Si 
suponemos una estructura análoga en los casos de la experiencia percep-
tual y del recuerdo, deberíamos sospechar que el sólo cambio de quien 
recuerda supone, como resultado del acceso a la experiencia pasada, una 
nueva experiencia, un nuevo fenómeno con características propias. 

El segundo argumento que ofrece Protágoras en su Apología frente a 
la objeción socrática según la cual la identificación entre conocimiento y 



222	 spangenberg / devenir e identidad personal en los sofistas

percepción supone negar la posibilidad de la memoria, señala que nadie 
rechazaría la posibilidad de que “la misma persona conozca y no co-
nozca lo mismo (εἰδέναι καὶ μὴ εἰδέναι τὸν αὐτὸν τὸ αὐτό)” (166b4-6). 
Curiosa afirmación si pensamos, una vez más, en la teoría de la reminis-
cencia defendida por Sócrates en los diálogos anteriores: allí el recuerdo 
es presentado como una suerte de mediación entre el conocimiento y 
la ignorancia. Pero aquí el sentido de la afirmación no es claro. Así 
como Sócrates, Protágoras podría estar sugiriendo que el recuerdo su-
pone siempre el acceso parcial a algo, no constituye pleno conocimiento. 
Por el contrario, poseería una naturaleza siempre fragmentaria tal que, en 
terminología fenomenológica, estaría abierto siempre a una plenificación 
ulterior. Otro modo posible de entender la afirmación se apoyaría en el 
impacto en el plano del conocimiento de la ontología heraclítea a la que, 
según Sócrates, habría suscripto el sofista. Si toda cosa implica la con-
vivencia de contrarios y todo conocimiento de la cosa supone el hecho 
de conocerlo en tanto que algo, habría que pensar que a la vez que se 
conoce un objeto en tanto que x, se “desconoce” la propiedad contraria a x, 
la cual sin embargo es tan real como la primera. Y lo mismo sucedería 
al aprehender la propiedad contraria. Es decir, que si conocemos algo en 
tanto que blanco, ignoramos el negro que por necesidad también se da 
en la cosa. En este sentido, podría decirse que todo acto de conocimiento 
supone el hecho de conocer y no conocer a la vez.25 

Por último, el tercer argumento que esgrime contra las críticas socrá-
ticas presenta especial interés en nuestro intento de determinar qué es 
aquello que, desde la perspectiva que se atribuye a Protágoras, constituiría 
la identidad del hombre. En efecto, en Tht., 166b6-c1 el sofista afirma:

Y si esto te asusta, ¿crees que alguien te concederá que una persona que 
está cambiando es la misma que era antes de producirse el cambio? Y más 
aún, ¿acordará que sea uno y no unos, los cuales llegan a ser infinitos (καὶ 
τούτους γιγνομένους ἀπείρους) a medida que prosigue el proceso del cam-
bio?

Así, el sofista niega que alguien vaya a admitir que una persona que 
está cambiando siga siendo la misma que era antes de producirse el 

25 Así, de la misma manera que el lenguaje fijaría ficticiamente un objeto siempre 
móvil, el conocimiento no podría aprehender la naturaleza siempre contradictoria de 
sus objetos.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 207-225	 223

cambio. Esta sola línea, perdida en el discurso telegráfico y fragmen-
tario de la apología, guarda gran importancia tanto por sí misma como 
en las proyecciones que se podrían pensar con relación a la metafísica 
del sujeto que desarrollarán no sólo Platón, sino también Aristóteles. La 
afirmación supone el hecho de negar que haya un principio de identidad 
del sujeto: no hay una esencia del hombre que se sustraiga al cambio. El 
sofista lo aclara: no hay una sola persona, sino una multiplicidad infinita 
en tanto acontece el proceso del cambio. Así, con la noción de identidad 
se niega también la de unicidad del hombre, que ya no es caracterizado 
en función de su persistencia en una cierta naturaleza, sino en función de 
un cambio continuo provocado por la misma experiencia.

Nos quedaría por resolver cuál sería el elemento que liga esta plurali-
dad, qué nos habilita a hablar, aunque sea incorrectamente, de un hombre 
particular de acuerdo con esta doctrina. Si el hombre es, análogamente 
al objeto, un conglomerado de experiencias, parecería posible encontrar 
por detrás de estas afirmaciones una concepción cuantitativa, por decirlo 
de alguna manera, de la identidad personal. Sin ánimo de resolver este 
problema, acerca del cual creo que no contamos con suficientes elemen-
tos ni en Platón ni en ninguna de las fuentes de transmisión del pensa-
miento de Protágoras, propongo atender a una noción clave que aparece 
en la Apología a la que vengo haciendo referencia, la noción de ἕξις, 
término que justamente alude al hecho de estar en posesión de algo, lo 
cual supondría la necesidad de una cierta permanencia. Frente a la crítica 
socrática según la cual el igualitarismo de las opiniones respecto de la 
verdad defendido por el sofista lo inhabilitaría a presentarse a sí mismo 
como sabio y como maestro, el sofista establece la existencia de diferen-
cias entre los hombres: para unos, sostiene, son y aparecen unas cosas y 
para otros, otras (166d). El sabio es caracterizado como aquel que puede 
efectuar un cambio en otros hombres para que, en lugar de aparecerle lo 
malo, le aparezca y sea lo bueno. Así, presenta un modelo terapeútico 
de educación en el cual el sabio o maestro es quien logra efectuar a tra-
vés de su discurso un cambio hacia una disposición o condición (ἕξις) 
mejor (167a3-4).26 De modo que tal disposición sería la que condiciona 
las diversas apariencias (φαντάσματα) con que el mundo se presenta al 
hombre (167b3). Estas disposiciones, lejos de constituir un suelo fijo, 
evidentemente se generan y mutan de acuerdo con la experiencia y son 

26 Con respecto al modelo terapéutico de educación, cf. Chappell 2004, p. 106. 



224	 spangenberg / devenir e identidad personal en los sofistas

permeables al discurso del otro, de modo que son determinadas también 
en el juego intersubjetivo. Ese, quizás, sea el último suelo que podemos 
alcanzar de la identidad personal pensada por Protágoras. 

Así, estos someros elementos permiten reconfigurar, al menos en parte, 
una concepción acerca del hombre que, al margen de la imposibilidad de 
establecer una filiación efectiva, seguramente haya circulado entre algu-
nos de los representantes del movimiento sofístico. Según he intentado 
mostrar, tal concepción no sólo exhibe valor por el hecho de contribuir a 
la comprensión de los desarrollos con relación a la metafísica y la gnoseo-
logía desarrolladas por Platón y, en especial, por Aristóteles, sino también 
por representar un intento más o menos explícito de desactivar en sus mis-
mos inicios una metafísica fundacionista anclada esta vez en el hombre.

BIBLIOGRAFÍA 

Ediciones y traducciones

Chappell, T., Reading Plato’s Theaetetus, Indianapolis, Hackett, 2005. 
Díaz, M. E. y P. Spangenberg, Gorgias, Sobre el no ser, edición bilingüe griego-

español, traducción, estudio preliminar y notas de P. Spangenberg, Buenos 
Aires, Ediciones Winograd, 2011.

Diels, H. y W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratiker, Berlin, Weidmann, 1951-
1952, 3 vols.

Duke, E. A., W. F. Hicken y W. S. M. Nicoll et al., Platonis Opera, vol. I., Ox-
ford, Clarendon Press, 1995.

Mc Dowell, J., Plato, Theaetetus, translated with notes, Oxford, Clarendon Press, 
1973.

Narcy, M., Platon, Théétète, traduction inédite, introduction et notes, Paris, GF-
Flammarion, 1994.

Untersteiner, M., Sofisti. Testimonianze e frammenti, Florencia, La Nuova Italia, 
1949-1967, 4 vols.

Estudios y comentarios

Bostock, D., Plato’s Theaetetus, Oxford, Oxford University Press, 1988.
Cassin, B., L’Effet sophistique, Paris, Gallimard, 1995.
Cherniss, H., “The History of Ideas and Ancient Greek Philosophy”, en Estudios 

de Historia de la Filosofía en homenaje al profesor Rodolfo Mondolfo con mo-
tivo del quincuagésimo aniversario de su doctorado, fascículo I, Universidad 
Nacional de Tucumán (Facultad de Filosofía), 1957, fasc. 1, pp. 93-114.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 207-225	 225

Cornford, F. M., Plato’s Theory of Knowledge, Londres, Routledge & Kegan Paul, 
1935.

Fine, G., “Protagorean Relativisms”, in John Cleary & William Wians (eds.), Pro-
ceedings of the Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy, Lanham, 
MD, University Press of America, 1994, pp. 211-243.

Gigon, O., “Gorgias Über das Nichtsein”, Hermes, 71, 1936, pp. 186-213 (reimpre-
so en Studien zur antikern Philosophie, Berlin / New York, 1972, pp. 69-97).

Irwin, T., “Plato’s Heracliteanism”, Philosophical Quarterly, 27, 1977, pp. 1-13.
Kerferd, G. B., The Sophistic Movement, Cambridge, Cambridge University Press, 

1981.
Lee, M.-K., Epistemology after Protagoras, Responses to Relativism in Plato, Aris-

totle and Democrit, Oxford, Clarendon Press, 2005.
Mansfield, J., “Historical and Philosophical Aspects of Gorgias ‘On what is not’ ”, 

Studies in the Historiography of Greek Philosophy, Van Gorcum, Assen, 1990, 
pp. 97-125.

Marcos, G., “Platón, Heráclito y el movilista radical: críticas y apropiaciones”, en 
G. Marcos y M. E. Díaz, El filósofo y sus adversarios en los escritos de Platón 
y Aristóteles, Buenos Aires, Rhesis (en prensa). 

Mourelatos, A., “Gorgias on the Function of Language”, Philosophical Topics, 
XV, 2, 1987, pp. 135-170.

Spangenberg, P., “Phantasía y verdad en Protágoras”, en G. Marcos y M. E. Díaz 
(eds.), El surgimiento de la phantasía en la Grecia clásica. Parecer y aparecer 
en Protágoras, Platón y Aristóteles, Buenos Aires, Prometeo, 2009a, pp. 69-98.

—,	 “Las críticas de Platón y Aristóteles a la phantasía de Protágoras”, en G. Mar-
cos y M. E. Díaz (eds.), El surgimiento de la phantasía en la Grecia clásica. 
Parecer y aparecer en Protágoras, Platón y Aristóteles, Buenos Aires, Prome-
teo, 2009b, pp. 99-122.

Van Eyck, J., “Perceptual Relativism and Change in the Secret Doctrine in Plato’s 
Theaetetus 152-160”, en J. M. van Ophuijsen, M. van Raalte y P. Stork (eds.), 
Protagoras of Abdera: The Man, His Measure, Leiden, Brill, 2013, pp. 217-
232.


