
115 nova tellvs, 32 ◆2, 2015

Heródoto ὁμηρικώτατος. 
La transformación del léxico homérico 

en las Historias de Heródoto1 
Herodotus ὁμηρικώτατος.

The Transformation of Homeric Vocabulary into Herodotus’ Histories

Bernardo Berruecos Frank
Universidad Nacional Autónoma de México

bernardoberruecos@gmail.com

Resumen: Es casi un lugar común en los estudios herodoteos afirmar la 
herencia y el legado homéricos de las Historias. Hoy en día contamos con 
una abundante bibliografía que ha contribuido a ello de diversas maneras. 
El presente estudio se inscribe en esta línea de investigación y tiene como 
objetivo analizar las formas de articulación de ciertos conceptos comunes a 
la épica homérica y a las Historias y los procedimientos mediante los cuales 
su significación y las representaciones asociadas a ellos se transforman. Este 
décalage semántico se constituye como el principio fundamental que permite 
dilucidar en qué consiste la actividad historiadora, a la vez que ofrece un 
modelo de interpretación posible de la obra de Heródoto y de su lugar en la 
historia del pensamiento griego. 

Abstract: It has become almost a cliché in Herodotean studies to declare the 
Homeric legacy of the Histories. An abundant bibliography has contributed 
to it in several ways. The present study hopes to strengthen this research area 
through the analysis of the forms of articulation of certain common concepts in 
Homer’s epics and the Histories, and also to interpret the proceedings by which 
their significance and representations are transformed. This semantic décalage 
is established as a fundamental principle that provides an elucidation of the ba-
sis of the historical discourse and, at the same time, it offers a possible interpre-
tation model of Herodotus’ work and its place in the history of Greek thought.

Palabras clave: Heródoto, Homero, historia, justicia, κλέος, αἰτίη, τίσις, δίκη, ὅρκος, θέμις, 
ἵστωρ.
Keywords: Herodotus, Homer, History, Justice, κλέος, αἰτίη, τίσις, δίκη, ὅρκος, θέμις, ἵστωρ.
Recibido: 11 de noviembre de 2014 • Aceptado: 9 de marzo de 2015.

La tesis de que las Historias representan una etapa fundamental en el 
complejo continuum de diferenciación y desarrollo de las diversas for-
mas poéticas ha sido magistralmente expuesta y defendida por Nagy.2 
Así como Píndaro se posesiona de la poesía homérica con el objetivo de 

1 Se presenta aquí, en una versión reducida y con algunas modificaciones, el capítulo 
I de mi tesis doctoral (Berruecos 2013).

2 G. Nagy 1987 y 1990.



116	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

“close the gap between the heroic past end the historic present”,3 a la vez 
que se encuentra poseído por los espíritus del pasado heroico, de la misma 
manera Heródoto toma posesión de la epopeya y se adjudica la capacidad 
de poseer y controlar la autoridad de otorgar a los actores de su propia 
obra una heroicidad equivalente a la de los personajes homéricos.4 Pese 
a que las páginas de Nagy demuestran de manera inigualable el proce-
so de subsunción de la épica que realizan las Historias, intentaremos 
ocuparnos aquí de una serie de operadores de transposición5 de la épica 
homérica que actúan en el interior mismo de las Historias de Heródoto 
y que resucitan la trama de la epopeya pero trasladada a un espacio y un 
tiempo diferentes: el spatium historicum y el tempus hominum.6

1. Κλέος

Ἡροδότου Ἁλικαρνησσέος ἱστορίης ἀπόδεξις ἥδε, ὡς μήτε τὰ γενόμενα ἐξ 
ἀνθρώπων τῷ χρόνῳ ἐξίτηλα γένηται, μήτε ἔργα μεγάλα τε καὶ θωμαστά, τὰ 
μὲν Ἕλλησι, τὰ δὲ βαρβάροισι ἀποδεχθέντα, ἀκλέα γένηται, τά τε ἄλλα καὶ 
διʼ ἣν αἰτίην ἐπολέμησαν ἀλλήλοισι.7

3 Nagy 1990, p. 193. 
4 Cf. Nagy 1990, Intr. §6. Sobre la continuidad entre la poesía lírica y la prosa de 

Heródoto, véase Calame 2000. Algunos de los estudios más relevantes sobre el legado 
y la herencia homéricas en las Historias de Heródoto son: Cassian Hofer 1878; Nor-
den 1915, pp. 30-41; Caskey 1942; Gomme 1954; Huber 1965; Aly 1969, pp. 263-
277 (“Herodot, der Logos und Homer”); Strasburger 1972; Armayor 1977; Giraudeau 
1984b; Nagy 1987; Huxley 1989; Biraschi 1989; Herington 1991; Sauge 1992; Nielsen 
1997, pp. 27-46; Marincola 1997; Hartog 1998; Boedeker 2000 y 2002; Grethlein 2006 
y, finalmente, Calame 2000, pp. 111-137, estudio en el que se enfatiza la distancia entre 
Heródoto y los poetas. En primer lugar, en lo que concierne a la forma de enunciación: 
el “yo” del narrador arcaico ha sido sustituido por un “él”; en contraste con el “yo” 
épico que nunca se vincula explícitamente a un nombre propio, este “él” resulta asocia-
do al nombre de Heródoto. En segundo lugar, en las Historias no hay espacio para la 
invocación a las musas; la σφραγίς ha sustituido el llamado a la fuente de inspiración.

5 Con “operadores de transposición” nos referimos a aquellos términos en los que 
puede rastraerse con mayor claridad la transformación semántica del griego homérico 
al de Heródoto y, a su vez, a la traslación de elementos del imaginario literario y social 
homérico a un contexto nuevo. Remitimos al lector a Berruecos 2013, pp. 12-15.

6 Véase Vidal-Naquet 1960. La formulación clasica del “tiempo de los hombres” 
entendido como “tiempo histórico” está en el libro tercero de las Historias en donde 
Heródoto habla de la τῆς δὲ ἀνθρωπηίης λεγομένης γενεῆς (3.122). 

7 Las ediciones de los autores antiguos que hemos empleado son las que figuran en 
el tlg; para el texto herodoteo, la edición de Ph. E. Legrand (París, Les Belles Lettres 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 117

De Heródoto de Halicarnaso la exhibición de su indagación es ésta, para que 
los acontecimientos de los hombres no se desvanezcan con el tiempo, y para 
que los grandes y admirables hechos, tanto los exhibidos8 por los griegos, 
como por los bárbaros, no queden sin glorificar, así como las otras cosas, a 
saber, la causa por la cual se hicieron la guerra unos a otros.9

Así comienza Heródoto su gran obra. Se tratará, pues, de una exhibición 
o exposición (ἀπόδεξις)10 de su ἱστορίη, es decir, de sus averiguaciones, 
indagaciones, dilucidaciones, investigaciones, inquisiciones. Esta exhi
bición tiene dos objetivos precisos que se expresan de manera negativa. 
En primer lugar, la exhibición se caracteriza como fármaco de la 
evanescencia. El tiempo, como decía Marco Aurelio en una formulación 
muy reminiscente a la del proemio de Heródoto, extingue y desvanece 
los acontecimientos.11 La exposición reivindica la posibilidad de con-
trarrestar este inevitable desvanecimiento. En segundo lugar, la exhi-
bición glorifica los hechos, es decir, retribuye la fama y el renombre 
de que eran acreedores y que el tiempo ha ido difuminando. Los hechos 
que serán objeto de glorificación se circunscriben a dos planos bien 
diferenciados, por una parte el plano de despliegue helénico y, por la 
otra, el bárbaro. Finalmente, la glorificación misma consiste primor-
dialmente en esclarecer la causa, el motivo, por el cual ambos planos 
colisionaron. 

La caracterización de la historia como paliativo del olvido y como 
dispositivo productor de gloria (κλέος) la coloca de inmediato bajo la 

1963-1970), para la Ilíada, la edición de T. W. Allen (Oxford Clarendon Press, 1931) y 
para la Odisea, la edición de P. Von der Mühll (Basel, Helbing & Lichtenhahn, 1962). 

8 En virtud de la comunidad de formas verbales que tienen los verbos δέχομαι y 
δείκνυμι, resulta significativa la ambigüedad semántica entre la exposición-exhibición 
y la aprobación-recepción-aceptación que, en realidad, son las partes correspondientes del 
mismo proceso (la exposición presupone la recepción). Véase Nagy 1987.

9 Todas las traducciones son propias. Se ha intentado ofrecer traducciones que ilumi-
nen la discusión pertinente en cada uno de los casos, renunciando de antemano a fijar 
una traducción que, a la luz de otros pasajes, no pueda adaptarse y mudar sus posibili-
dades semánticas. 

10 Sobre el sentido del sustantivo ἀπόδεξις, véase G. Nagy 1987 y Egbert J. Bakker 
2002a. El sustantivo se ha traducido como “performance” (Gould), “demonstration” 
(Lateiner), “public presentation” (Nagy), “exposer” (Legrand, Payen), “Esposizione” 
(Izzo d’Accinni y Antelami), exposición (Schrader), etc. 

11 M. Aur., Τὰ εἰς ἑαυτόν, libro IV, cap. 33.



118	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

égida de la épica. En el libro segundo de la Ilíada, en uno de aquellos 
pasajes en que el poeta habla desde su propio lugar de enunciación y se 
inserta en la comunidad de un “nosotros”, leemos:

Ἔσπετε νῦν μοι Μοῦσαι Ὀλύμπια δώματʼ ἔχουσαι·
ὑμεῖς γὰρ θεαί ἐστε πάρεστέ τε ἴστέ τε πάντα,
ἡμεῖς δὲ κλέος οἶον ἀκούομεν οὐδέ τι ἴδμεν·
	 Hom., Il., 2.484-486

Referidme ahora, Musas de olímpicas moradas habitantes,
pues vosotras sois diosas, estáis presentes y sabéis todas las cosas,
y nosotros únicamente escuchamos la fama y nada sabemos […]

El poeta circunscribe sus propias capacidades dentro del espacio del 
κλέος. El κλέος es aquello que queda en las voces de los hombres, aquel 
rumor (ὄσσαν) procedente de Zeus que Telémaco buscará en Pilos y en 
Esparta para tener noticias de su padre;12 es el contenido mismo de los 
cantos de los aedos, aquel verbo con el que Penélope describe la activi-
dad del aedo Femio13 y aquello que canta Aquiles con su lira.14 En tanto 
materia del canto de los aedos, el κλέος también está vinculado con la 
guerra y la victoria. Es aquello de lo que se apropia Diomedes (κλέος 
ἐσθλὸν) una vez que Atenea le ha conferido fuerza y coraje para matar a 
muchos troyanos.15 El κλέος es la recompensa por haber mostrado valor 
en la batalla; es lo que Héctor, dirigiéndose a su querida Andrómaca, se 
adjudica por haber sido siempre valeroso luchando y combatiendo con 
los troyanos.16 Es el κλέος incluso un atributo del escudo de Néstor;17 
pero es, en definitiva, aquello que Aquiles conseguirá si decide quedarse 
(μένων) y combatir en Troya (κλέος ἄφθιτον).18

Vemos, pues, que, cuando Heródoto se propone evitar que las gran-
des hazañas permenezcan ἀκλέα, sin κλέος, está describiendo su propia 

12 Hom., Od., 1.282-283. 
13 Hom., Od., 1.338: τά τε κλείουσιν ἀοιδοί. 
14 Hom., Il., 9.189: ἄειδε δ᾽ ἄρα κλέα ἀνδρῶν.
15 Hom., Il., 5.1-4.
16 Hom., Il., 6.444-446.
17 Hom., Il., 8.192.
18 Hom., Il., 9.413. Véase Nagy 1979, cap. 2, en donde el autor analiza la reciproci-

dad entre el κλέος de Aquiles y el νόστος de Odiseo en relación con la posibilidad de 
ambos héroes de ser ἄριστοι τῶν Ἀχαιῶν.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 119

actividad como continuador de la poesía homérica19 y, a la vez, está ini-
ciando un movimiento que identifica y equipara la guerra de Τroya con las 
guerras médicas. De hecho, el sustantivo κλέος en las Historias se utiliza 
exclusivamente en los últimos libros que son, en definitiva, el núcleo épico 
de la obra. Κλέος es aquello que Leónidas, a sabiendas de que la derrota era 
inminente, dejaría para la posteridad al quedarse en su puesto y no huir del 
combate;20 es aquello que, tras permitir que los aliados marcharan de sus 
puestos, Leónidas quería que fuese el patrimonio exclusivo de los esparta-
nos.21 Es aquella reputación de la que los espartanos gozaban frente a los 
persas por estar siempre ávidos de combate22 y, finalmente, es aquello que 
la divinidad permite conseguir a Pausanias por haber salvado a Grecia.23 
El κλέος es un mérito peculiar de los espartanos que los pone en relación 
directa con los héroes homéricos. Leónidas, como Aquiles en Troya, decide 
quedarse (μένοντι) en las Τermópilas y enfrentar su muerte.24 Tanto en el 
caso de Aquiles, como en el de Leónidas, la noción misma de κλέος está 
relacionada con permanecer (μένειν) y afrontar el destino. 

Esta idea de permanencia que se desprende del κλέος sugiere que 
se trata también de una noción íntimamente ligada a los valores que se 
transmiten de una generación a otra:25 “Dans un monde où les pères ne 
sont pas sûrs que les fils hériteront de leur valeur, il importe qu’il puisse y 
avoir, d’une génération à l’autre, une forme d’obligation d’excellence”.26 
Siendo la gloria una cualidad individual pero, a la vez, susceptible de ex-
tenderse a todo el γένος, “elle oblige chacun à égaler la valeur de l’autre, 

19 Cf. Nagy 1979. Bakker (2002B, p. 16) afirma que el kléos herodoteo tiene una 
relación más estrecha con el encomio de Simónides que con la épica.

20 Hdt., 7.220.2: μένοντι δὲ αὐτοῦ κλέος μέγα ἐλείπετο…
21 Hdt., 7.220.4: βουλόμενον κλέος καταθέσθαι μούνων Σπαρτιητέων.
22 Hdt., 9.48.
23 Hdt., 9.78: καί τοι θεὸς παρέδωκε ῥυσάμενον τὴν Ἑλλάδα κλέος καταθέσθαι 

μέγιστον Ἑλλήνων τῶν ἡμεῖς ἴδμεν.
24 Cf. Egbert J. Bakker 2002b, en donde el autor subraya que en el κλέος de Aquiles 

se deja leer una actitud “solipsistic and individualistic” que es mucho menor en los tex-
tos no épicos. Sobre el κλέος, véanse los estudios de Simon Goldhill 1991, pp. 69-116 y 
Pietro Pucci 1998, pp. 31-49. Véase también Currie 2005, pp. 71-89.

25 El nombre de Patroclo, compuesto a partir de κλέος, concentra en sí mismo la fun-
ción de la gloria homérica, ya que “renvoie, lui, à l’obligation héroïque par excellence. 
Il est ce nom générique qui définit l’essence même de l’identité héroïque” (D. Bouvier 
2002, p. 368).

26 D. Bouvier 2002, p. 112. 



120	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

constituant ainsi, au sein du genos, ce principe d’obligation réciproque, 
à même d’assurer le maintien de l’identité du génos”.27 Esta garantía 
de identidad y preservación de los valores ancestrales que representa 
el κλέος homérico es precísamente lo que evoca la mención del κλέος 
en el proemio de las Historias, aunque el lugar que ocupaba el γένος, 
ahora lo ocupa la πόλις. La restitución del κλέος a las grandes hazañas 
de la historia tiene como objetivo la preservación de los valores en ellas 
desplegados y, sobre todo, su instauración como ejemplos para el porve-
nir, tanto de los griegos en general, como de sus ciudades en particular. 

En Homero la ausencia de κλέος está ligada a la falta de valor para 
combatir. Así Menelao, al ofrecerse a aceptar el reto de luchar en com-
bate singular con Héctor, increpa a los aqueos atemorizados ante tal 
evento calificándolos de ἀκλεὲς.28 O Héctor, momentos antes de morir, 
percatándose de su inminente ruina, se puede jactar, al menos, de no 
morir ἀκλειῶς.29 Los grandes y admirables hechos a los que Heródo-
to procura restituir el κλέος, amenazado por el paso del tiempo, son, 
en definitiva, las grandes batallas de Maratón, Termópilas, Salamina y 
Platea, los nuevos acontecimientos mundiales que pueden competir por 
su magnificencia con lo sucedido en Troya. Pero el enaltecimiento de 
su envergadura y trascendencia requiere de un complejo procedimiento 
que Heródoto llama ἱστορίη y que consiste, en terminos generales, en 
rastrear, a partir de una actividad judicativa que recoge testimonios y 
después los juzga, la dinámica del equilibrio y el desequilibrio de la 
justicia, de la reparación y la ofensa, que constituyen el marco causal y 
el escenario en que se despliegan los acontecimientos.30

2. El vocabulario de la justicia

Este contexto jurídico en que se enmarca el trabajo de la historia se 
concreta en las nociones de responsabilidad y culpabilidad (αἰτίη, αἴτιος, 
αἰτιᾶσθαι) que permitirán establecer otro eslabón que une las Historias 

27 D. Bouvier 2002, p. 113.
28 Hom., Il., 7.100.
29 Hom., Il., 22.304.
30 Sobre la lógica judicial en general y su relación con la historia de Heródoto, véase 

Darbo-Peschanski 1987.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 121

con los poemas homéricos. Independientemente de si el parámetro regu-
lador de la conducta humana en el caso de la sociedad homérica se define 
mejor con el concepto de vergüenza (αἰδώς) que con el de culpabilidad 
(αἴτιος, ἀλιτρός),31 la noción de una cierta responsabilidad, sobre todo 
en el sentido pre-jurídico32 de “acusación”, o bien en el sentido moral de 
“respeto”33 ο “culpa”, desde luego que aún no en el sentido lógico-filosófico 
de “causa”,34 es de suma importancia en la Ilíada y la Odisea.35

31 Véase Dodds 1951, cap. 2. Una revisión de la semántica de αἰδώς se puede 
encontrar en Hooker 1987, para quien el significado de “vergüenza” debe ser un “further 
developement from that of respect” (p. 124) de tal forma que su sentido resulta muy 
cercano al de σέβας. 

32 Sobre la noción de “prédroit” véase Gernet 1968, pp. 175-260 (“Droit et prédroit 
en Grèce ancienne”). El derecho, en tanto “mode de pensée”, está íntimamente relacio-
nado con las formas de organización social y, por lo tanto, es una manifestación histó-
rica estrechamente ligada a la formación de la πόλις (p. 255).

33 En el famoso pasaje en que Posidón reprende a los aqueos diciéndoles que cada 
uno deposite en su ánimo αἰδώς καὶ νέμεσις (Hom., Il., 13.121-122) con el objetivo 
de detener el avance de los troyanos, la exhortación se encuentra inserta dentro de 
una afirmación sobre la responsabilidad de Agamenón (13.111-112: αἴτιός ἐστιν ἥρως 
Ἀτρεΐδης). Esta asociación, aún incipiente en Homero, entre el respeto religioso (αἰδώς-
σέβας) y la atribución de responsabilidad, con el tiempo se hará mucho mayor, a tal 
grado que, como se sabe, la ἀσέβεια devendrá un delito susceptible de acusación (αἰτία) 
y, por lo mismo, dirimible a partir de un proceso jurídico.

34 Claro está que no se ha de concebir la evolución del significado de αἴτιος-αἰτία 
únicamente en un sentido teleológico cuya meta sería la idea científica de causa y a la 
que se habría llegado progresivamente pasando de la noción de culpabilidad a la de 
responsabilidad, primero de un agente humano y, finalmente, de uno no humano (véase 
Darbo-Peschanski 2007, pp. 314-315). 

35 Las estudios sobre la responsabilidad en el pensamiento griego son abundantes, 
remitimos al lector, en primer lugar, a la obra de Louis Gernet 1917, en la cual el autor 
hace un estudio extenso sobre las transformaciones de la noción de responsabilidad. 
Según Gernet la noción de un delito objetivo se sustituye por la representación de un 
sujeto del delito, transformación que puede seguirse a través de los usos del verbo 
ἁμαρτάνειν que, en tanto designación del delito, tiende a sustituirse, por ejemplo, en 
los oradores de la última generación, por ἀδικεῖν. De una responsabilidad colectiva del 
γένος se pasa a una responsabilidad subjetiva del individuo (véase p. 438). En segundo 
lugar remitimos a la obra de Adkins 1960 en la que el autor muestra cómo el pensa-
miento ético preplatónico tiende a focalizarse más en cuestiones exteriores, en logros 
y proezas, que en estados interiores, de tal forma que la ἀρετή homérica, por ejemplo, 
tiene que ver con las habilidades y el éxito bélicos, con la posición dentro de la sociedad 
y con las cualidades sobresalientes del cuerpo más que con virtudes interiores del alma. 
Véase también Adkins 1997, p. 706: “Arete in Homer is courage-and-physical-prowess-
and-social-position-and-fame”. 



122	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

2.1. Αἴτιος

En virtud de su parentezco morfológico con el sustantivo αἶσα (parte) 
que, a su vez, posee una cercanía semántica con palabras como μοῖρα y 
οἶτος, el adjetivo αἴτιος parece ser portador del sentido de “partición” o 
“repartición”.36 El αἴτιος es “aquel que tiene parte en algo”, es decir, el 
responsable. Así, para Aquiles no son los heraldos que van por la joven 
Briseida responsables (ἐπαίτιοι) de tal acto, sino Agamenón (Hom. Il. 
1.335). Para Príamo no le es imputable a Helena (οὔ τί μοι αἰτίη ἐσσί) 
la muy lacrimosa guerra (πόλεμον πολύδακρυν), sino a los dioses (Il. 
3.164). Posidón imputa la responsabilidad (αἴτιός) de que los troyanos 
franqueen el muro construido por los aqueos a Agamenón por haber 
deshonrado a Aquiles (Hom., Il., 13.111). Paris se defiende ante los re-
proches de su hermano diciéndole:

Ἕκτορ ἐπεί τοι θυμὸς ἀναίτιον αἰτιάασθαι, 
ἄλλοτε δή ποτε μᾶλλον ἐρωῆσαι πολέμοιο
μέλλω, ἐπεὶ οὐδʼ ἐμὲ πάμπαν ἀνάλκιδα γείνατο μήτηρ·
	 Hom., Il., 13.776-778

Héctor, tu impulso te lleva a responsabilizar al inocente,
en otra ocasión, en efecto, tuve que retirarme de la guerra,
pero no del todo cobarde me hizo mi madre.

Agamenón mismo, en la escena de reconciliación con Aquiles, una 
vez que el Pelida ha depuesto su cólera, declara:

[…] ἐγὼ δʼ οὐκ αἴτιός εἰμι, 
ἀλλὰ Ζεὺς καὶ Μοῖρα καὶ ἠεροφοῖτις Ἐρινύς,
οἵ τέ μοι εἰν ἀγορῇ φρεσὶν ἔμβαλον ἄγριον ἄτην,
ἤματι τῷ ὅτʼ Ἀχιλλῆος γέρας αὐτὸς ἀπηύρων.
	 Hom., Il., 19.86-89

[…] pero yo no soy responsable, 
sino Zeus, Destino y la caminante entre tinieblas Erinis,
quienes en la asamblea me lanzaron cruel obnubilación,
el día que de Aquiles la recompensa yo mismo arrebaté.

36 Véase el excelente análisis sobre el αἴτιος que hace Catherine Darbo-Peschanski 
(2007, pp. 313-334), desde Homero hasta el αἴτιον aristotélico como término medio del 
silogismo.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 123

Asimismo, Janto, el caballo de Aquiles, se exime de la responsabili-
dad de la muerte que en poco tiempo le llegará al Pelida y culpa al gran 
dios y al poderoso destino (Μοῖρα κραταιή, Il., 19.409-410); o Telémaco 
exculpa al aedo Femio, tras haberlo reprendido su madre Penélope por 
mover su tristeza con el canto, y responsabiliza a Zeus (αἴτιος) quien “da 
a los pobres hombres lo que quiere para cada uno” (Od., 1.348). Incluso 
dentro del canto de Demódoco, Hefesto dice que él no es αἴτιος por su 
debilidad y cojera, sino sus padres (Od., 8.311); u Odiseo, hablándole a 
la ψυχή de Áyax, responsabiliza a Zeus de lo sucedido (Od., 11.559). 

La idea de responsabilidad que se despliega en los poemas homéricos 
presupone, pues, una dependencia y, en definitiva, una sujeción de los 
actos humanos a la voluntad divina. Las acciones del hombre homérico 
no son independientes de los proyectos de los dioses (Διὸς δ᾽ ἐτελείετο 
βουλή), como decía Bruno Snell “bei Homer fühlt sich der Mensch noch 
nicht als Urheber seiner eigenen Entcheidung: das gibt es erst in der 
Tragödie”.37 Pero, al margen del problema del libre albedrío del hombre 
homérico, el despliegue del tema de la responsabilidad representa una 
primera forma de emancipación de la voluntad divina, ya que permite 
responder a la pregunta por el origen de los actos humanos. Gracias 
a la pregunta por el αἴτιος, el hombre es capaz de responsabilizar y 
acusar, denunciar e imputar a aquél hombre o dios que inició con sus 
acciones una sucesión de acontecimientos que tiene sus consecuencias 
en el presente.38 Son αἴτιοι Agamenón, Páris y Helena, pero sobre todo 
lo son, para los hombres, el destino y los dioses, agentes que dictan la 
orientación de los acontecimientos y que los explican. No hay, pues, 
una noción de responsabilidad personal ligada a un marco de referencia 
moral al cual se deba de responder. Son los dioses quienes, mediante 
el realce de ciertos movimientos, que nosotros llamaríamos psíquicos, 
como la obnubilación (ἄτη), la furia o la contención, mueven a los 
hombres a actuar de determinadas maneras. Los dioses son, sin embargo, 
conscientes del margen de responsabilidad ligado directamente a las 
acciones humanas. Zeus mismo en los μέγαρα del Olimpo alude a esta 
actitud “etiológica” de los hombres cuando abre su discurso diciendo: 

ὢ πόποι, οἷον δή νυ θεοὺς βροτοὶ αἰτιόωνται.
ἐξ ἡμέων γάρ φασι κάκʼ ἔμμεναι· οἱ δὲ καὶ αὐτοὶ

37 Bruno Snell 1946-19754, p. 36.
38 Cf. Darbo-Peschanski 2007, pp. 321-322.



124	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

σφῇσιν ἀτασθαλίῃσιν ὑπὲρ μόρον ἄλγεʼ ἔχουσιν [...]
	 Hom., Od., 1.32-34

¡Ah! Cómo a los dioses los mortales acusan.
Pues dicen que sus males les vienen de nosotros; pero también ellos
 	 mismos 
por sus propios disparates padecen dolores más allá de los que les
 	 están asignados.39

La ingenua etiología de los hombres imputa a los dioses aquello que 
en realidad le es imputable a ellos mismos, y el hombre no es capaz de 
ver la magnitud de su propia responsabilidad. Algo muy similar dirá 
Solón cuando advierte: 

εἰ δὲ πεπόνθατε λυγρὰ διʼ ὑμετέρην κακότητα,
μὴ θ<εοῖ>σιν τούτων μοῖραν ἐπαμφέρετε·
	 fr. 11.1-2 West

Si habéis sufrido desventuras por vuestra maldad
no adscribáis la parte de esto a los dioses. 

Así pues, αἴτιος y αἰτιάασθαι en los poemas homéricos, en cuanto 
formas de pensar la parte que tiene el hombre en sus propios actos, 
funcionan como una primera forma de liberación de la voluntad humana 
de los proyectos de los dioses y, a través de la juridización de los actos que 
supone el pensamiento sobre la responsabilidad, como un primer motor, 
desde luego que aún incipiente, de la reflexión histórica. La posibilidad de 
adjudicar la parte que tiene un hombre o un dios en los acontecimientos, 
hace al hombre consciente de su propio lote o porción de responsabilidad 
en los hechos. Ante una situación de desventura, los hombres se preguntan 
por la razón de su desdicha, con lo cual buscan nexos explicativos que 
siempre tendrán como último término un dios. Sin embargo, esta noción 
de responsabilidad-acusación aún no está asociada a la idea de justicia 

39 Para la expresión ὑπὲρ μόρον cf. Il., 6.487 (ὑπὲρ αἶσαν), 2.155 (ὑπέρμορα), 20.30 
(ὑπέρμορον) 20.336 (ὑπὲρ μοῖραν), 21.517 (ὑπὲρ μόρον) y 17.321 (ὑπὲρ Διὸς αἶσαν). 
Se ha discutido si la expresión en este caso implica una especie de paradoja teológica 
según la cual los hombres serían capaces de modificar su propio destino o, al menos, no 
circunscribirse a él de manera inevitable; o si más bien se trata de un uso menos estricto 
que vendría a significar algo así cómo sobrepasar el límite normal (cf. comm. ad. locum 
Heubeck, West, Hainsworth 1988; Duffy 1947).



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 125

(δίκη); el responsable no es necesariamente aquel que cometió un acto 
de injusticia. Será necesaria una profunda crisis política y social para que 
ambas nociones comiencen a pensarse juntas, crisis que, entre otras conse-
cuencias, posibilitará la consolidación de las πόλεις.40 

La transposición del motivo homerico de la responsabilidad en las His-
torias de Heródoto involucra ya de manera evidente una conexión con el 
problema de la injusticia.41 El trabajo de la ἱστορίη, tal como se define 
en el proemio, consiste en esclarecer la αἰτίη, término que contiene en sí 
mismo la idea jurídico-moral de la responsabilidad a la vez que la noción 
lógica de la causa integradas ambas de forma unitaria e indisoluble.42 El 
esclarecimiento de las causas, como veremos, consiste, en definitiva, en la 
exploración de cómo se ha transgredido y reparado el orden de la justicia, 
de tal forma que, se trate de las crecidas del río Nilo, de un acto criminal, 
del parto de las leonas o del nacimiento de mulos en la Élide, la justicia 
es el criterio máximo para la interpretación de los hechos. Los fenómenos 
del reino de la φύσις reciben una explicación a partir del modelo jurídico 
aplicable al mundo humano.43

Περσέων μέν νυν οἱ λόγιοι Φοίνικας αἰτίους φασὶ γενέσθαι τῆς διαφορῆς·
	 Hdt., 1.1

Los relatores persas dicen que fueron los fenicios los responsables del con-
flicto […]

Así comienza Heródoto la cadena de atribución de responsables que, 
pasando por los raptos de Europa, Medea y Helena, llegará hasta Creso. 
El adjetivo αἰτίους de la primera línea recoge el sustantivo αἰτίην del 
proemio estableciendo una transición entre el programa de la obra y el 
comienzo de su desarrollo.44 Pero, ¿en qué consiste esta responsabilidad?

40 Cf. Darbo-Peschanski 2007, p. 322.
41 Los usos de αἴτιος en los oradores ponen en evidencia cómo en los contextos 

jurídicos el αἴτιος “c’est l’auteur qu’il faut tuer […] l’individu poursuivi par la famille 
et par suite, sans plus, le meurtrier […]” (Gernet 1917, p. 369) con lo cual ya no puede 
comprenderse más que en relación con la idea del asesinato, es decir, con una transgre-
sión del orden de la justicia.

42 Cf. Henry I. Immerwahr 1956, p. 242.
43 La idea de que la φύσις posee leyes propias separadas del mundo humano es com-

pletamente ajena a Heródoto, véase Darbo-Peschanski 2007, pp. 325-326.
44 Cf. Nagy 1987, en donde se argumenta que, tras proponer la αἰτίη de las guerras 

como objetivo fundamental de las Historias, Heródoto habla de los λόγιοι persas como 



126	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

Οὕτω μὲν Ἰοῦν ἐς Αἴγυπτον ἀπικέσθαι λέγουσι Πέρσαι, οὐκ ὡς Ἕλληνες, καὶ 
τῶν ἀδικημάτων πρῶτον τοῦτο ἄρξαι· 

Hdt., 1.2

Así fue como Io llegó a Egipto, dicen los Persas, no como los griegos, y esto 
fue el primer acto por el que se iniciaron las injusticias.

La responsabilidad, pues, consiste precisamente en haber cometido 
injusticias.

τὸ δὲ ἀπὸ τούτου Ἕλληνας δὴ μεγάλως αἰτίους γενέσθαι· προτέρους γὰρ 
ἄρξαι στρατεύεσθαι ἐς τὴν Ἀσίην ἢ σφέας ἐς τὴν Εὐρώπην. 

Hdt., 1.4.1

Después de esto, los griegos, en efecto, se hicieron sumamente responsables. 
Pues fueron los primeros que iniciaron una expedicion militar a Asia antes 
de que se hiciera una a Europa.

Y fue Creso “por lo que sé, el primero en empezar acciones injustas 
contra los griegos”.45 Αἴτιος es, pues, a ojos de Heródoto, aquel que 
desequilibra el orden de la justicia, de manera que la αἰτίη, objetivo de la 
historia, tiene que ver con la dilucidación de aquel momento quebrantador 
de lo justo. Así, la ἱστορίη se comienza a perfilar claramente como el 
tribunal en que los responsables serán juzgados.46 Una vez que “Darío 
deseó castigar (τείσασθαι) a los escitas, ya que ellos, habiendo atacado 
Media y habiendo vencido en una batalla a quienes se les opusieron, 
fueron los primeros (πρότεροι) que incurrieron en injusticia (ἀδικίης)” 
(Hdt. 4.1.1), los Escitas fueron con los reyes de los pueblos vecinos para 
pedirles su ayuda y conformar una alianza, a lo cual respondieron: 

Εἰ μὲν μὴ ὑμεῖς ἔατε οἱ πρότεροι ἀδικήσαντες Πέρσας καὶ ἄρξαντες πολέμου, 
τούτων δεόμενοι τῶν νῦν δέεσθε λέγειν τε ἂν ἐφαίνεσθε ἡμῖν ὀρθά, καὶ ἡμεῖς 
ὑπακούσαντες τὠυτὸ ἂν ὑμῖν ἐπρήσομεν. Νῦν δὲ ὑμεῖς τε ἐς τὴν ἐκείνων 
ἐσβαλόντες γῆν ἄνευ ἡμέων ἐπεκρατέετε Περσέων ὅσον χρόνον ὑμῖν ὁ 
θεὸς παρεδίδου, καὶ ἐκεῖνοι, ἐπεί σφεας ὡυτὸς θεὸς ἐγείρει, τὴν ὁμοίην 

imputadores de αἴτιοι, con lo cual se puede identificar implícitamente a Heródoto como 
un λόγιος. 

45 Hdt., 1.5.3: τὸν δὲ οἶδα αὐτὸς πρῶτον ὑπάρξαντα ἀδίκων ἔργων ἐς τοὺς Ἕλληνας 
[…].

46 Sobre el tema de la historia como tribunal, cf. Darbo-Peschanski 1987, pp. 43-74.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 127

ὑμῖν ἀποδιδοῦσι. Ἡμεῖς δὲ οὔτε τι τότε ἠδικήσαμεν τοὺς ἄνδρας τούτους 
οὐδὲν οὔτε νῦν πρότεροι πειρησόμεθα ἀδικέειν. Ἢν μέντοι ἐπίῃ καὶ ἐπὶ τὴν 
ἡμετέρην ἄρξῃ τε ἀδικέων, καὶ ἡμεῖς ἀπωσόμεθα. Μέχρι δὲ τοῦτο ἴδωμεν, 
μενέομεν παρʼ ἡμῖν αὐτοῖσι· ἥκειν γὰρ δοκέομεν οὐκ ἐπʼ ἡμέας Πέρσας, ἀλλʼ 
ἐπὶ τοὺς αἰτίους τῆς ἀδικίης γενομένους. 

Hdt., 4.119.2-4

Si vosotros no fuerais los primeros en haber cometido injusticias a los Persas y 
en haber comenzado la guerra, nos parecería que, al decir que necesitáis aque-
llo que ahora necesitáis, estaríais en lo correcto, y nosotros lo escucharíamos y 
negociaríamos con vosotros. Ahora bien, vosotros, cuando atacasteis la tierra 
de aquellos, no fue con nuestra aprobación que dominasteis a los Persas cuan-
to tiempo os confirió la divinidad, y aquellos, puesto que la misma divinidad 
los estimula, ahora os devuelven lo mismo. Nosotros entonces ni cometimos 
injusticia alguna a aquellos hombres, ni ahora intentaremos ser los primeros 
en cometer injusticia. Pero si efectivamente los persas atacaran lo nuestro e 
incurrieran en injusticia, también nosotros los rechazaríamos. Pero, hasta que 
veamos esto, permanecemos en nuestros pueblos, pues creemos que los persas 
no han venido por nosotros, sino por los que son responsables de la injusticia. 

Los reyes de los pueblos vecinos a los Escitas se constituyen como 
auténticos jueces que dictaminan quién fue el primero que cometió in-
justicia. Nótese cómo en todos estos pasajes los temas de la injusti-
cia y la responsabilidad son tratados desde una perspectiva heurística 
que tiene como objetivo determinar el principio, el inicio, el origen (la 
repetición del adjetivo πρότερος y del verbo ἄρχω resulta sintomática). 
En este sentido, la pregunta por el αἴτιος es también una pregunta por 
la ἀρχή y, dado que la ἱστορίη se ocupa de la ἀνθρωπηίη γενεή (Hdt., 
3.122), el desarrollo de ambas preguntas lleva a la conclusión de que los 
eventos de la historia deben tener detrás una acción humana. Y esta ac-
ción en la mayoría de los casos consiste en haber roto un cierto equilibro 
(ἴσα πρὸς ἴσα, Hdt., 1.2). Ya no sólo son las intervenciones de los dioses 
el motivo de que se incline la balanza hacia un lado o al otro (“Si los 
dioses distribuyen la suerte en partes iguales” (θεῶν τὰ ἴσα νεμόντων, 
Hdt., 6.11.3 y 6.109.5), los hombres también pueden fracturar la equidad 
con lo cual se vuelven cabalmente αἴτιοι de los sucesos. La vinculación 
entre justicia y responsabilidad tiene como consecuencia una toma de 
conciencia de la parte que les corresponde a los hombres en el devenir 
de sus acciones y, a su vez, tiene como condición de posibilidad el 
desarrollo del pensamiento sobre el individuo. 



128	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

2.2. Τίσις- τιμή

A la ruptura del equilibrio y al surgimiento del conflicto sobreviene un 
correlativo ajuste que en ocasiones toma la forma de la venganza, el 
castigo o la retribución (τίσις), aquella fuerza que intenta poner de nuevo 
la situación en igualdad de condiciones.47 Este motivo de la venganza, 
de nuevo, resucita un contenido épico fundamental. No sólo la guerra de 
Troya es, en sí misma, un gran acto de venganza, sino también la cólera 
de Aquiles ante Agamenón, el retorno al combate por la muerte de Patro-
clo y aquella fuerza que mueve a Odiseo a matar a los pretendientes de 
Penélope. La τίσις, como se muestra en el siguiente discurso de Néstor a 
Agamenón, se activa mediante una violación de la τιμή: 

[…] σὺ δὲ σῷ μεγαλήτορι θυμῷ
εἴξας ἄνδρα φέριστον, ὃν ἀθάνατοί περ ἔτισαν,
ἠτίμησας, ἑλὼν γὰρ ἔχεις γέρας· […] 
	 Hom., Il., 9.109-111

Pero tú a tu ánimo orgulloso
cediste y al hombre más excelente, al cual incluso los inmortales 
	 recompensaron, 
deshonraste, habiéndole arrebatado la dádiva que aún tienes.

Y en terminos casi idénticos, Aquiles reprocha a su madre:

τιμήν πέρ μοι ὄφελλεν Ὀλύμπιος ἐγγυαλίξαι
Ζεὺς ὑψιβρεμέτης· νῦν δʼ οὐδέ με τυτθὸν ἔτισεν·
ἦ γάρ μʼ Ἀτρεΐδης εὐρὺ κρείων Ἀγαμέμνων
ἠτίμησεν· ἑλὼν γὰρ ἔχει γέρας αὐτὸς ἀπούρας. 
	 Hom., Il., 1.353-356

Honor, al menos, me debió el Olímpico otorgar,
Zeus que sobre las cimas truena; pero ahora ni con un poco me ha 
	 recompensado; 

47 Sobre la venganza como antecedente de la noción abstracta de penalidad véase 
Gernet 1917, pp. 125-158. Gernet se centra en el análisis del término τιμωρία, vocablo 
que no aparece en los poemas homéricos y que expresa en sus inicios la idea de una 
venganza familiar, de la venganza de sangre, de tal forma que manifiesta un carácter 
religioso en el que está contenida la moralidad del clan. Así, la venganza no es la satis-
facción de una necesidad individual sino más bien colectiva. La idea central de Gernet 
es que hay una transposición de la venganza familiar a la idea de penalidad que está 
mediada por la emergencia de la πόλις. 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 129

pues el Atrida, el muy poderoso Agamenón, 
me deshonró, habiéndome él mismo arrebatado y despojado de la dádiva 
	 que aún tiene.

Y un poco antes, Aquiles mismo reprocha a Agamenón:

[…] σὺ δʼ ἔνδοθι θυμὸν ἀμύξεις
χωόμενος ὅ τʼ ἄριστον Ἀχαιῶν οὐδὲν ἔτισας. 
	 Hom., Il., 1.243-244

Tú en tu interior tu ánimo desgarrarás
encolerizándote por no haber recompensado al mejor de los aqueos.

En estos pasajes se ve, por una parte, el vínculo que hay entre el 
recompensar (τίνειν) y el honor (τιμή)48 (la profanación del cual, a su 
vez, está íntimamente relacionada con la remoción del γέρας), y, por la 
otra, que la recompensa es una forma de interacción entre los dioses y 
los hombres, y entre el rey de hombres y sus subordinados.49 Asimismo, 
hay una correlación entre la acción de recompensar, la violación del 
honor y ciertos movimientos psíquicos que ocurren en el ánimo (θυμός) 
de Agamenón. 

Ahora bien, esta relación entre el honor y la venganza se pone en evi-
dencia en el sentido del sustantivo ἐπιτιμήτωρ referido a Zeus en palabras 
de Odiseo a Polifemo:

ἀλλʼ αἰδεῖο, φέριστε, θεούς· ἱκέται δέ τοί εἰμεν.
Ζεὺς δʼ ἐπιτιμήτωρ ἱκετάων τε ξείνων τε,
ξείνιος, ὃς ξείνοισιν ἅμʼ αἰδοίοισιν ὀπηδεῖ.’
	 Hom., Od., 9.269-271

Pero reverencia, hombre extraordinario, a los dioses, pues ahora nos tienes
	 como suplicantes. 

48 Vínculo que se cristalizará después en Heródoto con la noción de τιμωρίη que 
lleva en sí misma la noción de τιμή y que es semánticamente muy próxima a la idea de 
τίσις. Sobre la τιμή véase Gernet 1917, pp. 279-301. Según Gernet, la τιμή traduce la 
integración misma de la agrupación familiar. Con la emergencia de la πόλις la noción 
concreta de la τιμή se intelectualiza de tal forma que comienza a expresar la idea (para 
nosotros muy familiar) de “dignidad del individuo”.

49 Para el tema de la relación entre τιμή y τίσις en los poemas homéricos véase Ad-
kins 1960b.



130	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

Zeus, vengador de suplicantes y forasteros, 
es hospitalario, y a los forasteros respetables acompaña.

Nótese cómo la noción de venganza expresada en el epíteto ἐπιτιμήτωρ 
emerge en concomitancia con las nociones de “vergüenza-respeto” ex
presadas en el imperativo αἰδεῖο y en el adjetivo αἰδοίοισιν. El respeto a 
los dioses está ligado a sus prerrogativas castigadoras y vindicatorias. 

En los pasajes en que el verbo y el sustantivo se dejan traducir mejor 
con las nociones de venganza y represalia, comienza a verse clara una rele-
vancia “psicológica” del concepto, de tal forma que llega a constituirse ya 
en la épica como un término clave para la explicación y la interpretación 
de las acciones humanas. El sacerdote apolíneo Crises ruega a su dios que: 

τίσειαν Δαναοὶ ἐμὰ δάκρυα σοῖσι βέλεσσιν. 
	 Hom., Il., 1.42

paguen los Dánaos mis lágrimas con tus flechas.

La concatenación de eventos que llegará hasta la cólera de Aquiles 
presupone esta imprecación de Crises. El conflicto entre Aquiles y Aga-
menón y la consecutiva cólera del Pelida tienen su origen en este acto 
de venganza. 

Asimismo, Menelao, a punto de iniciar combate con Paris:

ὀφθαλμοῖσιν ἰδών· φάτο γὰρ τίσεσθαι ἀλείτην· 
	 Hom., Il., 3.28

al verlo con sus ojos, convino en vengarse del culpable.

O un poco más adelante ruega:

Ζεῦ ἄνα δὸς τίσασθαι ὅ με πρότερος κάκʼ ἔοργε
—δῖον Ἀλέξανδρον, καὶ ἐμῇς ὑπὸ χερσὶ δάμασσον,
ὄφρα τις ἐρρίγῃσι καὶ ὀψιγόνων ἀνθρώπων 
> ξεινοδόκον κακὰ ῥέξαι, ὅ κεν φιλότητα παράσχῃ 
	 Hom., Il., 3.351-354

Zeus soberano, confiéreme la venganza del que primero ha realizado el mal
—el divino Alejandro, y somételo bajo mis manos,
para que se horrorice también alguno de los hombres del porvenir
de hacerle mal al hospitalario que le ofrecía su amistad. 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 131

El motor fundamental que impulsa a Menelao a la lucha es, precisa-
mente, la venganza, aquello que le permitirá resarcirse de la violación 
de su honor. En estos versos se manifiesta, además de una vinculación 
entre la acción de vengarse y la atribución del mal a Paris (vínculo que 
preludia la relación que después sera muy explotada en el pensamiento 
griego entre injusticia, venganza y maldad), también una caracterización 
de la represalia como un ejemplo disuasivo para el porvenir (ὄφρα). Así, 
en las palabras de Menelao se prefiguran claramente las ideas jurídicas 
de penalidad y sanción en una representación pre-jurídica, la misma que 
está presente cuando Aquiles, tras matar a uno de los hijos de Príamo, 
Licaón, y tirar su cuerpo al río Escamandro, exclama: 

ἀλλὰ καὶ ὧς ὀλέεσθε κακὸν μόρον, εἰς ὅ κε πάντες
τίσετε Πατρόκλοιο φόνον καὶ λοιγὸν Ἀχαιῶν,
οὓς ἐπὶ νηυσὶ θοῇσιν ἐπέφνετε νόσφιν ἐμεῖο. 
	 Hom., Il., 21.133-135

Mas también moriréis por hado maligno, hasta que todos
hayáis pagado la muerte de Patroclo y la ruina de los aqueos 
a los que en las ágiles naves habéis matado sin mi presencia.

El sintagma preposicional εἰς ὅ por medio del cual el poeta expresa 
la idea de un cierto límite en el tiempo que fijará la frontera hasta la 
que se extenderá el castigo por un mal cometido puede tomarse como 
un índice en el que es posible reconocer una prefiguración de la idea de 
penalidad.50 

50 La frase εἰς ὃ aparece en numerosas ocasiones a lo largo de los poemas homéricos 
y en algunos casos el contexto en el que se emplea y su sentido mienta la idea de límite 
de la pena, del castigo, de tal forma que se constituye como un índice pre-jurídico de 
la noción de penalidad. Véase, por ejemplo, Il., 7.30-31, en donde Apolo dice a Atenea: 
ὕστερον αὖτε μαχήσοντʼ εἰς ὅ κε τέκμωρ / Ἰλίου εὕρωσιν. Nótese la concomitancia con 
el término τέκμωρ, antecedente homérico de la noción jurídica de testimonio. La misma 
fórmula ocurre en Hom., Il., 9.48-49: εἰς ὅ κε τέκμωρ Ἰλίου εὕρωμεν. Algo similar 
ocurre en 7.69-71: ὅρκια μὲν Κρονίδης ὑψίζυγος οὐκ ἐτέλεσσεν, / ἀλλὰ κακὰ φρονέων 
τεκμαίρεται ἀμφοτέροισιν/ εἰς ὅ κεν ἢ ὑμεῖς Τροίην εὔπυργον ἕλητε […] Véase también 
Il., 9.608-610: φρονέω δὲ τετιμῆσθαι Διὸς αἴσῃ, / ἥ μʼ ἕξει παρὰ νηυσὶ κορωνίσιν εἰς ὅ κʼ 
ἀϋτμὴ / ἐν στήθεσσι μένῃ καί μοι φίλα γούνατʼ ὀρώρῃ. La importancia de la preposición 
εἰς en el vocabulario jurídico no es menor, ya que indica, por decirlo así, la dirección 
que se toma frente a la llamada de la justicia. Como ejemplo, están las expresiones 
εἰς ἄγκρισιν (A., Eum., 365; X. Symp., 5.2), ἐς βάσανον (Thgn., 1.417; Hdt., 8.110; 
Sófocles, 835), εἰς ἔλεγχον (S., E. C. 1297; Pl., Fedro, 278c; Hdt., 1.209), εἰς βούλην, εἰς 
δικαστήριον, εἰς δίκην, εἰς κρίσιν, etc. (véase Dutton 1916, pp. 100-101). 



132	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

Ahora bien, ni siquiera los dioses son capaces de reprimir los proyec-
tos de venganza, aunque Atenea caracterice al que así actúa como un 
μαινόμενε φρένας (Hom., Il., 15.28). Así Ares, dispuesto a intervenir en 
la batalla, dice:

μὴ νῦν μοι νεμεσήσετʼ Ὀλύμπια δώματʼ ἔχοντες
τίσασθαι φόνον υἷος ἰόντʼ ἐπὶ νῆας Ἀχαιῶν,
εἴ πέρ μοι καὶ μοῖρα Διὸς πληγέντι κεραυνῷ 
κεῖσθαι ὁμοῦ νεκύεσσι μεθʼ αἵματι καὶ κονίῃσιν. 
	 Hom., Il., 15.115-118

Ahora no os indignéis conmigo, poseedores de moradas olímpicas
si voy a vengar la muerte de mi hijo en las naves de los aqueos,
aunque mi hado sea ser aniquilado por el rayo de Zeus
y yacer junto a los muertos entre sangre y polvo. 

La represalia de Ares puede propiciar la νέμεσις de los dioses olímpi-
cos a la vez que puede apresurar el cumplimiento funesto de su propio 
hado. La forma privilegiada de dirimir el conflicto de asesinato es, pre-
cisamente, la τίσις. El binomio τίσασθαι φόνον puede verse como una 
figuración prejurídica de lo que después mentará el concepto de αἰτία, a 
saber, la acusación de asesinato, la denuncia del crimen.51 

De manera semejante a Ares, Aquiles, en un pasaje que molestará al 
Sócrates platonico por ser moralmente reprochable (οὐδʼ ὅσιον),52 inter-
pela a Apolo diciendo: 

νῦν δʼ ἐμὲ μὲν μέγα κῦδος ἀφείλεο, τοὺς δὲ σάωσας
ῥηϊδίως, ἐπεὶ οὔ τι τίσιν γʼ ἔδεισας ὀπίσσω.
ἦ σʼ ἂν τισαίμην, εἴ μοι δύναμίς γε παρείη. 
	 Hom., Il., 22.18-20

Ahora me has quitado gran gloria y a aquellos los has salvado
sencillamente, ya que ningún castigo ulterior has temido.
En verdad, me vengaría de tí, si tuviera ese poder a mi disposición. 

Los dioses pueden temer las represalias de otros dioses, pero no las 
altivas amenazas de los hombres. El deseo de venganza de Aquiles tras-
ciende la esfera de lo humano, pudiendo inclusive dirigirse a un dios. 
Sin embargo, la τίσις es un poder (δύναμις) unidireccional que sólo se 

51 Véase Gernet 1917, p. 372.
52 Pl., R., 391a.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 133

ejerce verticalmente, del poderoso sobre sus subordinados, de los dioses 
sobre los hombres, de los fuertes sobre los débiles. 

Un poco más adelante, en la escena en que Aquiles dará muerte a 
Héctor, el troyano, frente a la adversidad de la situación, intenta, como 
último recurso, invocar a los dioses para que funjan como testigos del 
acuerdo que pretende pactar con Aquiles y que le daría la garantía de, 
una vez muerto, no ser vejado por el Pelida:

ἀλλʼ ἄγε δεῦρο θεοὺς ἐπιδώμεθα· τοὶ γὰρ ἄριστοι
μάρτυροι ἔσσονται καὶ ἐπίσκοποι ἁρμονιάων· 
	 Hom., Il., 22.254-255

Pero ¡vamos! Invoquemos aquí a los dioses; pues ellos serán los mejores
testigos y protectores de nuestros acuerdos.

A través de esta tentativa de hacer comparecer a los dioses como 
avales de su derecho a recibir una sepultura digna, Héctor efectúa un 
gesto jurídico que se contrapone a la actitud de Aquiles, partidario de la 
reparación violenta y vengativa:

Ἕκτορ μή μοι ἄλαστε συνημοσύνας ἀγόρευε·
ὡς οὐκ ἔστι λέουσι καὶ ἀνδράσιν ὅρκια πιστά,
οὐδὲ λύκοι τε καὶ ἄρνες ὁμόφρονα θυμὸν ἔχουσιν,
ἀλλὰ κακὰ φρονέουσι διαμπερὲς ἀλλήλοισιν,
ὣς οὐκ ἔστʼ ἐμὲ καὶ σὲ φιλήμεναι, οὐδέ τι νῶϊν
ὅρκια ἔσσονται, πρίν γʼ ἢ ἕτερόν γε πεσόντα
αἵματος ἆσαι Ἄρηα ταλαύρινον πολεμιστήν.
παντοίης ἀρετῆς μιμνήσκεο· νῦν σε μάλα χρὴ
αἰχμητήν τʼ ἔμεναι καὶ θαρσαλέον πολεμιστήν. 
οὔ τοι ἔτʼ ἔσθʼ ὑπάλυξις, ἄφαρ δέ σε Παλλὰς Ἀθήνη
ἔγχει ἐμῷ δαμάᾳ· νῦν δʼ ἀθρόα πάντʼ ἀποτίσεις
κήδεʼ ἐμῶν ἑτάρων οὓς ἔκτανες ἔγχεϊ θύων. 
	 Il., 22.261-272

Incansable Héctor, no me hables de estos pactos;
así como entre leones y hombres no hay persuasivos juramentos,
y así como lobos y corderos no tienen el ánimo acorde,
sino que siempre conciben males para unos y otros,
así, no es posible que tú y yo nos queramos, ni que haya entre nosotros
juramentos antes de que alguno de los dos caiga
y de sangre sacie a Ares, guerrero de escudo de cuero.



134	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

Acuérdate de toda virtud, ahora es muy necesario 
que seas un lancero y un valeroso guerrero.
Ya no tienes escape, Palas Atenea de inmediato te
someterá con mi lanza; y ahora pagarás de una vez todas
las penas de mis compañeros a quienes mataste con tu lanza enfureciéndote. 

Aquiles impugna la propuesta jurídica de Héctor apelando al argu-
mento de que es imposible llegar a un acuerdo cuando las partes liti-
gantes no pueden cimentar su convenio en la φιλία. Leones y hombres, 
lobos y corderos son símbolos del desacuerdo,53 de la disensión y, más 
aún, de la disputa. Aquiles exhorta a Héctor a hacer memoria de su vir-
tus bellica, el único amparo al que puede recurrir, una vez que su muerte 
se presenta como algo inevitable. Frente a la τίσις de Aquiles no hay 
μάρτυρες y ἐπίσκοποι que valgan, ni siquiera los dioses. 

En la Odisea, Zeus se refiere al acto en el que Orestes resarcirá el ase-
sinato de su padre dando muerte a Egisto, como τίσις (Hom., Od., 1.40). 
Y más adelante le dice a Posidón:

ἀνδρῶν δʼ εἴ πέρ τίς σε βίῃ καὶ κάρτεϊ εἴκων
οὔ τι τίει, σοὶ δʼ ἐστὶ καὶ ἐξοπίσω τίσις αἰεί. 
	 Hom., Od., 13.143-144

Si alguno de los hombres a su fuerza y vigor rindiéndose
no te rinde honores, deberás siempre, de aquí en adelante, vengarte.

La τίσις, pues, en tanto mecanismo de recompensa, está relacionada 
con la violación de la τιμή (Il., 9.109-111, 1.353-356) y tiene un efecto en 
el θυμός de quien no la proporciona cuando debería (Il., 1.243-244). Asi-
mismo, en tanto dispositivo de venganza, está directamente relacionada 
con la muerte (φόνον), con el hado (μοῖρα) y, de manera general, con 
la consecución de un mal que debe pagarse, expiarse. De tal forma que, 
en tanto resultado de la transgresión del honor, de la sujeción al poderío 

53 Otros pasajes de la Ilíada utilizan a los leones dentro de símiles, véase, por ejem-
plo, 18.316-323 en donde se compara el llanto de Aquiles por la muerte de Patroclo 
con la ira de un león al que han despojado de sus cachorros (sobre los símiles de leones 
en la Ilíada véase Alden 2005). La expresión ὁμόφρονα θυμὸν aparece en un verso 
de Teognis (1.81) en el que está referida a los pocos compañeros (παύρους ἑταίρους) 
fieles en la adversidad (πιστοὺς ἐν χαλεποῖς πρήγμασι) que saben compartir tanto los 
bienes como los males. En la Teogonía Hesíodo califica a las musas de ὁμόφρονας y 
Aristófanes (Aves, 632) habla de ὁμόφρονας λόγους δικαίους.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 135

del ánimo arrogante, de la fuerza y del vigor (βίη καὶ κάρτος), la τίσις 
complementa el funcionamiento de la noción de responsabilidad, siendo 
el concepto central en el que se representa la idea jurídica de la penalidad 
expresada en los términos de una moralidad guerrera pre-política.54 

En el caso de las Historias de Heródoto, el motivo épico de la ven-
ganza-retribución se convertirá en uno de los términos fundamentales 
del vocabulario jurídico del historiador. Un testimonio de suma relevan-
cia (pues se trata del texto inaugural de la llamada filosofía presocrática) 
en donde se preludia este alcance y significación del concepto de δίκη 
es el famoso fragmento de Anaximandro, en el que se asocia el término 
τίσις a la noción de justicia:

διδόναι γὰρ αὐτὰ δίκην καὶ τίσιν ἀλλήλοις τῆς ἀδικίας κατὰ τὴν τοῦ χρόνου 
τάξιν. 

B1 DK

Pues las unas a las otras [las cosas que son] se pagan justicia y recompensa 
de la injusticia según el orden del tiempo.

Lo mismo sucede en los poemas de Solón de Atenas, particularmente 
en la Elegía a las Musas (fr. 13 West), en donde al castigo (τίσις) de 
Zeus: 

αἰεὶ δʼ οὔ ἑ λέληθε διαμπερές, ὅστις ἀλιτρὸν
θυμὸν ἔχει, πάντως δʼ ἐς τέλος ἐξεφάνη·
ἀλλʼ ὁ μὲν αὐτίκʼ ἔτεισεν, ὁ δʼ ὕστερον· οἳ δὲ φύγωσιν
αὐτοί, μηδὲ θεῶν μοῖρʼ ἐπιοῦσα κίχηι,
ἤλυθε πάντως αὖτις· ἀναίτιοι ἔργα τίνουσιν
ἢ παῖδες τούτων ἢ γένος ἐξοπίσω. 
	 vv. 27-33

Nunca se le oculta por completo aquél que
en su ánimo es culpable, sino que, al final, inevitablemente, es llevado a la 
	 luz;
de inmediato uno paga, otro después; unos huyen
y el hado enviado por los dioses no los alcanza,
pero él de nuevo acude inevitablemente; los inocentes pagan por sus acciones
o los hijos de éstos o su descendencia en el porvenir.

54 Para una discusión más detallada del complejo tema de la venganza en Homero, 
véase Wilson 2002. Véase también Jones 1941.



136	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

El reino de la justicia, pues, ha subsumido las nociones de la épica en 
un proceso de “juridicisation totale du monde”.55 Nos encontramos ante 
un mundo en el que domina por completo la justiticia en cualquiera de 
sus manifestaciones.56 

Por ejemplo, en el libro tercero de las Historias, el persa Oretes, 
nombrado gobernador de Sardes por Ciro, se propuso realizar “una ac-
ción impía” (πρήγματος οὐκ ὁσίου, 3.120), a saber, asesinar al tirano 
de Samos, Polícrates, por una de las siguientes causas (αἰτίην, Hdt., 
3.120.1; αἰτίαι, Hdt., 3.122):57 o bien, por haber sido provocado por 
Mitrobates, gobernador de una satrapía Persa, quien puso en duda su 
valor por no haber conquistado la isla de Samos, o bien, por haber sido 
despreciado e ignorado deliberadamente por Polícrates cuando envió a 
su tierra a un heraldo (depende de lo que cada uno quiera persuadirse: 
πάρεστι δὲ πείθεσθαι ὁκοτέρῃ τις βούλεται αὐτέων, Hdt., 3.122). Así es 
que, cayendo en una trampa de Oretes:

ὁ Πολυκράτης διεφθάρη κακῶς, οὔτε ἑωυτοῦ ἀξίως οὔτε τῶν ἑωυτοῦ 
φρονημάτων […] Χρόνῳ δὲ οὐ πολλῷ ὕστερον καὶ Ὀροίτην Πολυκράτεος 
τίσιες μετῆλθον. 

Hdt., 3.125.2 y 126.1 

Polícrates fue asesinado de una manera espantosa, ni de acuerdo a su dig-
nidad ni a sus sentimientos […] Pero, no mucho tiempo después, también a 
Oretes las venganzas castigadoras de Polícrates lo persiguieron.

Las τίσιες de este pasaje, estas fuerzas vengadoras, claramente remi-
niscentes de las Ἐρινύες que persiguen a Orestes, encarnan la garantía 
de que el reino de la justicia no puede violarse. Los actos infames no 
quedan impunes. Es así que

55 Darbo-Peschanski 2007, p. 326.
56 Siguiendo la lectura de Darbo-Peschanski 1987, la justicia en las Historias tiene 

tres formas que constituyen el tribunal de la historia; en primer lugar, la justicia divina, 
conformada por las potencias invisibles que son los dioses y que se encargan vertical-
mente de rectificar y corregir justicias humanas mal aplicadas; en segundo lugar, la 
justicia humana que está constituida por toda una tipología de pueblos e instituciones 
políticas (isonomía, tiranía, etc.) que actúan horizontalmente en el ámbito de lo huma-
no; y, finalmente, la justicia sagrada, aquella gobernada por fuerzas anónimas que ver-
ticalmente castigan las injurias imputadas ocasionadas en los valores socio-culturales. 

57 Ambos pasajes son ejemplos de cómo el término αἰτία en ocasiones puede apuntar ya 
al sentido lógico de “causa”, sin dejar de lado, claro está, el sentido ético-psicológico de 
“motivo” que está más cerca del sentido originario de “responsabilidad” y “culpabilidad”.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 137

Δαρεῖος δὲ ὡς ἔσχε τὴν ἀρχήν, ἐπεθύμεε τὸν Ὀροίτην τείσασθαι πάντων τε 
τῶν ἀδικημάτων εἵνεκεν […] 

Hdt., 3.127.1
Cuando Darío consiguió el poder, ansió castigar a Oretes por todas sus 
injusticias.

De igual manera, en el pasaje que se comentó más arriba,

ἐπεθύμησε ὁ Δαρεῖος τείσασθαι Σκύθας, ὅτι ἐκεῖνοι πρότεροι ἐσβαλόντες ἐς 
τὴν Μηδικὴν καὶ νικήσαντες μάχῃ τοὺς ἀντιουμένους ὑπῆρξαν ἀδικίης. 

Hdt., 4.1
Darío ansió castigar a los escitas, ya que ellos, habiendo irrumpido en Me-
dia y habiendo vencido en una batalla a quienes se les opusieron, fueron los 
primeros que incurrieron en injusticia.

Nótese cómo la participación del θυμός en los actos de reparación 
vengativa de los poemas homéricos se prolonga en la dicción de Heró-
doto en donde la acción de castigar viene posibilitada por un movimien-
to anímico que consiste en ἐπιθυμεῖν. 

Ahora bien, esta determinación eminentemente jurídica del concepto 
de τίσις se expresa de manera sucinta en los hexámetros que un persona-
je onírico le dirige al pisistrátida Hiparco: 

Τλῆθι λέων ἄτλητα παθὼν τετληότι θυμῷ·
οὐδεὶς ἀνθρώπων ἀδικῶν τίσιν οὐκ ἀποτίσει. 
	 Hdt., 5.56.1
Tolera, león, sufrir lo intolerable con ánimo tolerante;
Ningún hombre que cometa injusticia dejará de ser condenado por la 
	 venganza. 

La τίσις se activa irremediablemente cuando entra en escena la injus-
ticia, con lo cual funciona como mecanismo regulador de la ruptura de 
lo justo. Así a Hermótimo, el eunuco de Jerjes “le resultó la más grande 
venganza (τίσις) de todas las que conocemos por la injusticia que se le 
cometió (ἀδικηθέντι)” (Hdt., 8.105.1): Buscó al personaje infame que lo 
había castrado cuando era niño y le dijo:

Ἐδόκεές τε θεοὺς λήσειν οἷα ἐμηχανῶ τότε; Οἵ σε ποιήσαντα ἀνόσια, νόμῳ 
δικαίῳ χρεώμενοι, ὑπήγαγον ἐς χεῖρας τὰς ἐμάς, ὥστε σε μὴ μέμψεσθαι τὴν 
ἀπʼ ἐμέο τοι ἐσομένην δίκην. 

Hdt., 8.106.3



138	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

¿Creíste que a los dioses se les escaparía lo que has maquinado? Valiéndose 
de su justa ley, te han traído, a ti que has cometido actos sacrílegos, hasta 
mis manos, para que no te quejes de la justicia que te vendrá de mí. 

El sentido de δίκη en este pasaje es justamente el mismo que el de τίσις. 
Se ha operado en ambos conceptos un solapamiento semántico total. La 
justa ley de los dioses ha entregado al culpable a su propia víctima para 
que él haga justicia con sus propias manos. La frase ἐς χεῖρας τὰς ἐμάς 
evoca el verso de Hesíodo (Trabajos y Días, 192) en que, describiendo a 
la raza de hierro, dice que la justicia para ellos radica en la fuerza de sus 
propias manos (δίκη δ’ ἐν χερσὶ), frase en la que se puede reconocer la 
primera formulación en la cultura europea del derecho del más fuerte.58 

En otros pasajes de las Historias la idea del derecho del más fuerte 
se expresa con la locución ἐν χειρῶν νόμῳ (Hdt., 8.89.1) o ἐς χειρῶν τε 
νόμον (Hdt., 9.48-42), con la cual Heródoto se anticipa a la dicción de 
Aristóteles (Po., 1285a) en su descripción de la monarquía espartana en 
la que los reyes no tienen el derecho de matar a nadie, excepto en batal-
las militares donde pueden hacerlo ἐν χειρὸς νόμῳ. De igual manera, la 
expresión herodotea invoca la caracterización que hace Esquines de 
la ciudad oligárquica en la que “se intenta destruir el régimen según la 
ley de la fuerza” (ἐν χειρῶν νόμῳ τὰς πολιτείας καταλύοντας).59 Así pues, 
el solapamiento de justicia y venganza que en Heródoto parece deberse 
al carácter inelectuble y necesario (casi podríamos decir “divino”) del 
cumplimiento de la justicia, preludia y abre el camino a las ulteriores 
concepciones griegas sobre la justicia (como, por ejemplo la de Calicles y 
Trasímaco en los diálogos de Platón).

En resumen, el castigo, la venganza y la retribución constituyen una 
parte importante del tribunal de las Historias60 a la vez que iluminan una 
étapa en la evolución de los conceptos jurídicos griegos. El contraste 
homérico entre la apelación de Héctor a garantizar el respeto a su cuer
po y la fuerza vengativa de Aquiles, en el caso de Heródoto, pensador 
político, conocedor y partícipe de las instituciones judiciales griegas, se 

58 Gigante 1956, p. 21.
59 Aeschin., In Timarch., 5. 
60 La lógica retributiva no sólo contribuye a la narración de lo extraordinario 

(θωμαστά), en la mayoría de los casos, de lo extraordinariamente cruel y atroz (valga 
como ejemplo el banquete en que Hárpago es castigado por Astiages), sino que también 
contribuye al interés “etnográfico” herodoteo, ya que logra describir cómo las leyes y 
costumbres bárbaras sancionan su propia transgresión.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 139

ha modificado. La venganza ya no es aquella manifestación de la vir-
tus bellica por medio de la cual los héroes resarcían la violación de su 
honor e imponían su fuerza en respuesta a algún agravio. La venganza 
ha devenido una forma de la justicia capaz de proveer a las Historias 
de un nexo que une los eventos y que revela en ellos la presencia de 
un patrón universal castigador.61 Heródoto retoma el motivo homérico 
y hace de él un elemento central de su lógica judicial, pero también de 
su religiosidad, eminentemente jurídica.62 La motivación divina de los 
acontecimientos no ha sido secularizada por completo.63 Este desarrollo 
herodoteo del motivo épico de la venganza-retribución llegará, final-
mente, a consolidarse en el pensamiento de Platón, en donde la noción 
de castigo comienza a cobrar preeminencia a través de una palabra aún 
desconocida para Heródoto (κόλασις, κολάζειν) cuya vinculación con la 
justicia es inseparable.64 

61 Sobre el tema del castigo especialmente en relación con el contexto temático del 
final de las Historias, véase Desmond 2004.

62 Otro término que activa una relación entre Heródoto y los poemas homéricos al 
respecto de las nociones de castigo, venganza, recompensa y retribución es el sustan-
tivo ποινή junto con sus derivados. A pesar de que “le mot ne s’emploie plus en prose 
attique” y es “remplacé per δίκη” (Chantraine, p. 925) aparece en cuatro ocasiones a lo 
largo de las Historias (2.134, 3.14, 7.134 y 7.136) y en tres más bajo la forma de ἄποινα 
(haplología de ἀπο- ποινα, 6.79 (dos veces) y 9.120. Sobre el término en Homero, véase 
Wilson 2002, pp. 25 y ss.

63 Otra forma de retribución en los poemas homéricos es la que se expresa con la 
palabra νέμεσις que posee, por una parte, una mayor carga “psicológica” que la apro-
xima a sustantivos como θυμός, μῆνις o χόλος (Hom., Il., 6.335: χόλῳ οὐδὲ νεμέσσι, cf. 
Cairns 2003) y, por la otra, una connotación deontológica-moral más evidente que la 
aproxima al sentimiento de vergüenza que habla en la palabra αἰδώς (Il., 13.122) y al 
arrepentimiento, sobre todo de Helena, de haber ocasionado tantos males (Il., 3.410-
412, véase Ebbott 2001); en la Odisea hay varios pasajes en que νέμεσις aparece en 
contextos claramente deontológicos (Hom., Od., 2.64, 101, 4.158, 195, 2.138, 6.195, 
286, 19.121, 146, 264, 24.136, etc. Véase Redfield 1994, pp. 113 y ss.) El sustantivo 
νέμεσις no forma parte del vocabulario herodoteo, aparece sólamente en una ocasión en 
las Historias (Hdt., 1.34): ἐκ θεοῦ νέμεσις. 

64 Véase, por ejemplo, Pl., Grg., 476a en donde Sócrates utiliza τὸ κολάζεσθαι casi 
como glosa de τὸ διδόναι δίκην, o un poco más adelante (478a) en donde pregunta a 
Polo “¿Acaso no se valen de la justicia quienes castigan correctamente?” (Ἆρʼ οὖν οὐ 
δικαιοσύνῃ τινὶ χρώμενοι κολάζουσιν οἱ ὀρθῶς κολάζοντες;) En Pl., Prt., 325a Sócrates 
dice que aquel que no participa de la justicia (δικαιοσύνη) es necesario castigarle hasta 
que por medio del castigo se haga mejor (ἕωσπερ ἂν κολαζόμενος βελτίων γένηται) y 
al que no obedezca la ley, aunque se le haya castigado, hay que echarlo de la ciudad. 
O en el mismo diálogo, un poco más adelante (326d-e), Sócrates dice que el nombre 



140	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

2.3. Δίκη-ὅρκος65

Todos estos conceptos, sin embargo, tienen como centro de convergen-
cia la noción misma de δίκη que de Homero a Heródoto sufrió una trans-
formación profunda no sólo en lo referente a su sentido, sino más aún 
en lo que concierne al lugar que ocupó en la Weltanschauung griega.66 
Y, en tanto que δίκη es, en definitiva, “le premier moteur que les Grecs 
aient donné à l’histoire”,67 de tal forma que “se confond donc avec le 
mouvement de l’histoire”,68 por tanto, es necesario rastrear el proceso de 
transposición de la justicia homérica en las Historias. 

En el libro primero de la Ilíada, una vez que Agamenón ha amena-
zado a Aquiles con despojarlo de su γέρας, y que Atenea ha contenido 
al Pelida de asesinar ahí mismo a Agamenón, Aquiles le dice al Atrida:

ἀλλʼ ἔκ τοι ἐρέω καὶ ἐπὶ μέγαν ὅρκον ὀμοῦμαι·
ναὶ μὰ τόδε σκῆπτρον, τὸ μὲν οὔ ποτε φύλλα καὶ ὄζους
φύσει, ἐπεὶ δὴ πρῶτα τομὴν ἐν ὄρεσσι λέλοιπεν, 
οὐδʼ ἀναθηλήσει· περὶ γάρ ῥά ἑ χαλκὸς ἔλεψε
φύλλά τε καὶ φλοιόν· νῦν αὖτέ μιν υἷες Ἀχαιῶν
ἐν παλάμῃς φορέουσι δικασπόλοι, οἵ τε θέμιστας
πρὸς Διὸς εἰρύαται· ὃ δέ τοι μέγας ἔσσεται ὅρκος·
ἦ ποτʼ Ἀχιλλῆος ποθὴ ἵξεται υἷας Ἀχαιῶν
σύμπαντας· τότε δʼ οὔ τι δυνήσεαι ἀχνύμενός περ
χραισμεῖν, εὖτʼ ἂν πολλοὶ ὑφʼ Ἕκτορος ἀνδροφόνοιο
θνήσκοντες πίπτωσι· σὺ δʼ ἔνδοθι θυμὸν ἀμύξεις
χωόμενος ὅ τʼ ἄριστον Ἀχαιῶν οὐδὲν ἔτισας. 
Ὣς φάτο Πηλεΐδης, ποτὶ δὲ σκῆπτρον βάλε γαίῃ
χρυσείοις ἥλοισι πεπαρμένον, ἕζετο δʼ αὐτός· 
	 Hom., Il., 1.233-246

del castigo para quienes no respetan las leyes es “rectificaciones”, pues la justicia 
endereza y rectifica (καὶ ὄνομα τῇ κολάσει ταύτῃ καὶ παρʼ ὑμῖν καὶ ἄλλοθι πολλαχοῦ, ὡς 
εὐθυνούσης τῆς δίκης, εὐθῦναι). Para el tema del castigo en Platón y sus antecedentes 
en la cultura griega véase Mackenzie 1981. Aristóteles en la Retórica (1369b12-14) 
hace una distinción entre τιμωρία y κόλασις, el primero tiene como fin la satisfacción, 
mientras que el segundo tiene como causa quien padece el castigo.

65 Sobre las diversas funciones del ὅρκος tanto en la vida pública, como en la vida 
judicial y privada véase el amplio estudio de G. Glotz 1906, pp. 99-185.

66 Véase Giraudeau 1984 pp. 137-159.
67 Darbo-Peschanski 2007, p. 231.
68 Ibid., p. 232.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 141

Pero yo te diré y prometeré un gran juramento:
en verdad por este cetro que nunca ni hojas ni ramas
germinará, desde que, primero, su tronco en las montañas perdió,
ni volverá a florecer, pues en torno ya el bronce le peló
hojas y corteza; ahora a su vez los hijos de los aqueos 
en las palmas lo llevan, portadores de justicia, que los decretos
de Zeus custodian; éste para ti el gran juramento será:
un día la falta de Aquiles llegará a los hijos de los aqueos,
a todos, y entonces en nada podrás, aunque te aflijas,
protegerlos, cuando muchos por Héctor homicida
muriendo caigan; tú en tu interior tu ánimo desgarrarás
encolerizándote por no haber recompensado al mejor de los aqueos’.
Así habló el Pelida, y a la tierra el cetro arrojó
por clavos dorados perforado, y él mismo se sentó.

El contexto en el que emerge la noción de δίκη es el de la formulación 
de un juramento (ὅρκος), de una maldición de la cual ni Agamenón 
ni los aqueos podrán salvarse.69 El gesto ritual del ὅρκος,70 expresión 
prejurídica de la idea de contrato,71 incorpora en sí mismo una referencia 
a la justicia. Ahora bien, el imaginario poético griego vinculó la noción 
de juramento con la oceánide Estigia72 que, a su vez, según Hesíodo (Th., 
385), es la madre de Violencia (βίη) y Poder (Κράτος). Cuando Zeus 

69 Sobre la significación del ὅρκος y las representaciones asociadas a él, véase 
Benveniste 1947, p. 86: “Il s’agit non d’une parole ni d’un acte, mais d’une cho-
se, d’une matière investie de puissance maléfique et qui donne à l’engagement son 
pouvoir contraignant”. Véase también Gernet, 1968, p. 216: “Les forces qui agissent 
dans le serment le plus ancien, nous les avons vues émaner de tel être ou de telle 
matière […] ὅρκος, c’est proprement la chose avec laquelle on entre en contact 
quand on s’engage par le serment”. En el caso de esta escena de la Ilíada el ὅρκος es 
precisamente el cetro. 

70 Benveniste 1947, p. 82, lo llama “rite oral” y afirma que su función consiste no en 
la afirmación que produce, sino en la relación que instituye entre la palabra pronunciada 
y la potencia invocada “entre la personne du jurant et le domaine du sacré”.

71 Gernet 1968, p. 208.
72 El vínculo entre Estigia y ὅρκος podría deverse, según Bollack 1958, que parte de 

una rehabilitación de la etimología ὅρκος-ἕρκος refutada por Benveniste, al hecho de 
que Στύξ originalmente hacía referencia a una parte del mundo, a saber: los “confins 
du monde […] un paysage rocheux, détesté des dieux qui ouvre et clôt l’accès des 
demeures chaotiques” (p. 23), de tal forma que “le ‘grand serment des dieux’ devient 
ainsi une invocation des parties du monde, nommant à la fois l’origine et l’extension 
totale de toute chose” (p. 27). 



142	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

convoca a todos los dioses inmortales a luchar contra los Titanes, Estigia 
le ofrece los servicios de sus hijos, por lo cual:

τὴν δὲ Ζεὺς τίμησε, περισσὰ δὲ δῶρα ἔδωκεν. 
αὐτὴν μὲν γὰρ ἔθηκε θεῶν μέγαν ἔμμεναι ὅρκον,
παῖδας δʼ ἤματα πάντα ἑοῦ μεταναιέτας εἶναι. 
	 Hes., Th., 399-40173

Zeus la honró y le dio extraordinarios regalos.
Pues dispuso que ella fuera un gran juramento de los dioses,
y que sus hijos residieran con él perpetuamente.

La alianza entre Estigia y Zeus en el contexto de la aceptación de Βίη y 
Κράτος como residentes del Διὸς δόμος simboliza cómo la noción ritual 
del ὅρκος da un paso hacia su ulterior “juridización”. Aquello que en 
las palabras de Aquiles era un gesto ritual en el que se podían reconocer 
los antecedentes de la idea jurídica de la obligatio, se convierte ahora en 
una entidad de regulación íntimamente ligada a las nociones de fuerza y 
poder, de tal forma que el ὅρκος, “el que mayores dolores proporciona a 
los hombres”,74 funciona ya no sólo como un gesto de vinculación entre 
la palabra y ciertas potencias sagradas, sino también como una auténtica 
Erinia de los dioses.75 Cuando el Zeus hesiódico vence a los Titanes, se 
instaura un nuevo régimen de poder que tiene como aliada a Estigia en 
su función de ὅρκος.76 Pero Zeus necesitará también de otras garantías 
de estabilidad de su poder, razón por la cual concebirá con Θέμις a las 
tres hijas que asegurarán el equilibrio de su régimen: Εὐνομίη, Εἰρήνη 
y Δίκη (Teogonía, 902). En las palabras de Aquiles, pues, emerge la no-
ción de justicia en el seno mismo del antiguo gesto ritual del juramento. 

Ahora bien, los pasajes homéricos en que se enuncian ὅρκοι nor
malmente están insertos en construcciones en las que se utiliza el im
perativo de tercera persona del verbo εἰδέναι que es, a su vez, una de las 
raíces primordiales en las que se halla contenido el campo semántico de la 

73 Para la Estigia como ὅρκος véase Hom., Il., 2.755: ὅρκου γὰρ δεινοῦ Στυγὸς 
ὕδατός ἐστιν ἀπορρώξ. 

74 Hes., Th., 231-232: Ὅρκόν θʼ, ὃς δὴ πλεῖστον ἐπιχθονίους ἀνθρώπους πημαίνει…
75 Cf. Kitts 2005, pp. 97 y ss.
76 Cf. Bollack 1958, p. 30: “ὅρκος n’est jamais une puissance vengeresse chez 

Homère, comme il le deviendra chez Hésiode”.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 143

ἱστορία: ἴστω.77 La formulación de un juramento supone el acto de exigir 
a los dioses que sepan, es decir, en virtud de la relación etimológica en la 
lengua griega entre saber y ver (*wid), que vean y, en última instancia, que 
sean ἵστορες.78 De esta manera, en las fórmulas homéricas del juramento 
es posible descubrir una de las formas arcaicas de representación de la 
justicia,79 a la vez que uno de los antepasados más remotos de la ἱστορίη. 
En el libro cuarto de la Ilíada Idomeneo le dice a Agamenón:

ἀλλʼ ἄλλους ὄτρυνε κάρη κομόωντας Ἀχαιοὺς
ὄφρα τάχιστα μαχώμεθʼ, ἐπεὶ σύν γʼ ὅρκιʼ ἔχευαν
Τρῶες· τοῖσιν δʼ αὖ θάνατος καὶ κήδεʼ ὀπίσσω
ἔσσετʼ ἐπεὶ πρότεροι ὑπὲρ ὅρκια δηλήσαντο. 
	 Hom., Il., 4.268-271

Pero exhorta a los otros aqueos de tupidas cabelleras
a que rápidamente luchen, ya que los juramentos han violado
los troyanos; a ellos, por su parte, muerte y desgracias en el futuro
acaecerán por haber sido los primeros en quebrantar los juramentos.

La expresión θάνατος καὶ κήδεʼ ὀπίσσω ἔσσετʼ inserta en el contexto 
de la advertencia de que ha ocurrido una transgresión y acompañada del 
adjetivo numeral πρότεροι que determina una responsabilidad intimam-
ente ligada al tiempo, cumple una función análoga a la que, tras el paso 
del tiempo y de la evolución institucional, cumplirán las fórmulas del 
contrato tradicionalmente enunciadas con el tiempo futuro.80 El uso del ad-

77 Véanse Hom., Il., 7.411 (ὅρκια δὲ Ζεύς ἴστω), 10.329, 15.36; Od., 5.184, 19.303, 
20.230; Himno Homérico a Apolo, 84.

78 Véase Darbo-Peschanski 2007, pp. 62: “Si demander à des dieux de ‘savoir’ (istô) 
équivaut donc à leur demander d’être histôr […] tout au plus sont-ils ces premiers ju-
ges qui prennent acte des positions des jureurs et peuvent déterminer, leur omniscience 
aidant, qui se parjure”.

79 El vínculo entre ὅρκος y δίκη se expresa de forma cabal ya en Hesíodo para quien 
αὐτίκα γὰρ τρέχει Ὅρκος ἅμα σκολιῇσι δίκῃσιν (Hes., Op., 219). El paradigma del sen-
tido plenamente jurídico del ὅρκος podrían ser algunos usos que hace de él Esquilo, por 
ejemplo, en las Euménides en donde, al respecto de la diferencia entre el κλύειν δικαίως 
y el πρᾶξαι δικαίως, Atenea dice (432): ὅρκοις τὰ μὴ δίκαια μὴ νικᾶν λέγω. Un poco más 
adelante afirma (483-484): φόνων δικαστὰς ὁρκίους αἱρουμένη / θεσμόν τὸν εἰς ἅπαντʼ 
ἐγὼ θήσω χρόνον. Υ finalmente (709-710) declara que el acto de διαγνῶναι δίκην debe 
realizarse αἰδουμένους τὸν ὅρκον. 

80 Cf. Gernet 1968, p. 258, n. 341. Gernet remite a Hom., Il., 3.281 en donde, a 
diferencia de las fórmulas del juramento de época histórica “où le futur est de règle”, 
aparece un período condicional (εἰ + aoristo subjuntivo en la prótasis, imperativo en la 



144	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

jetivo πρότεροι como índice de responsabilidad evoca de inmediato una 
serie de pasajes herodoteos en los que, curiosamente, ya no se habla de 
los primeros en haber quebrantado los juramentos, sino de los primeros 
en haber cometido injusticia (1.5.3, 4.1.1, 4.119, 6.119.1, 1.130.3). De 
hecho, la propia labor histórica de Heródoto se define precisamente 
como la dilucidación de quién fue el primero que cometió acciones 
injustas contra los griegos (πρῶτον ὑπάρξαντα ἀδίκων ἔργων ἐς τοὺς 
Ἕλληνας, 1.5.3). Del ὅρκος a la δίκη, del δηλήσασθαι ὅρκια al ἀδικέειν, 
he ahí el movimiento de transposición.81

Ahora bien, resulta sumamente significativo que en los poemas ho-
méricos el adjetivo que con mayor frecuencia acompaña al sustantivo 
τὸ ὅρκιον es πιστόν; de hecho, de 23 ocurrencias del adjetivo en la 
Ilíada y la Odisea, 14 ocurren precisamente en la fórmula ὅρκια πιστὰ. 
La semántica homérica de la πίστις, pues, está intimamente ligada a los 
juramentos. En cambio, en el caso de Heródoto, el adjetivo πιστός apa-
rece ligado mayoritariamente al vocabulario del λόγος (λέγειν) (13 de 
28 ocurrencias), lo cual indica que, de Homero a Heródoto, el garante 
privilegiado de la persuasión pasa de ser el juramento a ser el discurso.82 

El cetro de Aquiles funciona como símbolo de autoridad verbal a 
la vez que como garantía objetiva del juramento.83 El Pelida hace una 

apódosis): “Le développement de la catégorie linguistique est en rapport, ici comme en 
d’autres cas, avec l’évolution institutionnelle”.

81 El pasaje paradigmático de las Historias en donde se relacionan la justicia y los 
juramentos es aquel (6.86) en el que Glauco el espartiata, un hombre aclamado preci-
samente por su δικαιοσύνη, recibe de un milesio una suma considerable de dinero para 
que estuviera en buenas manos y no peligrara en el suelo inseguro de Jonia. Cuando 
los hijos del milesio acudieron a reclamar el dinero, Glauco intentó apelar a su olvido 
y formular un nuevo juramento que legitimara su robo. La pitia délfica le advierte que 
ὅρκος tiene un hijo anónimo que no ceja de perseguir a los perjuros hasta que (εἰς ὅ) 
aniquila a toda su descendencia.

82 Otra peculiaridad de la semántica homérica del juramento es el uso del verbo 
τέμνειν (ὅρκι’ ἔταμνον) (Hom., Il., 4.155), ὅρκια τάμνῃ (Il., 3.105), ὅρκια πιστὰ τάμωμεν 
(Il., 19.191, etc.) que aproxima los juramentos al ámbito de los sacrificios (véase J. Ca-
sabona 1966, pp. 211-220). Sobre la relación entre el rito del juramento y la escritura, 
véase Koch Piettre 2010.

83 Cf. Van Wees 1992, pp. 276-280, quien propone la existencia de tres tipos dis-
tintos de cetros en Homero: el bastón, utilizado para facilitar el paso y desprovisto de 
cualquier simbolismo de autoridad (el bastón de Odiseo vestido de mendigo en Ítaca), el 
cetro de los reyes y, finalmente, el de los adivinos como Tiresias y Crises. Para el valor 
del cetro, véase también David Bouvier 2002, pp. 273-275.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 145

analogía entre la muerte del árbol al cual perteneció el cetro y la muerte 
de los aqueos a manos de Héctor.84 El cetro tiene una historia que remon-
ta a un pasado montaraz (ἐν ὄρεσσι) que vio interrumpido el desarrollo 
de su φύσις (οὔ ποτε… φύσει) por el filo del bronce (χαλκὸς ἔλεψε). 
Esta transformación que se opera en la naturaleza misma del cetro que 
de ser objeto natural pasa a ser símbolo ritual y religioso, se prolonga 
mediante la inserción de la noción de justicia: la imagen del cetro como 
símbolo ritual (garantía del juramento) se transforma en emblema de los 
δικασπόλοι (literalmente: labradores de la justicia).85 Para que el cetro 
deviniera símbolo de la justicia, para que los Aqueos pudieran llegar a 
ser δικασπόλοι, el cetro debió pasar, diciéndolo en lenguaje sofístico, 
de un estado de φύσις a una condición de νόμος. Hay, pues, un encade-
namiento simbólico en las sucesivas fases de transformación del cetro: 
árbol-símbolo ritual-símbolo prejurídico. La posesión del objeto sagrado 
que es, a su vez, símbolo prejurídico, se prolonga en el acto de detentar 
o ejercer la δίκη.86 

He aquí la aparición inaugural, en boca del héroe educado por Quirón, 
“el más justo de los centauros” (δικαιότατος Κενταύρων, Il., 11.832),87 
de estos conceptos que con el tiempo devendrán ideas fundamentales 
del funcionamiento social, condiciones de posibilidad de la organización 
política y, en definitiva, del pensamiento filosófico. Pero, ¿qué signifi-
can? ¿cuál es su sentido? ¿en qué se diferencian?88

84 Cf. Kitts 2005, pp. 104-106.
85 Nótese la correspondencia entre el pasado montaraz del cetro que es, en tanto 

garantía objetiva del juramento, símbolo religioso y la acción recogida en el sustantivo 
δικασπόλος, cuyo segundo término de composición evoca una actividad agricultora y 
religiosa (αἰπόλος, βουκόλος, ὀνειροπόλος, etc.)

86 Véase Gernet 1968, p. 247.
87 Cf. Bouvier 2002, p. 275. El autor argumenta a favor de una “conscience sociale” 

de Aquiles “qui semble, lui, souciex de la cause commune” (p. 269). 
88 Dice Jane Ellen Harrison 1922, pp. 516-517: “Here we have the difference bet-

ween θέμις and δίκη. The one, θέμις, is specialized to man, the social conscience, the 
other is the way of the whole world of nature, of the universe of all live things. The 
word δίκη has in it more life-blood, more of living and doing; the word θέμις has 
more of permission to do, human sanction shadowed always by tabu; fas is unthinka-
ble without nefas […] Dike then is the way of the world, the way things happen, and 
Themis is that specialized way for human beings which is sanctioned by the collective 
conscience, by herd instinct”. Gustave Glotz (1904, pp. 20-21) formuló el campo de sig-
nificación de ambos términos de la siguiente manera: “Ainsi coexistent deux systèmes: 
les groupes règlent leurs comptes entre eux en suivant la loi du talion; le groupe répri-



146	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

2.4. Δίκη-θέμις/ δίκη-βίη-ὕβρις

Si de algo se puede tener seguridad es de que las nociones de justicia 
y de reglamentación, ley o derecho, en una sociedad pre-política, como 
la homérica,89 deben forzosamente distinguirse del sentido que, tras el 
advenimiento de la πόλις y sus instituciones, comenzarán a adquirir.90 
No obstante, la cohesión de la civilización homérica tuvo como amal-
gama vinculante la idea misma de “tradición” que habla a través de las 
nociones de θέμις y δίκη.91 Θέμις es, como decía Jane Ellen Harrison, 
“the force that brings and binds men together […] the collective con-
science, the social sanction. She is fas, the social imperative” (p. 485).92 

me les fautes individuelles de ses membres en fondant son droit sur la nécessité de la 
défense social et sur l’intimidation. La Grèce primitive connut ces deux sortes de justice. 
Elle appella l’une δίκη et l’autre θέμις. Les θέμιστες étaient, à l’origine, des décisions 
autoritaires prises par un chef unique, le roi du γένος, ou tout simplement le chef de 
la famille”. Unos años más tarde, Louis Gernet (1917, p. 7) retomará la idea de Glotz: 
“L’ordre en général, chez Homère, c’est themis («loi divine») et dikè («justice»). Mais 
la dikè, tantôt sentence arbitrale et tantôt coutume traditionelle, n’est pas encore facteur 
d’harmonie ni d’organisation; elle prolonge en un sens, elle respecte en tout cas, et sans 
l’altérer par du nouveau, la themis, réalité fondamentale. Or la themis, en principe, c’est 
l’ordre dans et par le genos: son essence, ce sont les règles de la morale familiale que 
complètent, quant aux rapports avec l’étranger, des prescriptions religieuses comme ce-
lles de l’hospitalité”. Y, finalmente, Emile Benveniste 1969, vol. 2, p. 103), afirma que: 
“Dans l’épopée, on entend par themis la prescription qui fixe les droits et les devoirs 
de chacun sous l’autorité du chef de genos, que ce soit dans la vie de tous les jours à 
l’intérieur de la maison ou dans les circonstances exceptionelles: alliance, marriage, 
combat”. Para un repaso de las interpretaciones sobre θέμις y δίκη, véase David Bouvier 
2002, pp. 246-259.

89 Sobre el problema del origen de la ciudad, véanse Ehrenberg 1937 y Runciman 
1982. Partidarios de una datación temprana del origen de la ciudad son, por ejemplo, 
H. Van Effenterre 1985, p. 27) y Françoise Ruzé 1997, p. 15. Una postura que niega la 
existencia de auténticos estados en los poemas homéricos es la de Runciman 1982, p. 358.

90 Véase D. Bouvier 2002, p. 234. Sobre los aspectos políticos de la Ilíada y sobre la 
caracterización de la sociedad homérica como “pre-política”, véase D. Hammer 1998.

91 D. Bouvier 2002, p. 268: “Themis et dikê, les deux mots ont ainsi en commun de 
renvoyer à un système d’habitudes, à ce que l’on peut appeler la tradition”.

92 Véase D. Bouvier 2002, pp. 264-267: “La themis est alors comme le foyer de la 
société: son centre, la raison de son rassemblement […] La themis ne désigne pas une 
règle impérative mais une habitude, un usage qui devient norme sociale: une coutume 
qui prend force de loi […] Les themistes, ce sont ces sentences et ces décrets ‘inspirés’ 
par Zeus pour rétablir ou garantir l’ordre social […] la themis, c’est aussi ce principe 
qui confère à la coutume sa valeur normative”.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 147

En cuanto a δίκη, en los poemas homéricos tenía un campo de signifi-
cación amplio que puede resumirse en dos dimensiones.93 En primer 
lugar, sentido restringido a la Odisea, hacía referencia a una “marca 
distintiva”, a un “comportamiento característico o adecuado” (4.691, 
11.218, 14.59, 18.275, 19.43, 168, 24.255). Así la sombra de Anticlea 
le dice a Odiseo que se lamenta por no poder abrazar su volátil figura: 
“Pero ésta es la marca distintiva (δίκη) de los mortales, a partir de que 
los ha alcanzado la muerte”.94 En segundo lugar, δίκη mentaba la idea 
de “límite”, “línea divisoria” entre dos porciones de tierra o entre dos 
reivindicaciones o reclamaciones de dos contendientes, sentido a partir 
del cual emergió la idea de “resolución”, “fallo”, “decisión”, “sentencia” 
o “declaración” en el contexto de una disputa. Lo cual nos lleva a la 
idea de un proceso jurídico que, sin embargo, aún no implicaba ningún tipo 
de institución garantizadora, ni tampoco ningún tipo de obligatoriedad. 
Se trataba de un medio de resolver disputas pacíficamente sin recurrir a la 
violencia (βίη). Así Antíloco, tras haber perdido en la carrera de caballos 
obteniendo el segundo lugar, y tras haber sido despojado de su premio cor-
respondiente por Aquiles, “poniéndose de pie, contestó al Pelida Aquiles 
con la siguiente sentencia (o declaración, δίκη)”.95 La contraposición 
entre βίη y δίκη se expresa claramente en el pasaje inmediatamente 
posterior del mismo libro, en donde Menelao acusa a Antíloco de haber 
hecho trampa en la competición: 

Ἀντίλοχε πρόσθεν πεπνυμένε ποῖον ἔρεξας.
ᾔσχυνας μὲν ἐμὴν ἀρετήν, βλάψας δέ μοι ἵππους
τοὺς σοὺς πρόσθε βαλών, οἵ τοι πολὺ χείρονες ἦσαν.
ἀλλʼ ἄγετʼ Ἀργείων ἡγήτορες ἠδὲ μέδοντες
ἐς μέσον ἀμφοτέροισι δικάσσατε, μὴ δʼ ἐπʼ ἀρωγῇ,
μή ποτέ τις εἴπῃσιν Ἀχαιῶν χαλκοχιτώνων·
Ἀντίλοχον ψεύδεσσι βιησάμενος Μενέλαος
οἴχεται ἵππον ἄγων, ὅτι οἱ πολὺ χείρονες ἦσαν
ἵπποι, αὐτὸς δὲ κρείσσων ἀρετῇ τε βίῃ τε.
εἰ δʼ ἄγʼ ἐγὼν αὐτὸς δικάσω, καί μʼ οὔ τινά φημι 
ἄλλον ἐπιπλήξειν Δαναῶν· ἰθεῖα γὰρ ἔσται. 
Ἀντίλοχʼ εἰ δʼ ἄγε δεῦρο διοτρεφές, ἣ θέμις ἐστί, 

93 Sigo el estudio de Gagarin 1973.
94 Hom., Od., 11.518: ἀλλʼ αὕτη δίκη ἐστὶ βροτῶν, ὅτε τίς κε θάνῃσιν. 
95 Il., 23.542: Πηλεΐδην Ἀχιλῆα δίκῃ ἠμείψατʼ ἀναστάς· 



148	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

στὰς ἵππων προπάροιθε καὶ ἅρματος, αὐτὰρ ἱμάσθλην
χερσὶν ἔχε ῥαδινήν, ᾗ περ τὸ πρόσθεν ἔλαυνες,
ἵππων ἁψάμενος γαιήοχον ἐννοσίγαιον
ὄμνυθι μὴ μὲν ἑκὼν τὸ ἐμὸν δόλῳ ἅρμα πεδῆσαι. 
	 Hom., Il., 23.570-585

Antíloco, antes poseedor de tus facultades, de qué manera has procedido!
Insultaste mi virtud [excelencia], ya que estorbaste a mis caballos
y lanzaste antes los tuyos, que eran muy inferiores.
Pero, vamos, caudillos y protectores de los aqueos
públicamente juzgad [otorgad el fallo] en favor de alguno de los dos, sin ningún 
favoritismo, para que nunca diga alguno de los aqueos de ropajes 
	 broncíneos:
“A Antíloco con mentiras violentó Menelao 
y se fue, llevándose la yegua [el premio], ya que, siendo muy inferiores
sus caballos, Menelao es más fuerte tanto por su virtud como por su
	 violencia”.
Pero, vamos, yo mismo juzgaré, y afirmo que ningún
otro de los dánaos habrá de reprenderme, pues [la sentencia] será la correcta.
Antíloco, ven aquí, hijo de Zeus, como está dispuesto (es tradicional)
párate frente a los caballos y el carro, en seguida el látigo
flexible coge con tus manos, con el que antes conducías
acometiendo a los caballos, y por el que estremece y sacude la tierra
jura que no fue a propósito ni por engaño que has arrinconado mi carro. 

La justicia se ejecuta públicamente (ἐς μέσον)96 para reparar la vio-
lación de la virtud, pero, sobre todo, para no incurrir en un acto de vio-
lencia (βιησάμενος, βίῃ).97 No será por violencia que Menelao se hará 
con el premio, sino precisamente por medio de un proceso de decisión 
colectiva que consiste en seguir lo dispuesto tradicionalmentre (ἣ θέμις 
ἐστί) y jurar (ὄμνυθι) para garantizar la involuntariedad del acto (μὴ 
ἑκὼν) y la inexistencia de un engaño deliberado (δόλῳ). Nótese cómo 
el requerimiento de justicia de Menelao, expresado mediante el imper-
ativo δικάσσατε, se especifica a través de una oración final negativa, 

96 Cf. Detienne 1967, p. 91: “Point commun, le méson est par là même le lieu public 
par excellence: par sa position géographique, il est synonyme de publicité”. También 
Havelock 1978, p. 137: “The procedure [of justice] takes place in public, because in a 
preliterate society the memory of the public is the only available attestation as to what 
is promised or agreed to”.

97 Contra Gigante 1956, p. 19: “Ad Omero è perciò sconosciuta l’antitesi δίκη-βίη”.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 149

“para que nunca diga alguno de los aqueos” (μή ποτέ τις εἴπῃσιν), de 
tal forma que se trata de un procedimiento que aspira a constituirse 
como una resolución pública cuyo objetivo primordial consiste en 
cristalizarse en lo que los hombres dicen. En este sentido, el llamado a 
la justicia, funciona también como un medio de propagación y difusión 
del κλέος. 

No se trata, pues, de un principio de regulación moral, sino de un 
procedimiento de negociación verbal98 por el que las contiendas se re-
suelven sin recurrir a la violencia, lo cual, como se sabe, no es algo muy 
habitual en los poemas homéricos.99 La oposición δίκη-βίη se enfatiza en 
la comparación que hace el poeta entre los clamores de las yeguas troya-
nas, atemorizadas por los inmortales caballos de Aquiles conducidos por 
Patroclo, y la tormenta de un día otoñal en el que

[…] λαβρότατον χέει ὕδωρ
Ζεύς, ὅτε δή ῥʼ ἄνδρεσσι κοτεσσάμενος χαλεπήνῃ,
οἳ βίῃ εἰν ἀγορῇ σκολιὰς κρίνωσι θέμιστας,
ἐκ δὲ δίκην ἐλάσωσι θεῶν ὄπιν οὐκ ἀλέγοντες· 
	 Hom., Il., 16.385-388

la más furiosa agua vierte
Zeus, cuando, irritándose, se enfurece con los hombres
que con violencia en el ágora dictaminan torcidos designios,
y destituyen la justicia no rindiendo veneración a los dioses.

La δίκη es, pues, un proceso retórico a través del cual se hace pública 
una actitud de respeto a los dioses. Ahora bien, en virtud de una eventual 
complicidad semántica entre la βίη y la ὕβρις, el adjetivo δίκαιος en la 
Odisea comienza a contraponerse a la idea de la desmesura e insolencia. 
El hombre justo es precisamente aquel que no incurre en excesos de 
ὕβρις. Así, Odiseo se pregunta al despertar en el país de los Feacios:

ὤ μοι ἐγώ, τέων αὖτε βροτῶν ἐς γαῖαν ἱκάνω;
ἤ ῥʼ οἵ γʼ ὑβρισταί τε καὶ ἄγριοι οὐδὲ δίκαιοι,
ἦε φιλόξεινοι καί σφιν νόος ἐστὶ θεουδής; 
	 Hom., Od., 6.119-121

98 Véase Havelock 1978, p. 137.
99 Cf. Gagarin 1973, p. 87.



150	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

¡Ay de mí! ¿A la tierra de qué mortales otra vez he llegado?
¿Acaso serán desmesurados, salvajes y no justos,
o bien, hospitalarios y con corazón temeroso de la divinidad?

El hombre justo en este pasaje se identifica con el hombre piado-
so y carente de toda ὕβρις.100 Odiseo repetirá los mismos dos versos 
(120 y 121) en la tierra de los Cíclopes “arrogantes y carentes de ley” 
(ὑπερφιάλων ἀθεμίστων, 9.106):

τοῖσιν δʼ οὔτʼ ἀγοραὶ βουληφόροι οὔτε θέμιστες,
ἀλλʼ οἵ γʼ ὑψηλῶν ὀρέων ναίουσι κάρηνα
ἐν σπέεσι γλαφυροῖσι, θεμιστεύει δὲ ἕκαστος 
παίδων ἠδʼ ἀλόχων, οὐδʼ ἀλλήλων ἀλέγουσι. 
	 Hom., Od., 9.112-115

Quienes no tienen ágoras portadores de deliberaciones ni tradiciones,
sino que de los elevados montes las cimas habitan
dentro de cóncavas cavernas, cada uno dicta su tradición
sobre sus hijos y mujeres, y no se preocupan los unos de los otros.101

Los cíclopes, seres proclives a la ὕβρις, representan aquel estadio 
previo a la organización civilizatoria de la sociedad homérica en el 
que la θέμις no ha devenido vínculo de ensamblaje social; los cíclopes 
representan “une négation radicale des valeurs du monde humain et 
civilisé”.102 Esta oposición entre ὕβρις y δίκη será cabalmente asimilada 

100 La idea de que el hombre justo se opone al hombre de la desmesura está 
presente, por ejemplo, en las Historias, 6.85.1, donde la convocatoria a un tribunal 
(δικαστήριον) tiene por objeto dirimir actos de demesura o injuria (περιυβρίσθαι); o en 
los versos de un oráculo que Heródoto aduce como evidencia de la veracidad de los 
vaticinios (8.77).

101 Sobre la aparente contradicción entre οὔτε θέμιστες y θεμιστεύει, véase Heubeck 
1990, p. 21, quien ve en estos versos una ironía. Véase también D. Bouvier 2002, 
p. 239: “[…] dire que chacun des Cyclopes dicte sa propre themis, revient à dire que, 
chez eux, il n’y a pas de themis”.

102 D. Bouvier 2002, p. 237. El estudioso argumenta en contra de la tradición, inicia-
da en las Leyes de Platón (680b) que ve en los cíclopes el paradigma de la justicia natu-
ral que se somete a las πατρίοις νόμοις, deviniendo así el modelo de una primera forma 
de vida social que precede y prepara el advenimiento de la πόλις. Esta interpretación de 
los cíclopes —que irá a parar a la conceptualización de Glotz 1904 de un sistema en el 
que se distinguen una justicia interfamiliar (δίκη) y una justicia familiar (θέμις), sistema 
en el que Polifemo viene a ser el representante máximo del derecho familiar— induce, 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 151

por Hesíodo, quien la inserta dentro de su famosa fábula del Halcón y el 
ruiseñor, alegoría del poder injusto de los reyes ejercido sobre los más 
débiles:

Ὦ Πέρση, σὺ δʼ ἄκουε δίκης μηδ’ ὕβριν ὄφελλε·
ὕβρις γάρ τε κακὴ δειλῷ βροτῷ, οὐδὲ μὲν ἐσθλὸς
ῥηιδίως φερέμεν δύναται, βαρύθει δέ θʼ ὑπʼ αὐτῆς
ἐγκύρσας ἄτῃσιν· ὁδὸς δʼ ἑτέρηφι παρελθεῖν
κρείσσων ἐς τὰ δίκαια· δίκη δʼ ὑπὲρ ὕβριος ἴσχει
ἐς τέλος ἐξελθοῦσα· 
	 Hes., Op., 213-218

Oh Perses, tú presta oídos a la justicia y no te rindas a la arrogancia; 
pues la arrogancia es mala para el hombre miserable, y ni el noble
fácilmente puede soportarla, sino que es oprimido por ella 
cada vez que le llega la obnubilación. Mas el camino que, por el contrario, 
conduce hacia lo justo, es mejor; la justicia detiene la arrogancia
perdurando hasta el final […]

2.5. Ἵστωρ

Es en aquel contexto pre-jurídico en el que actúa la δίκη donde aparece 
por primera vez el ancestro directo de la ἱστορίη. Una vez que Héctor 
ha asesinado a Patroclo y que Tetis ha aconsejado a Aquiles diferir su 
venganza hasta no haber recibido de ella nuevas armas, la nereida va a 
casa de Hefesto y le pide que las construya diligentemente. Es aquí en 
esta hermosa écfrasis en donde leemos lo que el dios artesano plasmó en el 
escudo. Dos ciudades, en la primera de las cuales:

λαοὶ δʼ εἰν ἀγορῇ ἔσαν ἀθρόοι· ἔνθα δὲ νεῖκος 
ὠρώρει, δύο δʼ ἄνδρες ἐνείκεον εἵνεκα ποινῆς
ἀνδρὸς ἀποφθιμένου· ὃ μὲν εὔχετο πάντʼ ἀποδοῦναι
δήμῳ πιφαύσκων, ὃ δʼ ἀναίνετο μηδὲν ἑλέσθαι·
ἄμφω δʼ ἱέσθην ἐπὶ ἴστορι πεῖραρ ἑλέσθαι.
λαοὶ δʼ ἀμφοτέροισιν ἐπήπυον ἀμφὶς ἀρωγοί·
κήρυκες δʼ ἄρα λαὸν ἐρήτυον· οἳ δὲ γέροντες
ειατ’ ἐπι ξεστοῖσι λίθοις ἱερῷ ἐνὶ κύκλῳ

entre otras consecuencias, la aceptación de que los héroes son representantes de una 
época “où la loi était encore balbutiante” (p. 243): “S’il y a, dans l’Iliade et l’Odysée, 
une société qui obéit à l’usage ancestral, aux patriois nomois, pour reprendre les termes 
de Platon, c’est bien, comme on verra plus loin, la société des héros” (p. 238).



152	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

σκῆπτρα δὲ κηρύκων ἐν χέρσʼ ἔχον ἠεροφώνων·
τοῖσιν ἔπειτʼ ἤϊσσον, ἀμοιβηδὶς δὲ δίκαζον.
κεῖτο δʼ ἄρʼ ἐν μέσσοισι δύω χρυσοῖο τάλαντα,
τῷ δόμεν ὃς μετὰ τοῖσι δίκην ἰθύντατα εἴποι. 
	 Hom., Il., 18.497-509

la gente en el ágora estaba reunida; y ahí una disputa
se había provocado, pues dos hombres disputaban por la pena 
de un hombre muerto; uno prometía haber pagado todo
asegurándolo al pueblo; el otro rechazaba obtener nada.
Y ambos buscaban obtener por el histor [juez] un veredicto.
La gente a ambos aclamaba, a uno o a otro defendiendo;
y a su vez unos heraldos aplacaban a la gente, mientras unos viejos
estaban sentados sobre unas piedras pulidas en un círculo sagrado,
los cetros de los heraldos de voz sonora tenían en las manos
y con éstos entonces se erguían y en alternancia juzgaban.
Había en efecto en el centro dos talentos de oro
para entregar al que entre ellos más rectamente pronunciara justicia.

He aquí, no sólo el testimonio más antiguo que poseemos de un pro-
cedimiento judicial griego, sino también el pasaje en que, en palabras 
de Nagy, se sienta el fundamento conceptual de los comienzos de la 
pólis.103 El escudo funciona como una imagen microcósmica y estática, 
no sólo de la Ilíada en su conjunto, sino también de la recepción de la Il-
íada a lo largo de los siglos.104 Dos contendientes debaten sobre qué tipo 
de venganza o castigo merece el asesinato de un hombre. El agraviado no 
acepta haber recibido la compensación que se le propone, y en cambio 
el acusado garantiza haber pagado ya la indemnización correspondiente. 
Sabemos que, con el fin de impedir un ininterrumpido derrame de san-
gre, una de las prácticas jurídicas más antiguas en Grecia consistía en 
permitir que la familia perjudicada pudiese, en lugar de vengar con más 

103 G. Nagy 2003, p. 75. 
104 Nagy (2003, cap. 4) pone en relación la escena del escudo, por una parte, con un 

pasaje del libro 9 de la Ilíada (632-638) en el que Áyax, tras haber ofrecido a Aquiles 
los regalos de Agamenón con el fin de que decidiera volver a la batalla, y tras la negativa 
de parte de Aquiles, le reclama no haber aceptado la compensación (ποινὴν); y, por la otra, 
con Ilíada 24.137, en donde Tetis le ordena aceptar la ἄποινα de Príamo y devolverle el 
cadáver de Héctor; así, Nagy ve, a partir de otros autores, una relación entre la escena 
del escudo y los eventos de la Ilíada, pero también, en virtud del congelamiento de la 
acción que representa el escudo, entre la Ilíada y su auditorio (p. 86).



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 153

sangre la sangre derramada, fijar por el contrario una suma de dinero 
para recompensar el asesinato.105 He aquí el problema, ¿están dispuestos 
los agraviados a recibir la recompensa monetaria o no?106 Es en este 
contexto que aparece la figura del ἵστωρ, literalmente, en virtud de su 
relación etimológica con οἶδα, “el que sabe por haber visto”, figura que 
se presenta también en la Ilíada (23.486), cuando Idomeneo y Áyax 
entran en disputa (νεῖκος) acerca de quién va ganando la carrera de 
caballos. En este caso proponen a Agamenón como ἵστωρ para dirimir el 
altercado. Pero ¿qué hace y quién es el ἵστωρ del escudo de Aquiles?107 
Aquel que otorga a los contendientes un πεῖραρ, es decir, un límite, 
un término, un fin a su disputa, pero también un límite a la pena, es 
decir, una delimitación del derecho de venganza de los agraviados y del 
derecho al pago retributivo por parte del asesino.108 

Ahora bien, como lo ha demostrado claramente Catherine Darbo-
Peschanski en su brillante análisis sobre la figura del ἵστωρ en los dos 
pasajes iliádicos, se trata de una instancia, elegida por las dos partes en 
contienda en el momento preciso en que se fijan las posiciones antagónicas 
de los implicados, que debe escoger entre las dos versiones de los hechos 
y hacer un primer juicio que servirá ulteriormente para un segundo 
juicio definitivo, ya no promulgado por el ἵστωρ, en el que se ejecutará 
la sentencia final.109 Con lo cual se abre una distancia evidente entre el 

105 Cf. McDowell 1978, p. 19 y Westbrook 1992, p. 67. 
106 Como comenta Edwards 1991, p. 214, a partir de los versos 499 y 500, los es-

coliastas interpretaron que el motivo de la disputa era que uno de los contendientes 
afirmaba haber pagado la indemnización, mientras el otro afirmaba no haber recibido el 
pago. En realidad “this is a much more fundamental question —is it whether a monetary 
compensation for his death should, or must, be accepted? If it is not accepted, presuma-
bly either the killer must go into exile, or a blood-feud will begin”. Sobre las relaciones 
entre la escena homérica y el tema de la violencia y la legalización de la venganza, 
véase Eva Cantarella 2005.

107 Sobre la identidad del ἵστωρ se ha discutido mucho, remito al lector al artículo ya 
citado de Westbrook 1992 y a Darbo-Peschanski 2007, pp. 54-56, en donde se resumen 
las posiciones al respecto: el ἵστωρ como el jefe de los viejos, como título colectivo que 
se refiere a la totalidad de los viejos o como aquél de entre los viejos cuya opinión sería 
la representación de la opinión del conjunto de los viejos, etc. 

108 Sobre el sentido de πεῖραρ, véase Westbrook 1992, p. 76 y Nagy 2003, p. 80.
109 Darbo Peschanski 2007, pp. 41-57. Algunos usos de ἵστωρ en contextos no 

judiciales son, por ejemplo, Trabajos y Días (792-793) en donde se define al ἵστωρ 
como “aquel que será de inteligencia muy cautelosa” (Εἰκάδι δʼ ἐν μεγάλῃ, πλέῳ ἤματι, 
ἵστορα φῶτα / γείνασθαι· μάλα γάρ τε νόον πεπυκασμένος ἔσται.); el Himno Homérico 



154	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

sentido etimológico del término y la función efectiva que asume en los 
contextos en que aparece. En definitiva, esta figura jurídica homérica es 
el ancestro directo de la actividad que llevará a cabo Heródoto en sus 
Historias. Heródoto es un juez que juzga los eventos históricos, fór-
mula sentencias y deja en el auditorio-lector la valoración final, el juicio 
último. El marco en el cual se desenvuelve la tarea del historiador es uno 
en el que la justicia ya no es únicamente aquel procedimiento pacífico 
que dirime la discordia, aquella marca distintiva y característica, sino 
que ha devenido ya, por la mediación de Hesíodo, de la poesía lírica y de 
algunos textos “presocráticos”, estructura de organización del devenir.

2.6. Δίκη-δικαιοσύνη

El trabajo del historiador, pues, como se dice explicitamente en los prime
ros capítulos del primer libro de las Historias, consiste en rastrear el 
movimiento alternante e initerrumpido de la ruptura y el reestableci-
miento de la justicia. Las acciones humanas son suceptibles de ser juzga-
das según el parámetro de la justicia. Así, cuando Astiages reprende al 
niño Ciro, que aun posee la identidad del hijo del boyero, por haber 
maltratado al hijo de Artembares, Ciro le responde: 

Ὦ δέσποτα, ἐγὼ δὴ ταῦτα τοῦτον ἐποίησα σὺν δίκῃ. 
	 1.115.2

Oh señor, sin duda yo le hice esto con justicia.

Aquí ha ocurrido ya, respecto a Homero, un primer desplazamiento 
importante en la noción que la empieza a determinar como un concepto 
regulador de un cierto orden abstracto. Las acciones pueden hacerse justa 
o injustamente. Es este sentido abstracto (que irá a parar a los análisis fi-
losóficos de la República de Platón) el que se expresa a través de un nuevo 
término, probablemente de cuño sofístico, que Heródoto incorpora en sus 
Historias: δικαιοσύνη.110 Con la acuñación de esta palabra la noción ho-

32.2 (Εἰς Σελήνην) en donde se califica a las musas como ἵστορες ᾠδῆς, y Od., 21.26 en 
donde se califica a Heracles como μεγάλων ἐπιίστορα ἔργων. 

110 Antes de Platón el sustantivo δικαιοσύνη sólo aparece, además de las ocho ocurren-
cias en las Historias de Heródoto (1.96.2, 2.151.1, 6.86A2,3,4, 7.52.1, 164.1.2. pasajes 
que han sido estudiados por Havelock 1978, pp. 296-307), en la prosa: en Antifón, el 
sofista (DK 87, B.44: conservado en el Papiro de Oxirrinco: δικαιοσύνη οὖν τὰ τῆς πόλεως 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 155

mérica de δίκη acaba finalmente por desdoblarse morfológicamente en 
una dualidad de δίκαι. Por una parte, la instancia jurídica que interviene en 
los procesos legales de los hombres, aquella forma pacífica de resolución 
de disputas, aquella sentencia que viene a dar término a los desacuerdos 
y controversias, aquel castigo compensatorio; por el otro, aquella forma 
del carácter humano según la cual los hombres actúan. He aquí, en pa-
labras de Havelock, un primer paso para la interiorización del concepto, 
interiorización que no ocurrirá cabalmente hasta Platón en la obra del cual 
la justicia se ha convertido en una ἀρετή que habita en el interior mismo 
de la ψυχή del hombre.111 Una evidencia de cómo esta interiorización 
del concepto de justicia ya comienza a operar en las Historias está en la 
semántica de los verbos con los que se construye el sustantivo, la mayoría 
de naturaleza “interiorizante”. En el libro primero, en los comienzos de la 
historia de Media, Heródoto habla de Deyoces, un hombre sabio que:

μᾶλλόν τι καὶ προθυμότερον δικαιοσύνην ἐπιθέμενος ἤσκεε, καὶ ταῦτα μέντοι 
ἐούσης ἀνομίης πολλῆς ἀνὰ πᾶσαν τὴν Μηδικὴν ἐποίεε, ἐπιστάμενος ὅτι τῷ 
δικαίῳ τὸ ἄδικον πολέμιόν ἐστι […] 

Hdt., 1.96.2

se ejercitó en la aplicación de la justicia con bastante más ahínco, y, sin 
embargo, aunque toda Media estaba en una completa ilegalidad, hizo esto, a 
sabiendas de que el injusto es enemigo del justo. 

El verbo ἀσκέω, que en Homero significa “formar”, “elaborar”, 
“trabajar” (en la Ilíada, 18.592 referido a Dédalo: Δαίδαλος ἤσκησεν), 
ya en la comedia y la prosa áticas significa “ejercitarse”, normalmente en 

νόμιμα… μὴ παραβαίνειν), en Trasímaco (DK 85 B8: οἱ θεοὶ οὐχ ὁρῶσι τὰ ἀνθρώπινα 
/ οὐ γὰρ ἂν τὸ μέγιστον τῶν ἐν ἀνθρώποις ἀγαθῶν παρεῖδον τὴν δικαιοσύνην/ ὁρῶμεν 
γὰρ τοὺς ἀνθρώπους ταύτῃ μὴ χρωμένους), Damón de Atenas (citado en el papiro de 
Filodemo, DK 37 B4: προσήκειν ׀ ἄιδοντ>α καὶ κιθαρίζον -׀ τα τὸν πα>ῖδα μὴ μόνον 
 καὶ δι<καιοσύνην), y Tucídides ׀ καὶ σω<φροσύνη>ν, ἀλλὰ ׀ ἀνδρε<ίαν ἐμφαί>νεσθαι ׀
3.63.4. Havelock 1969 sostiene la tesis, al respecto del testimonio de Damón, de que, 
probablemente, cuando fue citado en época helenística, sus teorías fueron acomodadas a 
la terminología ética de Platón, además de que, el sustantivo, junto con las otras dos virtu-
des, están restituidos en el texto. En el caso de la poesía, únicamente aparece en un frag-
mento de la Melanipa de Eurípides (486 Kannicht: δικαιοσύνας τὸ χρύσεον πρόσωπον) y 
en un epigrama de la síloge Teognidea (147-148: ἐν δὲ δικαιοσύνηι συλλήβδην πᾶσʼ ἀρετή 
’στι, / πᾶς δέ τʼ ἀνὴρ ἀγαθός, Κύρνε, δίκαιος ἐών) cuyo vocabulario delata una datación 
con toda probabilidad post-platónica (véase Havelock 1969, p. 69, nn. 50 y 51).

111 Cf. Erick Havelock 1978, pp. 306-307. 



156	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

lo que concierne al cuerpo, pero más tarde también en lo que concierne 
a la vida espiritual, moral y religiosa, acepción que se cristalizará en 
el sustantivo ἄσκησις.112 No obstante, el sentido religioso del término 
que mienta la idea de reverencia y veneración, se haya ya claramente 
empleado en la Pítica tercera de Píndaro (δαίμον’ ἀσκήσω, 109) y en la 
Olímpica octava (ἀσκεῖται Θέμις, 22).113 Así, cuando Heródoto dice que 
Deyoces “se ejercitó en la práctica de la justicia”, se refiere a un trabajo 
reiterado y profundo que parece desde luego más un ejercicio interior 
que exterior, más una práctica moral que una negociación colectiva. 
Asimismo, el comparativo προθυμότερον refuerza este sentido interior. 

En el libro sexto, en el contexto de la narración sobre los conflictos 
entre Atenas y Egina, Heródoto cuenta la historia de Glauco el lace-
demonio quien, en virtud de su considerable inclinación a la justicia 
(δικαιοσύνη), se vio un día ante

ἄνδρα Μιλήσιον ἀπικόμενον ἐς Σπάρτην βούλεσθαί οἱ ἐλθεῖν ἐς λόγους, 
προϊσχόμενον τοιάδε· «Εἰμὶ μὲν Μιλήσιος, ἥκω δὲ τῆς σῆς, Γλαῦκε, δικαιοσύνης 
βουλόμενος ἀπολαῦσαι».

Hdt., 6.86.α

un hombre milesio que llegó a Esparta y que quería entablar conversación 
con él, de tal modo que le propuso lo siguiente: “Yo soy milesio, vengo a tí, 
Glauco, porque quiero sacar provecho de tu justicia”.

La frase βουλόμενος ἀπολαῦσαι acentúa, por una parte, la voluntad, 
y, por la otra, el acto de disfrutar, tener el placer y la fruición, en este 
caso, de la justicia. Ambos procedimientos en los que se enmarca la 
enunciación de la justicia son de índole claramente anímica. Al respecto 
del verbo ἀπολαύω, Aristóteles (EN., 1095b17) hará de él, inclusive, uno 
de los modos de vida, el famoso ἀπολαυστικός βίος, que se rige por el 
placer (ἡδονή).114

112 Cf. Chantraine. Sobre la evolución semántica del verbo, véase H. Dressler 1947, 
The Usage of ἀσκέω and its cognates in Greek Documents to 200 A. D, Washington, 
apud Chantraine.

113 Véanse Liddell and Scott (ἀσκέω) y el comentario de Gildersleeve 1965 a los 
pasajes pindáricos.

114 Otros pasajes de Heródoto corroboran la naturaleza “interior” de la δικαιοσύνη. 
En el libro siete (7.52.1), por ejemplo, en el coloquio entre Jerjes y Artábano el rey le 
dice a su tío que estuvo en manos de los jonios todo el ejército persa (ἐπὶ τούτοισι ἡ 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 157

Ahora bien, las oposiciones que conforman el movimiento de equili-
brio y desequilibrio de la justicia han sido ya muy bien estudiadas por 
C. Darbo Peschanski,115 así como las tres formas de justicia que operan 
en las historias que aquí resumimos brevemente:

1. La justicia divina dictada por los dioses que consiste en rectificar justicias 
humanas mal aplicadas, por ejemplo, cuando los hombres cometen agre-
siones a santuarios o incumplen las advertencias de los oráculos. 

2. La justicia humana que está determinada por toda un tipología de pueblos e 
instituciones políticas (oligarquía, monarquía, isonomía, tiranía), a la vez que 
por una serie de condiciones “psicológicas” (afán imperialista, hybris, etc.)

3. La justicia sagrada, dictada por fuerzas anónimas que funcionan como 
guardianes de los valores fundamentales y tradicionales, activada por in-
jurias fuera de lo común, como por ejemplo, sobornar a un oráculo. 

Todo este sistema causal constituye el mecanismo herodoteo de in-
terpretación de los sucesos históricos. La gran novedad radica en que, a 
diferencia de los fragmentos de Heráclito y Parménides en donde fun-
ciona como principio de organización universal, Heródoto hace actuar 
la justicia en el ámbito de lo particular. De ser garante del orden del 
cosmos, fuerza que mantiene al sol en sus medidas, o bien guardiana de 
las puertas de la noche y del día, la justicia de Heródoto es también el 
principio de organización de lo particular. 

¿Qué significa cometer injusticia en las Historias? 

2.7. Δίκη-καλός-σοφός-ἀληθής / δολερός-ἐπιθυμία 

Un pasaje del libro 2, que curiosamente no ha despertado mucha aten-
ción al respecto del tema de la justicia, puede apuntar a una posible 
respuesta. Dentro de la historia de los reyes egipcios, Heródoto nos dice: 

Ἐπὶ τοῦτον δὴ τὸν Ψάμμιν βασιλεύοντα Αἰγύπτου ἀπίκοντο Ἠλείων 
ἄγγελοι, αὐχέοντες δικαιότατα καὶ κάλλιστα τιθέναι τὸν ἐν Ὀλυμπίῃ ἀγῶνα 
πάντων ἀνθρώπων, καὶ δοκέοντες παρὰ ταῦτα οὐδʼ ἂν τοὺς σοφωτάτους 

πᾶσα Περσικὴ στρατιὴ) y que ahí demostraron su justicia y lealtad (οἱ δὲ δικαιοσύνην 
καὶ πιστότητα ἐνέδωκαν). La concomitancia de δικαιοσύνη y πιστότης recuerda el 
célebre pasaje de las Leyes de Platón (630c) en el que el extranjero ateniense dice, 
parafraseando a Teognis (147 y ss.) que la virtud más importante (τὴν μεγίστην ἀρετὴν) 
es la fidelidad en los peligros que podría llamarse la justicia perfecta (αὕτη πιστότης ἐν 
τοῖς δεινοῖς, ἥν τις δικαιοσύνην ἂν τελέαν ὀνομάσειεν). 

115 Darbo-Peschanski 1987, pp. 43-74. 



158	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

ἀνθρώπων Αἰγυπτίους οὐδὲν ἐπεξευρεῖν. Ὡς δὲ ἀπικόμενοι ἐς τὴν Αἴγυπτον 
οἱ Ἠλεῖοι ἔλεγον τῶν εἵνεκα ἀπίκατο, ἐνθαῦτα ὁ βασιλεὺς οὗτος συγκαλέεται 
Αἰγυπτίων τοὺς λεγομένους εἶναι σοφωτάτους. Συνελθόντες δὲ οἱ Αἰγύπτιοι 
ἐπυνθάνοντο τῶν Ἠλείων λεγόντων ἅπαντα τὰ κατήκει σφέας ποιέειν περὶ τὸν 
ἀγῶνα· ἀπηγησάμενοι δὲ τὰ πάντα ἔφασαν ἥκειν ἐπιμαθησόμενοι εἴ τι ἔχοιεν 
Αἰγύπτιοι τούτων δικαιότερον ἐπεξευρεῖν. Οἱ δὲ βουλευσάμενοι ἐπειρώτων 
τοὺς Ἠλείους εἴ σφι οἱ πολιῆται ἐναγωνίζονται. Οἱ δὲ ἔφασαν καὶ σφέων 
καὶ τῶν ἄλλων Ἑλλήνων ὁμοίως τῷ βουλομένῳ ἐξεῖναι ἀγωνίζεσθαι. Οἱ δὲ 
Αἰγύπτιοι ἔφασάν σφεας οὕτω τιθέντας πάντως τοῦ δικαίου ἡμαρτηκέναι· 
οὐδεμίαν γὰρ εἶναι μηχανὴν ὅκως οὐ τῷ ἀστῷ ἀγωνιζομένῳ προσθήσονται, 
ἀδικέοντες τὸν ξεῖνον· ἀλλʼ εἰ δὴ βούλονται δικαίως τιθέναι καὶ τούτου 
εἵνεκα ἀπικοίατο ἐς Αἴγυπτον, ξείνοισι ἀγωνιστῇσι ἐκέλευον τὸν ἀγῶνα 
τιθέναι, Ἠλείων δὲ μηδενὶ εἶναι ἀγωνίζεσθαι. Ταῦτα μὲν Αἰγύπτιοι Ἠλείοισι 
ὑπεθήκαντο. 

2.160116

Cuando precisamente este Psammis era rey de Egipto, llegaron unos men-
sajeros de los eleos que se vanagloriaban de haber instituido en Olimpia los 
juegos más justos y bellos de todos los hombres, y que creían que ni los 
egipcios, los más sabios de los hombres, podrían inventar nada en compa-
ración con estos. Y una vez que los eleos llegaron a Egipto explicaron la 
causa de su llegada y entonces este rey convocó a los que se decía que eran 
los más sabios de los egipcios. Habiéndose reunido los egipcios pidieron a 
los eleos que les dijeran todo lo que se debía hacer en los juegos. Y, tras 
haber explicado todo, dijeron que habían venido para saber si los egipcios 
eran capaces de inventar algo más justo que ellos. Y, tras deliberar, pregun-
taron a los eleos si sus conciudadanos también participaban en los juegos. 
Y ellos dijeron que a cualquiera que lo quisiese, tanto entre ellos mismos, 
como entre los demás griegos, le era permitido participar en los juegos. Los 
egipcios les dijeron que, por haberlo dispuesto así, se habían por completo 
privado de lo justo; pues de ningún modo dejarían de otorgar la victoria al 
competidor de su ciudad, incurriendo en injusticia con el extranjero; pero 
si, en efecto, querían instituir [los juegos] justamente, ya que por esto ha-
bían venido a Egipto, los exhortaban a instituir unos juegos para competi-
dores extranjeros, y que ningún eleo pudiese participar. Esto sugirieron los 
egipcios a los eleos.

116 Sobre el pasaje en relación con las referencias herodoteas a los juegos atléticos, 
véase Kyle 2008. Sobre casos de corrupción en los juegos y sobre las formas de mante-
ner las competiciones atléticas limpias de trampas, véase Forbes 1952.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 159

Nótese cómo Heródoto vincula lo que es justo y lo que es bello, vin-
culación que, por lo demás, comienza a sonar bastante platónica.117 
Ya en un fragmento de Safo ambos conceptos emergen en concomitancia: 

θέλω τί τ’ εἴπην, ἀλλά με κωλύει
αἴδως ...............
αἰ δʼ ἦχες ἔσλων ἴμερον ἢ κάλων
καὶ μή τί τʼ εἴπην γλῶσσʼ ἐκύκα κάκον,
αἴδως †κέν σε οὐκ† ἦχεν ὄππα-
τʼ ἀλλʼ ἔλεγες †περὶ τὼ δικαίω† 
	 137, Lobel-Page

Quiero decirte algo, pero me lo impide
la verguenza…
Si conducieras tu deseo por lo bueno o lo bello
y si tu lengua no se agitara por decir lo malo,
la verguenza no conduciría tu mirada
y hablarías sobre lo justo.

El discurso sobre lo justo se identifica con el deseo por lo bueno y lo 
bello, lo cual se cristalizará en el célebre verso de Teognis: Κάλλιστον 
τὸ δικαιότατον (1.255). 

Del pasaje de Heródoto, llama la atención que son los hombres sabios 
los que potencialmente son capaces de concebir algo justo, con lo cual 
la noción de justicia se aproxima a la noción de sabiduría. Lo justo se 
describe, también, como el resultado de una invención, de un descubri-
miento y se despliega en un contexto agonístico, siendo la consecuencia 
de una competición. Finalmente, el veredicto al respecto del grado de 
justicia implicado en los juegos olímpicos es producto de una delibera-
ción (βουλευσάμενοι) por parte de los sabios egipcios. A partir de este 
pasaje, pues, se pueden extraer una serie de consecuencias al respecto 
de la noción herodotea de la justicia: La justicia es algo bello, es ob-
jeto de la sabiduría y producto de un hallazgo, de una invención, y, 
finalmente, interviene en contextos agonísticos, los logros de cuyos par-
ticipantes son sometidos a una deliberación que debe hacerse de manera 
neutral. El árbitro no puede ser del mismo país que el competidor. He 
aquí un salto fuerte en la concepción griega de la justicia que ya empieza 
a mentar también la idea de imparcialidad y equidad. Los egipcios, en 

117 Véase, por ejemplo, R., 443e5: δικαίαν μὲν καὶ καλὴν πρᾶξιν… 



160	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

virtud de su sabiduría, son los jueces ideales que podrán juzgar qué tan 
justos son los juegos olímpicos.118

Otro pasaje que puede arrojar luz sobre la noción de justicia en Heró-
doto es aquél en que, una vez que Cambises ha enviado a los ictiófagos 
como espías a Etiopía con regalos para su rey, éste, consciente de que se 
trata de una trampa, les dice:

Οὔτε ὁ Περσέων βασιλεὺς δῶρα ὑμέας ἔπεμψε φέροντας προτιμῶν πολλοῦ 
ἐμοὶ ξεῖνος γενέσθαι, οὔτε ὑμεῖς λέγετε ἀληθέα (ἥκετε γὰρ κατόπται τῆς ἐμῆς 
ἀρχῆς) οὔτε ἐκεῖνος ἀνήρ ἐστι δίκαιος. Εἰ γὰρ ἦν δίκαιος, οὔτ’ ἂν ἐπεθύμησε 
χώρης ἄλλης ἢ τῆς ἑωυτοῦ, οὔτ’ ἂν ἐς δουλοσύνην ἀνθρώπους ἦγε ὑπ’ ὧν 
μηδὲν ἠδίκηται. 

3.21.2

Ni el rey de los persas os envió para traer estos regalos, porque le preocupe 
mucho ser mi huesped, ni vosotros decís la verdad (pues habéis venido como 
espías de mi poder), ni aquel hombre es justo. Pues si fuera justo, ni desea-
ría ninguna otra region más que la suya, ni habría llevado a la esclavitud a 
hombres por los que no ha sido en absoluto injuriado.

El hombre justo es aquel que dice la verdad, que no envía emisarios 
a enmascarar con regalos y una amistad falsa sus proyectos expansionis
tas y esclavizadores. Aquello que en el libro primero (1.136) Heródoto 
afirmaba que era una de las enseñanzas fundamentales que los persas 
inculcaban a sus hijos, el ἀληθίζεσθαι, aquí se ha infringido por el afán 
imperialista de Cambises. Ser justo es, precisamente, no ser, como la 
ropa púrpura que le llevan de regalo, δολερός (Hdt., 3.122), engañoso y 
falso.119 Así, en el libro segundo, en pleno relato de la historia de Egipto, 

118 Plutarco hace referencia a este pasaje en sus Platonicae Quaestiones 1000a dentro 
del contexto de una discusión sobre cómo el que ha engendrado opiniones propias resul-
ta ser el peor juez al respecto de sus opiniones, de tal modo que no es justo que el juez 
aspire al premio y compita con los que él mismo juzga. En la vida de Licurgo (20.3) 
trae a colación el episodio de los eleos en Egipto para ejemplificar un dicho mordaz de 
Agis: καὶ τί μέγα Ἠλεῖοι ποιοῦντι δι᾽ ἐτῶν πέντε ἁμέρᾳ μιᾷ χρώμενοι τᾷ δικαοιοσύνᾳ; 
Véanse también, Regum et imperatorum Apophthegmata 190c-d y 215 e-f y Diodoro 
Sículo, 1.95.2.

119 Como lo son las palabras de Odiseo dirigidas a Polifemo (δολίοισ’ ἐπέεσσι, Hom., 
Od., 9.282) o los artificios de Proteo (δολίης…τέχνης, Hom., Od., 4.455). En Platón, el 
mismo adjetivo se utiliza en boca de Hipias (Hp., Mi., 369c5) para caracterizar a Odiseo 
en contraposición a Aquiles.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 161

Heródoto habla “de los doce reyes que se valían de la justicia” (Τῶν δὲ 
δυώδεκα βασιλέων δικαιοσύνῃ χρεωμένων, Hdt., 2.151.1) a quienes un 
oráculo les había vaticinado que “el que de entre ellos ofreciera con una 
copa de bronce una libación en el templo de Hefesto, él sería el rey de 
todo Egipto” (Hdt., 2.147); en ocasión de un sacrificio que se iba a llevar 
a cabo en dicho templo, el sacerdote olvidó una de las doce copas, razón 
por la cual Psamético se quitó el casco, que era de bronce, y se dispuso a 
hacer con él la libación, pero no fue “valiéndose de un pensamiento en-
gañoso” (δολερῷ νόῳ χρεώμενος, Hdt., 2.151) para hacerse con el poder 
que se quitó el casco, razón por la cual “no creyeron justo matarlo” 
(κτεῖναι μὲν οὐκ ἐδικαίωσαν). La justicia en estos pasajes se contrapone 
al engaño, al falseamiento y la farsa, con lo cual comienza ya a mentar 
un cierto sentido ético. Justicia es, en este sentido, sinceridad. Esta aso-
ciación entre justicia y verdad ya había sido expresada por Mimnermo:

ἀληθείη δὲ παρέστω
σοὶ καὶ ἐμοί, πάντων χρῆμα δικαιότατον 
	 Mimn. Fr. 8 West

Que la verdad, la cosa más justa de todo, 
nos asista, tanto a ti como a mí.

Pero, como el pasaje del libro tercero lo deja claro, el hombre justo, 
sobre todo, es aquel que se conforma con lo suyo, con su parte, porción 
o lote, aquel que no desea (ἐπεθύμησε) más que lo que le toca. Esta 
conexión entre el ser justo y el no sucumbir a los impulsos del deseo, en 
este caso expansionista, de nuevo vuelve a sonar hartamente platónica. 
En la República, después de hacer la clásica división de las partes del 
alma, una de las cuales corresponde precisamente a la ἐπιθυμία (τὸ 
ἐπιθυμητικὸν), el Sócrates platónico define a la justicia de la ciudad en 
analogía con la justicia que se hacen entre sí las partes del alma. Y el 
hombre justo es precisamente aquél en el que cada una de las partes del 
alma hace lo suyo sin inmiscuirse con las funciones de las otras partes, 
siempre gobernando en él el principio racional (R., 441d-e, 443d). 
Así, el hombre justo herodoteo preludia la transformación platónica de 
la justicia delatando ya una primera forma de interiorización (περὶ τὴν 
ἐντός)120 ética del concepto. La justicia homérica tiene en Heródoto uno 

120 R., 443d.



162	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

de los puntos de inflexión más representativos en el camino hacia la 
conceptualización platónica. 

2.8. Δίκη- ἀνάγκη / χρεόν/ μοῖρα 

Por otra parte, en virtud de lo que podríamos denominar el principio 
de οὐδεὶς ἀνθρώπων ἀδικῶν τίσιν οὐκ ἀποτίσει, hay en el pensamiento de 
Heródoto una cierta vinculación entre la necesidad y la justicia o, dicho 
de otro modo, una inevitabilidad de que se reparen las injusticias con 
justicias correspondientes. Esta inevitabilidad corresponde al universo 
religioso de Heródoto que es eminentemente moral. Hay una necesidad 
de que se cumpla la justicia y esta necesidad, cuando los agentes humanos 
se vuelven ineficaces para garantizarla, se representa por medio de la 
divinidad.

En el libro noveno de las Historias, poco antes de que estalle la bata-
lla de Platea, el general Mardonio se halla con sus tropas en Tebas. Ahí 
un tebano de nombre Atagino ofrece un banquete a Mardonio y a los 
cincuenta persas más notables. Heródoto enmarca el episodio con una 
atribución explícita de la fuente que se lo contó: Tersandro de Orcóme-
no, quien asistió a este banquete en el que comieron persas y griegos 
sentados unos al lado de los otros. El compañero persa que comía a un 
lado de Tersandro le dijo: 

‹‹Ἐπεὶ νῦν ὁμοτράπεζός τέ μοι καὶ ὁμόσπονδος ἐγένεο, μνημόσυνά τοι 
γνώμης τῆς ἐμῆς καταλιπέσθαι θέλω, ἵνα καὶ προειδὼς αὐτὸς περὶ σεωυτοῦ 
βουλεύεσθαι ἔχῃς τὰ συμφέροντα. Ὁρᾷς τούτους τοὺς δαινυμένους Πέρσας καὶ 
τὸν στρατὸν τὸν ἐλίπομεν ἐπὶ τῷ ποταμῷ στρατοπεδευόμενον; Τούτων πάντων 
ὄψεαι ὀλίγου τινὸς χρόνου διελθόντος ὀλίγους τινὰς τοὺς περιγενομένους». 
Ταῦτά τε ἅμα τὸν Πέρσην λέγειν καὶ μετιέναι πολλὰ τῶν δακρύων. Αὐτὸς δὲ 
θωμάσας τὸν λόγον εἰπεῖν πρὸς αὐτόν· «Οὐκῶν Μαρδονίῳ τε ταῦτα χρεόν 
ἐστι λέγειν καὶ τοῖσι μετʼ ἐκεῖνον ἐν αἴνῃ ἐοῦσι Περσέων;» Τὸν δὲ μετὰ ταῦτα 
εἰπεῖν· «Ξεῖνε, ὅ τι δεῖ γενέσθαι ἐκ τοῦ θεοῦ, ἀμήχανον ἀποτρέψαι ἀνθρώπῳ· 
οὐδὲ γὰρ πιστὰ λέγουσι ἐθέλει πείθεσθαι οὐδείς. Ταῦτα δὲ Περσέων συχνοὶ 
ἐπιστάμενοι ἑπόμεθα ἀναγκαίῃ ἐνδεδεμένοι. Ἐχθίστη δὲ ὀδύνη ἐστὶ τῶν ἐν 
ἀνθρώποισι αὕτη, πολλὰ φρονέοντα μηδενὸς κρατέειν.›› 

9.16

“Ya que ahora te he tenido como compañero de mesa y de libación, quiero 
dejarte un recuerdo de mi pensamiento, para que, sabiendo tú mismo lo que 
sucederá, puedas decidir por ti mismo. ¿Ves a estos persas que celebran el 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 163

banquete y al ejército que hemos dejado acampado en el río? De todos ellos, 
transcurrido un tiempo breve, verás que muy pocos han sobrevivido”. Estas 
cosas decía el persa al tiempo que derramaba muchas lágrimas. Tersandro, 
admirándose de aquel discurso, le dijo: “¿Acaso no es necesario decir estas 
cosas a Mardonio y a aquellos de los persas que, después de él, tienen 
prestigio?” Y le respondió: “Extranjero, lo que es necesario que suceda por 
voluntad divina, es imposible que un hombre lo impida, pues nadie quiere 
persuadirse ni por los que dicen cosas confiables. Aun siendo muchos los 
persas que sabemos esto, lo seguimos, sujetados a la necesidad. Éste es el 
más odioso dolor entre los hombres, percatarse de mucho y no poder nada 
[tener ningún poder].”

El hombre está en posición de ἀμηχανίη al respecto de la modi
ficación de aquello que, por decreto divino, debe suceder. He aquí una 
formulación de corte eminentemente trágico.121 El hombre está encarce-
lado en la prisión de la necesidad y vive afectado por el dolor de hallarse 
en medio de dos polos situacionales: el saber y el poder. Ambas situa-
ciones difícilmente pueden armonizarse y ponerse en una disposición de 
equilibrio. El rey persa puede, pero no sabe y, de hecho, es ciego a los 
consejos de los sabios.122 Los generales persas saben pero no pueden: el 
hombre se halla ante la paradoja de que sus decisiones no están subor
dinadas a los proyectos de los dioses, sin embargo, los dioses no han 
desaparecido por completo de la escena. La divinidad garantiza un cierto 
orden ético y viene a representar la perspectiva moralista de Heródoto al 
respecto de la causación: es necesario que las acciones inmorales tengan 
consecuencias y esta necesidad Heródoto la garantiza con la divinidad.123 

A diferencia de los poemas homéricos en los que no había una noción 
de responsabilidad personal ligada a un marco de referencia moral al 
cual se debía de responder, en las Historias la justicia misma viene a 
constituir ese marco normativo. Inclusive los dioses están sometidos a la 
fuerza de la μοῖρα, que vigila la consecución de la justicia y el pago de 
los males cometidos. Así, la pitia les dice a los lidios: 

121 Cf. Saïd 2002, en donde la autora analiza los motivos trágicos de las Historias 
pero acaba concluyendo que con frecuencia los motivos se transforman, con lo cual no 
conllevan una visión trágica de la vida humana.

122 Sobre la figura del “consejero sabio” como patrón recurrente en las Historias, 
véase el artículo clásico de Lattimore 1939, en el que el autor analiza los diferentes 
tipos de “tragic warners” en las Historias, cuyo ejemplo paradigmático es Artábano. 

123 Véase Vignolo Munson 2001.



164	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

Τὴν πεπρωμένην μοῖραν ἀδύνατά ἐστι ἀποφυγεῖν καὶ θεῷ. Κροῖσος δὲ 
πέμπτου γονέος ἁμαρτάδα ἐξέπλησε […] Προθυμεομένου δὲ Λοξίεω ὅκως ἂν 
κατὰ τοὺς παῖδας τοῦ Κροίσου γένοιτο τὸ Σαρδίων πάθος καὶ μὴ κατʼ αὐτὸν 
Κροῖσον, οὐκ οἷός τε ἐγένετο παραγαγεῖν Μοίρας. 

Hdt., 1.91

Es imposible, también para la divinidad, escaparse al destino establecido. 
Creso pagó la culpa de su ancestro en quinta generación […] aunque Loxias 
estaba dispuesto a que la desgracia de Sardes ocurriera a los hijos de Creso 
y no al mismo Creso, no fue capaz de engañar a las Moiras.

La complicidad mutua entre la justicia y el destino la expresa Astiages 
cuando dice a Ciro:

Ὦ παῖ, σὲ γὰρ ἐγὼ διʼ ὄψιν ὀνείρου οὐ τελέην ἠδίκεον, τῇ σεωτοῦ δὲ μοίρῃ 
περίεις· 

Hdt., 1.121

Hijo, yo fui injusto contigo a causa de la visión no cumplida de un sueño, 
pero tú, gracias a tu propio destino, sobrevives […]

Astiages comete injusticia queriendo asesinar a Ciro, pero esta injus-
ticia se neutraliza al no cumplirse la muerte de Ciro. La μοῖρα funciona 
como garantía del cumplimiento de la justicia. 

2.9. Δίκαιος-ἰσοκρατίη / ἰσονομίη

Finalmente, en el libro cuarto, en la descripción sobre los pueblos em-
plazados al norte de las tierras escitas, Heródoto habla sobre los isedones 
de quienes:

Ἄλλως δὲ δίκαιοι καὶ οὗτοι λέγονται εἶναι, ἰσοκρατέες δὲ ὁμοίως αἱ γυναῖκες 
τοῖσι ἀνδράσι. 

Hdt., 4.26

Se dice, por lo demás, que son justos, y las mujeres poseen los mismos po-
deres que los hombres.

He aquí una aproximación explícita entre justicia e igualdad.124 Los 
isedones pueden denominarse justos precisamente porque confieren una 

124 Sobre la relación entre justicia e igualdad y su anclaje en el pensamiento físico, 
véase G. Vlastos 1947.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 165

igualdad política a hombres y mujeres. Con esto, al fin, emerge una de-
terminación política del concepto de justicia, determinación que Meandrio, 
el sucesor del poder en Samos tras la tiranía de Polícrates, quien “quería 
ser el más justo de todos los hombres” (δικαιοτάτῳ ἀνδρῶν βουλομένῳ 
γενέσθαι, Hdt., 3.142), también hará explícita cuando dice:

Πολυκράτης μέν νυν ἐξέπλησε μοῖραν τὴν ἑωυτοῦ, ἐγὼ δὲ ἐς μέσον τὴν 
ἀρχὴν τιθεὶς ἰσονομίην ὑμῖν προαγορεύω. 

Hdt., 3.142

Polícrates ha cumplido su propio destino, pero yo, habiendo instaurado el 
poder en el centro, proclamo públicamente a vosotros la igualdad ante la ley.

Conclusiones

En conclusión, a lo largo de este recorrido se ha puesto de manifiesto 
cómo en el período que va de Homero a Heródoto la noción de justicia se 
volvió el centro conceptual del pensamiento. Aquello que inicialmente no 
se asociaba con la idea de justicia, con el paso del tiempo fue subsumido 
por ella. La vinculación, por ejemplo, entre justicia y responsabilidad tuvo 
como consecuencia una toma de conciencia de la parte que les correspon-
de a los hombres en el devenir de sus acciones y se constituyó así como 
una de las condiciones de posibilidad del desarrollo del pensamiento sobre 
el individuo. El concepto homérico de venganza dejó de ser una mani-
festación de la virtus bellica por medio de la cual los héroes resarcían la 
violación de su honor e imponían su fuerza en respuesta a algún agravio, 
para convertirse en una forma de la justicia capaz de proveer al pensamiento 
de un nexo que une los eventos y que revela en ellos la presencia de un 
patrón universal. El gesto ritual del juramento, uno de los lugares ho-
méricos de enunciación de la justicia, en tanto ancestro prejurídico de la 
obligación y el contrato, representa, a través de uno de sus símbolos obje-
tivos, el cetro, el paso de un estado de φύσις a una condición de νόμος; 
condición en la que es posible sosegar los conflictos por medio de 
mecanismos no violentos que promueven el ejercicio reiterado de la ne-
gociación verbal. Y es justamente la ἱστορίη, por su relación privilegiada 
con la justicia, la actividad en la que se cristaliza de manera más clara esta 
centralización y polarización del pensamiento en las cuestiones jurídicas.

Con respecto a Homero, las Historias evidencian, pues, dos hechos 
fundamentales que pueden erigirse como principios sólidos para deter-



166	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

minar en qué consiste el trabajo intelectual de la ἱστορίη y cuál es el 
lugar de la obra de Heródoto en la historia de la literatura y el pen-
samiento griegos. Por una parte, la juridización total de la vida social 
y de la visión del mundo125 —juridización que se muestra de manera 
incontrovertible, por ejemplo, en el fragmento de Anaximandro— para 
muchos el texto inaugural de la recién nacida filosofía.126 Por la otra, 
una laicización y secularización, en este caso no total sino parcial, de las 
formas de convivencia social y de pensamiento. 

El análisis de la figura del ἵστωρ en la écfrasis judicial de la Ilíada 
sugiere enfocar la atención al problema de las relaciones entre saber y 
poder en la Grecia arcaica. La actividad del ἵστωρ está relacionada con 
la idea de limitación (πεῖραρ). “Los límites del alma no los hallaría ni 
siquiera aquél que recorre todos los caminos, tan profundo es su lógos”, 
decía Heráclito (B45 DK).127 La afirmación del carácter ilimitado y abi-
sal de la razón que habita el alma puede interpretarse como una asevera-
ción de la infinitud del saber. Ni siquiera el hombre que recorre todo el 
camino del saber será capaz de encontrar un límite. La imposibilidad del 
saber supone una limitación del poder. La asimetría entre lo ilimitado 
del saber y la delimitación del poder tiene como consecuencia paradójica 
una relación de proporción entre la imposibilidad de saberlo todo y la in-
capacidad de poder saber todo. El ἵστωρ en tanto figura que proporciona 
un πεῖραρ se constituye como el símbolo paradigmático de la limitación 
y, por lo mismo, como el ancestro mítico de la escisión poder-saber. 
En este sentido, el comienzo de las prácticas jurídicas trajo consigo la 
instauración de una primera tendencia a limitar el saber y, por lo mismo, 
a transigir y tolerar la infinitud del poder mediante la institución de 
órganos de control y vigilancia. Y es en la tensión entre estos dos polos 

125 Tomamos la frase de Darbo-Peschanski 2007, p. 326. 
126 B1 = Simplicio, Phys., 9.24.13: ἐξ ὧν δὲ ἡ γένεσίς ἐστι τοῖς οὖσι, καὶ τὴν φθορὰν 

εἰς ταῦτα γίνεσθαι κατὰ τὸ χρεών, διδόναι γὰρ αὐτὰ δίκην καὶ τίσιν ἀλλήλοις τῆς 
ἀδικίας κατὰ τὴν τοῦ χρόνου τάξιν. Véase Kahn 1960, p. 169: “Thus the fragment of 
Anaximander represents the earliest example of what must have been a very common 
phrase in the law courts”. P. 170: “The judicial color of διδόναι δίκην is maintained in 
the ‘ordinance’ or ‘ordainment’ by which the penalty is fixed, and Time appears as the 
magistrate who determines what the retribution shall be”.

127 ψυχῆς πείρατα ἰών οὐκ ἂν ἐξεύροι ὁ πᾶσαν ἐπιπορευόμενος ὁδόν· οὕτω βαθὺν 
λόγον ἔχει. Adoptamos la lectura del fragmento propuesta por G. Betegh 2009, estudio 
en donde el autor pone en evidencia las confusiones que ha habido al respecto de la 
aparición del optativo ἐξεύροιο en los manuscritos.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 167

de la praxis humana donde debe ubicarse la emergencia del discurso 
histórico de Heródoto y del pensamiento filosófico, íntimamente ligado 
a la idea de la justicia que lleva consigo las ideas de limitación, restric-
ción, organización y regulación:

Ἐχθίστη δὲ ὀδύνη ἐστὶ τῶν ἐν ἀνθρώποισι αὕτη, πολλὰ φρονέοντα μηδενὸς 
κρατέειν. 

Hdt., 9.16

Éste es el más odioso dolor entre los hombres, percatarse de mucho y no 
poder nada [no tener ningún poder]. 

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes y obras de consulta

Benveniste, E., Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Paris, Minuit, 2 
vols., 1969.

Chantraine, P., Dictionnaire étymologique de la langue grecque: histoire des mots, 
Paris, Klincksieck, 1968-1980.

Edwards, M. W., The Iliad: A Commentary, volume V, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1991.

Gildersleeve, B. L., Pindar. The Olympian and Pythian Odes, Amsterdam, Adolf 
M. Hakkert, 1965.

Heubeck, A., S. West y J. B. Hainsworth, A Commentary on Homer’s Oddysey, 
volume I, Oxford, Clarendon Press, 1988.

Estudios

Adkins, A. W. H., Merit and Responsability. A Study in Greek Values, Oxford, 
Clarendon Press, 1960.

—,	 “Honour and ‘Punishment’ in the Homeric Poems”, Bulletin of the Institute of 
Classical Studies, 7.1, 1960b, pp. 23-32.

—,	 “Homeric Ethics”, en Ian Morris y Barry Powell (eds.), A New Companion to 
Homer, Leiden, Brill, 1997, pp. 694-713. 

Alden, M., “Lions in Paradise: Lion Similes in the Iliad and the Lion Cubs of Il. 
18.318-22”, The Classical Quarterly, 55.2, 2005, pp. 335-342.

Aly, W., Volksmärchen, Sage und Novelle bei Herodot und seinen Zeitgenossen. 
Eine Untersuchung über die volkstümlichen Elemente der altgriechischen Pro-
saerzählung, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1921, 19692.

Armayor, O. Kimball, “The Homeric Influence of Herodotus’ Story of the Laby-
rinth”, Classical Bulletin, 54, 1977, pp. 68-72.



168	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

Bakker, E. J., “The Making of History: Herodotus Historiēs Apodexis”, en E. J. 
Bakker, I. J. F. de Jong y Hans van Wees (eds.), Brill’s Companion to Herodo-
tus, Leiden, Brill, 2002A, pp. 3-33.

—,	 “Khrónos, kléos, and Ideology”, en M. Reichel y A. Rengakos (eds.), Epea Pteroen-
ta. Beiträge zur Homerforschung, Stuttgart, Franz Steiner, 2002B, pp. 11-28. 

Benveniste, E., “L’expression du serment dans la Grèce ancienne”, Revue de l’his-
toire des religions, 134.1-3, 1947, pp. 81-94. 

Berruecos Frank, B., Πολύπειρος Σοφία. Heródoto en la historia de la filosofía 
griega, tesis doctoral, Barcelona, Universitat de Barcelona, 2013.

Betegh, G., “The Limits of the Soul: Heraclitus B45 DK. Its Text and Interpretation”, 
en E. Hülsz (ed.), Nuevos Ensayos sobre Heráclito. Actas del segundo Simpo-
sium Heracliteum, México, unam, 2009, pp. 391-414. 

Biraschi, A. M., Tradizioni epiche e storiografia. Studi su Erodoto e Tucidide, 
Perugia, Edizioni scientifiche italiane, 1989.

Boedeker, D., “Herodotus’s Genre(s)”, en M. Depew y Dirk Obbink (eds.), Ma-
trices of Genre. Authors, Canons, and Society, Cambridge, Harvard University 
Press, 2000, pp. 97-114.

—,	 “Epic Heritage and mythical patterns in Herodotus”, en E. J. Bakker, I. J. F. de 
Jong y Hans van Wees (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden, Brill, 
2002, pp. 97-116.

Bollack, J., “Styx et Serments”, Revue des Études Grecques, 71, 1958, pp. 1-35.
Bouvier, D., Le sceptre et la lyre: L’Iliade ou les héros de la mémoire, Grenoble, 

Millon, 2002. 
Cairns, D. L., “Ethics, Ethology, Terminology: Iliadic Anger and the Cross- Cul-

tural Study of Emotion”, en S. Braund y G. W. Most (eds.), Ancient Anger. 
Perspectives from Homer to Galen, Cambridge, Cambridge University Press, 
2003, pp. 11-50.

Calame, C., Le récit en Grèce ancienne, Paris, Belin, 2000.
Cantarella, E., “Violence privée et procès”, en J. M. Bertrand (ed.), La violence 

dans les mondes grec et romain: Actes du colloque international (Paris, 2-4 
mai 2002), Paris, Publications de la Sorbonne, 2005, pp. 339-347.

Casabona, J., Recherches sur le vocabulaire des sacrifices en grec, Aix-en-Pro-
vence, Publication des Annales de la Faculté de Lettres, 1966.

Caskey, J. L., “Herodotus and Homer”, The Classical Weekly, 35.23, 1942, pp. 
267.

Cassian Hofer, P., “Über die Verwandtschaft des herodotischen Stiles mit dem 
homerischen”, en Programm des Kaiserl. Königl. Gymnasium zu Meran, 
Meran, J. B. Stockhausen, 1878, pp. 3-39. 

Currie, B., Pindar and the cult of heroes, Oxford, Oxford University Press, 2005.
Darbo-Peschanski, C., Le discours du particulier. Essai sur l’enquête hérodo-

téenne, Paris, Éditions du Seuil, 1987. 
—,	 L’Historia. Commencements grecs, Paris, Gallimard, 2007. 
Desmond, W., “Punishment and the Conclusión of Herodotus’ Histories”, Greek, 

Roman and Byzantine Studies, 44, 2004, pp. 19-40. 



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 169

Detienne, M., Les maîtres de vérité dans la Grèce archaïque, Paris, Éditions La 
Découverte, 19671, 19902.

Dodds, E. R., The Greeks and the Irrational, Berkeley, University of California 
Press, 1951. 

Duffy, J., “Homer’s Conception of Fate”, The Classical Journal, 42.8, 1947, pp. 
477-485.

Dutton, E. H., Studies in Greek Prepositional Phrases διά, ἀπό, ἐκ, εἰς, ἐν, Chi-
cago, University of Chicago Libraries, 1916. 

Ebbott, M., “The Wrath of Helen: Self-Blame and Nemesis in the Iliad ”, en G. 
Nagy (ed.), Greek Literature. Volume 2. Homer and Hesiod as Prototypes of 
Greek Literature, New York, Routledge, 2001, pp. 235-253.

Ehrenberg, V., “When Did the Polis Rise”, The Journal of Hellenic Studies, 57.2, 
1937, pp. 147-159. 

Forbes, C. A., “Crime and Punishment in Greek Athletics”, The Classical Journal, 
47.5, 1952, pp. 169-173, 202-3.

Gagarin, M., “Dikē in the Works and Days”, Classical Philology, 68.2, 1973, pp. 
81-94.

Gernet, L., Recherches sur le développement de la pensée juridique et morale en 
Grèce, Paris, Ernest Leroux, 1917.

—,	 Anthropologie de la Grèce antique, Paris, François Maspero, 1968. 
Gigante, M., Νόμος Βασιλευς, Napoli, Glaux, 1956.
Giraudeau, M., Les Notions Juridiques et Sociales chez Hérodote, Paris, Diffusion 

De Boccard, 1984. 
—,	 “L’héritage épique chez Hérodote”, Bulletin de l’Association G. Budé, 1984b, 

pp. 4-13.
Glotz, G., La solidarité de la famille dans le droit criminel en Grèce, Paris, Fonte-

moing, 1904 [ed. Facsimilar New York, Arno Press, 1973].
Glotz, G., Études sociales et juridiques sur l’antiquité grecque, Paris, Hachette, 

1906.
Goldhill, S., The Poet’s Voice: Essays on Poetics and Greek Literature, Cam-

bridge, Cambridge University Press, 1991.
Gomme, A. W., The Greek Attitude to Poetry and History, Berkeley, University of 

California Press, 1954.
Grethlein, J., “The Manifold Uses of the Epic Past: The Embassy Scene in He-

rodotus 7.153-63”, American Journal of Philology, 127.4, 2006, pp. 485-509.
Hammer, D., “The Politics of the Iliad”, The Classical Journal, 94.1, 1998, pp. 

1-30.
Harrison, J. E., Prolegomena to the Study of Greek Religion, Cambridge, Cam-

bridge University Press, 19031, 19223.
Hartog, F., “Premières figures de l’historien en Grèce: historicité et histoire”, en 

N. Loraux y Carles Miralles (eds.), Figures de l’intellectuel en Grèce ancienne, 
Paris, Belin, 1998, pp. 123-141.

Havelock, E., “Dikaiosune. An Essay in Greek Intellectual History”, Phoenix, 
23.1, 1969, pp. 49-70.



170	 berruecos frank / la transformación del léxico homérico en heródoto

—,	 The Greek Concept of Justice. From its Shadow in Homer to its Substance in 
Plato, Cambridge, Harvard University Press, 1978.

Herington, J., “The Poem of Herodotus”, Arion, 1.3, 1991, pp. 5-16.
Hooker, J. T., “A Shame-Culture?”, Greece and Rome, 34.2, 1987, pp. 121-125.
Huber, L., “Herodots Homerverständnis”, en H. Flashar y K. Gaiser (eds.), Synusia. 

Festgabe für W. Schadewaldt, Pfullingen, Neske, 1965, pp. 29-52.
Huxley, G. L., Herodotos and the Epic: a Lecture, Athens, G. Huxley, 1989.
Immerwahr, H., “Aspects of Historical Causation in Herodotus”, Transactions and 

Proceedings of the American Philological Association, 87, 1956, pp. 241-280.
Jones, F. W., “The Formulation of the Revenge Motif in the Odyssey”, Transac-

tions and Proceedings of the American Philological Association, 72, 1941, pp. 
195-202.

Kahn, C. H., Anaximander and the Origins of Greek Cosmology, New York, Co-
lumbia University Press, 1960. 

Kitts, M., Sanctified Violence in Homeric Society. Oath-Making Rituals and Narra-
tives in the Iliad, Cambridge, Cambridge University Press, 2005. 

Koch Piettre, R., “Inscrire un serment en Grèce ancienne: couper et verser”, 
Cahiers Mondes anciens, 2010, en línea: <http://mondesanciens.revues.org/in-
dex112.html#ftn11>.

Kyle, D. G., “Herodotus on Ancient Athletics, Olympia and Egypt”, Antike Le-
benswelten. Konstanz-Wandel-Wirkungsmacht. Festschrift für Ingomar Weiler 
zum 70 Geburtstag, Wiesbaden, Harrasowitz, 2008, pp. 149-160.

Lattimore, R., “The Wise Adviser in Herodotus”, Classical Philology, 34.1, 1939, 
pp. 24-35.

Mackenzie, M. M., Plato on Punishment, Berkeley, University of California Press, 
1981. 

Marincola, J., “Odysseus and the Historians”, Histos, 1, 1997, en línea: <http:www.
dur.ak.uk/Classics/histos>.

McDowell, D. M., The Law in Classical Athens, London, Cornell University 
Press, 1978.

Nagy, G., The Best of the Achaeans, Baltimore-London, John Hopkins University 
Press, 1979, 19992. 

—,	 “Herodotus the ‘logios’ ”, Arethusa, 20, 1987, pp. 175-184.
—,	 Pindar’s Homer. The Lyric Possession of an Epic Past, Baltimore / London, 

Johns Hopkins University Press, 1990.
—,	 Homeric Responses, Austin, University of Texas Press, 2003. 
Nielsen, A. J. F., The Tragedy in History. Herodotus and the Deuteronomistic His-

tory, Sheffield, Sheffield Academic Press, 1997.
Norden, E., Die Antike Kunstprosa, Erster Band, Stuttgart, Teubner, 1898, 19153.
Pucci, P., The Song of the Sirens, Lanham, Rowman and Littlefield, 1998. 
Redfield, J. M., Nature and Culture in the Iliad: The Tragedy of Hector, Durham, 

Duke University Press, 1994.
Runciman, W. G., “Origins of States: The Case of Archaic Greece”, Comparative 

Studies in Society and History, 24.3, 1982, pp. 351-377.



nova tellvs, 32◆2, 2015, pp. 115-171	 171

Ruzé, F., Délibération et pouvoir dans la cité grecque de Nestor à Socrate, Paris, 
Publications de la Sorbonne, 1997.

Saïd, S., “Herodotus and Tragedy”, en E. J. Bakker, I. J. F. de Jong y Hans van 
Wees (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden, Brill, 2002, pp. 117-147.

Sauge, A., De l’épopée à l’histoire. Fondement de la notion d’historiē, Frankfurt, 
P. Lang, 1992.

Snell, B., Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europäisch-
en Denkens bei den Griechen, Göttingen, Vandenhoeck and Ruprecht, 1946, 
19754.

Strasburger, H., Homer und die Geschichtsschreibung, Heidelberg, C. Winter, 1972.
Van Effenterre, H., La cité grecque, Paris, Hachette, 1985.
Van Wees, H., Status Warriors. War, Violence and Society in Homer and History, 

Amsterdam, J. C. Gieben, 1992.
Vidal-Naquet, P., “Temps des dieux et temps des hommes. Essai sur quelques 

aspects de l’expérience temporelle chez les Grecs”, Revue de l’Histoire des 
Religions, 157.1, 1960, pp. 55-80.

Vignolo Munson, R., “Ananke in Herodotus”, The Journal of Hellenic Studies, 
121, 2001, pp. 30-50.

Vlastos, G., “Equality and Justice in Early Greek Cosmologies”, Classical Philol-
ogy, 42.3, 1947, pp. 156-178 = D. W. Graham (ed.), Gregory Vlastos. Studies 
in Greek Philosophy, Princeton, Princeton University Press, 1996, pp. 57-88.

Westbrook, R., “The Trial Scene in the Iliad ”, Harvard Studies in Classical Phi-
lology, 94, 1992, pp. 53-76.

Wilson, D. F., Ransom, Revenge and Heroic Identity in the Iliad, Cambridge, Cam-
bridge University Press, 2002.


