El tratado Peri physeos de Anaximandro:

un nuevo tipo de enciclopedia’
Anaximander’s Treatise Peri Physeds: A New Kind of Summa

Livio ROSSETTI
Universita di Perugia
livio .rossetti@gmail.com

RESUMEN: En primer lugar, sostengo que no debemos quedar atrapados en la
tradicion injustificada que sugiere identificar las doctrinas de Anaximandro
solo con su teoria del apeiron, o con esta teoria mds su famoso diken didonai
(frg. 1 DK). Sus doctrinas van mucho mds alld y son bastante bien conocidas.
En segundo lugar, todas estas doctrinas buscan dar cuenta de un espectro
impresionantemente amplio de cuestiones, en especial sobre la tierra y su
tamailo, su forma y su posicién en el espacio, pero también sobre su pasado
remoto. Dada la disciplina intelectual que éstas exhiben, no es concebible que
dichos temas fueran tratados en desorden, sino que es mucho mds probable
que hubiera un orden en la presentacién de tantas doctrinas, partiendo desde
los origenes. En tercer lugar, independientemente del nivel alcanzado, su
Peri physeos tuvo el mérito incomparable de haber abierto la via a tratados
destinados a servir como una coleccién actualizada de datos (supuestamente)
confiables —sobre nuestro mundo fisico y los seres vivos, para empezar—.
Por lo tanto, serfa algo inexacto sostener que la oferta de tratados especializa-
dos empez6 sélo con Aristoteles.

ABSTRACT: My first claim is that we should not be prisoners of the unjustified
tradition suggesting to identify the doctrines of Anaximander with his theory
of Apeiron, or this theory plus his famous diken didonai (frg. 1 DK). His
teachings go well beyond and are reasonably well known. Second: all these
teachings try to account for an impressively vast spectrum of questions, esp.
about earth, its dimensions, its form, its place in the space, and also its re-
mote past. Given the intellectual discipline they show, it is hardly conceivable
that topics where dealt with in a great disorder —much more likely that an
inchoative order presided over the presentation of so many doctrines. Third,
whichever the level reached, his Peri physeos had the uncomparable merit of
having opened the avenue to treatises meant to serve as an update collection
of (supposedly) reliable pieces of information —to begin with, about our
physical world and living organisms. Therefore, it would be somehow inac-
curate to claim that the offer of scholarly treatises began with Aristotle.

PALABRAS CLAVE: Filosofia griega, Anaximandro, Peri physedas, enciclopedia.
KEYWORDS: Greek Philosophy, Anaximander, Peri Physeos, Summa.
RECIBIDO: 24 de julio de 2014 ¢ ACEPTADO: 24 de febrero de 2015.

! Traduccién de Giuditta Cavalletti (revisiéon de Omar Alvarez).

57 NOVA TELLVS, 32-2, 2015



58 ROSSETTI / EL TRATADO PERI PHYSEOS DE ANAXIMANDRO

1. Hay que reconocer que, en el caso de los primeros “filésofos” griegos,
empezando con Tales, el peso de las simplificaciones historiogréficas
es aplastante, pues la imagen de cada uno de estos antiguos maestros
ha sufrido un proceso radical de estandarizaciéon y “todos” hemos sido
educados para pensar que Tales fue el primer filésofo y que sus estudios
estuvieron consagrados casi exclusivamente al agua; que en la mente de
Anaximandro el apeiron ocup6 un lugar mds que preponderante (com-
partido tnicamente con la teoria del dikén didonai del fragmento 1); que
Parménides pensé en el ser y nada mds (o casi); que Zendn penséd en
defender a Parménides y nada mds, o casi, y asi sucesivamente. Sin em-
bargo, pruebas irrefutables demuestran que no es asi, por lo que es muy
necesario distanciarse de esta representacion en extremo simplificada.?

Dadas las circunstancias, resulta liberador y estimulante desprenderse
de los esquemas arriba mencionados e intentar reescribir esta historia
que empezd a tomar forma no simple y sencillamente en la antigiiedad,
sino incluso antes de Platén, con una obra del sofista Hipias de Elis de
la que tenemos escaso conocimiento,’ la Sunagoge (“Compilacién™).
Razones soélidas invitan a presumir, en efecto, que Hipias intent6 identi-
ficar justo en aquello que nosotros solemos llamar arche — ;cudl arche?,
(cuantas archai?— un hilo conductor tinico, desde Homero hasta Gorgias,
y encontrd la forma de conectar con ese hilo tanto a Museo y Orfeo, como
a Tales, Alcme6n, Parménides, Meliso, Empédocles y Gorgias, y tal vez
a otros mds.* Mds precisamente, tenemos motivos para sospechar que
también parte del panorama aristotélico acerca de las aitiai (en el libro
primero de la Metafisica) tomd material de la sintesis elaborada por

2 Para dar pruebas de lo que estoy afirmando necesitarfa extenderme sobre una
cantidad de temas especializados y sobre un nimero de publicaciones tan grande que
es mejor renunciar a ello. Por lo tanto, me limitaré a sefialar una reciente investigacion
acerca de Anaximandro (Rossetti 2013).

3 Result6 decisiva sobre este tema la publicacion de Patzer 1986.

4 En IsGcrates leemos, entre otras cosas: “Aconsejarfa a los jovenes dedicar un cierto
periodo de tiempo al estudio de estas materias formativas (la gramadtica, la musica y
otras mds), pero sin permitir que su cuerpo se consuma en estos estudios y sin perderse
en los discursos de los antiguos sofistas, entre quienes uno sostenia que la totalidad de
los seres es infinita, mientras Empédocles decia que eran sélo cuatro ademds del odio
y la amistad, I6n que no mds de tres, Alcme6n que sélo dos, Parménides y Meliso que
uno y Gorgias incluso que ninguno” (XV, 268). Detrds de esta sintesis no existe una
investigacion especifica realizada por él, ni una investigacién ad hoc hecha por Platén.
El tnico candidato plausible es la Sunagoge de Hipias.



NOVA TELLVS, 32+2, 2015, pp. 57-73 59

Hipias. Lo sugiere, entre otras cosas, el hecho de que Aristételes, cuando
aborda el tema de Tales, trata inmediata y exclusivamente el nicleo ted-
rico al que Hipias habia dado importancia, mds atin, encuentra la forma
de recordar que, segtin algunos, ya hoi protoi theologésantes habian em-
pezado a representar a Océano y a Tetis como el origen de la generacion
y principio vital (teés genéseas pateras: 938b30 s.), demostrando con ello
que no estaba simplemente remitiendo a un conocido pasaje del Cratilo
platénico (402b), sino también, y en especial, a algunas ideas de Hipias
con las que estaba de acuerdo.

De aqui se infiere que Hipias concentrd su atencion justo en el que
podriamos llamar el componente filoséfico de las doctrinas de los pre-
socraticos, que tomd en consideracion, por lo demds —hasta donde
sabemos— sin echar mano de la palabra “filosofia”, puesto que en su
época dicho término seguramente tenia todavia un significado bastan-
te genérico y era de uso esporddico. Por lo tanto, se podria decir que
Hipias tuvo la finalidad de identificar y “extrapolar” una serie de res-
puestas dadas a una misma pregunta de fondo y que, por ende, también
reconocié y seflal6 como pertenecientes a una categoria (o tipologia)
unica de intelectuales y maestros a algunos poetas antiguos, a unos
cuantos “presocrdticos” y, por lo menos, a un sofista. Asi pues, Hipias
logr6 perfilar el “objeto” (la filosofia), aunque el campo connotativo
y denotativo de la palabra en su época seguramente era todavia inde-
terminado, a tal grado que alin no estaba disponible. De este modo,
tanto Hipias como después Platon, Aristoteles y Teofrasto tuvieron que
construir un esquema de la protohistoria de la filosofia griega (o mejor
dicho prehistoria)® que tuvo el efecto de condicionar fuertemente no
s6lo a autores como Didgenes Laercio y Sexto Empirico, por una parte,
Clemente Alejandrino y Simplicio, por otra, sino también a toda la his-
toriografia filoséfica occidental.

Aunque es desagradable decirlo, tenemos una prueba de lo anterior
en una obra largamente esperada, con la que la seccién Philosophie der
Antike del Neuer Uberweg se encamina a su conclusién.® La obra, muy

> Acerca de esta “prehistoria” tantas veces olvidada he intentado decir algo (jpor lo
menos algo!) en Rossetti 2010.

¢ A. Friedrich Uberweg fue autor de un ttil y detallado manual publicado en tres
volimenes, el Grundriss der Geschichte der Philosophie: von Thales bis auf die Gegen-
wart (vol. I Das Altertum, 1862). Entre 1924 y 1927 se realiz6 una actualizacion sustan-
cial de la obra, en cinco volimenes, a cargo de distintos autores. El primer volumen (el



60 ROSSETTI / EL TRATADO PERI PHYSEOS DE ANAXIMANDRO

rica en informacion, como siempre, tiene muchas virtudes, pero también
un defecto evidente que atafie a un grupo significativo de capitulos,
entre los cuales estd incluida también la exposicion sobre Anaximandro
(firmada por N. C. Diihrsen). En este caso, dos terceras partes de las 38
densas pdginas dedicadas a este tema versan sobre el apeiron y el fr. 1.
Por consiguiente, esto nos invita a pensar que el conjunto de las demaés
doctrinas de Anaximandro de las que tenemos noticia fueron mucho
menos importantes, menos representativas, menos significativas e in-
cluso marginales. Asi pues, Anaximandro habria aplicado sus mejores
energias y su creatividad mds sobresaliente para elaborar y perfeccionar
las teorias del apeiron y del diken didonai, mientras que su ocupacion
secundaria habria dado lugar a los siguientes resultados:

(A) la invencion y realizaciéon del primer mapamundi de Occidente,
con una representacion diagramada de la linea costera de toda el area
mediterrdnea (empresa jamas intentada con anterioridad)’ y con una im-
ponente expansion de las supuestas dimensiones de la tierra;

(B) la elaboracion de la idea de que el sol tiene que continuar su viaje
nocturno con la misma trayectoria circular y, entonces, es capaz de pasar
bajo la tierra, presumiblemente a la misma distancia de los dos lados;

unico que aqui nos interesa), a cargo de Karl Prichter, sali6 en 1926. Alrededor de 1980
se emprendid un proyecto editorial atin mas ambicioso: una reestructuracién total de la
obra por parte de varios autores. Para la seccion Die Philosophie der Antike, dirigida
por Hellmut Flashar, se programaron seis volimenes. Cinco de estos volimenes ya han
sido publicados, de los cuales, el mds reciente estd constituido por dos tomos (1060 pp.)
dedicados a los presocraticos: Friihgriechische Philosophie (Neuer Uberweg 2013).

7 Algunas observaciones al respecto: estamos acostumbrados a pensar que el Medite-
rrédneo es lo que es, con un gran mar al norte de Argelia y, prosiguiendo hacia el este, el
Tirreno, el Adridtico, el Jonio, el Egeo, el Mar Negro, el Mar que esta frente a Egipto, y
luego otros pequefios mares como el Mar de Azov y el Mar de Mdrmara. Pero, ;desde
cudndo tenemos conocimiento de este sistema de mares que, a pesar de sus imponentes
dimensiones, tiene una sola abertura? ;Desde cudndo sabemos que seria posible, en teo-
ria, partir de Gibraltar y costear, costear, costear hasta volver a estar justo alli? Nosotros
sabemos que, después de Anaximandro, Hecateo empez6 a perfeccionar su mapamundi,
y que desde entonces no se ha dejado de perfeccionarlo y expandirlo, mientras que, an-
tes de Anaximandro, s6lo se sabia hacer una planimetria burda de pequefias dreas que se
podian observar a simple vista, por lo que solamente a partir de su mapa se aprendié a
utilizar el punto de vista virtual, es decir, el cono de observacion con un vértice situado
a alturas totalmente inimaginables. Ahora bien, ;existen otros candidatos para atribuir-
les un mérito tan superlativo?



NOVA TELLVS, 32+2, 2015, pp. 57-73 61

(C) la identificacion de una razén plausible para considerar 16gico el
hecho de que la tierra no corre ningtin peligro serio de desplomarse en
el vacio;

(D) la elaboracién de la idea de que la tierra tiene que constituir
una inmensa superficie casi del todo llana, circular, rodeada por un rio
Océano de longitud desmesurada, con un precipicio insalvable situado
mds alld de la orilla externa de Océano y, debajo, otra superficie de las
mismas dimensiones, también llana en términos generales y aproxima-
damente paralela;?

(D1) quizd también la elaboracion de la idea de que en el antitheton
no hay ningun riesgo de que las aguas y otros objetos no anclados al sue-
lo caigan hacia la parte de abajo, es decir, que se alejen definitivamente
de aquella superficie en términos generales llana;

(E) la identificacion y representacion del didmetro terrestre, no sin
antes haber hecho de esta magnitud la primera Astronomic Unit (AU) de
la historia y no sin antes haber supuesto que el cilindro terrestre tenia
un grosor igual a un tercio de esta AU que acababa de ser identificada;’

(F) la elaboracion de ideas acerca de los astros y, en particular, acerca
de las distancias de los diferentes cuerpos celestes desde la tierra uti-
lizando multiplos de la AU para intentar (es decir, para aventurarse a)
cuantificarlas;

(G) la elaboracién hipotética de una macrohistoria del cosmos em-
brionaria, partiendo del estado originario, cuando el sol y los demads as-
tros no se habian atn desprendido de la tierra, pasando por la desecacion
progresiva de una tierra que ya no estaba tan caliente y por la concen-
tracion de las aguas en los mares, hasta su futuro previsible, cuando los
mares indefectiblemente se hubieran secado;

(H) la elaboracién de conjeturas sobre qué pudo haber ocurrido a
aquellos animales marinos que se esforzaron en sobrevivir fuera del
agua por primera vez; sobre la eventualidad de que alguna vez la tierra
haya sido sacudida por un vértice que, sin embargo, ahora afecta s6lo a
los astros; asi como sobre varios otros puntos;

(D) la elaboracion de otras conjeturas acerca de cémo habrian hecho
los primeros hombres para sobrevivir, aun cuando, en los primeros 12 a

8 Ho de antitheton huparchei: como se expresa Hipdlito en 12A11.3 DK (= fr. 75
Wohrle).

9 Este descubrimiento nada secundario fue sefialado por primera vez (que me conste)
en White 2008, p. 105.



62 ROSSETTI / EL TRATADO PERI PHYSEOS DE ANAXIMANDRO

15 afios de vida, resulte notorio que son del todo incapaces de valerse
por si mismos, asi como acerca del papel providencial que, para tal fin,
desempefiaron algunos grandes peces;

(J) la elaboracién de una explicacioén unitaria de los fendmenos me-
teorolégicos (Anaximandro “omnia ad spiritum rettulit”, declara Séneca,
quien luego lo explica en detalle);

(K) La determinacién de la fecha exacta (es decir, cudntos dias des-
pués del equinoccio de otofio) en que las Pléyades desaparecen en el
horizonte, rectificando las cifras ofrecidas por Tales;

(L) Ia elaboracién de otras teorias que, al momento de hacer esta lista,
tal vez yo haya olvidado y de otras de las que se ha perdido todo rastro.!°

Que quede claro: varios de estos puntos son examinados atentamente
por el redactor del capitulo sobre Anaximandro (sin embargo, no hay
ningun rastro de los puntos B, D1, E, J, K arriba mencionados, y se re-
conocerd que, si bien el punto K puede considerarse una trivialidad, el
punto B ciertamente no lo es, ni lo son tampoco los puntos E y J. Para
Diihrsen estas son meras “Finzelheiten des kosmogonischen Entwurfs
und sonstige wissenschaftliche Leistungen” (302) y “doxographische
Berichte” (297) que la critica ha juzgado negativamente. Ahora bien, se
puede hablar legitimamente de “otros resultados cientificos” cuando, a
propésito de Thomas Alva Edison, se atribuye una relevancia especial
(y con justa razén) a la invencion de la bombilla incandescente, tras de
lo cual las otras muchas invenciones que Edison patent6 pueden llegar a
ser, precisamente, unas “sonstige wissenschaftliche Leistungen”, o sea,
cosas secundarias. Pero, ;podemos decir esto mismo a propdsito del sa-
ber de Anaximandro acerca de la tierra?

Repetiré entonces la pregunta: ;es posible que la ocupacion princi-
pal de Anaximandro (su obsesién cognoscitiva, su orgullo principal)
haya sido el apeiron? ;Es posible que el apeiron haya constituido “das
Grundwort des Anaximanders” (Riedel 1987)? ;No serd mds verosimil
lo contrario, esto es, la marginalidad sustancial del apeiron en el vasto
conjunto de las doctrinas de este antiguo maestro?

La censura amistosa que de esta manera dirijo a Diihrsen y a los edi-
tores del nuevo Grundriss se debe al hecho de que el volumen se pu-
blicé hace poco (2013); sin embargo, es del todo evidente que la lista

10 Sefialé anteriormente que un examen detallado de estos puntos aparece en Rossetti
2013.



NOVA TELLVS, 32-2, 2015, pp. 57-73 63

de obras generales y de estudios especializados en los que Anaximan-
dro aparece asociado de preferencia con el apeiron es simple y senci-
llamente interminable y se extiende practicamente sin interrupciones
no sélo desde la Historia critica philosophiae de Jakob Brucker (siglo
Xvii), sino incluso desde Hipias y Aristoteles. Esta circunstancia, en
efecto, coincide con otra circunstancia digna de mencion: el hecho de
que todas las informaciones de las que hice aqui un repaso muy rapi-
do son conocidas desde finales del siglo XIX o, por lo menos, a partir
de la primera edicién de los Vorsokratiker de Hermann Diels (vol. I,
1903), sélo que fueron olvidadas o pasadas por alto en un ndmero
impresionante de casos.

Asi pues, la costumbre de identificar un gran numero de informa-
ciones consideradas ‘“secundarias” —de dejarlas en un rincén— es
muy antigua y ha tenido sélo pocas y parciales excepciones.!! Por lo
demas, el tratamiento dado a Anaximandro en la obra en cuestion fue
precedido no sélo por un siglo entero de estudios orientados de manera
sistemdtica a “ver” casi exclusivamente apeiron y diken didonai, sino
que no constituye tampoco un caso aislado. En el mismo nuevo Grun-
driss, incluso el capitulo dedicado a Parménides, redactado por M.
Kraus, exhibe unas desproporciones comparables. Veinticinco de las
cuarenta y ocho densas pdginas dedicadas a la exposicion de sus doc-
trinas versan sobre el primer logos (“Die Seinslehre”), nueve tratan de
como Parménides concibe las opiniones de los mortales y sélo seis y
media al conjunto de los temas tratados en el curso del segundo logos;
lo anterior, no obstante que, como se sabe, el segundo logos ocupaba
no menos de tres cuartas partes de todo el poema. Y entre esas seis
padginas y media, tan s6lo una y media (pp. 491 s.) da cuenta de las
teorias acerca de la tierra y su esfericidad (aunque el autor deja ver sus
dudas sobre si se trato efectivamente de una doctrina de Parménides),
las zonas climaéticas, la luna, la estrella de la mafiana y de la noche, las
teorias relativas a la formacion de los animales y del hombre, y las teo-
rias sobre la sexualidad y la reproduccién. También en este caso Kraus

1'En estos primeros afios del tercer milenio tuvo lugar un redescubrimiento de la as-
tronomia de Anaximandro, en las obras de Hahn, Couprie, Rovelli y otros. Sin embargo,
analizaron Gnicamente la astronomia “descriptiva”, sin considerar también la actividad
cartografica, la meteorologia, la historia del cosmos, la aparicion de seres vivientes y de
humanos sobre la tierra, asi como el futuro previsible de ésta.



64 ROSSETTI / EL TRATADO PERI PHYSEOS DE ANAXIMANDRO

estd bien acompafiado:'? toda una comunidad cientifica se ha dedicado
por generaciones a destacar s6lo un aspecto del multifacético Parméni-
des, limitdndose a hacer una simple mencién de todos los demds. Sin
embargo, ;tener tan poca curiosidad es un motivo de felicitaciones?

Dos cosas faltaron, en resumidas cuentas: por un lado la atencion
debida hacia el extenso conjunto de informaciones no genéricas que nos
ha llegado; por otro, el intento de concebir la creatividad y el trabajo de
organizacion y decantacién de las ideas que claramente presupone una
materia tan increiblemente amplia y estructurada, como lo es el conjunto
de las doctrinas de Anaximandro.'?

Por lo tanto, si intentamos cambiar de perspectiva —cosa que yo con-
sideraria absolutamente inaplazable y que, por lo menos en parte, ya ha
sido asimilada por la comunidad cientifica— dos cosas saltan a la vista:
primero, el sorprendente y notable “aire de familia” —pero podriamos
decir también: la admirable disciplina intelectual — que caracteriza las
doctrinas de Anaximandro; y, segundo, su concentracién en un udnico
libro, el Peri physeos. De este libro voy a ocuparme a partir de aqui.

2. El saber de Anaximandro fue depositado en un libro. Fue un homo
unius libri y es inevitable suponer que en este libro encontré cabida todo
el saber del que hicimos una rdpida resefia arriba, tal vez con una excep-
cion, el pinax, la representacion diagramada (es decir, cartografica) de
tierra y mares. En efecto, es razonable imaginar que el pinax se concretd
bajo la forma de un disco de bronce (una especie de gran escudo); por
otro lado, es casi irresistible la tentacion de imaginar que una version re-
ducida del gran pinax, también esbozada a mano, fue incluida en la piel
de buey curtida que, presumimos (cf. Hdt., V, 58.12-15), fue utilizada
por Anaximandro como “soporte” de su Peri physeos.

Resulta una reaccion espontdnea manifestar una sincera admiracién por
la grandeza —y el valor— de las doctrinas concentradas en ese libro, pero
(podemos conformarnos con ello? Entre las cosas que quisiéramos saber

12 Las excepciones son raras y recientes. La mas notable de todas se encuentra en
Bollack 2006, que dedica 124 pdginas de un total de 330 a los temas “irrelevantes”.

13 Como integracion de algunas consideraciones que vendrdn mds adelante en el
texto, me parece apropiado sefialar que Anaximandro supo identificar muchas de sus
conjeturas no verificables adoptando el punto de vista de la tierra, es decir, preguntdn-
dose qué pudo ser relevante para la tierra, de tal forma que hiciera posible que tuvieran
lugar efectos a gran escala.



NOVA TELLVS, 32-2, 2015, pp. 57-73 65

estd no solamente la cuestion del apeiron y del fr. 1 (es decir, si constitu-
yeron elementos importantes, sumamente importantes o marginales), asi
como del pinax (es decir, si fue o no reproducido e insertado en algin
punto del libro). Quisiéramos saber también muchas otras cosas, porque la
naturaleza del saber de Anaximandro nos invita a suponer que pudo haber
hallado la manera de evitar una disposicion desordenada o incluso cadtica
de los diferentes subtemas tratados por €l.

En particular, las diversas etapas de la protohistoria de la tierra, por lo
menos, invitan a pensar que fueron dispuestas siguiendo a grandes ras-
gos un criterio cronoldgico. Trato de imaginar la explicacion de Anaxi-
madro: “En primer lugar, las cortezas de fuego se desprendieron de la
orilla externa de la tierra, después se dio la separacidn entre tierras y
mares, luego la formacion de los peces en el mar y de las plantas en la
parte seca, tras lo cual algunos animales marinos aprendieron a sobre-
vivir incluso lejos de la humedad. De esta manera, se dio la formacion
de innumerables especies de animales terrestres (ademds de los ve-
getales) y, por dltimo, la de los primeros hombres en estado de una
suerte de jovenes puberes”. Ademds, resulta espontdneo suponer que
Anaximadro, tras haber hablado también del futuro de la tierra, hubiera
abordado este tema inmediatamente después. Intento imaginar una vez
mads: “;Y en el futuro? En el futuro debemos esperar un proceso lento,
pero gradual, de desecamiento de la tierra bajo el efecto del sol, con
la consecuencia de que las costas avanzaran y, a largo plazo, el agua
de los mares fuera desalojada por completo. Por consiguiente, debemos
prever que los peces pudieran acelerar su transformacién en animales
terrestres”. Dado que estas doctrinas estdn coordinadas de manera tan
intuitiva (y que todas son, ademds, tan extraordinariamente innovadoras:
para convencerse de ello basta hacer una comparacién con la historia del
mundo esbozada por Hesiodo), resulta de verdad dificil imaginar que,
en su presentacion, hubiese reinado de manera absoluta el desorden. El
hecho de que cada uno de estos sucesos necesite y tenga una explicacion
muy especifica, muy diferente de la de otros, no es indicio de lo contra-
rio, puesto que se nota facilmente que esto depende de la especificidad
de cada suceso tomado en consideracion y que el tipo de explicacion
ofrecido pone en evidencia un denominador comtn consistente.

Un segundo ejemplo. En el caso de las relaciones espaciales, Anaxi-
mandro demuestra haber trabajado con distintos tipos de relaciones, que
no difieren inicamente por su magnitud. De hecho, logré repartirse entre



66 ROSSETTI / EL TRATADO PERI PHYSEOS DE ANAXIMANDRO

cosas tan diferentes como las siguientes: la realizacion del mapamundi a
partir de informaciones recabadas entre los navegantes; la tesis segun la
cual, de noche, el sol tiene que completar su trayectoria circular pasando
por debajo de la tierra; la idea de dar por conocido, aproximadamente,
el didmetro de la superficie terrestre (que tiene por centro el Mediterra-
neo); la identificacion de un cono de observacién (virtual) para apreciar
desde alli todas las tierras y mares; la representacion de la tierra como
una especie de cilindro hasta con su antitheton, es decir, un plano infe-
rior; la identificacion virtual de un cono de observacion para apreciar la
tierra incluso desde el exterior, o sea, desde lejos —cosa inaudita para su
tiempo— e imaginarla asi:

Mis atn, el desarrollo de un argumento para sostener que la tierra
puede estar perfectamente en equilibrio, aun cuando no tenga un soporte
que la sostenga, asi como que el sol pasa a gran distancia no solamente
por arriba, sino también por debajo de la tierra; el uso del didmetro te-
rrestre supuesto como unica unidad de medida concebible para estimar
las distancias astrales; el cdlculo de la fecha en que las Pléyades desa-
parecen definitivamente del horizonte (v. supra); y muy probablemente
también otras doctrinas.

El 4rea o subconjunto en la que podemos suponer que todas estas
doctrinas estaban incluidas necesariamente era amplia y articulada, pero
se constata facilmente —jse constata! — que entre todos los diferentes
subtemas tratados por Anaximandro en relacion exclusiva con relaciones
espaciales'* y en la clase de explicacion a la que se recurre en cada caso,
existen constantes, analogias y elementos de uniformidad; en conclu-
sidn, se trata de una via de investigacion homogénea y unitaria.

Bien, asi las cosas, ;como podemos pensar que el ejemplar orden
mental del que Anaximandro fue capaz no se transformd también en

14 Se estard de acuerdo en que el caso de las Pléyades no constituye mds que una
excepcion marginal.



NOVA TELLVS, 32+2, 2015, pp. 57-73 67

un principio de orden para la organizacién de un “libro” necesariamen-
te constituido por un abanico extraordinariamente variado de subtemas
tratados? Ciertamente es una grave pérdida no poder corroborar nada al
respecto. No obstante, se impone como una eventualidad sustancialmente
carente de alternativa que las doctrinas de Anaximandro hayan estado
dispuestas en un orden razonable y sensato. En efecto, resulta incluso
dificil imaginar qué factores de desorden podrian haber convertido la
dispositio de los subtemas tratados en algo relativamente (pero no exa-
geradamente) cadtico.

Otro fuerte indicio surge de la consideracién de la obra de los dos
alumnos de Anaximandro: Anaximenes y Hecateo (aunque la cronologia
invita a pensar que este Ultimo no pudo haber sido su alumno directo).
Anaximenes podria haber sido el siguiente en escribir un Peri physeos,
es decir, un libro del mismo género acerca de los mismos temas, pero
con la pretension de ser mds “adelantado”, mds riguroso, mds confia-
ble. Resulta interesante notar que, en su libro, Anaximenes se arriesgd
a cuestionar (y al inicio con éxito) una de las ideas mds geniales de su
maestro: la idea de que la tierra tenfa un limite inferior y de que el sol
podia completar su supuesta trayectoria circular sin dificultad, pasando a
una distancia tan grande como de “nuestro” lado.!*> Asi pues, Anaxime-
nes actué mas como un colega que como un alumno, por haber persegui-
do el objetivo de mejorar y, si fuera el caso, rectificar las doctrinas de su
maestro, de tal forma que ofreciera una sintesis mas perfecta.!®

A su vez Hecateo de Mileto no sélo perfecciond el pinax de Anaxi-
mandro, sino que desarrollé también dos competencias muy especificas:
una en dmbito geogréfico, al componer la Periegésis, amplio repertorio
de informaciones acerca de las localidades mas variadas (es decir, una
especie de protoenciclopedia geogrifica); y otra en ambito histdrico, al
intentar una especie de proto-historia universal, las Genealogiai. Asi pues,
por casualidad, un libro dedicado al sistema de las relaciones espacia-
les y otro al sistema de las relaciones temporales. Ahora bien, las dos
obras, claramente distintas entre ellas, lo son igualmente respecto de la
obra de Anaximandro. De hecho, éste ultimo —y, siguiendo sus huellas,

15 De Anaximenes tenemos un reporte en el sentido de que: “las estrellas no se
mueven debajo de la tierra, como otros supusieron, sino (etc.)” (13A7.6 DK). Traté al
respecto en Rossetti 2014.

16 Sobre el agén virtual que enfrentaba a los intelectuales griegos en una competen-
cia por “superar” las propuestas de sus predecesores puede verse Alvarez Salas 2010.



68 ROSSETTI / EL TRATADO PERI PHYSEOS DE ANAXIMANDRO

también Anaximenes— parece haber adoptado como criterio dedicarse
Unicamente a estudiar fenémenos intemporales o de larguisimo alcance;
absolutamente nada acerca de todo lo que es contingente o histérico (le-
yes, creencias, guerras, navegacion, usos y costumbres, vida en la corte,
fiestas religiosas, modalidad de celebracion de los matrimonios y de las
defunciones, esclavitud, juegos, vestuario, técnicas varias, etc.). Heca-
teo, por su parte, dirigié su atencion precisamente hacia aspectos de este
tipo, pero, hay que aclararlo, no hacia cualquier tipo de informacién,
sino que distingue Unicamente dos grupos de noticias bien identificados.
Hago notar ademads que, por haber publicado una versién revisada y co-
rregida del pinax redondo de Anaximandro, Hecateo da muestra también
de haberse apropiado libremente de un notable producto del ingenio de
otro con el propésito de mejorarlo.!”

De esta manera, sucedié que, en el mismo contexto cultural y civil se
produjeron cuatro libros en prosa (de los primeros en la historia griega),
todos caracterizados de manera inequivoca como obras de caricter in-
formativo e instructivo; todos ampliamente complementarios; todos de
amplio espectro (jpodemos afirmar que son cuatro enciclopedias espe-
cializadas!); todos con un titulo apropiado y todos, a su manera, profe-
sionales. Esta circunstancia nos hace ver que tanto Anaximandro como
Anaximenes y Hecateo debieron de tener una idea para nada genérica de
aquello que para nosotros es un tratado. Y sabemos quién fue el creador
del modelo: Anaximandro. Sobre este punto la cronologia, a pesar de ser
aproximada, es muy clara.

3. Un gran corolario parece desprenderse de las consideraciones arriba
expuestas; un corolario con relacién al cual, en cierto sentido, lo que se
ha venido diciendo hasta este momento constituye una simple premisa.
Ya sea que las fuentes lo digan o no, es evidente que la aparicién de un
“libro” como el de Anaximandro (luego de uno de Anaximenes y de dos
de Hecateo) debi6 tener el efecto de un fuerte tsunami, puesto que antes de
este momento no habia existido nunca una oferta de teorias de tan am-
plio espectro (por tal razén hablé de enciclopedias especializadas), un
conjunto tan orgdnico de doctrinas, por afladidura sobre temas bastante
bien determinados y todos definitivamente innovadores.

17 De hecho, a distancia de mds de medio siglo, una representacién grifica como
la de Anaximandro habra ofrecido infinitas posibilidades de actualizacion, agregando,
corrigiendo o precisando todo tipo de detalles.



NOVA TELLVS, 32+2, 2015, pp. 57-73 69

Lo que se infiere de aqui es que, muy probablemente, Anaximandro
hizo una aportaciéon decisiva a la invencion del tratado considerado
como depdsito de conocimientos (y, podemos presumir, un depdsito
més bien ordenado), en resumidas cuentas, una aportacion decisiva a
la invencién de un tipo muy particular de “libro”, el Peri physeos. Este
grupo de textos es reconocible no s6lo por sus tematicas por lo general
recurrentes, por el tipo de saber que proponen y por los indicios de
continuidad de una forma de investigacion llevada a cabo por muchos
intelectuales presocraticos, asi como por el titulo.!® Es reconocible
también por el hecho de haber generado desde cero un modelo creible
de libro-archivo, de libro de texto, de libro-enciclopedia que podria
abordar los mds diversos temas y que, como sea, acerca de un tema (o,
mejor dicho, acerca de un abanico de temas) ofrece una gama estruc-
turada de doctrinas capaces de cubrir una extension grande o enorme.
El libro de Anaximandro logré constituir, por lo tanto, una inesperada
alternativa al lado didictico de los poemas homéricos. Y asi como
su Peri physeos dio inicio a un nuevo género literario, asi también su
protopinax dio lugar a muchos otros pinakes (una serie interminable,
empezando por el de Hecateo). De hecho, también en nuestros tiem-
pos necesitamos siempre de nuevos mapas geogrificos, asi como de
tratados de todo tipo; también en nuestros tiempos 15 o 20 afios son,
por lo general, mds que suficientes para que sea necesario reescribir o
reemplazar incluso (o precisamente) los tratados mds acreditados.

Asf que, ;Anaximandro fue también el inventor del tratado?

Hay una objecidn que se debe tomar en cuenta. Por lo general, se pien-
sa que los origenes del tratado se remontan a Aristételes, quien se dis-
tinguié notoriamente por haber introducido la costumbre!® de agrupar el
saber en una serie completa de discusiones adyacentes y complementa-
rias, es decir, en secuencia; de manera que, donde termina cierto &mbito,
pudiera empezar el siguiente, sin solucion de continuidad. A este criterio
general responde, por ejemplo, la distincién entre Physica, De caelo y
Meteorologica y también la distincion entre el De anima y los tratados
llamados Parva Naturalia, que estdn dedicados a fendmenos “comunes
al alma y al cuerpo” (Sens., 1, 436a6-8), por ende, en especial, a los 6r-
ganos de los sentidos. Por lo demas, tal principio se advierte de manera

18 Al respecto véase también Rossetti 2006.
19 Pero, tal vez, no llegd a elaborar la idea correspondiente.



70 ROSSETTI / EL TRATADO PERI PHYSEOS DE ANAXIMANDRO

todavia mas evidente en la coexistencia de los tratados de politica, ética,
poética, retdrica, confutaciones sofisticas y analitica.’® Ademds, hago
constar que no es una coincidencia que Aristételes tenga oportunidad
de remitir de vez en cuando a partes de la exposicion que hizo en otras
obras (v. por ej. Cael., 1.6, 273al14-18; GC, 2.10, 336a12-20; Metaph.,
13.8, 1073a32). Asi pues, Aristételes ciertamente impulso otra vez, re-
novo, revoluciono la idea misma del tratado. Ademas, sin duda se debe
a €l un paso decisivo hacia la elaboracion de la idea de sistema de las
ciencias, cada una con sus principios y sus aplicaciones, cada una con
su propio tratado. Con todo, la invencién del tratado no fue mérito de
Aristoteles.

La primera etapa del tratado coincidid, en gran medida, con la eta-
pa de los Peri physeds, y es interesante subrayar que Aristételes tuvo
también el mérito, si bien no exclusivo, de haber sabido redescubrir e
impulsar nuevamente el tratado después de que la tradicion de los Peri
physeos de hecho se habia empantanado.

(Empantanado en qué sentido? Al parecer, una serie de elementos
contribuyeron para determinar la pérdida de identidad y de peso especi-
fico de los Peri physeos. El tratado clésico Peri physedas (por ejemplo, el
de Parménides, que ofrecia un saber astrondmico y bioldgico atn poco
estudiado, pero sin duda de primer nivel) entrd en crisis, por diferentes
razones, a causa de Zendén y de Protdgoras (quienes, al parecer, intro-
dujeron el gusto por la paradoja y la pasion por las antilogias); también
gracias a Zendn-Meliso-Empédocles-Gorgias, quienes, cada uno a su
modo, adulteraron bastante dicho género literario.

Estoy obligado a, por lo menos, hacer alusién a estas dindmicas:

Zendn public una coleccidn de paradojas, pero la tituld Peri physeos,
creando un discreto grado de confusidn, ya que hablé de la physis de
la forma mas abstracta de todas, es decir, en un sentido sumamente
personal. En segundo lugar, introdujo en el mundo griego la figura del
sophos que incita a la reflexion pero que propiamente no ensefia, no sos-
tiene tesis;?' aun asi, parece que adopté el titulo “acostumbrado”.

Protagoras, entre otras cosas, tuvo el mérito de haber inventado el
género literario de la antilogia, género que a su manera compite con (y

20 Es decir 16gica (los tratados principales del Organon).

2 Espero lograr aclarar este punto, asi como las afirmaciones que hice arriba acerca
de Parménides, en un libro sobre Parménides y Zenon que estoy redactando ahora. Pude
anticipar algo en Rossetti 2010 y 2011.



NOVA TELLVS, 32:2, 2015, pp. 57-73 71

tal vez se deriva de) el agén dramdtico. Como sabemos, se trata de un
género caracterizado por la contraposicion de dos puntos de vista y por
el cuidado con que un autor muy hdébil se las ingenia para obtener que
los dos contendientes se enfrenten en igualdad de condiciones, de tal
manera que quede en manos del publico el placer y la responsabilidad de
emitir un veredicto, si asi lo desea; en otras palabras: que deje perplejo
al auditorio y que dé pie a reflexiones personales.

De este modo, pudo tomar forma una notable alternativa al tratado,
en el sentido de que, al ser comparados, el tratado podia dar la impre-
sién de humillar (o degradar) el papel del auditorio, al que se ofrecia
la posibilidad de escuchar, captar, tratar de entender, pero nada mads.
En resumidas cuentas, se le daba un papel eminentemente receptivo.
Zen6n y Protagoras (y luego otros, de diferentes maneras: basta pensar
en Sdcrates y en los didlogos socrdticos), tuvieron el mérito de inventar
un modo plausible de estimular al auditorio a enfrentarse con la difi-
cultad, a madurar opiniones propias, a apreciar la creatividad de tan
ingeniosas ideas (se admitird que esto es de verdad mucho). Asi pues,
las innovaciones de las que estos personajes fueron portadores podrian
haber dejado espacio para la idea de que un Peri physeos cualquiera era
ya algo obsoleto.

Mientras Zen6n fue el primero en desnaturalizar el tipico tratado Peri
physeos, Meliso regreso a su vez al tratado instructivo y bien argumen-
tado, pero lo hizo para luego proponer la doctrina del Ser como alter-
nativa a cualquier otro saber (por eso su obra se tituld Peri physeos é
peri tou ontos). De manera semejante, Gorgias public6 un Peri tou me
ontos é peri physeos en el cual tampoco se hablaba en absoluto de la
physis, cosa que el titulo oportunamente dejaba vislumbrar o sospechar.
También estos “juegos”, estas libertades, pudieron poner en entredicho
la idea misma de un libro Peri physeos y causar perjuicios a las expec-
tativas que obras con ese titulo podian suscitar.

Anaxdgoras intentd impulsar nuevamente la idea del Peri physeos
entendido como un depdsito de conocimientos puro y simple. En cam-
bio, Empédocles dio una gran importancia a la seduccion de la palabra,
a la magia de la poesia e incluso al mito de si mismo, aunque de vez en
cuando volvié al tono didéctico y explicativo, no s6lo a exhibir su sa-
biduria. En efecto, su poema es de carécter tal que exige que uno tenga
que buscar e identificar los pasajes de cardcter informativo, que estdn
inmersos en el continuum poético casi como en Homero. Por tal motivo,



72 ROSSETTI / EL TRATADO PERI PHYSEOS DE ANAXIMANDRO

al actuar asi contribuyé mucho a que los libros Peri physeos perdieran la
funcidn de tratado, la connotacién de depdsito del saber y de texto en el
que se pueden encontrar enseflanzas confiables, hasta el punto de arries-
garse a poner en entredicho la fiabilidad de su propia exposicion. Asi
pues, no es casual que Demdcrito, para exponer su saber y su doctrina,
haya elegido otro tipo de “contenedores”. De ahi se puede deducir que la
férmula estaba entrando en una crisis quiza irreversible.

También por estas vias resaltan los méritos de Aristételes, quien no
fue el inventor de la forma “tratado”, pero que, al volver a proponerla,
la renové a tal grado que dejé irreconocible su punto de contacto con los
Peri physeds de otra época. Asi que honor a Aristoteles, pero sin olvidar
al protos heuretés, Anaximandro.

BIBLIOGRAFIA

ALVAREZ SALAS, O., “Intelectuales y poetas en la era presocratica: didlogo y polé-
mica”, Noua Tellus, 28.2, 2010, pp. 23-67.

BOLLACK, J., Parménide, de |’étant au monde, Paris, Verdier, 2006.

CourriE, D., Heaven and Earth in Ancient Greek Cosmology, Berlin, Springer,
2011.

HAHN, R., Archaeology and the Origins of Philosophy, Albany, SUNY Press, 2010.

NEUER UBERWEG 2013 = H. Flashar, D. Bremer und G. Rechenauer (eds.), Friih-
griechische Philosophie, Basel, Schwabe, 2013.

PATZER, A., Der Sophist Hippias als Philosophiehistoriker, Freiburg-Miinchen, Al-
ber, 1986.

RIEDEL, M., “Arche und Apeiron. Ueber das Grundwort des Anaximander”, Archiv
fiir Geschichte der Philosophie, 69, 1987, pp. 1-17.

RosseTTI, L., “Caratteristiche tipologiche dei trattati Peri physeds nei secoli VI-V a.
C.”, Noua Tellus, 24.2, 2006, pp. 111-146.

—, “Quando gli Ionici (e altri) sono stati promossi filosofi”, Anais de Filosofia
Cldssica, 5.8, 2010, pp. 41-59.

—, “Un filosofo senza filosofia”, en J. Barnes et al., ELEATICA 2008: Zenone e
Uinfinito, a cura di L. Rossetti ¢ M. Pulpito, Sankt Augustin, Academia Verlag,
2011, pp. 171-183.

—, “Il trattato di Anassimandro sulla terra”, Peitho. Examina Antiqua, 1.4, 2013,
pp. 24-61.

—, “Anassimene vs. Anassimandro” [in corso di stampa nel volume di studi in
onore di Giovanni Cerri].

RovVELLL, C., Che cos’e la scienza. La rivoluzione di Anassimandro, Milano, Mon-
dadori, 2011.



NOVA TELLVS, 32+2, 2015, pp. 57-73 73

WHITE, S., “Milesian Measures: Time, Space, and Matter”, en P. Curd and D. Gra-
ham (eds.), The Oxford Handbook of Presocratic Philosophy, Oxford, Oxford
University Press, 2008, pp. 89-133.



