
nova tellvs, 31 ◆2, 2014101

Heródoto en Turios:
Ἱστορίη, νομοθεσία, ἀτρέκεια y κτίσις1

Herodotus in Thurii: Ἱστορίη, νομοθεσία, ἀτρέκεια and κτίσις

Bernardo Berruecos Frank
Universidad Nacional Autónoma de México

bernardoberruecos@gmail.com

Resumen: Se sabe por Plutarco, Estrabón y la Suda que Heródoto de Halicar-
naso emigró a la Magna Grecia y participó en la fundación de la colonia pan-
helénica de Turios. La noticia de su estancia ahí se suele dar por descontada, 
pero las relaciones sincrónicas del historiador y de su obra con Turios no han 
sido suficientemente exploradas. En el siguiente artículo se propone la hipótesis 
de que Heródoto llevó a cabo en Turios un trabajo de capital importancia, no 
sólo para la nueva ciudad, sino también para la conformación y representación 
de sus Historias. En la realización de esta labor, es posible que Heródoto haya 
entrado en contacto directo con un conglomerado cultural complejo que podría 
arrojar luz sobre las relaciones entre la ἱστορίη, la legislación y los relatos de 
fundación, las cuales pueden explorarse a partir de un estudio del vocabulario 
de la ἀτρέκεια y de sus modos de articulación con otros conceptos arcaicos. 

Abstract: Through Plutarch, Strabo and the Suda, it is known that Herodo-
tus of Halicarnassus migrated to Magna Graecia and got involved in the 
foundation of the Panhellenic colony of Thurii. The account of his stay is 
generally accepted, but the synchronic relationship of the historian and his 
work with this city has not been sufficiently explored. In the following essay 
a hypothesis is proposed which suggests that Herodotus did accomplish a 
task of capital importance at Thurii, not only for the benefit of the new city 
but in the shaping and performance of the Histories as well. It is reasonable 
to think that when Herodotus was there, he may have been in direct contact 
with a complex cultural conglomerate that could shed light on the possible 
links between ἱστορίη, legislation and foundation poetry; correlations that, in 
turn, may be explored through the study of the uses of the word ἀτρέκεια and 
through its forms of articulation with some other archaic concepts.

Palabras clave: Heródoto, Turios, Parménides, Jenófanes, ἱστορίη, ἀτρέκεια, νομοθεσία. 
Key Words: Herodotus, Thurii, Parmenides, Jenofanes, ἱστορίη, ἀτρέκεια, νομοθεσία. 
Recibido: 6 de octubre de 2013 • Aceptado: 11 de abril de 2014.

1 Se presenta aquí, en una versión ampliada y con modificaciones, el capítulo III.2 de 
mi tesis doctoral (Berruecos 2013). Esta versión definitiva fue realizada en el marco 
de una estancia posdoctoral en el iifl de la unam, Programa de Becas Posdoctorales de la 
Dirección General de Asuntos del Personal Académico.



102	 berruecos frank / heródoto en turios  

La fundación de Turios: Lampón, Jenócrito, Hipódamo, 
Protágoras y Heródoto

Sabemos que Heródoto nació en Halicarnaso, pero que los aconteci-
mientos de su vida, entre los que están ciertos problemas políticos que 
tuvo en su patria y una estancia en Atenas que lo hizo vincularse a la fi-
gura de Pericles, hicieron que viajara al sur de Italia con una expedición 
destinada a fundar la nueva ciudad panhelénica de Turios. Y no sólo son 
testimonios de su estancia ahí las referencias de algunos autores antiguos 
y la biografía de Heródoto de la enciclopedia bizantina Suda,2 sino que 
también en el texto mismo de las Historias se fijó textualmente la rela-
ción entre Heródoto y la ciudad de la Magna Grecia. Aristóteles en la 
Retórica (1409a) cita el incipit de las Historias con el genitivo Θουρίου 
en lugar del Ἁλικαρνησσέος de los manuscritos.3

Sabemos también que la fundación de Turios fue una de las for-
mas de expansionismo de la política imperialista ateniense liderada 
por Pericles. La idea del estratego era fundar una colonia ateniense en 

2 Plutarco en su opúsculo titulado De Exilio (604f) dice que muchos cambian el to-
pónimo “Halicarnaso” del comienzo de la obra de Heródoto por “Turios” debido a que 
él emigró a Turios y participó en la colonia: τὸ δ’ ‘Ἡροδότου Ἁλικαρνασσέως ἱστορίης 
ἀπόδεξις ἥδε’ πολλοὶ μεταγράφουσιν ‘Ἡροδότου Θουρίου’· μετῴκησε γὰρ εἰς Θουρίους 
καὶ τῆς ἀποικίας ἐκείνης μετέσχε. También en su tratado De Herodoti Malignitate (868a) 
Plutarco afirma que Heródoto no tenía derecho a acusar a los griegos que habían pe-
cado de μηδίζειν, pues él mismo, aunque era ciudadano de Turios, mantuvo relaciones 
con Halicarnaso, ciudad que, además de respaldar a los persas, combatió contra los 
griegos: καὶ ταῦτα Θούριον μὲν ὑπὸ τῶν ἄλλων νομιζόμενον αὐτὸν δὲ Ἁλικαρνασέων 
περιεχόμενον, οἳ Δωριεῖς ὄντες μετὰ τῆς γυναικωνίτιδος ἐπὶ τοὺς Ἕλληνας ἐστράτευσαν. 
Estrabón (14.2.16) dice una cosa muy similar, a saber, que Heródoto nació en Halicar-
naso, pero que después lo llamaron Turio por haber participado en la colonización de 
Turios: ἄνδρες δὲ γεγόνασιν ἐξ αὐτῆς Ἡρόδοτός τε ὁ συγγραφεύς, ὃν ὕστερον Θούριον 
ἐκάλεσαν διὰ τὸ κοινωνῆσαι τῆς εἰς Θουρίους ἀποικίας. La Suda informa que, luego de 
haber migrado a Samos por problemas políticos en Halicarnaso, volvió a su ciudad natal 
y la libró de la tiranía de Lígdamis, pero los ciudadanos, celosos de él, no lo trataron muy 
bien, razón por la cual se fue voluntariamente a Turios, que estaba siendo colonizada por 
los atenienses, en donde murió y fue enterrado en el ágora: ἐλθὼν δὲ εἰς Ἁλικαρνασσὸν 
καὶ τὸν τύραννον ἐξελάσας, ἐπειδὴ ὕστερον εἶδεν ἑαυτὸν φθονούμενον ὑπὸ τῶν πολιτῶν, 
εἰς τὸ Θούριον ἀποικιζόμενον ὑπὸ Ἀθηναίων ἐθελοντὴς ἦλθε κἀκεῖ τελευτήσας ἐπὶ τῆς 
ἀγορᾶς τέθαπται.

3 Dicha cita fue atetizada por Ross en su edición de la Retórica. Sobre el problema 
de la autenticidad aristotélica de la cita de Heródoto, véase Dillery 1992.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 103

su liderazgo, pero panhelénica en su composición.4 De esta manera 
Turios encarnaría el ideal del liderazgo panhelénico ateniense.5 Con 
el propósito de llevar a cabo este proyecto, Pericles se valió de una 
serie de personajes importantes de la Grecia del siglo v a. C., afines a 
su pensamiento político: Lampón, Jenócrito, Protágoras, Hipódamo y 
Heródoto. El papel del oráculo délfico, como sucedió con otras κτίσεις, 
fue de suma relevancia en el caso de Turios, pues su fundación requirió 
de la exégesis de un oráculo a cargo de dos célebres adivinos, Lampón 
y Jenócrito, razón por la cual existía ya en el griego de Aristófanes un 
término que hacía referencia a estos personajes como θουριομάντεις.6 
Diodoro Sículo consigna el χρησμός que Apolo pronunció al respecto 
de la fundación de esta ciudad:

δεῖ κτίσαι πόλιν αὐτοὺς ἐν τούτῳ τῷ τόπῳ, ὅπου μέλλουσιν οἰκεῖν μέτριον 
ὕδωρ πίνοντες, ἀμετρὶ δὲ μᾶζαν ἔδοντες, κατέπλευσαν εἰς τὴν Ἰταλίαν, 
καὶ καταντήσαντες εἰς τὴν Σύβαριν ἐζήτουν τὸν τόπον, ὃν ὁ θεὸς ἦν προσ­
τεταχὼς κατοικεῖν.7

Fueron, pues, necesarios dos adivinos para escoger el lugar que se 
adecuara a la prescripción oracular. Pero, además, como sabemos por 
Plutarco y Tucídides, Lampón no sólo era un adivino prestigioso que 
obtuvo su oficio en Delfos, no nada más era un acreditado πυθόχρηστος, 
sino que también tenía aptitudes políticas importantes8 entre las que se 

4 Aunque esto se ha puesto en duda y se ha argumentado que en realidad la funda-
ción de Turios habría sido una maniobra anti-pericleana a cargo de Tucídides, el enemi-
go político de Pericles, hijo de Melesias. Véase Wade-Gery 1932. 

5 Sigo aquí las tesis formuladas por Ehrenberg 1948.
6 Véanse Nub. 331-334, en donde Sócrates dice que las nubes alimentan tanto a 

los sofistas, como a los adivinos de Turios, a los artistas médicos, etc.: οὐ γὰρ μὰ Δί’ 
οἶσθ’ ὁτιὴ πλείστους αὗται βόσκουσι σοφιστάς, / Θουριομάντεις, ἰατροτέχνας, σφρα­
γιδονυχαργοκομήτας· / κυκλίων τε χορῶν ᾀσματοκάμπτας, ἄνδρας μετεωροφένακας, / 
οὐδὲν δρῶντας βόσκουσ’ ἀργούς, ὅτι ταύτας μουσοποιοῦσιν. 

7 Diod. Sic. 12.10.5: “era necesario que ellos fundaran una ciudad en aquel lugar en 
donde fueran a vivir bebiendo agua mesuradamente, desmesuradamente pan comiendo, 
así que navegaron hacia Italia y cuando llegaron a Síbaris buscaron el sitio que el dios 
había ordenado fundar”. De aquí en adelante, las negritas del texto griego corresponde-
rán, en la traducción, a letras cursivas.

8 Para una recopilación y un análisis completo de las fuentes sobre Lampón, véase 
Malkin 1987, pp. 97-101, quien en p. 101 dice: “he was also an Athenian politician who 
sent with an oikist’s powers because, as we shall soon see, he was a specialist on religion 



104	 berruecos frank / heródoto en turios  

encontraban haber sido uno de los que firmaron la paz de Nicias,9 o 
haber predicho mediante su arte adivinatorio el conflicto político entre 
Pericles y su oponente oligarca Tucídides.10 Con la delegación de Lam-
pón y Jenócrito, Pericles pretendió ratificar su imperialismo político 
mediante un liderazgo religioso eficaz y conveniente: “even forty years 
before Socrates’ trial religious conservatism went hand in hand with 
democratic policy”.11 

Pero para la fundación de la ciudad no sólo le bastó a Pericles con 
esta legitimación político-religiosa. La intervención de Hipódamo de 
Mileto fue otra cara de su estrategia. Aristóteles en la Política dice de este 
personaje lo siguiente:

Ἱππόδαμος δὲ Εὐρυφῶντος Μιλήσιος (ὃς καὶ τὴν τῶν πόλεων διαίρεσιν εὗρε 
καὶ τὸν Πειραιᾶ κατέτεμεν […] λόγιος δὲ καὶ περὶ τὴν ὅλην φύσιν εἶναι 
βουλόμενος) πρῶτος τῶν μὴ πολιτευομένων ἐνεχείρησέ τι περὶ πολιτείας εἰπεῖν 
τῆς ἀρίστης.12

Algunas fuentes atestiguan la participación de este pensador político-
urbanista en la fundación de Turios.13 Aristóteles por su parte le atribuye 
también importantes intuiciones jurídicas. El lexicógrafo Hesiquio en la 
entrada Ἱπποδάμου νέμησις de su diccionario dice:

οὗτος δὲ ἦν καὶ ὁ μετοικήσας εἰς Θουριακοὺς Μιλήσιος ὤν.14 

[…] he combined in his person both the qualifications of a religious specialist and those 
of the oikist”.

9 Thuc. 5.19.2, 5.24.1.
10 Plut. Per. 6.2: λέγεται δέ ποτε κριοῦ μονόκερω κεφαλὴν ἐξ ἀγροῦ τῷ Περικλεῖ 

κομισθῆναι, καὶ Λάμπωνα μὲν τὸν μάντιν, ὡς εἶδε τὸ κέρας ἰσχυρὸν καὶ στερεὸν ἐκ μέσου 
τοῦ μετώπου πεφυκός, εἰπεῖν ὅτι δυεῖν οὐσῶν ἐν τῇ πόλει δυναστειῶν, τῆς Θουκυδίδου 
καὶ Περικλέους, εἰς ἕνα περιστήσεται τὸ κράτος παρ’ ᾧ γένοιτο τὸ σημεῖον·

11 Ehrenberg 1948, p. 164.
12 1267b 28-30: “Hipódamo de Mileto, hijo de Eurifonte (que inventó la división de 

las ciudades y seccionó el Pireo […] queriendo ser versado también en lo que respecta 
a toda la naturaleza), fue el primero entre los que no participaban en el gobierno que 
intentó decir algo sobre la mejor constitución”.

13 Un escolio a Aristófanes Equites 327 = D.K. 39.4 dice que algunos afirmaban que 
Hipódamo era turio, otros que samio o milesio (καὶ οἱ μὲν αὐτόν φασι Θούριον, οἱ δὲ 
Σάμιον, οἱ δὲ Μιλήσιον), ambigüedad que sucede igualmente en el caso de Heródoto. 
Pese a que no menciona a Hipódamo, Diodoro Sículo (12.10.7) describe el trazado 
urbano de la ciudad de Turios. 

14 D.K. 39.3: “Él, siendo milesio, fue el que se expatrió entre los turios”.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 105

Con Hipódamo, el plan utópico de Pericles se ensanchaba aún más. 
Junto con los prestigiosos θουριομάντεις, ahora contaba con un im-
portante político-ingeniero que había diseñado el puerto ateniense del 
Pireo y que era representante de la escuela urbanista de Mileto, escuela 
que, además, evidentemente “ne peut pas être séparée de l’histoire et de 
l’évolution de son école philosophique”.15

Pero no le bastó a Pericles ni con los θουριομάντεις ni con Hipódamo 
para llevar a cabo su proyecto, pues encomendó nada más y nada menos 
que a Protágoras formar parte de la colonia. Diógenes Laercio, remitién-
dose a la autoridad de Heráclides Póntico,16 sostiene esto:

Πρωταγόρας Ἀρτέμωνος ἤ, ὡς Ἀπολλόδωρος καὶ Δίνων ἐν Περσικῶν ε', 
Μαιανδρίου, Ἀβδηρίτης, καθά φησιν Ἡρακλείδης ὁ Ποντικὸς ἐν τοῖς Περὶ 
νόμων, ὃς καὶ Θουρίοις νόμους γράψαι φησὶν αὐτόν·17 

Según esta noticia Protágoras habría sido el νομοθέτης de Turios, y 
ello no solamente debido a su reputado pensamiento político, sino tam-
bién a la fraternal relación que tenía con Pericles.18 Un fragmento de 
una obra desconocida del sofista,19 conservado por la pseudo-plutarquea 
Consolatio ad Apollonium, nos dice lo siguiente:

15 Martin 1956, p. 106. Sobre las ideas políticas de Hipódamo en relación con el ur-
banismo, veánse García Quintela 2000 y Paden 2001. Para las cuestiones propiamente 
urbanísticas y arquitectónicas véase Castagnoli 1971, pp. 66-71. 

16 Fr. 150 Wehrli. La afirmación de Diógenes habría venido del Περὶ νόμων de He-
ráclides. Guthrie 1971, p. 264, n. 1, dice: “There seems no reason to doubt Heraclides’s 
information”.

17 9.50: “Protágoras hijo de Artemón o, según Apolodoro y Dinón en el libro quinto 
de sus Persas, de Meandrio, fue abderita, como dice en sus libros Sobre las leyes Herá-
clides Póntico, quien también dice que él escribió las leyes para los turios”.

18 Vínculo atestiguado por Plutarco (Per. 36), quien afirma que uno de los hijos 
de Pericles, el δαπανηρὸς Jantipo, tenía una mala relación con su padre, razón por la 
cual hablaba mal de él (ἐλοιδόρει τὸν πατέρα) divulgando por ejemplo las conversa-
ciones que tenía con los sofistas (τοὺς λόγους οὓς ἐποιεῖτο μετὰ τῶν σοφιστῶν); una 
de ellas en una ocasión en la que un competidor del pentatlón había matado con la 
jabalina involuntariamente a otro competidor, por lo cual Pericles perdió todo el día 
discutiendo con Protágoras para averiguar con el discurso más correcto quién era el res-
ponsable del acontecimiento, el lanzador, los jueces o la lanza (ἡμέραν ὅλην ἀναλῶσαι 
μετὰ Πρωταγόρου διαποροῦντα, πότερον τὸ ἀκόντιον ἢ τὸν βαλόντα μᾶλλον ἢ τοὺς 
ἀγωνοθέτας κατὰ τὸν ὀρθότατον λόγον αἰτίους χρὴ τοῦ πάθους ἡγεῖσθαι).

19 Según Untersteiner (1949b1, 19612, p. 90, nota) el fragmento podría pertenecer al 
Περὶ ἀρετῶν.



106	 berruecos frank / heródoto en turios  

Περικλέα δὲ τὸν Ὀλύμπιον προσαγορευθέντα διὰ τὴν περὶ τὸν λόγον καὶ τὴν 
σύνεσιν ὑπερεβλημένην δύναμιν, πυθόμενον ἀμφοτέρους αὐτοῦ τοὺς υἱοὺς 
μετηλλαχέναι τὸν βίον, Πάραλόν τε καὶ Ξάνθιππον, ὥς φησι Πρωταγόρας, 
εἰπὼν οὕτως· “τῶν γὰρ υἱέων νεηνιέων ἐόντων καὶ καλῶν, ἐν ὀκτὼ δὲ τῇσι 
πάσῃσιν ἡμέρῃσι ἀποθανόντων νηπενθέως ἀνέτλη· εὐδίης γὰρ εἴχετο, ἐξ ἧς 
πολλὸν ὤνητο κατὰ πᾶσαν ἡμέρην εἰς εὐποτμίην καὶ ἀνωδυνίην καὶ τὴν ἐν 
τοῖσι πολλοῖσι δόξαν· πᾶς γάρ τίς μιν ὁρέων τὰ ἑωυτοῦ πένθεα ἐρρωμένως 
φέροντα, μεγαλόφρονά τε καὶ ἀνδρήιον ἐδόκεε εἶναι καὶ ἑωυτοῦ κρέσσω, 
κάρτα εἰδὼς τὴν ἑωυτοῦ ἐν τοισίδε πρήγμασι ἀμηχανίην·20 

La actitud de Pericles ante la vida le valió el elogio del propio Protá-
goras. La relación entre ambos está atestiguada por las ipsissima verba 
del sofista.21 Resulta, pues, bastante probable que, como aduce el testi-
monio proveniente de Heráclides Póntico, este sofista haya participado 
en la fundación de Turios escribiendo sus leyes.22 De hecho, un estudio-
so23 ha apuntado a la posibilidad de que una ley turia, consignada en el 
testimonio de Diodoro Sículo (12.12.4), que consistía en que todos los 
hijos de los ciudadanos debían aprender a leer estando la ciudad misma a 
cargo del pago de los maestros,24 sería un eco de una idea originalmente 
protagorea que se conserva también en el Protágoras platónico (326d). 
Asimismo, se ha defendido la idea de que dicho sofista colaboró en la 
formación del panteón de Turios.25

20 118E3-F4: “[sc. Hemos de considerar] también a Pericles, quien fue llamado el 
olímpico por su discurso y por su extraordinaria inteligencia, y que supo que sus dos 
hijos habían dejado la vida, Páralo y Jantipo, como dice Protágoras, expresándolo así: 
̔Aunque sus hijos eran jóvenes y bellos, y habían muerto en el transcurso de ocho días, 
él lo toleró sin aflicción; pues conservaba una tranquilidad gracias a la cual cada día 
sobresalía entre la mayoría su buena fortuna, su anodinia y su fama; pues todo aquel 
que lo veía soportar sus aflicciones firmemente, pensaba que era magnánimo, valiente y 
superior a sí mismo, sabiendo muy bien su propia impotencia en tales circunstancias̓ ”. 

21 Sobre el vínculo entre ambos personajes y los testimonios que lo certifican véase 
O’Sullivan 1995.

22 Véase Ehrenberg 1948, p. 168: “It is very likely that he was responsible for the 
constitution of Thurii”. Sobre el papel que Protágoras pudo ejercer en Turios como con-
tinuación de la política de Pericles, véase Morrison 1941. 

23 Muir 1982.
24 [Sc. Carondas] ἐνομοθέτησε γὰρ τῶν πολιτῶν τοὺς [υἱεῖς] ἅπαντας μανθάνειν 

γράμματα, χορηγούσης τῆς πόλεως τοὺς μισθοὺς τοῖς διδασκάλοις.
25 García Quintela 2002.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 107

No obstante, a Pericles tampoco le bastó la ayuda de θουριομάντεις, 
sofistas y urbanistas, pues, como algunas fuentes lo constatan (vid. p. 
102, n. 2), Heródoto mismo formó parte de la colonización. A diferencia 
de los otros personajes ilustres a los que se ha hecho alusión aquí, de 
quienes sabemos sus respectivas funciones oficiales en Turios, el caso 
de Heródoto resulta más oscuro. La noticia de su estancia en dicha ciu-
dad se suele dar por descontada, pero, hasta donde hemos podido ver, 
las relaciones sincrónicas del historiador y de su obra con la colonia del 
sur de Italia no han sido suficientemente exploradas. En lo que sigue se 
intentará proponer la hipótesis de que Heródoto llevó a cabo en Turios 
un trabajo de capital importancia no sólo para la nueva ciudad, sino tam-
bién para la elaboración de sus Historias. Finalmente, se argumentará 
que, precisamente en la realización de esta labor, Heródoto pudo haber 
entrado en contacto directo con las obras de Jenófanes y Parménides, lo 
cual podría arrojar luz sobre las relaciones entre la ἱστορίη, la legislación 
y los relatos de fundación, relaciones que, a su vez, pueden explorarse a 
partir de un estudio del vocabulario de la ἀτρέκεια. 

Ἱστορίη y νομοθεσία: Heródoto, Solón, Carondas, 
Zaleuco y Parménides

El testimonio más importante sobre la fundación de Turios es el libro 12 
de la Biblioteca Histórica de Diodoro Sículo. El historiador explica de 
manera detallada cómo la potente, suntuosa y fértil ciudad de Síbaris, 
la predecesora directa de Turios, tuvo como gobernante a un δημαγωγός 
de nombre Telis quien conminó a los sibaritas a exiliar y confiscar 
los bienes de los 500 ciudadanos más ricos de la ciudad. Fue así que los 
agraviados pidieron a los crotoniatas que les proporcionaran refugio. 
El demagogo Telis presionó a los habitantes de Crotona obligándolos a de-
volver a los suplicantes y, si éstos no atendían su petición, la única salida 
era la guerra. Fue entonces cuando Pitágoras persuadió a los crotoniatas 
de no devolver a los exiliados y, por tanto, de emprender una campaña 
militar contra los sibaritas (12.9.4), comandada por el general pitagórico 
Milón, campaña que acabó por exterminar a casi la totalidad de los sibari-
tas.26 Después de un tiempo, los sobrevivientes enviaron delegados a La-

26 Estrabón (6.1.13) dice que los crotoniatas desviaron el cauce del río Cratis e inun-
daron la ciudad. 



108	 berruecos frank / heródoto en turios  

cedemonia y a Atenas para que les ayudaran a fundar una nueva colonia. 
Tras una στάσις entre los sibaritas originarios y los nuevos habitantes de 
la ciudad, los turios hicieron venir de Grecia un contingente importante 
de colonos para que restablecieran la igualdad y, finalmente, se instauró 
un régimen democrático (πολίτευμα δημοκρατικὸν). Es este momento en 
el que podría pensarse que Heródoto llegó a Turios.27 A partir de aquí, el 
texto de Diodoro se centra en las figuras de los legisladores Carondas 
y Zaleuco, pero no menciona en ningún lugar ni a Protágoras, ni a Hi-
pódamo ni a Heródoto. Cabe preguntarse por qué. Y el texto mismo de 
Diodoro sugiere la causa de ello: 

ἐπὶ δὲ τούτων κατὰ τὴν Ἰταλίαν οἱ τοὺς Θουρίους οἰκοῦντες, ἐκ πολλῶν 
πόλεων συνεστηκότες, ἐστασίαζον πρὸς ἀλλήλους, ποίας πόλεως ἀποίκους 
δεῖ καλεῖσθαι τοὺς Θουρίους καὶ τίνα κτίστην δίκαιον ὀνομάζεσθαι. οἵ τε 
γὰρ Ἀθηναῖοι τῆς ἀποικίας ταύτης ἠμφισβήτουν, ἀποφαινόμενοι πλείστους 
οἰκήτορας ἐξ Ἀθηνῶν ἐληλυθέναι, οἵ τε Πελοποννήσιοι, πόλεις οὐκ ὀλίγας 
παρεσχηκέναι παρ’ αὑτῶν εἰς τὴν κτίσιν τῶν Θουρίων, τὴν ἐπιγραφὴν τῆς 
ἀποικίας ἑαυτοῖς ἔφησαν δεῖν προσάπτεσθαι. ὁμοίως δὲ καὶ πολλῶν ἀγαθῶν 
ἀνδρῶν κεκοινωνηκότων τῆς ἀποικίας καὶ πολλὰς χρείας παρεσχημένων, 
πολὺς ἦν ὁ λόγος, ἑκάστου τῆς τιμῆς ταύτης σπεύδοντος τυχεῖν. τέλος δὲ τῶν 
Θουρίων πεμψάντων εἰς Δελφοὺς τοὺς ἐπερωτήσοντας τίνα χρὴ τῆς πόλεως 
οἰκιστὴν ἀγορεύειν, ὁ θεὸς ἔχρησεν αὑτὸν δεῖν κτίστην νομίζεσθαι. τούτῳ 
τῷ τρόπῳ λυθείσης τῆς ἀμφισβητήσεως τὸν Ἀπόλλω κτίστην τῶν Θουρίων 
ἀπέδειξαν, καὶ τὸ πλῆθος τῆς στάσεως ἀπολυθὲν εἰς τὴν προϋπάρχουσαν 
ὁμόνοιαν ἀποκατέστη.28

 

27 Para la historia de la ciudad de Turios, véase Freeman 1941.
28 12.35.1-4: “En ese entonces [sc. 434 a. C., aprox.] en Italia los habitantes de Tu-

rios, constituidos a partir de muchas ciudades, comenzaron a luchar unos con otros acer-
ca de qué ciudad debían los turios denominarse colonos y a quién era justo nombrar 
como el fundador. Pues los atenienses reclamaban la colonia, mostrando que la mayoría 
de los colonizadores habían venido de Atenas; los peloponesios que ellos, por su parte, 
habían proporcionado no pocos hombres para la fundación, y decían que debía tocarles 
la adscripción de la fundación. Igualmente, como muchos hombres valerosos habían 
participado en la fundación y habían brindado mucha utilidad, había mucha discusión, 
pues cada uno se apresuraba a recibir este honor. Finalmente los turios enviaron una 
delegación a Delfos para que preguntase a quién era necesario denominar el fundador 
de la ciudad, el dios respondió que debían considerarlo a él mismo el fundador. De esta 
manera, disuelta la disputa, se asignó la fundación de Turios a Apolo, y el pueblo, que 
había cesado en la disención, reestableció la concordia precedente”.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 109

El silencio de Diodoro al respecto del séjour herodoteo en Turios 
podría ser reflejo del “consensus civique atteint après la querelle sur le 
fondateur. À partir de ce moment, il serait de mauvais goût dans la cité 
d’insister sur les services de tant «d’hommes de valeur»”.29 

¿A qué se pudo dedicar Heródoto durante su estancia en Turios?30 
¿Qué servicio debió otorgarle a la ciudad para ser valedor de su ciu-
dadanía? ¿Por qué una de las σφραγῖδες que conservamos al inicio de 
las Historias lleva el topónimo “Turios”? A pesar de que no se sabe a 
ciencia cierta cuánto tiempo se prolongó la estancia de Heródoto allí, 
ni tampoco si fue él uno de los colonizadores,31 es al menos posible 
que haya formado parte de la primera misión de colonos y que haya 
fijado ahí su residencia inclusive hasta su muerte.32 Si la ciudad de Tu-
rios se fundó alrededor del 445 a. C.33 y si Heródoto murió alrededor 

29 García Quintela 2002, p. 133. 
30 Sobre las relaciones de ciertos relatos de las Historias con las diversas ciudades 

del sur de Italia y acerca del problema de las fuentes y tradiciones itálicas que Heródoto 
pudo utilizar para la conformación de estos relatos, al margen de la posición política del 
historiador, véase Raviola 1999.

31 Se podría aducir, como hace Legrand 1932, p. 15, que el participio presente 
ἀποικιζόμενον de la Suda indica que Heródoto formó parte de los colonos que fundaron la 
ciudad: “Il n’est guère douteux que, pour nos informateurs anciens, son émigration ait été 
contemporaine de la fondation de la ville; qu’il soit parti, non pas à destination d’une co-
lonie déjà fondée (remarquons, dans le texte de la notice, le présent ἀποικιζόμενον), mais 
avec les colons qui allaient la fonder, avec les colons appelés par Périclès d’Athènes 
et du reste de la Grèce”. Aunque, como dice Jacoby 1913, p. 242: “Wir brauchen nicht 
zu bezweifeln, dass Herodot von Athen aus nach Thurioi gegangen ist, können aber 
nicht sagen, ob er den ersten Kolonisten angehört hat”.

32 Lo cual se deduce del pasaje de la Suda en donde se dice: κἀκεῖ τελευτήσας ἐπὶ τῆς 
ἀγορᾶς τέθαπται. Asimismo, Esteban de Bizancio en la entrada Θούριοι de sus ᾽Εθνικά 
consigna el presunto epigrama de su tumba: Ἡρόδοτον Λύξεω κρύπτει κόνις ἥδε θα­
νόντα, / Ἰάδος ἀρχαίης ἱστορίης πρύτανιν, / Δωρίδος ἐκ πάτρης βλαστόντ’ ἄπο· τῶν γὰρ 
ἄτλητον / μῶμον ὑπεκπροφυγὼν Θούριον ἔσχε πάτρην. Se ha argumentado también que 
las disensiones políticas entre las facciones pro y anti atenienses (de las que Tucídides nos 
informa en 7.33) y el hecho de que hacia el 433 Atenas dejase de ser la metrópoli de Turios 
(de lo cual también nos informa Tucídides en 8.35) podrían haber hecho que Heródoto 
se marchara de Turios: “finding Thurii lukewarm in Athenian interest and Greek opinion 
veering against Athens, returned [sc. a Atenas] to render a last service by completing and 
publishing this vindication. If so, he may have died of the plague, still at work”. Myres 
1953, p. 16. Sin embargo, como dice Legrand 1932, p. 19: “Il ne semble donc aucunement 
impossible que, jusqu’à ses derniers jours, Hérodote ait eu à Thourioi son domicile”.

33 Sobre los problemas en torno a la fecha de fundación de Turios, véase Ehrenberg 
1948.



110	 berruecos frank / heródoto en turios  

del 420 a. C.,34 tenemos que el séjour herodoteo en el sur de Italia no 
fue tanto un séjour como una résidence. 

Nuestra hipótesis consiste en que, durante esta larga residencia, Heró-
doto no permaneció al margen de los acontecimientos políticos de la 
ciudad, sino que colaboró activamente en ellos; en primer lugar, median­
te la actividad propagandística pro-ateniense que la representación de 
sus Historias podía favorecer;35 y, en segundo lugar, hipótesis que nos 
interesa aún más, mediante la conformación de sus leyes. ¿Acaso el his-
toriador que puso en escena magistralmente las pulsiones políticas del 
mundo griego y del mundo bárbaro, el pensador político que construyó 
sus historias a partir de la confrontación de modelos diversos de gobier­
no, el encomiasta de la libertad y la ἰσονομίη, el crítico acérrimo de la 
tiranía y de la ὕβρις de los poderosos, acaso él no habría participado en 
la conformación y ejecución de un proyecto panhelénico, uno de cuyos 
objetivos, al margen del imperialismo y del dominio ateniense, habría 
sido, como dirá más tarde Tucídides, la instauración de un κτῆμα εἰς ἀεὶ, 
de un exemplum? Si Protágoras fue el νομοθέτης, Heródoto pudo haber 
sido el ἐπιστάτης del legislador, y su ἐπιστασία podría haber consistido 
en lo que mejor sabía hacer: ἱστορίη. 

Sabemos por un pasaje de la Historia Naturalis de Plinio (12.8.18) 
que “tunc enim auctor ille historiarum condidit Thuriis in Italia”. Claro 
está que este testimonio podría ser una elaboración del naturalista ro-
mano. Sin embargo, un argumento aún más fuerte es el de que algunos 
pasajes de las Historias sugieren un “western setting for Herodotus’ act 
of narration, and an audience particularly attuned to Western events and 

34 Véase Legrand 1932, pp. 19-23.
35 La tesis sostenida ya por Jacoby de que Heródoto fue un panegirista de Atenas ha 

sido matizada y discutida por muchos estudiosos. Los argumentos a favor y en contra 
de la simpatía herodotea por Atenas y su sistema político están sucintamente resumi-
dos en Harvey 1966; críticos de esta tesis son, por ejemplo, Legrand que llega a decir: 
“Est-ce à dire qu’il fasse délibérément oeuvre de pamphlétaire, d’agent de propagande? 
qu’il veuille appuyer la politique que l’on pratiquait de son temps à Athènes, favoriser 
l’impérialisme athénien? Je ne le crois pas” (1932, p. 104); Strasburger 1955 y Wells 
1928; una versión matizada es la de Ostwald 1991. Hablan a favor de la simpatía hero-
dotea por Atenas algunos pasajes de las propias Historias (5.78, 6.131, 7.139), el hecho 
de que Heródoto se haya unido al proyecto de Pericles para la colonización de Turios y la 
noticia transmitida por Plutarco (862b) bajo la autoridad de Diilo (FRGrH 73 F 3) de que 
el historiador fue honrado en Atenas con diez talentos. Partidarios de que Heródoto era 
un crítico de la democracia son Strasburger 1955, Fornara 1971, Stadter 1992, Lateiner 
1989, pp. 181-186, entre otros.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 111

concerns”.36 El mejor ejemplo de esto se encuentra en el libro cuarto. En 
un pasaje en el que Heródoto, explicando la geografía escita, habla del 
pueblo de los tauros cuyo emplazamiento con respecto a Escitia com-
para con el del cabo de Sunio en Ática (κατά περ τῆς Ἀττικῆς χώρης), 
el historiador dice:

Ὃς δὲ τῆς Ἀττικῆς ταῦτα μὴ παραπέπλωκε, ἐγὼ δὲ ἄλλως δηλώσω· ὡς εἰ 
τῆς Ἰηπυγίης ἄλλο ἔθνος καὶ μὴ Ἰήπυγες ἀρξάμενοι ἐκ Βρεντεσίου λιμένος 
ἀποταμοίατο μέχρι Τάραντος καὶ νεμοίατο τὴν ἄκρην.37 
 
Al auditorio de Heródoto le es más familiar la geografía del sur de Ita-

lia que la del Ática. El historiador tiene consideración de un destinatario 
que puede comparar Escitia con la topografía de la Magna Grecia. Este 
pasaje fue escrito pensando en un lector o auditorio italiano, con lo cual 
probablemente fue compuesto en Turios.38 Asimismo, algunos relatos de 
las Historias focalizan su contenido en ciertos elementos occidentales39 
o tienen por objeto temas occidentales,40 y algunas de las fuentes que 
Heródoto menciona provienen del sur de Italia.41 

La hipótesis de que él emprendió un trabajo de ἱστορίη político-le-
gislativa se apoya en la vinculación que Diodoro Sículo y otros autores, 

36 Vignolo Munson 2006, p. 257.
37 4.99.5: “A aquel que no haya costeado estas regiones del Ática, yo se lo explicaré 

de otra manera: es como si en Yapigia otro pueblo, no los yapigios que gobiernan desde 
el puerto de Brentesio hasta Tarento, se separara y habitara en el promontorio”.

38 Vignolo Munson (2006) consigna otros pasajes en los que sucede algo similar, 
por ejemplo, 1.145, en donde, hablando sobre la confederación de 12 ciudades jonias, 
Heródoto salta a la Grecia central para enumerar las ciudades de la confederación aquea 
y entonces nombra al río Cratis que le permite mencionar al río italiano del mismo 
nombre: “all of the sudden, for one brief moment, we are in the West as if this were 
home” (p. 258). De manera similar en 4.14-15 en donde, en medio del relato sobre 
Escitia, Heródoto de forma un tanto espontánea y natural se refiere a lo que escuchó en 
Metaponto sobre el fantasma de Aristeas lo cual le da un motivo para aludir al oráculo 
délfico sobre el suceso y a la estatua de Aristeas en Metaponto. 

39 Por ejemplo el relato sobre Dorieo de Esparta (5.42-47).
40 Como el episodio sobre Gelón de Siracusa (7.157-163).
41 Συβαρῖται (5.44.1), Κροτωνιῆται (5.44.2), Μεταποντίνοι (4.14), Σικελίης οἰκήτορες 

(7.153.4, 7.165, 7.166) y, si se sigue la lectura de algunos códices (Laurentianus plut. 
LXX3, Romanus Angelicus gr. F. August. 83, Laurentianus Conv. Suppr. gr. 207 y Lau-
rentianus plut. LXX 6) Συρηκόσιοι (7.167.2). 



112	 berruecos frank / heródoto en turios  

como Ateneo,42 hicieron explícita entre las leyes de Turios y el código 
legislativo de Carondas y Zaleuco. Dice Diodoro:

εἵλοντο δὲ καὶ νομοθέτην τὸν ἄριστον τῶν ἐν παιδείᾳ θαυμαζομένων πολιτῶν 
Χαρώνδαν. οὗτος δὲ ἐπισκεψάμενος τὰς ἁπάντων νομοθεσίας ἐξελέξατο τὰ 
κράτιστα καὶ κατέταξεν εἰς τοὺς νόμους·43

Es posible que las leyes de Turios se construyeran a partir de una 
compilación y arreglo de diversos códigos legales de ciudades del sur de 
Italia; sin embargo, resulta un anacronismo evidente decir que Carondas 
haya sido el legislador.44 Como se vio anteriormente, es probable que el 
relato de Diodoro sea heredero de una omisión deliberada de los nombres 
de los personajes que sirvieron a la ciudad de Turios, debido a las quere-
llas políticas que sobrevinieron en la ciudad. En tiempos anti-atenienses, 
toda empresa favorable que se hubiese llevado a cabo bajo la égida de 
Atenas habría sido, o bien acallada, o bien, como en el caso de la fuen-
te de Diodoro, atribuida a personajes legendarios. Si esto es así, podría 
plantearse la hipótesis de que detrás del examen (ἐπισκέψασθαι), elección 

42 11.508a: καίτοι γε ἔδει καθάπερ τὸν Λυκοῦργον τοὺς Λακεδαιμονίους καὶ τὸν 
Σόλωνα τοὺς Ἀθηναίους καὶ τὸν Ζάλευκον τοὺς Θουρίους, καὶ αὐτόν, εἴπερ ἦσαν 
χρήσιμοι, πεῖσαί τινας τῶν Ἑλλήνων αὐτοῖς χρήσασθαι. En este pasaje, dentro del con-
texto de la denuncia de la φιλοδοξία y la κακοήθεια de Platón, se atribuye a Zaleuco la 
paternidad de las leyes de Turios.

43 12.11.3-4: “Y [sc. los turios] escogieron como legislador a Carondas, el mejor de 
los ciudadanos admirados por su cultura. Y él, habiendo examinado todos los códigos 
legales, seleccionó lo mejor y lo organizó en sus leyes”.

44 No se sabe a ciencia cierta la cronología de Carondas, pero, como señala Hermann 
18413, pp. 196-198: “seine grosse Ähnlichkeit mit Zaleukus, welche selbst Verwechse-
lungen unter ihhen veranlasst hat, eher für ihre Gleichzeitigkeit”. Así, si fue más o me-
nos contemporáneo de Zaleuco y éste, según Eusebio, floreció en la Olimpíada XXIX, 
es decir, alrededor del 660 a. C., se puede ver claramente el anacronismo de Diodoro. 
Véase también Aristóteles (Pol. 1274a6) en donde el estagirita afirma que algunos di-
cen que Zaleuco y Licurgo fueron discípulos de Tales y que Carondas fue discípulo de 
Zaleuco, pero que, al sostener esto, son negligentes con la cronología (ἀλλὰ ταῦτα μὲν 
λέγουσιν ἀσκεπτότερον τῶν χρόνων λέγοντες). Véase también Dunbabin 1948, p. 83: 
“Diodoros somewhat anachronistically says that Kharondas legislated Thuria. Probably 
the laws of Thuria were compiled from various western codes, including that of Zaleu-
kos”. Véase también Freeman 1941, 54: “Diodorus is quite wrong in supposing that 
Charondas of Catane, the famous legislator who gave a code of law to the Chalcidian 
cities of Sicily and Italy, did this service in person for Thourioi; Charondas lived in the 
sixth century”.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 113

(ἐκλέξασθαι) y el ordenamiento (κατατάξαι) de los códigos legales de las 
ciudades del sur de Italia estarían precisamente Protágoras y Heródoto. 

Un pasaje de Estrabón (6.1.8) que está basado en el historiador Éforo 
de Cime45 testimonia que Zaleuco fue uno de los primeros en innovar 
(καινίσαι) los νόμιμα cretenses y que después lo hicieron los turios, anhe­
lando mayor precisión legislativa que la de sus vecinos los locros, razón 
por la cual adquirieron una gloria superior. De nuevo podría leerse en el 
Θουρίους de este pasaje el trabajo legislativo de Protágoras y de su asis-
tente historiador Heródoto.

El anacronismo de Diodoro consistente en atribuir a Carondas la 
paternidad de las leyes turias podría reflejar una relación entre el autén-
tico legislador de Turios, probablemente Protágoras, y el código legal 
de Carondas; y si, como se ha propuesto, Heródoto participó en la ela-
boración de dichas leyes, también podría traslucir una relación entre la 
ἱστορίη de Heródoto y el mismo código legal. Por otra parte, la figura 
de Solón, por obvias razones, está hermanada con la de Carondas; como 
dice Platón, poniendo en boca de Sócrates la siguiente pregunta dirigida 
a Homero:

λέγε ἡμῖν τίς τῶν πόλεων διὰ σὲ βέλτιον ᾤκησεν, ὥσπερ διὰ Λυκοῦργον 
Λακεδαίμων καὶ δι’ ἄλλους πολλοὺς πολλαὶ μεγάλαι τε καὶ σμικραί; σὲ δὲ τίς 
αἰτιᾶται πόλις νομοθέτην ἀγαθὸν γεγονέναι καὶ σφᾶς ὠφεληκέναι; Χαρώνδαν 
μὲν γὰρ Ἰταλία καὶ Σικελία, καὶ ἡμεῖς Σόλωνα· σὲ δὲ τίς; ἕξει τινὰ εἰπεῖν;46

Solón es en este sentido el Carondas ateniense, o, si se prefiere, Ca-
rondas es el Solón siciliano. Ahora bien, tal como testimonian las pro-
pias Historias, existe una notable proximidad entre la figura de Solón y 

45 FGrHist 70 F 139.
46 Resp. 599d 6-e4: “Dinos ¿cuál de las ciudades vivió mejor gracias a ti, como 

Lacedemonia gracias a Licurgo y gracias a muchos otros muchas ciudades grandes y 
pequeñas? ¿Qué ciudad te atribuye haberla servido por ser un buen legislador? Pues 
Italia y Sicilia se lo atribuyen a Carondas mientras que nosotros a Solón; y a ti ¿quién? 
¿Puedes decir alguna ciudad?”. Aristóteles pronuncia una idea semejante en la Po-
lítica (1296a) cuando dice que los mejores legisladores fueron ciudadanos de clase 
media, como Solón, Licurgo y Carondas: τὸ τοὺς βελτίστους νομοθέτας εἶναι τῶν μέσων 
πολιτῶν· Σόλων τε γὰρ ἦν τούτων (δηλοῖ δ’ ἐκ τῆς ποιήσεως) καὶ Λυκοῦργος (οὐ γὰρ ἦν 
βασιλεύς) καὶ Χαρώνδας καὶ σχεδὸν οἱ πλεῖστοι τῶν ἄλλων. Dionisio de Halicarnaso 
(Ant. Rom. 2.26.2) equipara a Solón, Pítaco y Carondas como legisladores de una gran 
sabiduría (πολλὴ σοφία).



114	 berruecos frank / heródoto en turios  

la de Heródoto. El legislador ateniense era para el historiador el paradig-
ma del σοφός; como le hace decir a Creso en el momento en que Ciro 
estaba por quemarlo en una pira, Solón era el hombre:

“Τὸν ἂν ἐγὼ πᾶσι τυράννοισι προετίμησα μεγάλων χρημάτων ἐς λόγους 
ἐλθεῖν”.47 

Solón es el prototipo del “Warner”, del sabio consejero con el que 
todo monarca debería contar.48 Si todos los gobernantes hubiesen tenido 
la oportunidad de hablar con el legislador, sus desmesuras políticas se 
habrían transformado en humildad. Estas palabras bien podrían reflejar 
el propio pensamiento de Heródoto. Si a donde fuera que se dirigiera, el 
historiador llevaba las enseñanzas de aquél consigo, resulta, pues, posi-
ble que durante su estancia en Turios se pusiese a hacer ἱστορίη sobre los 
personajes análogos a Solón de las tierras italianas.

Si Carondas y Zaleuco fueron dos personajes análogos a Solón en el 
trabajo legislativo, y si las leyes de Turios probablemente fueron compi-
ladas tomando como punto de partida los códigos legales de aquéllos, re-
sulta igualmente posible que Heródoto entrara en contacto con las leyes 
de estos legisladores en el transcurso de la hipotética ἱστορίη político-
legislativa que llevó a cabo en el sur de Italia.

Esta hipótesis podría respaldarse a partir del célebre pasaje del libro 
tercero de las Historias (3.80-82), donde el autor pone en boca de los 
persas el debate constitucional sobre la mejor forma de gobierno, debate 
en el que se puede encontrar una de las primeras clasificaciones de los 
diversos tipos de gobierno político que serán posteriormente retomadas 
por Platón y Aristóteles.49 A pesar de que es un asunto muy polémico, 
es factible que Heródoto haya tomado a Protágoras como fuente del 
debate.50 Esta vinculación entre el historiador y Protágoras respecto a la 

47 1.86.4: “Con quien yo preferiría, al precio de muchas riquezas, que todos los tira-
nos hubiesen entrado en conversación”.

48 Sobre la figura del “consejero sabio” como patrón recurrente en las Historias, véa-
se el artículo clásico de Lattimore 1939, en el que el autor analiza los diferentes tipos de 
“tragic warners” en las Historias, cuyo ejemplo más paradigmático es Artábano.

49 Sobre el tema de la clasificación de las clases de gobierno, véase Romilly 1959. 
50 A favor de esta tesis, véanse Mass 1887, pp. 581-595; Lasserre 1976, y Giraudeu 

1984, p. 109. Lateiner 1989, p. 272, n. 12, por el contrario, argumenta a favor del origen 
persa del relato.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 115

composición del debate constitucional, podría arrojar luz sobre la rela-
ción entre ambos personajes como legisladores de la ciudad de Turios.

Como se sabe, dentro del debate constitucional del libro tercero, tres 
persas, Ótanes, Megabizo y Darío pronuncian unos discursos que para 
muchos griegos son increíbles (ἄπιστοι), pero que Heródoto considera 
completamente reales y fidedignos. Cada uno de estos personajes repre­
senta una posición política que funciona como símbolo de los modelos 
de gobierno comprometidos en las guerras médicas. Ótanes funge como 
portavoz de la democracia, es decir, de la política ateniense; Megabizo es 
el representante de la oligarquía, la forma de gobierno espartana; Darío, 
finalmente, es el vocero de la monarquía, es decir, de la política persa.51 A 
partir de los testimonios antiguos que hablan sobre la performance hero-
dotea de su obra,52 esto es sobre el carácter eminentemente oral de la re-
presentación de las Historias,53 no hace falta demasiada imaginación para 
suponer que este pasaje en particular, a la hora de representarse pública-
mente, tenía una función parenética evidente que podría, por una parte, 

51 Desclos 2003, p. 77: “les types constitutionels en présence correspondent exac-
tement aux principaux protagonistes des guerres médiques: l’Athènes démocratique, 
l’oligarchie spartiate et la monarquie achéménide”. Ibid., 136: “la comparaison des trois 
modes de gouvernement respectivement défendus par Otanès [la démocratie, c’est-à-
dire Athènes], Mégabyze [l’oligarchie, c’est-a-dire Sparte] et Darius [la monarchie, 
c’est-à-dire la Perse]”.

52 Véase Luc. Herod. 1-2; Marcellin. Vit. Thuc. 54; el proverbio recogido en el Ap-
pendix proverbiorum del Corpus paroemiographorum graecorum de Leutsch y Schnei­
dewin (34) que dice Εἰς τὴν Ἡροδότου σκιὰν y que se explica a partir de la noticia 
sobre la representación herodotea de su obra en Olimpia; y la noticia transmitida por 
Plutarco (862b) bajo la autoridad de Diilo (FRGrH 73 F 3) de que Heródoto fue honra-
do en Atenas con diez talentos.

53 Sobre Heródoto cobrando por sus performances orales, véanse Plut. De Herod. 
864d y Dio Chrys. 37.7. Sobre el complejo tema de la relación de las Historias con 
la escritura y la performance oral la bibliografía es abundante, remitimos al lector, a 
favor de los partidarios de la oralidad, al estudio de Nagy 1987, al de Vignolo Mun-
son 1993 y más recientemente al de Slings 2002; a favor de los partidarios de que las 
Historias eran un texto más vinculado a la escritura, remitimos a Flory 1980 y Rösler 
2002. Sobre el tema general de la oralidad y la escritura véase Thomas 1989 y 1992. 
Flory 1980 argumenta que no hay evidencia convincente para mostrar que las Historias 
fueron ampliamente conocidas inclusive a finales del s. v, ya que eran extremadamente 
largas y, en virtud de su complejidad, debían ser objeto de una lectura lenta y pausada 
que el nivel de alfabetismo de la época no permitía. Asimismo, las alusiones que de 
ellas hace la tragedia y la comedia no le parecen al autor suficientes para probar su 
popularidad. 



116	 berruecos frank / heródoto en turios  

encajar bien con las querellas políticas internas de una colonia panhelénica 
como Turios en la que la disputa por el poder dependía del éxito militar y 
político de su metrópoli, y, por la otra, podría fungir como evidencia del 
trabajo político-legislativo del propio Heródoto en la ciudad de la Magna 
Grecia. En este sentido, la lectura pública del debate constitucional persa 
difícilmente no habría funcionado, en el contexto de una ciudad como Tu-
rios, como un panegírico a Atenas y a la política de Pericles. 

La ἱστορίη político-legislativa de Heródoto podría haber sido también 
un antecedente del amplio trabajo de investigación que, según Diógenes 
Laercio (5.27), Aristóteles llevó a cabo sobre las constituciones de 158 
ciudades, de las que conservamos, gracias a un papiro egipcio, gran par-
te de la Constitución de los atenienses.

Ahora bien, la aproximación entre Parménides y los códigos legales 
de Carondas y Zaleuco no resulta del todo inverosímil; incluso hay 
quien ha aventurado la hipótesis de que el poema de Parménides era 
una especie de prólogo en verso a la nueva legislación de la ciudad de 
Elea, y que tuvo como modelo el προοίμιον νομοθεσίας de Zaleuco del 
que habla Diodoro Sículo (12.20.2-3).54 Pero, al margen de la intrépida 
hipótesis de que Parménides fue un embajador político que medió entre 
las diferentes facciones étnicas y sociales en las que estaba compuesta la 
población de Elea, hay algunos testimonios que sugieren que la figura de 
Parménides compartía ciertas similitudes con las de Carondas y Zaleuco. 
Uno de los únicos datos que heredamos de la antigüedad sobre la vida de 
Parménides es que fue el legislador de Elea.55 Plutarco dice lo siguiente:

Παρμενίδης δὲ τὴν ἑαυτοῦ πατρίδα διεκόσμησε νόμοις ἀρίστοις, ὥστε τὰς 
ἀρχὰς καθ’ ἕκαστον ἐνιαυτὸν ἐξορκοῦν τοὺς πολίτας ἐμμενεῖν τοῖς Παρμενίδου 
νόμοις·56 

En el mismo tenor, Estrabón señala:

54 Capizzi 1975, p. 63. 
55 Además de las inscripciones encontradas en Velia que apuntan a una relación entre 

Parménides y ciertas prácticas medicinales ligadas al culto de Apolo Οὔλιος. Sobre este 
tema, véase Pugliese Carratelli 1962, 1970 y 1986, Gigante 1964, Nutton 1970, Musi-
telli 1980 y Morel 2005. 

56 Adv. Colot. 1126a: “Parménides adornó a su patria con excelentes leyes, de manera 
que cada año, desde el comienzo, los conciudadanos juraban permanecer fieles a las 
leyes de Parménides”.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 117

δοκεῖ δέ μοι καὶ δι’ ἐκείνους καὶ ἔτι πρότερον εὐνομηθῆναι· διὸ καὶ πρὸς 
Λευκανοὺς ἀντέσχον καὶ πρὸς Ποσειδωνιάτας καὶ κρείττους ἀπῄεσαν καίπερ 
ἐνδεέστεροι καὶ χώρᾳ καὶ πλήθει σωμάτων ὄντες.57

Un testimonio más tardío es el de Temistio quien, en defensa de que la 
actividad política no menoscaba la vocación filosófica, constata:

Οὐδὲ γὰρ Σωκράτης ἐκεῖνος ἐκ φιλοσοφίας κατέβη πρυτανεύσας Ἀθήνησιν· 
ἀντέσχε γὰρ τοῖς τριάκοντα. οὐδὲ ὁ πάγκαλος Ξενοφῶν στρατηγήσας τῶν μυ­
ρίων ἐκ φιλοσοφίας κατέβη· ἔσωσε γὰρ τοὺς Ἕλληνας ἐκ τῶν ἐσχάτων κιν­
δύνων. οὐδὲ Παρμενίδης κατέβη νομοθετῶν Ἰταλιώταις· ἐνέπλησε γὰρ εὐ­
νομίας τὴν μεγάλην καλουμένην Ἑλλάδα.58 

Así pues, al menos en tanto legislador, la figura de Parménides se 
enlaza con Carondas y Zaleuco.59

Ἀτρέκεια y νομοθεσία: Parménides y el accuratum cor veritatis

En otro registro y de manera un tanto indirecta, un pasaje de Píndaro 
puede poner en contacto a Zaleuco con Parménides. En la Olímpica 
X, luego de declarar cómo su propio olvido (ἐπιλέλαθ’) ha retrasado 
la composición del γλυκὺ μέλος que había prometido, y después de 
exhortar a Ἀλάθεια a alejar el reproche de mentiras (ψευδέων ἐνιπὰν) 
del laudandus, Píndaro dice:

νέμει γὰρ Ἀτρέκεια πόλιν Λοκρῶν Ζεφυρίων,
μέλει τέ σφισι Καλλιόπα 
καὶ χάλκεος Ἄρης.60 

57 6.1.1: “Y asimismo me parece que por aquellos [sc. Parménides y Zenón] e incluso 
desde antes [Elea] estuvo bien legislada; de aquí que se enfrentaran contra los lucanos y 
posidoniatas y que regresaran vencedores, aunque eran inferiores en cuanto a su territorio 
y en cuanto al número de hombres”. En la frase καὶ ἔτι πρότερον, más que una referencia a 
los antiguos legisladores de Elea, podría leerse una alusión a los antecedentes legislativos 
de la constitución parmenídea, es decir, a los códigos de Carondas y Zaleuco.

58 Or. 34.10: “Sócrates no menoscabó la filosofía por haber sido prítano; pues se enfren-
tó a los treinta. Ni el muy bondadoso Jenofonte, cuando fue estratego de los diez mil, lo 
hizo en menoscabo de la filosofía; pues salvó a los griegos de peligros extremos. Tampoco 
Parménides por haber sido legislador de los italiotas; pues colmó a la llamada Magna 
Grecia de buenas leyes”.

59 Véase A. Hermann 2004, pp. 156-161.
60 Ol. 10.13-15: “Pues habita Exactitud la ciudad de los locros cefirios, / y ellos 

cuidan de Calíope / y del broncíneo Ares”.



118	 berruecos frank / heródoto en turios  

Con toda seguridad, la mención de Ἀτρέκεια como soberana de Locris 
Epizefiria es una alusión a Zaleuco, el antiguo legislador de la ciudad.61 
La contigüidad de Ἀτρέκεια y Ἀλάθεια trae a la memoria inevitable­
mente una de las lecturas del verso 29 del proemio parmenídeo. En su Ad-
versus Colotem, en la sección dedicada a refutar las críticas del filósofo 
epicúreo contra Parménides a quien acusaba de haber formulado “torpes 
sofismas” (αἰσχρὰ σοφίσματα), Plutarco dice:

ὧν καὶ κριτήριον ἰδεῖν ἔστιν, ‘ἠμὲν Ἀληθείης εὐπειθέος ἀτρεκ<ὲς ἦτορ>’, τοῦ 
νοητοῦ καὶ κατὰ ταὐτὰ ἔχοντος ὡσαύτως ἁπτόμενον, ‘ἠδὲ βροτῶν δόξας 
αἷς οὐκ ἔνι πίστις ἀληθής’ διὰ τὸ παντοδαπὰς μεταβολὰς καὶ πάθη καὶ 
ἀνομοιότητας δεχομένοις ὁμιλεῖν πράγμασι.62 

He aquí citados los versos 29 y 30 del proemio de Parménides. A 
diferencia de las otras citas que llegaron a nosotros de este pasaje, Plu-
tarco (junto con Diógenes Laercio IX.22) consigna el adjetivo ἀτρεκές 
como epíteto del sustantivo ἦτορ, en lugar del ἀτρεμές de Clemente de 
Alejandría, Proclo, Simplicio y Sexto Empírico.63 Desde Diels, la ma-
yoría de los editores del texto parmenídeo se han decantado por la lec-
tura ἀτρεμὲς, no sólo porque es la mejor atestiguada por las fuentes, sino 

61 Véase Gildersleeve 1965, p. 215: “In Ἀτρέκεια there may be an allusion to the 
uprightness of Zaleukos, the lokrian lawgiver”. Véase también Nassen 1975, p. 225: 
“By using the word Ἀτρέκεια to refer to the Lokrians handling of human affairs, Pindar 
emphasizes their respect for precision. For these are the Lokrians whom the ancestors 
of the Hundred Houses govern with excellence; these are the people required by the 
aristocratic oligarchy to uphold the strict law code of Zaleukos, a code which touched 
all facets of their lives”.

62 Adv. Colot. 1114 d9-e4: “De aquellas cosas [la distinción entre lo inteligible y lo 
sensible] también es posible vislumbrar el criterio, ‘por una parte, el preciso corazón de 
la verdad bien persuasiva’ que se enlaza con lo inteligible y con lo que es de la misma 
manera sí mismo, ‘por la otra, las opiniones de los mortales en las que no hay verdadera 
persuasión’, puesto que se trata de cosas que aceptan cambios de toda clase, afecciones 
y diferencias”.

63 Los manuscritos que han preservado el texto de Plutarco [E (Par. 1672) y B (Par. 
1675)] en realidad presentan en este pasaje una laguna que da espacio a 7 letras. El 
filólogo alemán Guilielmus Xylander (Willhelm Holtzman) en su antigua edición de 
Plutarco suplió la laguna a partir de la obra de Diógenes Laercio (cf. Plutarchus, Mo-
ralia, VI.2, ed. M. Pohlenz et R. Westman), con lo cual, en realidad, el único texto que 
conserva la lectura ἀτρεκὲς es el de Diógenes (cf. edición de Marcovich), aunque los 
manuscritos de la obra de Plutarco dan la lectura ἀτρεκ……. con κ y no con μ. 



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 119

también porque resulta ser “the rarer word”,64 constituyéndose así como 
la lectio difficilior65 y, además, por provenir del escrupuloso testimonio 
de Simplicio.66 No obstante, algunos pasajes de la literatura arcaica 
parecen apoyar la decisión en favor de un accuratum cor más que de 
un intrepidum cor.67 

Como ya lo había visto Fränkel,68 en la Nemea quinta Píndaro asocia, 
de nuevo, ἀλάθεια y ἀτρέκεια y, también, lo hace dentro del contexto de 
una reflexión sobre cómo el poeta restringe la materia de su canto no que-
riendo quebrantar la justicia:

αἰδέομαι μέγα εἰπεῖν
ἐν δίκᾳ τε μὴ κεκινδυνευμένον,
πῶς δὴ λίπον εὐκλέα νᾶσον,
καὶ τίς ἄνδρας ἀλκίμους

64 Coxon 1986, p. 168. Una excepción es Fränkel quien prefiere ἀτρεκὲς (1962, p. 
402, n. 11). Una excepción más reciente es Passa 2009, pp. 53-55, quien también se 
inclina por ἀτρεκές. Kurfess 2012, pese a que defiende la lectura ἀτρεμές, argumenta 
a favor de la posibilidad de que los diversos adjetivos que nos legaron los manuscritos 
para calificar a la ἀλήθεια de B1.29, εὐπειθέος, εὐφεγγέος y εὐκυκλέος, podrían haber 
pertenecido a diferentes partes del poema en las que se repetía el programa de la ense-
ñanza de la diosa. 

65 Passa 2009, p. 55, sostiene que en realidad la lectio difficilior es ἀτρεκές. El 
argumento de Diels a favor de considerar ἀτρεμές como la lectio difficilior se basaba 
en el hecho de que los manuscritos de Sexto Empírico testimonian ambas lecturas. En 
Adv. Math. 7.114 los manuscritos NLE llevan ἀτρεμές, mientras que los manuscritos 
recentiores ABRV del mismo pasaje tienen ἀτρεκές. En Adv. Math. 7.111 todos los ma-
nuscritos (con excepción del N que lee la vox nihili y amétrica ἀτερκές) llevan ἀτρεκές. 
La diferencia entre ambos pasajes es que en 7.111 Sexto cita todo el proemio y en 7.114 
únicamente retoma la cita para parafrasearla. Según Passa, la fuente de la que Sexto 
sacó el proemio leía ἀτρεκές y otra fuente de la que Sexto extrajo la paráfrasis tenía 
por el contrario ἀτρεμές. Así: “in fase di tradizione medioevale la discrepanza tra le due 
lezioni è stata eliminata (per collazione o congettura) già nel subarchetipo (ς) dei mss. 
recentiores (ABRV) attraverso una generalizzazione di ἀτρεκές”. Algo muy semejante 
ocurrió en Pind. N. 3.41 verso en el que el manuscrito E lee ἀτρεκεῖ, mientras que el D 
lee ἀτρεμεῖ. Diels, como señala Passa, en su defensa a favor de leer ἀτρεμές en Parmé-
nides, defendió la lectura del manuscrito D pindárico.

66 Cf. Tarán 1965, pp. 16-17: “because he [sc. Simplicius] is our best authority for 
Parmenides’ text, I prefer Simplicius’ readings”.

67 Veritatis cor intrepidum es la glosa de Diels a este verso en su Poetarum Philo-
sophorum Fragmenta (1901, p. 59). El Lexicon Graeco-Latinum de Leopold da como 
traducción de ἀτρεκής certus, verus y accuratus.

68 Fränkel 1962, p. 402, n. 11.



120	 berruecos frank / heródoto en turios  

δαίμων ἀπ’ Οἰνώνας ἔλασεν.
στάσομαι· οὔ τοι ἅπασα κερδίων
φαίνοισα πρόσωπον ἀλάθει’ ἀτρεκές·
καὶ τὸ σιγᾶν πολλάκις ἐστὶ σοφώ-
τατον ἀνθρώπῳ νοῆσαι.69

En la Olímpica tercera Píndaro habla del ἀτ'ρεκὴς Ἑλλανοδίκας 
Αἰτωλὸς ἀνὴρ (vv. 11-12), calificando de ἀτρεκής al juez de los juegos 
olímpicos que otorga al vencedor el adorno de olivo que Heracles trajo, 
tras haber convencido con su palabra (πείσαις…λόγῳ) al pueblo de los 
hiperbóreos. La exactitud y precisión, pues, son atributos propios de 
jueces.70 

Un fragmento de este poeta permite establecer una relación estrecha 
no sólo entre la ἀτρέκεια y la justicia, sino, más aún, entre ambas nocio-
nes y la dicción parmenídea:

πότερον δίκᾳ τεῖχος ὕψιον
ἢ σκολιαῖς ἀπάταις ἀναβαίνει 
ἐπιχθόνιον γένος ἀνδρῶν,
δίχα μοι νόος ἀτρέκειαν εἰπεῖν.71 

El contraste entre ἀπάτη y δίκη como medios dilemáticos para lograr 
una ἀνάβασις en conjunción con la dificultad del pensamiento de poder 
decantarse con precisión por uno de los dos polos del dilema, evocan 

69 N. 5.13-18: “Me avergüenzo de decir una cosa grave / que no peligre de faltar a 
la justicia, / cómo dejaron la gloriosa isla [Peleo y Telamón] / y qué divinidad a estos 
valientes / expulsó de Enona. Me detendré; no es provechosa toda / verdad cuando 
muestra su auténtico rostro. / Muchas veces el silencio es / para el hombre lo más sabio 
que cabe pensar”. El verso 13 se refiere al asesinato de Foco a manos de sus hermanas-
tros, Peleo y Telamón. Nótese la construcción ἐστὶ…νοῆσαι de los últimos versos que 
evoca el εἰσι νοῆσαι parmenídeo de B2.2.

70 En un escolio al pasaje de la Olímpica X (“Πινδάρου σχόλια Πατμιακά”, D. 
Semitelos, ed.) el escoliasta interpreta el sustantivo ἀτρέκεια como δικαιοσύνη (Ἤγουν 
δικαιοσύνη νέμει καὶ διοικεῖ τὴν πόλιν τῶν Λοκρῶν…). 

71 Fr. 213 Snell-Maehler: “Si por justicia a una más alta fortaleza / o por engaños 
torcidos asciende / la terrícola raza de los hombres, / dividido mi pensamiento está al 
quererlo decir con exactitud”. El fragmento aparece citado en las Dialexeis de Máximo 
de Tiro (12.1) en el contexto de una discusión sobre si debe combatirse al injusto con 
injusticia. Platón en la República (365b) cita los primeros dos versos poniéndolos en 
boca de Adimanto.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 121

algunos aspectos del pensamiento de Parménides: el carácter engañoso 
(ἀπατηλός) del discurso sobre las opiniones de los mortales, la justicia, la 
topología del ascenso y la escisión del νόος (B4). Así pues, en virtud de 
las conexiones que establece el adjetivo ἀτρεκές con el tema de la ley y la 
justicia, adoptar su lectura favorece la vinculación, no sólo entre Parméni-
des y la legislación, sino también entre éste y Zaleuco.

Pero las vinculaciones entre justicia y ἀτρέκεια no se quedan aquí. 
En la Pítica octava encontramos de nuevo un pasaje “atrequéico” en el 
que el lenguaje, asombrosamente reminiscente del de Parménides, evoca 
la figura y pensamiento del Eleata:

Φιλόφρον Ἡσυχία, Δίκας
ὦ μεγιστόπολι θύγατερ,
βουλᾶν τε καὶ πολέμων
ἔχοισα κλαῗδας ὑπερτάτας
Πυθιόνικον τιμὰν Ἀριστομένει δέκευ.
τὺ γὰρ τὸ μαλθακὸν ἔρξαι τε καὶ παθεῖν ὁμῶς
_ἐπίστασαι καιρῷ σὺν ἀτρεκεῖ·72

La ἡσυχία es, según Diógenes Laercio, el ideal de vida al que el pi-
tagórico Aminias había conducido a Parménides.73 Resulta sumamente 
significativo para la interpretación del pasaje laerciano el vínculo que 
establece Píndaro entre Calma y justicia. A pesar de que el sustantivo 
ἡσυχία en Diógenes ha sido interpretado como una alusión a las técnicas 
de los rituales de incubación,74 en realidad, si se presta atención a algu-

72 Pyth. 8.1-7: “Benévola Calma, / oh hija de justicia que enalteces la ciudad, / de 
los consejos y las guerras / poseedora de las llaves supremas / el honor por la victoria 
pítica de Aristómenes recibe. / Pues lo sutil hacer y padecer igualmente / sabes con la 
oportunidad precisa”.

73 9.21: ἐκοινώνησε δὲ καὶ Ἀμεινίᾳ Διοχαίτα τῷ Πυθαγορικῷ, ὡς ἔφη Σωτίων, ἀνδρὶ 
πένητι μέν, καλῷ δὲ καὶ ἀγαθῷ. ᾧ καὶ μᾶλλον ἠκολούθησε καὶ ἀποθανόντος ἡρῷον 
ἱδρύσατο γένους τε ὑπάρχων λαμπροῦ καὶ πλούτου, καὶ ὑπ’ Ἀμεινίου ἀλλ’ οὐχ ὑπὸ 
Ξενοφάνους εἰς ἡσυχίαν προετράπη. 

74 Kingsley 1999, pp. 179-181. Kingsley se basa sobre todo en un pasaje de Es-
trabón (14.1.44), por lo tanto mucho más tardío, en el que, describiendo una Aldea al 
norte de Caria de nombre Acaraca, habla de los rituales incubatorios que ahí realizan: 
οἳ ἐγκοιμῶνταί τε ὑπὲρ αὐτῶν καὶ διατάττουσιν ἐκ τῶν ὀνείρων τὰς θεραπείας. οὗτοι δ’ 
εἰσὶ καὶ οἱ ἐπικαλοῦντες τὴν τῶν θεῶν ἰατρείαν· ἄγουσι δὲ πολλάκις εἰς τὸ ἄντρον καὶ 
ἱδρύουσι μένοντας καθ’ ἡσυχίαν ἐκεῖ καθάπερ ἐν φωλεῷ σιτίων χωρὶς ἐπὶ πλείους ἡμέρας. 



122	 berruecos frank / heródoto en turios  

nos pasajes de la literatura griega arcaica y clásica (como éste de Pín-
daro), resulta mucho más verosímil interpretarlo en un sentido político, 
ligado, de nuevo, al trabajo de legislación y del ejercicio de la justicia. 
Tucídides (3.12.1), por ejemplo, contrapone los tiempos de guerra (ἐν 
τῷ πολέμῳ), a los tiempos de paz (ἐν τῇ ἡσυχίᾳ); Justicia es madre de 
Calma precisamente porque la realización de una lleva a la otra. Demós-
tenes en el De Corona dice:

ἔστι γάρ, ἔστιν ἡσυχία δικαία καὶ συμφέρουσα τῇ πόλει, ἣν οἱ πολλοὶ τῶν 
πολιτῶν ὑμεῖς ἁπλῶς ἄγετε.75 

La ἡσυχία hacia la que Aminias condujo a Parménides podría ser, 
entre otras cosas, una condición subjetiva necesaria para la instauración 
de un modus vivendi consagrado a la ley y a la justicia.76 Por otra parte, 
volviendo a los versos pindáricos, las llaves supremas que posee Calma 
difícilmente no podrían evocar las κληῗδας ἀμοιβούς de las puertas eté-
reas que Δίκη guarda en el proemio parmenídeo. Y, finalmente, la suti-
leza (μαλθακὸν) que Píndaro atribuye a Ἡσυχία recuerda las μαλακοῖσι 
λόγοισι con las que las doncellas helíades persuaden a Justicia para que 
abra las puertas. Así pues, todo el pasaje pindárico, lleno de paralelos 
verbales que traen a la memoria las palabras de Parménides, se cierra 
con la aparición del adjetivo ἀτρεκές. La precisión y la exactitud están 
íntimamente ligadas a la Justicia y a su hija Calma.

En un fragmento papiráceo perteneciente al Catálogo de las Mujeres 
hesiódico, texto que habla sobre Mestra de Tesalia, hija del rey Erisictón 
(también conocido como Etón), Hesíodo caracteriza el acto de dar justi-
cia con el adverbio ἀτρεκέως:

ἔστι δ’ ὅτε καὶ ἰδίοις ἐνυπνίοις οἱ νοσηλευόμενοι προσέχουσι, μυσταγωγοῖς δ’ ὅμως καὶ 
συμβούλοις ἐκείνοις χρῶνται ὡς ἂν ἱερεῦσι·

75 308: “Pues existe, en verdad existe una calma justa y provechosa para la ciudad 
que muchos de vosotros, ciudadanos, observáis honestamente”.

76 Casi la misma frase que emplea Diógenes Laercio (εἰς ἡσυχίαν προετράπη) la 
utiliza Plutarco para criticar a Epicuro en un contexto que se refiere claramente a los 
asuntos públicos y políticos: ἀλλ’ ἐκεῖνος μὲν ἄτοπος οὐ τοὺς δυναμένους τὰ κοινὰ 
πράσσειν προτρεπόμενος ἀλλὰ τοὺς ἡσυχίαν ἄγειν μὴ δυναμένους· (De tranq. anim. 
466a). Demóstenes (In Timocratem 29), inclusive, utiliza el vocablo en concomitancia 
con el verbo νομοθετεῖν, aunque, en ese pasaje, la ἡσυχία tiene un sentido negativo: 
Τιμοκράτης οὑτοσὶ κατὰ πολλὴν ἡσυχίαν ἐνομοθέτει.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 123

αἶ]ψα [δ’ ἄ]ρ᾽ ἀ[λλ]ήλοις[ι]ν ἔρις καὶ ν[εῖκος] ἐτ[ύχθη
Σισύφωι ἠδ’ Αἴθωνι τανισφύρο[υ εἵ]νεκα [κούρης, 
ο]ὐδ᾽ ἄρα τις δικάσαι [δύ]νατο βροτός· ἀλλ’ αραπ[
….. . ἐπ]έτρεψαν καὶ ἐπήινεσαν· ἣ δ’ ἄρα τοῖ[σιν
ἀ]τρεκέως διέθηκ[ε] δίκην δ.[77  

Un fragmento de la Alcmena de Eurípides puede servir como corola-
rio de todos estos textos:

ἀτρέκεια δ᾽ἄριστον ἀνδρὸς ἐν πόλει δικαίου πέλει.78

Aquí la ἀτρέκεια se deja traducir bien con nuestro sustantivo “sin-
ceridad”, lo cual conecta directamente con una posible vertiente ético-
jurídica del Poema de Parménides. De esta manera, extrapolando estos 
pasajes a la lectura del proemio parmenídeo, la diosa dice al κοῦρος: 

Es necesario que sepas todas las cosas; tanto el corazón sincero de la verdad 
bien persuasiva, como las opiniones de los mortales en las que no hay ver-
dadera persuasión.79 

Todos estos pasajes en que la ἀτρέκεια se constituye como cuali-
dad indisoluble de la justicia se refuerzan con un texto del Corpus 
Hippocraticum en el que no sólo se emplean en concomitancia una vez 
más la ἀτρέκεια y la δίκη, sino que, además, el término en cuestión 
(ἀτρεκέστατον) se utiliza para calificar al corazón, de tal forma que se 
trata de un pasaje que podría iluminar el registro literal que el verso par-
menídeo convierte en imagen metafórica. Dice el médico hipocrático en 
el contexto de una descripción detallada de las funciones de las válvulas 
cardíacas:

καὶ τὴν καρδίην ἀποθανόντος ἤν τις ἐξεπιστάμενος τὸν ἀρχαῖον κόσμον 
ἀφελὼν, τῶνδε τὸν μὲν ἀποστήσῃ, τὸν δὲ ἐπανακλίνῃ, οὔτε ὕδωρ ἂν διέλθοι 
εἰς τὴν καρδίην οὔτε φῦσα ἐμβαλλομένη· καὶ μᾶλλον τῶν τῆς ἀριστερῆς· 

77 Fr. 43a.36-40 Merkelbach & West: “Y entonces al punto se hizo la discordia y el 
odio / entre Sísifo y Etón a causa de la muchacha de tobillos esbeltos, / como es natural 
ningún mortal pudo fungir como juez, sino que… / … se lo confiaron y lo aprobaron; y 
ella [una diosa?], a su vez, para ellos / infaliblemente dispuso justicia…”.

78 Fr. 91 Kannicht: “La sinceridad es el bien más preciado del hombre justo en la 
ciudad”.

79 B1.28-30.



124	 berruecos frank / heródoto en turios  

τοιγὰρ ἐμηχανήθησαν ἀτρεκέστερον κατὰ δίκην· γνώμη γὰρ ἡ τοῦ ἀνθρώπου 
πέφυκεν ἐν τῇ λαιῇ κοιλίῃ, καὶ ἄρχει τῆς ἄλλης ψυχῆς.80

 
Llama la atención que el vocablo empleado por el médico hipocrá-

tico sea ἀτρεκές. Síntoma de esta presunta utilización inusual es que, 
al traducir el adverbio ἀτρεκέστερον, los especialistas han decidido 
interpretar más que traducir, decantándose en la versión francesa por 
un “plus hermétiques”,81 en la española por un “más hermética”,82 sin 
decir nada al respecto del empleo peculiar del término. Pero, a pesar de 
que resulta muy conveniente para la comprensión del pasaje, “hermé-
tico” no es una traducción muy precisa del griego ἀτρεκές. Una bús-
queda de los usos de ἀτρεκές en el Corpus Hippocraticum revela que 
era una palabra relativamente común en su vocabulario,83 a tal grado 
que, junto con las Historias de Heródoto, el Hippocraticum representa 
el Corpus que emplea más este adjetivo. De esta manera, la defensa 
del uso parmenídeo de ἀτρεκές, no sólo refuerza la relación del eleata 
con la ley y la justicia, sino también con los médicos. La denominación 
parmenídea del ἦτορ τῆς ἀληθείας como ἀτρεκές provee a la imagen 
metafórica de un anclaje en el vocabulario cardiológico de la medicina 
hipocrática. Asimismo, uno de los empleos homéricos del término re-
sulta cercano a la imagen del accuratum cor. En la Ilíada, el arquero 
troyano Pándaro se jacta de herir a Diomedes y a Agamenón, habién-
doles hecho brotar “sangre genuina”: ἐκ δ’ ἀμφοτέροιιν / ἀτρεκὲς αἷμ’ 

80 Cord. 10: “Y si algún conocedor de las maneras antiguas, habiendo sustraído el 
corazón de un muerto, separara una de las membranas y extendiera la otra, ni el agua 
ni el aire emitido podrían pasar al corazón; y sobre todo en las [membranas] del lado 
izquierdo, pues han sido concebidas, como es justo, de una forma más exacta-precisa; 
pues la inteligencia del hombre está en la cavidad izquierda, y ésta es quien gobierna 
toda el alma”.

81 Traducción de Marie-Paule Duminil (Belles Lettres), misma que emplea Littré.
82 Traducción de Jesús de la Villa Polo (Gredos).
83 Aparece un total de 36 veces, siendo el adverbio ἀτρεκέως el más utilizado (19 

veces) frente a 50 usos en Heródoto y 34 en Homero. En la mayoría de los pasajes tiene 
el sentido habitual de “preciso, exacto” y describe la precisión del arte de la medicina; 
véase el tratado De prisca medicina (12) en el que se usa en concomitancia con el sus-
tantivo ἀκρίβεια, ambos con un sentido muy cercano; en un sentido muy similar aparece 
también en Lex (2 y 4). En el tratado De articulis (14) se utiliza para describir un cierto 
tipo de fracturas (“fractura recta”). 



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 125

ἔσσευα βαλών).84 Por otra parte, llama la atención en el texto hipo-
crático la afirmación de que la γνώμη del hombre se encuentra en la 
cavidad izquierda del corazón. Un poco antes en el mismo tratado el 
médico dice:

Ἄμφω γε μὴν δασεῖαι τὰ ἔνδον καὶ ὥσπερ ὑποδιαβεβρωμέναι, καὶ μᾶλλον 
τῆς δεξιῆς ἡ λαιή· τὸ γὰρ ἔμφυτον πῦρ οὐκ ἐν τῇ δεξιῇ, ὥστε οὐ θαῦμα 
τρηχυτέρην γενέσθαι τὴν λαιὴν ἐμπλέην οὖσαν ἀκρήτου·85

Algunos comentaristas han percibido una influencia de Heráclito so-
bre el médico hipocrático en lo que respecta al “fuego innato” y han 
visto también ciertas reminiscencias de este pasaje en el Fedón platónico 
(96b),86 pero, al margen de esto, la frase ἐμπλέην οὖσαν ἀκρήτου resulta 
un claro eco del primer verso del fragmento B12 de Parménides: πλῆντο 
πυρὸς ἀκρήτοιο.87 El fuego puro-no mezclado de Parménides se enlaza, 

84 Il. 5.207-208. La adjetivación homérica de αἷμα como ἀτρεκὲς quizá (no hemos 
encontrado una explicación mejor; Kirk 1990, p. 82, se limita a decir: “real blood, i.e. 
not illusory or due to over optimism”) se deba a que Diomedes en ese momento estaba 
imbuido del poder de Atenea. Unos versos antes (190-191) Pándaro señala: καί μιν 
ἔγωγ’ ἐφάμην Ἀϊδωνῆϊ προϊάψειν, / ἔμπης δ’ οὐκ ἐδάμασσα· θεός νύ τίς ἐστι κοτήεις. Esta 
afirmación podría insinuar que, aún estando insuflado por Atenea, la flecha de Pándaro 
le hizo brotar verdadera sangre. 

85 Cord. 6: “Ambos [ventrículos] son rugosos en su interior como si estuvieran co-
rroídos, pero más que el derecho el izquierdo; pues el fuego innato no está en el lado 
derecho, de modo que [no] es sorprendente que el lado izquierdo sea más áspero, ya que 
está lleno de fuego puro”. Adoptamos la corrección del texto propuesta por Marie-Paule 
Duminil (Belles Lettres) que sugiere la lectura ἐμπλέην οὖσαν en lugar del participio 
ἐσπνέουσαν. La negación οὐ no aparece en ninguno de los manuscritos pero desde Littré 
se ha mantenido en las ediciones. 

86 Pasaje en el que Sócrates, justo antes de exponer el famoso δεύτερος πλοῦς, se 
pregunta si es la sangre, el fuego o el aire con lo que pensamos, o si es el cerebro el en-
cargado de la sensación, la memoria, la opinión y el conocimiento: καὶ πότερον τὸ αἷμά 
ἐστιν ᾧ φρονοῦμεν, ἢ ὁ ἀὴρ ἢ τὸ πῦρ; ἢ τούτων μὲν οὐδέν, ὁ δ’ ἐγκέφαλός ἐστιν ὁ τὰς 
αἰσθήσεις παρέχων τοῦ ἀκούειν καὶ ὁρᾶν καὶ ὀσφραίνεσθαι, ἐκ τούτων δὲ γίγνοιτο μνήμη 
καὶ δόξα, ἐκ δὲ μνήμης καὶ δόξης λαβούσης τὸ ἠρεμεῖν, κατὰ ταῦτα γίγνεσθαι ἐπιστήμην;

87 El aoristo πλῆντο en realidad es una conjetura de Bergk; los manuscritos presentan 
las lecturas παηντο, πάηντο, πύηντο; el mismo Bergk, debido a los problemas métricos 
de su primera conjetura, después propuso πλῆνται; aunque, como señala Coxon (1986, 
p. 237), Parménides pudo haber alargado la vocal breve in arsi como sucede en B8.7 
(αὐξηθέν). Además de que el aoristo πλῆτο en la misma sede métrica ocurre en varios 
versos homéricos. García Calvo (20013) propuso la conjetura πακταὶ (“trabadas”). En 
defensa de la conjetura de García Calvo, Bredlow 2010, pp. 275-297, argumenta que 



126	 berruecos frank / heródoto en turios  

al menos desde el punto de vista léxico, con el fuego puro cardiológico 
de la medicina hipocrática.88 

Así pues, en virtud de que el vocabulario cardiológico de la medicina 
presenta estas resonancias de la dicción parmenídea, la aparición del ad-
jetivo ἀτρεκές en concomitancia con el tema del corazón podría apoyar 
la lectura del accuratum cor en B1.29. 

Por otra parte, la adjetivación del corazón como ἀτρεμές invita su-
brepticiamente a platonizar la imagen parmenídea. Platón nunca utiliza 
el adjetivo ἀτρεκές y, en cambio, uno de sus dos usos de ἀτρεμές está 
en uno de aquellos pasajes platónicos que, por decirlo así, rezuman de 
platonismo. Se trata de un trozo de la palinodia del Fedro en el que Só-
crates, al hablar del cuarto tipo de μανία, la erótica, dice que toda alma 
humana por naturaleza ha visto τὰ ὄντα, pero que recordarlos no es un 
asunto sencillo. Es en este contexto que, refiriéndose a la visión de las 
formas, utiliza el adjetivo ἀτρεμές para caracterizar aquella visión; afir-
ma Sócrates:

ὁλόκληρα δὲ καὶ ἁπλᾶ καὶ ἀτρεμῆ καὶ εὐδαίμονα φάσματα μυούμενοί τε καὶ 
ἐποπτεύοντες ἐν αὐγῇ καθαρᾷ, καθαροὶ ὄντες καὶ ἀσήμαντοι τούτου ὃ νῦν 
δὴ σῶμα περιφέροντες ὀνομάζομεν, ὀστρέου τρόπον δεδεσμευμένοι.89 

“en caso de «llenarse» los anillos de fuego y de noche, que podemos suponer los únicos 
elementos presentes en esta fase elemental de la física, quedaría ininteligible de qué, si 
no de fuego y noche, estaban hechos los anillos mismos”. 

88 El hecho de que el médico hipocrático atribuya al lado izquierdo del corazón la sede 
del fuego puro, podría arrojar información sobre el fragmento B17 de Parménides en el 
que se asocia la izquierda con lo femenino y la derecha con lo masculino. Un pasaje de 
Aristóteles señala: Παρμενίδης τὰς γυναῖκας τῶν ἀνδρῶν θερμοτέρας εἶναί φησι καὶ ἕτεροί 
τινες, ὡς διὰ τὴν θερμότητα καὶ πολυαιμούσαις γινομένων τῶν γυναικείων. “Parménides y 
algunos otros dicen que las mujeres son más calientes que los hombres y que debido al 
calor las mujeres tienen más abundancia de sangre” (Part. An. 648a29-31). A la luz de este 
testimonio, si el médico hipocrático asocia el lado izquierdo con el fuego puro y Parmé-
nides con lo femenino, podría pensarse en una cierta continuidad entre los dos principios 
cosmológicos (fuego-noche) y los dos sexos de B17. No obstante, si esto fuera así, la 
asociación de lo femenino con el fuego o la luz iría en contraposición con el fragmento B1 
de Acusilao de Argos en el que se dice que el Érebo es el principio masculino y la Noche 
el femenino: Ἔρεβος μὲν τὴν ἄρρενα, τὴν δὲ θήλειαν Νύκτα. La ubicación hipocrática del 
fuego puro en el lado izquierdo contradice las συστοιχίαι pitagóricas (Ar. Met. 986a22 y 
ss.) pues ahí la luz estaría asociada con la derecha, mientras que la obscuridad con la iz-
quierda. Sobre la topología derecha-izquierda en el pensamiento griego, véase Lloyd 1962.

89 Phdr. 250c2-5: “Cabales, simples, inconmovibles y felices imágenes en las que 
hemos sido iniciados y que observamos en un resplandor puro, siendo nosotros puros y 



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 127

La ἀτρεμία es, en definitiva, una de las cualidades de las formas 
platónicas,90 con lo cual aceptar su aparición en B1.29 implica aproxi-
mar la imagen parmenídea al pensamiento platónico. Claro está que en 
B8.4 la presencia de ἀτρεμές es indudable, razón por la cual Diels se 
decantó por adoptar el mismo adjetivo para B1.29; sin embargo, su apa-
rición en B8 (como una de las σήματα del ser) no garantiza que se haya 
utilizado en B1 en donde constituye un atributo de la imagen metafórica 
de la verdad. Así, resulta probable que

il testo citato da Simplicio (nel de caelo), da Proclo e (in parte) da Clemente 
sia stato rimaneggiato in modo tale che l’ ἦτορ Ἀληθείης non potesse che rin-
viare alla similitudine tra l’Essere e la sfera posta da Parmenide in B8.42-45, 
similitudine in cui Platone ha senza dubbio trovato un precedente fondamen-
tale per la sua concezione dell’Universo sferico (Tim. 33b).91 

Ahora bien, para una justa comprensión de la semántica de la ἀτρέκεια 
y de sus conexiones con la ἱστορίη, la legislación y la justicia, es inevita-
ble atender al uso que hace de ella Heródoto en sus Historias. Para ello 
es necesario, por una parte, analizar brevemente las facultades de cono-
cimiento que despliega el historiador en su obra y, por la otra, dilucidar 
el papel que juega dentro de ellas el vocabulario de la ἀτρέκεια. 

En primer lugar, están las facultades estéticas, la vista y el oído, la 
visión y la audición (ὄψις y ἀκοή), que son las que constituyen, en virtud 
de su pasividad, es decir, de su carácter meramente receptivo, la expe-
riencia directa, la ἐμπειρία.92 El dominio de intervención de estas facul-
tades es lo visible (τὰ φανερὰ), y sus objetos son, para la vista los ἔργα 
μεγάλα τε καὶ θωμαστά, y, para el oído, en virtud de la lejanía espacial 
o temporal del fenómeno en cuestión, los discursos o relatos (λόγοι).93 

no marcados por aquello que ahora nos rodea y que llamamos cuerpo, encadenados por 
él como en una ostra”.

90 Cf. De Vries 1969, p. 151: “here the ‘transposition’ of a mystery terminology is 
momentarily interrupted: it is to the ideas ‘rather than to the eleusinian images’ that the 
epithets ὁλόκληρα… εὐδαίμονα properly belong; ἀτρεμῆ points to Parmenides”.

91 Passa 2009, p. 55.
92 Sobre la función de la ὄψις y la ἀκοή en las Historias, véase Darbo-Peschanski 

1987, pp. 88-96. 
93 Véase Darbo-Peschanski 1987, pp. 91-97, quien establece cuatro niveles en la 

jerarquía de los informadores de Heródoto de acuerdo con el valor que se le confiere 
a sus λόγοι: 1. Predominio del grupo sobre el individuo. 2. La coincidencia o falta de 
coincidencia entre el origen geográfico del informador y el lugar del suceso estudiado. 



128	 berruecos frank / heródoto en turios  

En segundo lugar, está la facultad inquisitiva, la ἱστορίη, que, en 
virtud de su carácter activo, constituye una expansión de la experiencia, 
es decir, una πολυπειρία, o, si se prefiere, una totalización de las ope-
raciones de la experiencia, cuyo objeto principal está constituido por τὰ 
γενόμενα, los hechos de los hombres, en una palabra, el pasado. Pero, 
para poder acceder al pasado, a ese dominio de invisibilidad temporal, 
es necesario recurrir, de nuevo, a los relatos (λόγοι) que proporcionan las 
diversas fuentes de información, ya sean orales o escritas (τὰ λεγόμενα). 
En este sentido, la actividad de recopilación discursiva de la ἱστορίη se 
solapa con la actividad de la audición, pero la enriquece propiciando 
una abundancia de testimonios. En el interior mismo de estos relatos, 
esta facultad inquisitiva descubre una serie de γνῶμαι y δόξαι, que son 
las opiniones de las diversas fuentes sobre los asuntos que se pretende 
investigar. Asimismo, para la correcta intelección, no sólo de los aconte-
cimientos del pasado, sino también de los relatos informativos, es nece-
sario dilucidar las características de los diversos ἔθνεα implicados en la 
investigación, a saber, su geografía, sus ἤθεα y sus νόμοι.94

El vocabulario crítico, es decir, aquel que se deriva del verbo κρίνειν, 
aparece como una forma de colaboración de la facultad inquisitiva.95 

3. El tipo de relación que el informador tiene con los griegos. 4. La preeminencia de los 
discursos egipcios en la jerarquía de la información.

94 Las modalidades de desenvolvimiento de la facultad inquisitiva se manifiestan en 
los diversos pasajes donde el verbo y el sustantivo (ἱστορεῖν-ἱστορία) convergen con 
otros vocablos. Hagamos aquí una revisión, exceptuando los textos en que la ἱστορίη de-
nomina la propia labor de Heródoto (1.1, 7.96.1): En 3.50.3 el ἱστορεῖν se define como 
λόγον διδόναι; en 2.29.1 y 7.195 como πυθέσθαι; en 2.19.3 y 2.118.1 como εἰδέναι; en 
2.119.3 como ἐπίστασθαι contrastado, significativamente, con un ἀτρεκέως ἐπιστάμενοι, 
de tal forma que la presunta ἐπιστήμη conferida por la ἱστορίη no sería por completo 
infalible; en 1.56.2 como φροντίζειν y como εὑρίσκειν; en 2.44.5 como δήλωσις σαφῶς 
y como δοκεῖν; en 1.61.2 el acto de ἱστορεῖν tiene como resultado el φράζειν; finalmen-
te, en 3.51.1, 2.113.1, 1.24.7, 1.61.2 y 1.122.1 el ἱστορεῖν se deja traducir muy bien 
como “interrogar”. Éstas serían, pues, las diversas modalidades de la ἱστορίη en tanto 
facultad inquisitiva. El campo de intervención de esta facultad no es únicamente lo visible 
(φανερὰ), sino que se esboza ya una tentativa de indagación en el campo de lo invisi-
ble (ἀφανὲς), aunque todavía no suficiente para formular un juicio al respecto.

95 Dentro de la semántica del verbo κρίνειν, que puede significar “juzgar, acusar, 
condenar en sentido jurídico”, se manifiesta una clara conexión con la δίκη que es 
uno de los ejes fundamentales de la ἱστορίη. A lo largo de las Historias el vocabulario 
crítico se asocia con el jurídico, por ejemplo, en 2.129.1: El rey egipcio Micerino fue 
“de todos los reyes el que juzgó más justas sentencias” (δίκας δέ σφι πάντων βασιλέων 
δικαιοτάτας κρίνειν). Véanse también 1.110.2, 2.129.2, 3.31.3, 9.93.3.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 129

En algunos pasajes donde Heródoto no es capaz de formular con exacti-
tud alguna información emplea precisamente el verbo κρίνειν en concomi-
tancia con el adverbio ἀτρεκέως. Cuando la ἱστορίη no ha podido rendir 
cuentas sobre alguna cuestión, el historiador dice οὐκ ἔχω ἀτρεκέως 
εἰπεῖν o κρῖναι. En el libro segundo, sobre la costumbre de no permitir 
a quienes se dedican a la guerra ejercer ningún otro oficio, Heródoto 
afirma no poder discernir con precisión (οὐκ ἔχω ἀτρεκέως κρῖναι, 
2.167.1) si los griegos adoptaron esta costumbre de los egipcios o 
de otros pueblos que también la practican. Igualmente, en el libro 
primero, respecto a las relaciones entre la lengua caunia y la caria, 
Heródoto declara no poder distinguir con precisión (οὐκ ἔχω ἀτρεκέως 
διακρῖναι, 1.172.1) qué lengua asimiló a cuál. Finalmente en el libro 
séptimo, tras describir la libación y la plegaria que Jerjes hizo en el 
Helesponto lanzando al mar una crátera de oro y una espada, el his-
toriador declara no poder distinguir con precisión (οὐκ ἔχω ἀτρεκέως 
διακρῖναι, 7.54.3) si lo hizo como ofrenda al sol o para resarcirse de 
los agravios que había cometido al mismo mar. La concomitancia de la 
ἀτρέκεια y el κρίνειν sugiere que el acto de discernir, juzgar o criticar 
tiene como resultado óptimo la adquisición de la certeza o precisión 
que es exactamente una de las orientaciones epistémicas que el trabajo 
histórico puede alcanzar. 

Así, la ἀτρέκεια aparece en las Historias como el producto de una in-
vestigación llevada a buen puerto, razón por la cual el historiador puede 
hablar con exactitud al respecto, o bien como el contenido epistémico 
de un saber que se considera inequívoco y cierto. La ἀτρέκεια es (junto 
con la ὀρθότης) el contenido epistémico ideal de la facultad inquisitiva. 
Los egipcios dicen conocer con precisión (ἀτρεκέως φασὶ ἐπίστασθαι) 
los años que han pasado desde Heracles hasta el rey Amasis, ya que 
siempre han llevado la cuenta de los años y los han registrado (αἰεί τε 
λογιζόμενοι καὶ αἰεὶ ἀπογραφόμενοι τὰ ἔτεα, 2.145.3). La ἀτρέκεια, en 
este caso, es el resultado óptimo del ἐπίστασθαι y del λογίζεσθαι.

En tercer lugar, están las facultades judicativas o críticas, la γνώμη y 
el δοκεῖν, por medio de las cuales es posible dotar a la investigación de 
algunas determinaciones epistémicas positivas, como lo son la πίστις que 
confiere mayor confiabilidad (πιστός) al conocimiento histórico, la vero-
similitud (οἰκός) y la corrección (ὀρθός). Sin estas facultades el trabajo 
del historiador queda desprovisto de estas orientaciones epistémicas. Las 
raras ocasiones en que la investigación es capaz de alcanzar la ἀλήθεια 



130	 berruecos frank / heródoto en turios  

(que merece un estudio aparte), lo hace por medio de estas facultades 
judicativas.

A la luz de los usos arcaicos y herodoteos del vocabulario de la 
ἀτρέκεια, se puede ver cómo ésta se encuentra íntimamente relacionada 
con la ley y la justicia y, a su vez, con los procedimientos de la ἱστορίη 
que se constituye así como una labor eminentemente jurídica.96

En este sentido, defender la lectura del accuratum cor veritatis en 
B1.29 aproxima a Parménides con Heródoto,97 pero también, como se 

96 Desde el comienzo mismo de las Historias, el trabajo de Heródoto se define 
como la búsqueda de la αἰτίη y la correspondiente imputación de quién fue el αἴτιος de 
que griegos y bárbaros se hicieran la guerra. Como se sabe, fue Creso “por lo que sé, 
el primero en empezar acciones injustas contra los griegos” (1.5.3). αἴτιος es, pues, a 
ojos de Heródoto, aquel que desequilibra el orden de la justicia, de manera que la αἰτίη, 
objetivo de la historia, tiene que ver con la dilucidación de aquel momento quebrantador 
de lo justo. De este modo, la ἱστορίη se comienza a perfilar claramente como el tribunal 
en que los responsables serán juzgados. Siguiendo la lectura de Darbo-Peschanski 
(1987), la justicia en las Historias tiene tres formas que constituyen el tribunal de la 
historia: en primer lugar, la justicia divina, conformada por las potencias invisibles que 
son los dioses y que se encargan verticalmente de rectificar y corregir justicias humanas 
mal aplicadas; en segundo lugar, la justicia humana que está constituida por toda 
una tipología de pueblos e instituciones políticas (isonomía, tiranía, etc.) que actúan 
horizontalmente en el ámbito de lo humano; y, por último, la justicia sagrada, aquella 
gobernada por fuerzas anónimas que verticalmente castigan las injurias imputadas 
ocasionadas en los valores socio-culturales.

97 Algunos usos de ἀτρεκές a lo largo de las Historias ponen en evidencia una cierta 
convergencia con verbos parmenídeos (φράζειν, πυνθάνεσθαι, μανθάνειν, δίζεσθαι). Por 
ejemplo, en el libro cuarto, sobre las zonas infranqueables más allá de las tierras escitas, 
Heródoto dice: οὐδεὶς ἀτρεκέως οἶδε φράσαι (4.25.1; cf. Parm. B2.8: οὔτε φράσαις). En 
el libro quinto, respecto a los habitantes de los territorios al norte del Istro, Heródoto 
señala: οὐδεὶς ἔχει φράσαι τὸ ἀτρεκές (5.9.1). En el libro cuarto, acerca del número de la 
población escita, Heródoto comenta: οὐκ οἷός τε ἐγενόμην ἀτρεκέως πυθέσθαι (4.81.1; 
cf. Parm. B1.28: πάντα πυθέσθαι). Igualmente en el libro noveno, respecto a quién fue 
el responsable de enterrar el cadáver de Mardonio, Heródoto dice: τὸ ἀτρεκὲς οὐκ ἔχω 
εἰπεῖν (9.84.1) y unas líneas más adelante: οὐ δύναμαι ἀτρεκέως πυθέσθαι. Asimismo, 
en el libro séptimo, ante la alarma de que los foceos fuesen lacedemonios, Hidarnes 
procura informarse con precisión (πυθόμενος δὲ ἀτρεκέως, 7.218.2) antes de ordenar 
las líneas de combate persa. También en el libro séptimo, sobre la versión según la cual 
Epialtes no fue el responsable de traicionar a los lacedemonios, Heródoto afirma que no 
la considera una versión persuasiva, pues quienes habían puesto precio a la cabeza de 
Epialtes (los pilágoros) debían estar muy bien informados (τὸ ἀτρεκέστατον πυθόμενοι, 
7.214.2). En el libro quinto, en torno a la razón por la cual los eginetas decidieron no 
presentar una batalla naval contra los atenienses, Heródoto dice: Οὐκ ἔχουσι δὲ τοῦτο 
διασημῆναι ἀτρεκέως (5.86.2). En el libro séptimo, el jinete que Jerjes envía para 



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 131

intentó demostrar, con Zaleuco que se constituye como uno de los esla-
bones que amalgama el pensamiento del eleata con el del halicarnaseo. 

En palabras de Darbo-Peschanski: “l’atrékeia súpose une recherche 
progressive contrairement à l’alētheia qui est une vérité de révélation 
et s’accommode à une saisie immédiate” (1987, p. 180). A pesar de que 
la enseñanza de la diosa parmenídea se presente bajo la forma de una 
revelación, en realidad la imagen misma del camino en la que está confi-
gurado su discurso presupone precisamente un encaminamiento progre-
sivo.98 El corazón de la verdad no está dado desde un principio, es una 
meta a la que se llega después de haberse apropiado del relato (κομίζειν 
τὸν μῦθον). El κομίζειν que debe llevar a cabo el κοῦρος consiste en ir 
adquiriendo cada vez más una mayor certeza, precisión y exactitud en la 
comprensión. El corazón de la verdad no es (al menos exclusivamente) 
una metáfora geométrica que anticipa la imagen de la esfera de B8; es 
también una metáfora ética. El corazón de la verdad no es una manera 
figurada de decir “el centro conceptual de la enseñanza”, “el núcleo del 
problema”,99 sino más bien una referencia a la disposición anímica de 
quien es justo o sincero, al lugar de la conciencia en el que puede darse 
la verdad.

Algunos pasajes de la literatura arcaica en los que aparece el sustan­
tivo ἦτορ sugieren esta dimensión ético-moral de la fórmula parmenídea: 

espiar a los lacedemonios en las Termópilas “aprendió con precisión todo” (μαθὼν δὲ 
πάντα ἀτρεκέως, 7.208.3). En el libro sexto se dice de Cleómenes que “él mismo, de 
esta manera, aprendió la verdad” (μαθεῖν δὲ αὐτὸς οὕτω τὴν ἀτρεκείην, 6.82.2). Final-
mente, en el libro quinto, sobre los cálculos de Aristágoras sobre cuánto tiempo había de 
Esparta a la corte del rey persa en Susa, Heródoto dice: Εἰ δέ τις τὸ ἀτρεκέστερον τούτων 
ἔτι δίζηται, ἐγὼ καὶ τοῦτο σημανέω (5.54.1). Nótese que en la mayoría de estos pasajes 
la ἀτρέκεια aparece como el contenido que Heródoto es incapaz de determinar. Si la 
ἀτρέκεια es, en este sentido, la meta ideal del “mostrar”, del “informarse”, del “aprender” 
y del “investigar”, todos ellos verbos que forman parte del vocabulario de la diosa par-
menídea, se puede suponer que una de las características de la enseñanza de la divinidad 
consiste precisamente en ser susceptible de ἀτρέκεια. 

98 Cf. Cassin 1987, p. 167: “À lire le Poème de Parménide comme une identification 
progressive du sujet de «Est», mot du chemin, la dernière étape est maintenant atteinte, 
celle où l’étant devient représentable, sphère”.

99 Cf. Passa 2009, p. 52, n. 60: “Ho l’impressione che molti interpreti parmenidei 
tendano a atribuire a ἦτορ un significato metaforico che il greco non ha mai conosciu-
to. In italiano si dice p. es. ‘il cuore del problema’, ma un’espressione simile sarebbe 
impossibile p. es. in tedesco, dove si dice ‘der Kern des Problems’, non ‘das Herz des 
Problems’ ”.



132	 berruecos frank / heródoto en turios  

por ejemplo, el fragmento 4C (West) de Solón en el que “el obstinado 
corazón” (καρτερὸν ἦτορ) lleva al deseo excesivo (ἐς κόρον) de muchos 
bienes y, a su vez, al pensamiento desmedido (μέγαν νόον). O la Nemea 
octava en la que, tras decir cómo las palabras del poeta son alimento de 
los envidiosos (ὄψον δὲ λόγοι φθονεροῖσιν), Píndaro canta:

ἦ τιν’ ἄγλωσσον μέν, ἦτορ δ’ ἄλκιμον, λάθα κατέχει
ἐν λυγρῷ νείκει· μέγιστον δ’ αἰόλῳ ψεύ-
δει γέρας ἀντέταται.100 

En virtud de la concomitancia del “corazón” y el “olvido”, este pasaje 
podría ser uno de los paralelos más cercanos a la expresión parmenídea 
del ἦτορ Ἀληθείης. Otro pasaje pindárico aproxima el “corazón” con la 
“verdad”; se trata de la Nemea séptima, en la que, justo después del cele­
bérrimo σοφία δὲ κλέπτει παράγοισα μύθοις, Píndaro dice:

τυφλὸν δ’ ἔχει
ἦτορ ὅμιλος ἀνδρῶν ὁ πλεῖστος. εἰ γὰρ ἦν
ἓ τὰν ἀλάθειαν ἰδέμεν, οὔ κεν ὅπλων χολωθείς 
ὁ καρτερὸς Αἴας ἔπαξε διὰ φρενῶν
λευρὸν ξίφος·101 

La metáfora del corazón ciego que no puede ver la verdad es como 
un espejo de la metáfora de Parménides; el corazón ciego se opone al 
corazón sincero (ἀτρεκές) que carece de mentiras inestables.

Ahora bien, la similitud entre la figura de Zaleuco y la de Parméni-
des podría verse fortalecida a partir de un fragmento de Aristóteles que, 
curiosamente, conservamos en un escolio a los versos pindáricos que se 
analizaron aquí (νέμει γὰρ Ἀτρέκεια πόλιν Λοκρῶν, Ol. 10.13). Decía el 
Estagirita, según el escoliasta: 

ἐπειδὴ γὰρ ἐχρῶντο (sc. οἱ Λοκροί) τῷ θεῷ πῶς ἂν παλλῆς ταραχῆς ἀπαλ­
λαγεῖεν, ἐξέπεσεν αὐτοῖς χρησμός, ἑαυτοῖς νόμους τίθεσθαι, ὅτε καί τις ποιμήν, 
ὄνομα δ᾽ἦν Ζάλευκος, πολλοὺς νόμους δυνηθείη τοῖς πολῖταις εἰσενεγκεῖν 

100 8.24-25: “Del que no es elocuente, aunque tenga corazón valiente, el olvido se 
apodera / con odio lamentable; el don más grande / se extiende a la inestable mentira”.

101 7.23-27: “Ciego tiene / el corazón la gran muchedumbre de hombres. Pues si le 
fuera posible / mirar la verdad, nunca por las armas encolerizado / el fuerte Áyax habría 
hundido en sus entrañas / la alargada espada”.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 133

δοκίμους. γνωσθεὶς δὲ καὶ ἐρωτηθεὶς πόθεν εὕροι, ἔφησεν ἐνύπνιον αὐτῷ τὴν 
Ἀθηνᾶν παρίστασθαι. διὸ αὐτός τε ἠλευθέρωται καὶ νομοθέτης κατέστη.102 

La conexión entre Zaleuco, la ley y los sueños de revelación evoca 
inmediatamente la figura de Parménides, legislador de Elea y autor de 
un poema que podría tener algunas relaciones con el mundo de los sue-
ños.103 En el imaginario de la Grecia arcaica las leyes provenían de los 
dioses y, por tanto, los legisladores eran figuras intermediarias entre el 
mundo divino y el humano.104 Zaleuco, Carondas, Solón y Parménides 
representan diversos semblantes que constituyen el complejo arquetipo 
del legislador arcaico. 

102 Fr. 548 Rose = Schol. in Pindar. Olymp. 10.17h (Drachmann): “Cuando los 
locrios preguntaron al oráculo cómo se podrían liberar de sus abundantes problemas 
políticos, el oráculo les respondió que instauraran leyes para sí mismos; entonces, un 
cierto pastor, cuyo nombre era Zaleuco, fue capaz de proponer a los ciudadanos mu-
chas leyes excelentes. Una vez que las dio a conocer, le preguntaron dónde las había 
encontrado, él dijo que se le presentó Atenea en un sueño. Por lo cual fue liberado y 
proclamado legislador”. Por otro lado, Plutarco (De laude ipsius 543a) dice algo similar 
al fragmento de Aristóteles; la legislación de Zaleuco alegró a los locrios, pues afirma-
ba tener a Atenea como su inspiradora: οὐχ ἥκιστα γοῦν λέγουσιν ἀρέσαι Λοκροῖς τὴν 
Ζαλεύκου νομοθεσίαν, ὅτι τὴν Ἀθηνᾶν ἔφασκεν αὑτῷ φοιτῶσαν εἰς ὄψιν ἑκάστοτε τοὺς 
νόμους ὑφηγεῖσθαι καὶ διδάσκειν αὑτοῦ δὲ μηδὲν εἶναι διανόημα μηδὲ βούλευμα τῶν 
εἰσφερομένων. 

103 Sobre este tema, véase Berruecos 2012. Algunos autores han apuntado de manera 
marginal y más bien indirecta a la semejanza del proemio con una situación onírica (por 
ejemplo, Conche 1996, pp. 67-68; Granger 2008, p. 14, y Palmer 1999, pp. 22-23), pero 
es mérito de Gemelli Marciano (2008) haber expuesto las evidencias precisas que hacen 
del proemio una especie de “lucid dream” cuyo objetivo sería inducir una sensación de 
alienación y desorientación que, finalmente, desembocaría en una liberación del oyente 
de toda dimensión temporal. Véase también Kingsley 1999. 

104 El comienzo de las Leyes de Platón es un claro ejemplo de esto (624a-625a). El 
extranjero ateniense pregunta a Clinias el cretense si la causa de la composición de sus 
leyes fue un dios o un hombre; el cretense le responde que fue Zeus el causante de su 
legislación, mientras que para los lacedemonios fue Apolo. Minos y Radamanto son 
precisamente el paradigma de la mediación dioses-hombres en lo que respecta a la le-
gislación. Heródoto (1.65.2-5) y Plutarco (Lyc. 6) mencionan la tradición de que la Pitia 
délfica le dictó a Licurgo las leyes espartanas. Jámblico (VP 16.70), después de llamar 
a Pitágoras εὑρετὴς καὶ νομοθέτης, afirma que fue el máximo responsable de la relación 
más conveniente que se puede tener con los dioses, tanto en sueño como en vigilia: καὶ 
διόλου τῆς ἐπιτηδειοτάτης πρὸς θεοὺς ὁμιλίας ὕπαρ τε καὶ κατὰ τοὺς ὕπνους αἰτιώτατος 
τοῖς περὶ αὐτόν.



134	 berruecos frank / heródoto en turios  

En virtud de su gran interés en los νόμοι de los diversos pueblos y 
en los mecanismos de ruptura y reestablecimiento de la justicia, las 
Historias de Heródoto pueden caracterizarse como un tribunal en el que 
la labor del historiador se constituye como un trabajo eminentemente 
jurídico.105 La hipótesis de que el historiador investigó los códigos le-
gales de la Magna Grecia y que, a lo largo de esta investigación, debió 
absorber todo este conglomerado cultural en el que convergen diversos 
personajes en torno a las actividades legislativas, no resulta inverosímil 
a la luz del carácter jurídico de las Historias y de la vinculación entre 
Turios, patria adquirida del halicarnaseo, y los códigos de Carondas y 
Zaleuco, personajes, ambos, que pueden, a su vez, ponerse en relación 
con Parménides. Asimismo, la semántica del vocabulario de la ἀτρέκεια, 
en el que se articulan las conexiones entre el trabajo de la ἱστορίη y el 
de la νομοθεσίη, además de arrojar luz sobre los nexos entre el Poema de 
Parménides y la legislación, también podría erigirse como una posible 
evidencia del trabajo legislativo del propio Heródoto. 

Heródoto, Elea y la “κτίσις poetry”: Jenófanes 
y Asio de Samos

Durante el proceso de construcción de su relato sobre el ἀποικισμός de 
Elea y la μετοίκησις focea, relato que, por lo demás, es de una extensión 
y un detalle considerables (1.163-168), Heródoto pudo haber obtenido 
algunas noticias sobre Parménides.106 Es posible incluso, a pesar de que 
ha sido un asunto muy debatido,107 que se haya basado en el poema que, 

105 Véase Darbo-Peschanski 1987 y 2007. 
106 Sobre el motivo de la μετοίκησις y su papel estructural en las Historias, véase 

Demand 1988.
107 Véase Gigante 1970, quien argumenta que la fuente de Diógenes para atribuir a 

Jenófanes un poema sobre la κτίσις de Elea fue Lobón de Argos quien, a su vez, inventó 
el título según sus hábitos falsarios apoyándose en un pasaje de la Retórica (1400b que 
vincula a Jenófanes con Elea). La tesis de Gigante en realidad está basada en los estu-
dios de Hiller 1878 y de Crönert 1911, a partir de los cuales comenzó la mala prensa de 
Lobón de Argos. Gigante concluye (p. 239): “L’ipotesi formulata da Immisch (Philo-
logus, 49, 1890, p. 208 y ss.) e seguìta da alcuni studiosi (Ciaceri, Storia della Magna 
Grecia I, p. 290) che Erodoto per la deduzione della colonia ad Elea abbia utilizzato 
il poema senofaneo, è priva di qualsiasi fondamento”. Untersteiner 1955, pp. CCL-
CCLIV, presenta un amplio status quaestionis del problema de la autoría jenofanea del 
poema sobre la fundación de Elea. 



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 135

según Diógenes Laercio (9.20), Jenófanes escribió en dos mil versos 
sobre la fundación de Elea (εἰς Ἐλέαν ἀποικισμός).108

El fragmento B22109 trae a la memoria la invasión orquestada por 
el general Hárpago a las ciudades del Asia Menor, invasión que cono­
cemos bien gracias al relato herodoteo. El fragmento B3 de Jenófanes, 
como ha sido mostrado,110 resulta ser un texto de suma relevancia no 
sólo para reconstruir la historia de la ciudad de Colofón, sino también 
para determinar algunas de las razones sociales que la llevaron al some­
timiento político bajo manos de los persas:

ἁβροσύνας δὲ μαθόντες ἀνωφελέας παρὰ Λυδῶν,
ὄφρα τυραννίης ἦσαν ἄνευ στυγερῆς,
ἤϊσαν εἰς ἀγορὴν παναλουργέα φάρε᾽ ἔχοντες
οὐ μείους ὥσπερ χίλιοι εἰς ἐπίπαν,

108 Nos sentimos persuadidos por los argumentos de Cerri (2000) que, si bien no 
abogan específicamente a favor del pretendido poema de Jenófanes como presunta 
fuente de Heródoto, proporcionan elementos para sostenerlo. En primer lugar, Colofón 
se caracterizó en la época arcaica como un centro vigoroso de producción de Κτίσεις. 
En segundo lugar, la expresión ὁ εἰς + acusativo ἀποικισμός parece referirse no sólo 
a la colonización propiamente dicha, sino también al momento de partir de Focea y a 
los avatares que les sobrevinieron a los migrantes en el mar y en otras tierras, de tal 
forma que el contenido del poema de Jenófanes habría sido precisamente el mismo 
que el de los capítulos herodoteos. En tercer lugar: “in Erodoto sono frequenti i casi 
in cui sia evidente la sua derivazione da fonti letterarie precedenti, che tuttavia non 
si sente in dovere di citare” (2000, p. 44). Cerri argumenta que las preguntas de B22 
se pueden pensar perfectamente teniendo como contexto “una città che abbia vissuto 
l’esperienza traumatica della conquista persiana […] Nell’Occidente greco c’era, al 
tempo di Senofane, una ed una sola città nella quale si potese considerare di routine 
una simile domanda: ‘Quanti anni avevi, quando arrivarono i Persiani?’. Questa città 
era Elea” (p. 46). Véase también Fränkel 1925, p. 175: “man darf […] vermuten, dass 
dieser anschauliche Bericht [sc. Herodot. 1.163-67] eben auf das Epos des Xenophanes 
zurückgeht […] Also vermutlich noch eine Schriftquelle für Herodot, und zugleich ein 
bedeutsames Mittelglied für seine Verbindung mit dem alten Epos!”.

109 πηλίκος ἦσθ᾽ ὅθ᾽ ὁ Μῆδος ἀφίκετο; B22.5. En dicho fragmento se enuncian las 
preguntas que cabe decir sentado junto al fuego y estando satisfecho mientras se bebe 
vino. 

110 Bowra 1941. Sobre estos versos dice Bowra (p. 119): “they show what he, a 
penetrating and serious critic, thought about one aspect of the impact of East on West, 
of barbarian on Greek, and they contain his only known judgement on historical 
events”. 



136	 berruecos frank / heródoto en turios  

αὐχαλέοι χαίτῃσιν ἀγαλμένοι εὐπρεπέεσσιν
ἀσκητοῖς <τ᾽> ὀδμὴν χρίμασι δευόμενοι.111  

Los versos de Jenófanes parecen aludir a un momento en que los colo­
fonios disfrutaban de una alianza amigable con los lidios, representada por 
la intromisión de la extravagancia y el lujo orientales dentro de la socie-
dad. Es posible que dicho fragmento elegíaco formara parte del poema 
sobre la fundación de Colofón.112 Saltan a la vista algunos elementos 
expuestos en este pasaje que se corroboran en las Historias y que po-
drían apoyar la posibilidad de que Heródoto haya utilizado a Jenófanes 
como fuente; entre ellos las túnicas púrpuras lidias que recuerdan a las 
εἵματα πορφύρεα καὶ κιθῶνας que, según Heródoto (1.50.1), Creso que-
mó en una pira como ofrenda para el dios délfico, o al πορφύρεόν εἷμα 
que el foceo Pitermo vistió para llamar la atención de los espartiatas 
(1.152.1).113 Asimismo, la ἁβροσύνη lidia evoca la declaración herodotea 
de que, antes de someter a los lidios, los persas no poseían ningún lujo 
(οὔτε ἁβρὸν, 1.71.4), y también la forma en que la pitia se dirige a Creso 
como Λυδὲ ποδαβρέ (1.55.2).114 De los dísticos de Jenófanes se puede 
inferir la idea, ampliamente explotada por Heródoto y concurrente en los 
fragmentos de Solón, de que la tiranía es el producto de un comportamien-
to moralmente inaceptable de los ciudadanos. La ὕβρις civil se castiga con 
la ὕβρις del gobernante. 

111 DK B3: Ateneo 12.526a: “Habiendo aprendido de los lidios lujos infructuosos, 
/  mientras eran libres de la abominable tiranía, / iban hacia el ágora portando púrpuras 
túnicas / no siendo menos de mil en total, / arrogantes, engalanados con elegantes cabe-
lleras / rociados con el perfume de ungüentos exquisitos”. 

112 Bowra 1941, p. 126: “The account of the luxurious Colophonians may concei-
vably come from this poem [sc. el Κολοφῶνος κτίσις y el ὁ εἰς Ἐλέαν ἀποικισμός]”. 
Untersteiner 1955, p. CCLII, por su parte, considera que los poemas de fundación 
de Jenófanes debieron haber sido escritos en hexámetros, pues interpreta el famoso 
ἐρραψῴδει τὰ ἑαυτοῦ de Diógenes Laercio como una referencia a la recitación de sus 
poemas históricos.

113 Otro elemento que podría apoyar la posibilidad de que Jenófanes haya sido fuente 
de Heródoto es el tema del origen de la moneda y su relación con Lidia. El lexicógrafo 
alejandrino Julio Pólux en su Onomasticon, al discutir sobre el origen de la moneda, 
dice que, según Jenófanes, fueron los lidios los primeros en acuñarla (ἔκοψε νόμισμα 
[…] Λυδοί, καθά φησι Ξενοφάνης), lo cual aparece en Heródoto (1.94): Πρῶτοι δὲ 
ἀνθρώπων τῶν ἡμεῖς ἴδμεν νόμισμα χρυσοῦ καὶ ἀργύρου κοψάμενοι ἐχρήσαντο. 

114 Sobre el significado de ἁβροσύνη en su contexto social, véase Kurke 1992.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 137

Ahora bien, podría pensarse, como algunos estudiosos lo han hecho,115 
que esta “κτίσις poetry”116 además de haber sido fuente de Heródoto, po-
dría haber sido el modelo de los Ἰωνικά de Paniasis, el tío (o primo)117 
de Heródoto. Sabemos por la Suda (s. v. Πανύασσις) que los Ἰωνικά 
estaban escritos ἐν πενταμέτρῳ al igual que otras obras históricas, como 
la Esmirneida de Mimnermo. Esta obra de Paniasis, a su vez, podría 
haber sido también una de las fuentes de Heródoto para algunos de sus 
pasajes, entre ellos, el excursus sobre el origen de los griegos de Asia 
(1.142-150).118 

Para muchos especialistas el texto de Jenófanes evoca de manera 
bastante cercana un fragmento de otro poeta, cuya obra Heródoto po-
dría haber conocido durante su estancia en Samos, Asio.119 Según cierta 
interpretación, ambos fragmentos, citados por Ateneo de Naucratis en 
dos pasajes muy cercanos (525f el de Asio y 526a-b el de Jenófanes), 
describen la extravagancia (τρυφή) de los pueblos jónicos, en un caso el 
colofonio, en el otro el samio:

οἳ δ᾽ αὔτως φοίτεσκον ὅπως πλοκάμους κτενίσαιντο
εἰς Ἥρης τέμενος, πεπυκασμένοι εἵμασι καλοῖς,
χιονέοισι χιτῶσι πέδον χθονὸς εὐρέος εἶχον̇
χαῖται δ᾽ ἠιωρεῦντ᾽ ἀνέμωι χρυσέοις ἐνὶ δεσμοῖς,
χρύσειαι δὲ κορύμβαι ἐπ᾽ αὐτῶν τέττιγες ὥς̇
δαιδαλέας δὲ χλιδῶνας ἄρ᾽ ἀμφὶ βραχίοσ᾽ ἕσαντες
<Ἀγκαῖον μετιόν>τες ὑπασπίδιον πολεμιστήν.120 

115 Véase Schmid 1929, p. 310: “Xenophanes könnte mit diesem Gedicht Vorbild für 
Panyassis Ἰωνικά geworden sein”. Véase también Untersteiner 1955, p. CCLII. 

116 Sobre la “κτίσις poetry” como género poético arcaico, véase Dougherty 1994. 
La autora argumenta que la poesía de fundación en la Grecia arcaica no era un género 
literario autónomo, sino más bien un tópos que formaba parte de proyectos poéticos 
más amplios. Si se toma por válida esta hipótesis para el caso que nos ocupa, podría 
pensarse que la fundación de Colofón y Elea eran secciones particulares de las elegías 
de Jenófanes y quizá podría verse una cierta continuidad entre los fragmentos B1 y B2 
con B3. 

117 Véase Matthews 1974, pp. 9-12.
118 Tesis sostenida por Matthews 1974, p. 30.
119 Cf. la entrada “Elegie” de Crusius en la RE (V, 2271-2272) que conecta estos 

poemas jenofánicos con las obras de Calino, Semónides, Mimnermo y Asio. 
120 Asio, Fr. 13 Bernabé: “Y así ellos iban una y otra vez, cada vez que peinaban sus 

rizos, / hacia el templo de Hera, cubiertos con bellas vestimentas, / barrían con níveas 
túnicas el suelo de la amplia tierra; / y sus melenas ondeaban en el viento a través de 



138	 berruecos frank / heródoto en turios  

A pesar de que podría parecer que este fragmento tiene un objetivo 
similar al de Jenófanes, a saber, la denuncia de la opulencia y el lujo, se 
han levantado sospechas en torno al tono de los versos, de suerte que no 
se trataría de una acusación, sino más bien de un retrato retrospectivo 
alegre y humorístico más próximo al tono de la comedia de Aristófanes 
que al fragmento de Jenófanes.121 No obstante, otra lectura es posible y, 
para nuestros propósitos, tiene el mérito, por una parte, de aproximar la 
poesía de Asio a la “κτίσις poetry” y, por la otra, de acercarlo a Heró-
doto: “Se ci atteniamo ai versi superstiti essi non presentano che una 
descrizione, viva e particolareggiata, dei partecipanti alla processione 
verso il santuario di Era, la dea protectrice di Samo”.122 Si, según el 
mismo Asio en el fragmento 7, Anceo, uno de los integrantes de la ex-
pedición de los argonautas y rey de los léleges, fue el héroe fundador de 
Samos,123 si, según Pausanias, los argonautas fueron los fundadores del 

cintas doradas, / sobre ellos dorados ornamentos en forma de cigarras / y brazaletes 
labrados en torno a los brazos se colocaban / mientras seguían a Anceo, el guerrero 
protegido por el escudo”. Por motivos que se harán evidentes en seguida, adoptamos 
para la laguna del último verso la conjetura de Veneri 1984.

121 Ésta es la tesis de Bowra quien argumenta en contra de la lectura a favor de la 
τρυφή, y dice (1957, pp. 398-399): “If we read these lines without reference to Duris’ 
moralistic interpretation of them, we see that they were written by Asius in a mood 
of affection and appreciation. He himself does not belong to this world, but from his 
own time he looks back on it and likes its style and its gaiety […] the difference of 
tone between him [sc. Jenófanes] and Asius is so marked that we cannot treat the 
two pieces as representative of a similar spirit”. La semejanza en el vocabulario y 
en el tono entre el fragmento de Asio y la comedia de Aristófanes hacen concluir a 
Bowra que Asio escribió no como se suele pensar en el siglo vi, sino más bien en el v: 
“he was acquainted with the language of Attic comedy and with the world from which it 
was derived […]. If Asius lived in the latter part of the fifth century, there would be 
no difficulty in his being acquainted with Attic Comedy and its language, and it is a 
reasonable supposition that he was influenced by it and picked up certain words and 
ideas from it” (p. 400).

122 Veneri 1984, pp. 82-83.
123 Fr. 7 (Bernabé). Paus. 7.4.1: Ἄσιος δὲ ὁ Ἀμφιπτολέμου Σάμιος ἐποίησεν ἐν 

τοῖς ἔπεσιν ὡς Φοίνικι ἐκ Περιμήδης τῆς Οἰνέως γένοιτο Ἀστυπάλαια καὶ Εὐρώπη, 
Ποσειδῶνος δὲ καὶ Ἀστυπαλαίας εἶναι παῖδα Ἀγκαῖον, βασιλεύειν δὲ αὐτὸν τῶν 
καλουμένων Λελέγων· Ἀγκαίῳ δὲ τὴν θυγατέρα τοῦ ποταμοῦ λαβόντι τοῦ Μαιάνδρου 
Σαμίαν γενέσθαι Περίλαον καὶ Ἔνουδον καὶ Σάμον καὶ Ἀλιθέρσην καὶ θυγατέρα ἐπ’ 
αὐτῷ Παρθενόπην, Παρθενόπης δὲ τῆς Ἀγκαίου καὶ Ἀπόλλωνος Λυκομήδην γενέσθαι. 
Ἄσιος μὲν ἐς τοσοῦτο ἐν τοῖς ἔπεσιν ἐδήλωσε.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 139

Santuario de Hera en Samos,124 y si, según Menodoto,125 lo fundaron 
los léleges, entonces tendríamos en este fragmento un intento “di con-
ciliare le due versioni del mito delle origini, senza svilire l’elemento lo-
cale né eliminare quello più propriamente panellenico”.126 De tal forma 
que tanto el fragmento 7 como el 13 provendrían de una misma obra 
dedicada a la historia mítica o κτίσις de Samos “in cui non poteva non 
figurare anche un elemento così significativo come la storia del santua­
rio di Era”.127 

Ahora bien, en virtud de su “familiarité intime avec les gens et les 
choses de Samos”,128 resulta posible que Heródoto no sólo haya conocido 
la poesía fundacional de Asio en su larga estancia en Samos, sino que, 
además, la haya utilizado como fuente para algunos pasajes de las Histo-
rias.129 De hecho, cuando habla sobre Samos, Heródoto no escatima en 
detalles y pormenores, sobre todo en lo que concierne a las obras artísti-
cas y de ingeniería,130 y el templo de Hera no resulta ser la excepción, 
pues en diversos pasajes se refiere a él y a las reliquias que atesoraba.131 

124 Paus. 7.4.4: τὸ δὲ ἱερὸν τὸ ἐν Σάμῳ τῆς Ἥρας εἰσὶν οἳ ἱδρύσασθαί φασι τοὺς ἐν τῇ 
Ἀργοῖ πλέοντας, ἐπάγεσθαι δὲ αὐτοὺς τὸ ἄγαλμα ἐξ Ἄργους·

125 FGrHist 541F1. Ath. 15.672a-b: ἐγὼ δ’ ἐντυχὼν τῷ Μηνοδότου τοῦ Σαμίου 
συγγράμματι, ὅπερ ἐπιγράφεται Τῶν κατὰ τὴν Σάμον ἐνδόξων ἀναγραφή, εὗρον 
τὸ ζητούμενον Ἀδμήτην γάρ φησιν τὴν Εὐρυσθέως ἐξ Ἄργους φυγοῦσαν ἐλθεῖν εἰς 
Σάμον, θεασαμένην δὲ τὴν τῆς Ἥρας ἐπιφάνειαν καὶ τῆς οἴκοθεν σωτηρίας χαριστήριον 
βουλομένην ἀποδοῦναι ἐπιμεληθῆναι τοῦ ἱεροῦ τοῦ καὶ νῦν ὑπάρχοντος, πρότερον δὲ ὑπὸ 
Λελέγων καὶ Νυμφῶν καθιδρυμένου· 

126 Veneri 1984, pp. 90-91. 
127 Ibid., 1984, p. 91.
128 Legrand 1932, p. 10.
129 Si la tesis de Bowra (1957) sobre la datación tardía de Asio es correcta, incluso 

podrían haberse conocido. Otro personaje ilustre con el que Heródoto podría haber en-
trado en contacto en Samos es Meliso quien, según las cronologías, habría sido más o 
menos contemporáneo al halicarnaseo. 

130 Por ejemplo: la crátera de plata, obra de Teodoro de Samos que Creso envió 
como ofrenda a Delfos (1.51.2-3); el peto de lino adornado con oro y algodón, regalo 
del rey egipcio Amasis, que los samios se robaron de los lacedemonios (3.47); el anillo 
de esmeralda engastado en oro de Polícrates, obra también de Teodoro de Samos (3.41); 
la referencia a las tres obras más grandiosas del mundo griego, todas ellas de Samos: 
el túnel del monte Ámpelo, la escollera que rodea el puerto y que se alza en el mar y, 
finalmente, el templo de Hera (3.60). 

131 Las reliquias eran los dos retratos que Amasis consagró en el templo y que Heró-
doto dice que aun en su época estaban detrás de las puertas (2.182); la vasija de bronce 



140	 berruecos frank / heródoto en turios  

Conclusiones 

Nuestras conclusiones pueden organizarse en tres rubros. En primer lugar, 
las que conciernen a Heródoto y particularmente a las fuentes de las que 
pudo haber bebido para la conformación de sus Historias. La hipótesis 
de que él llevó a cabo en Turios un trabajo de ἱστορίη político-legislativa, 
labor que se habría cristalizado no sólo en algunos pasajes de las Historias 
(como el debate sobre la constitución de Persia del libro tercero), sino 
también en la conformación del código legal de la propia ciudad de Turios 
(código que la tradición vinculó a los personajes de Protágoras, Carondas 
y Zaleuco), esta hipótesis sugiere una vinculación entre las figuras de los 
legisladores de la Magna Grecia (dentro de los cuales se puede incluir a 
Parménides) y el propio trabajo intelectual de Heródoto. La posible co-
nexión, subrayada por los especialistas, entre Heródoto y Protágoras res-
pecto a la composición del debate constitucional, podría arrojar luz sobre 
la relación entre ambos personajes como legisladores de la ciudad de 
Turios. En este sentido, el relato sobre la fundación de Elea consignado en 
las Historias podría ser fruto de las propias investigaciones político-legis-
lativas que Heródoto realizó en Turios, a la vez que podría ser heredero di-
recto del “género” de la poesía de fundación, dos de cuyos representantes 
fueron Jenófanes y Asio de Samos. Heródoto habría utilizado la poesía de 
Asio y la de Jenófanes para la conformación de ciertos episodios de su 
obra, y su investigación político-legislativa lo habría llevado a la figura de 
Parménides e, inclusive, a sus leyes. 

En segundo lugar, están las conclusiones que atañen a la caracterización 
de lo que podríamos llamar las fronteras disciplinarias de las diversas for-
mas del saber en el período de transición de la Grecia arcaica a la clásica. 
La conexión e intersección entre la ἱστορίη, la legislación y la poesía 
de fundación podrían contribuir a la abolición de las fronteras discipli-
narias que separan las diversas formas del saber en la Grecia arcaica. La 
ἀτρέκεια sería el concepto que articularía la convergencia de estas áreas 
del conocimiento y se constituiría como el contenido epistémico ideal de 
todas ellas. En este sentido, la idea ampliamente difundida (o, al menos, 
mayoritariamente aceptada) de que los diversos géneros o vehículos lite­
rarios vendrían a ser representantes de diferentes vocaciones del saber 

decorada con cabezas de grifos en relieve (4.152); el cuadro del puente del Bósforo que 
Mandrocles consagró en el Hereo (4.88); la referencia a Meandrio, quien consagró en el 
Hereo todos los objetos de arte que había en el salón de Polícrates. 



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 141

(siendo la expresión prosaica el medio de transmisión privilegiado de 
la logografía, la historia y los tratados cosmológicos y científicos de los 
primeros filósofos), idea que encuentra su ἀπορία más evidente en el caso 
de Parménides (poeta, “filósofo”, médico, legislador, científico, etc.), po-
dría hallar en nuestros resultados algunos argumentos críticos en su contra 
y ciertos incentivos para contribuir a su desmoronamiento. 

En tercero y último lugar, están las conclusiones, más de carácter in-
coativo que propiamente demostrativo, que podrían contribuir a la cimen-
tación de una lectura del Poema de Parménides que tenga como objetivo 
dilucidar las posibles relaciones sincrónicas del sabio con su ciudad y los 
elementos que pueden poner en relación sus fragmentos con el trabajo 
político y legislativo que, según ciertos testimonios, realizó en Elea. La 
atribución a Parménides de una vocación legislativa podría eventualmente 
hacer emerger una dimensión histórica y política en el seno mismo de su 
pensamiento. A título meramente conjetural, podría pensarse que la segun-
da parte del poema de Parménides, además de ocuparse de teogonía (B12, 
B13), cosmogonía y cosmología (B10, B11, B14, B15, véase Bredlow 
2010), teoría de la conciencia, de la percepción y del conocimiento (B16), 
también se consagró a construir una antropogonía (véase Plut., Adv. Colot. 
1114b: γένεσιν ἀνθρώπων) que habría dado paso a cuestiones de medici-
na, particularmente embriológicas (B17 y B18), pero también geográficas 
(Estrabón 2.2.2) y, podría sospecharse, en virtud de los testimonios que 
hacen de Parménides el legislador de Elea, también legislativas. En este 
sentido, la δόξα parmenídea habría tenido una parte dedicada a la φύσις 
en general y otra consagrada a la ἀνθρώπεια φύσις, tema este último 
que entroncaría directamente con los intereses de la ἱστορίη de Heródoto, 
cuyos métodos y razonamientos podrían arrojar luz al tipo de investigación 
al que Parménides se dedicó en la segunda parte de su poema. Finalmente, 
la vexata quaestio del poema jenofaneo sobre la fundación de Elea podría 
encontrar aquí algunos elementos para ampliar sus perspectivas. 

BIBLIOGRAFÍA

Berruecos Frank, B., “En los caminos alados del sueño. Parménides y la metáfora 
del dormir y el despertar”, Actas del II Congreso Internacional de Filosofía 
Griega de la Sociedad Ibérica de Filosofía Griega, Palma de Mallorca, 2012.

—,	 Polypeiros sophía. Heródoto en la historia de la filosofía griega, tesis doctoral, 
Universitat de Barcelona. Depósito legal: B. 19206-2013. http://www.tdx.cat/
handle/10803/117852



142	 berruecos frank / heródoto en turios  

Bowra, C. M., “Xenophanes Fragment 3”, The Classical Quarterly, 35, 1941, pp. 
119-126.

—,	 “Asius and the old-Fashioned Samians”, Hermes, 85/4, 1957, pp. 391-401.
Bredlow, L., “Cosmología, cosmogonía y teogonía en el poema de Parménides”, 

Emérita, LXXVIII, 2010, pp. 275-297.
Capizzi, A., La porta di Parmenide. Due saggi per una nuova lettura del poema, 

Roma, Edizioni dell’Ateneo, 1975.
Cassin, B., “Le chant des sirènes dans le Poème de Parménide (Quelques remar-

ques sur le fr. VIII, 26-33)”, en P. Aubenque (ed.), Études sur Parménide, 
Tome II Problèmes d’interprétation, Paris, Vrin, 1987, pp. 163-169.

Castagnoli, F., Orthogonal Town Planning in Antiquity, Cambridge, mit Press, 
1971.

Cerri, G., “Senofane ed Elea (Una cuestione di metodo)”, Quaderni Urbinati di 
Cultura Classica, 66/3, 2000, pp. 31-49.

Conche, M., Parménide. Le Poème: Fragments, Paris, Presses Universitaires de 
France, 1996.

Coxon, A. H., The Fragments of Parmenides, critical text with introduction, trans-
lation, the ancient testimonia and a commentary, Assen, Van Gorcum, 1986.

Crönert, W., “De Lobone Argivo”, en Charites. Friedrich Leo zum sechzigsten 
Geburstag dargebracht, Berlin, Weidmann, 1911, pp. 123-145.

Darbo-Peschanski, C., Le discours du particulier. Essai sur l’enquête hérodotéen-
ne, Paris, Éditions du Seuil, 1987.

—,	 L’Historia. Commencements grecs, Paris, Gallimard, 2007. 
Demand, N., “Herodotus and Metoikesis in the Persian Wars”, The American Jour-

nal of Philology, 109/3, 1988, pp. 416-423.
Desclos, M. L., Aux marges des dialogues de Platon. Essai d’histoire anthropolo-

gique de la philosophie ancienne, Grenoble, Jérôme Millon, 2003.
Dillery, J., “Herodotus’ Proem and Aristotle, Rhetorica 1409a”, The Classical 

Quarterly, 42/2, 1992, pp. 525-528.
Dougherty, C., “Archaic Greek Foundation Poetry: Questions on Genre and Occa-

sion”, The Journal of Hellenic Studies, 114, 1994, pp. 35-46.
Dunbabin, T. J., The Western Greeks, Oxford, Oxford Clarendon Press, 1948.
Ehrenberg, V., “The Foundation of Thurii”, The American Journal of Philology, 

69/2, 1948, pp. 149-170.
Flory, S., “Who read Herodotus’ Histories”, The American Journal of Philology, 

101/1, 1980, pp. 12-28.
Fornara, C., Herodotus: An Interpretive Essay, Oxford, Oxford Clarendon Press, 

1971.
Fränkel, H., “Xenophanesstudien”, Hermes, 60, 1925, pp. 174-192.
—,	 Dichtung und Philosophie des frühen Griechentums, München, Beck, 1962.
Freeman, K., “Thurioi”, Greece and Rome, 10/29, 1941, pp. 49-64. 
García Calvo, A., Lecturas presocráticas I, Madrid, Lucina, 20013.
García Quintela, M. V., “Hipódamo en Turios: urbanismo, religión y política”, 

Dialogues d’histoire ancienne, 26/1, 2000, pp. 7-33.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 143

—,	 “Protagoras et le panthéon de Thrurioi”, Revue de l’histoire des religions, 
219/2, 2002, pp. 131-139.

Gemelli Marciano, M. L., “Images and Experience: At the Roots of Parmenides’ 
Aletheia”, Ancient Philosophy, 28, 2008, pp. 21-48.

Gigante, M., “Parmenide Uliade”, La Parola del Passato, 19, 1964, pp. 450-452.
—,	 “Senofane e ‘la colonizzazione di Elea’ ”, La Parola del Passato, 25, 1970, pp. 

236-240.
Gildersleeve, B. L., Pindar. The Olympian and Pythian Odes, Amsterdam, Adolf 

M. Hakkert, 1965.
Giraudeau, M., Les Notions Juridiques et Sociales chez Hérodote, Paris, Diffusion 

De Boccard, 1984.
Granger, H., “The Proem of Parmenides’ Poem”, Ancient Philosophy, 28, 2008, 

pp. 1-20.
Guthrie, W. K. C., The Sophists, Cambridge, Cambridge University Press, 1971. 
Harvey, F. D., “The Political Sympathies of Herodotus”, Historia: Zeitschrift für 

Alte Geschichte, 15.2, 1966, pp. 254-255.
Hermann, A., The Illustrated To Think Like God. Pythagoras and Parmenides, Las 

Vegas, Parmenides Publishing, 2004.
Hermann, K. F., Lehrbuch der griechischen Antiquitäten, vol. I, Heidelberg, 18413.
Hiller, E., “Beiträge zur griechischen Literaturgeschichte. 1. Die literarische Thäti-

gkeit der sieben Weisen”, Rheinisches Museum, 33, 1878, pp. 518-529.
Jacoby, F., “Herodotos”, RE Suppl., 2, 1913, pp. 205-520 (reimpr. en F. Jacoby, 

Griechische Historiker, Stuttgart, Alfred Druckenmüller, 1956).
Kingsley, P., In the Dark Places of Wisdom, Inverness, Golden Sufi Center, 1999.
Kirk, G. S., The Iliad: A Commentary, Vol. II: books 5-8, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1990.
Kurfess, C., “Verity’s Intrepid Heart: The Variants in Parmenides’ DK B1.29 (and 

8.4)”, ponencia presentada en la Third Biennial Conference of the International 
Association for Presocratic Studies, Mérida, México, 2012.

Kurke, L., “The Politics of ἁβροσύνη in archaic Greece”, Classical Antiquity, 11.1, 
1992, pp. 91-120.

Lasserre, F., “Hérodote et Protagoras: le débat sur les constitutions”, Museum 
Helveticum, 33, 1976, pp. 65-84.

Lateiner, D., The Historical Method of Herodotus, Toronto, Toronto University 
Press, 1989.

Lattimore, R., “The Wise Adviser in Herodotus”, Classical Philology, 34/1, 1939, 
pp. 24-35.

Legrand, P. E., Hérodote. Introduction, Paris, Les Belles Lettres, 1932.
Lloyd, G. E. R., “Right and Left in greek Philosophy”, The Journal of Hellenic 

Studies, 82, 1962, pp. 56-66.
Malkin, I., Religion and Colonization in Ancient Greece, Leiden, Brill, 1987. 
Martin, R., L’urbanisme dans la Grèce antique, Paris, Éditions A. & J. Picard, 1956. 
Mass, E., “Zur Geschichte der griechischen Prosa 2: Herodot und Isokrates”, Her-

mes, 22, 1887, pp. 581-595.



144	 berruecos frank / heródoto en turios  

Matthews, V. J., Panyassis of Halikarnassos, text and commentary, Leiden, Brill, 
1974.

Morel, J. P., “ ‘Oulis’ à Velia: l’hypothèse Phocéenne”, en L. Breglia & M. Lupi 
(eds.), Da Elea a Samo: filosofi e politici di fronte all’impero ateniese. Atti del 
Convegno di Studi (Santa Maria di Capua, 4-5 Giugno 2003), Nápoles, 2005, 
pp. 31-47.

Morrison, J. S., “The Place of Protagoras in Athenian Public Life (460-415 B.C.)”, 
The Classical Quarterly, 35/1, 1941, pp. 1-16.

Muir, J. V., “Protagoras and Education at Thurioi”, Greece & Rome, 29/1, 1982, 
pp. 17-24.

Musitelli, S., “Ancora sui φωλαρχοι di Velia”, La Parola del passato, 35, 1980, 
pp. 241-255.

Myres, J. L., Herodotus. Father of History, Oxford, Oxford Clarendon Press, 1953.
Nagy, G., “Herodotus the ‘logios’ ”, Arethusa, 20, 1987, pp. 175-184.
Nassen, P. J., “A Literary Study of Pindar’s Olympian 10”, Transactions of the 

American Philological Association, 105, 1975, pp. 219-240.
Nutton, V., “The Medical School of Velia”, La Parola del passato, 25, 1970, pp. 

211-225.
O’Sullivan, N., “Pericles and Protagoras”, Greece & Rome, 42/1, 1995, pp. 15-23. 
Ostwald, M., “Herodotus and Athens”, Illinois Classical Studies, 16, 1991, pp. 

137-148.
Paden, R., “The two Professions of Hippodamus of Miletus”, Philosophy and Geo-

graphy, 4/1, 2001, pp. 25-48.
Palmer, J. A., Plato’s Reception of Parmenides, Oxford, Oxford Clarendon Press, 

1999.
Passa, E., Parmenide. Tradizione del testo e questioni di lingua, Roma, Quasar, 

2009.
Pugliese Carratelli, G., “φωλαρχος”, Parola del passato, 18, 1962, pp. 385-386.
—,	 “Ancora su φώλαρχος”, Parola del passato, 25, 1970, pp. 243-248.
—,	 “Nuove note sulla scuola medica di Parmenide a Velia”, Parola del passato, 

41, 1986, pp. 108-111.
Raviola, F., “Erodoto a Turii”, en Erodoto e l’occidente, Roma, Giorgio Bretschnei-

der, 1999, pp. 373-392.
Romilly, J., “Le classement des constitutions d’Hérodote à Aristote”, Revue des 

Études Grecques, 77, 1959, pp. 81-99.
Rösler, W., “The Histories and Writing”, en E. J. Bakker, I. J. F. de Jong y Hans 

van Wees (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden, Brill, 2002, pp. 79-
94.

Schmid, W., Geschichte der Griechischen Literatur, vol. I, München, Beck, 1929.
Slings, S. R., “Oral Strategies in the Language of Herodotus”, en E. J. Bakker, I. 

J. F. de Jong y Hans van Wees (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden, 
Brill, 2002, pp. 53-77.

Stadter, P. A., “Herodotus and the Athenian arche”, Annali della Scuola Normale 
Superiore di Pisa, 22, 1992, pp. 781-809.



nova tellvs, 31◆2, 2014, pp. 101-145	 145

Strasburger, H., “Herodot und das perikleische Athen”, Historia, 4, 1955, pp. 
1-25. 

Tarán, L., Parmenides, Princeton, Princeton University Press, 1965.
Thomas, R., Oral Tradition and Written Record in Classical Athens, Cambridge, 

Cambridge University Press, 1989.
—,	 Literacy and Orality in Ancient Greece, Cambridge, Cambridge University 

Press, 1992.
Untersteiner, M., Sofisti. Testimonianze e frammenti II, Firenze, La nuova Italia, 

1949-19612.
—,	 Senofane. Testimonianze e frammenti, Firenze, La nuova Italia, 1955.
Veneri, A., “Asio e la τρυφή dei Samii”, Quaderni Urbinati di Cultura Classica, 

17, 46/2, 1984, pp. 81-93.
Vignolo Munson, R., “Herodotus’ Use of Prospective Sentences and the Story of 

Rhampsinitus and the Thief in the Histories”, The American Journal of Philo-
logy, 114/1, 1993, pp. 27-44.

—,	 “An Alternate World: Herodotus and Italy”, en C. Dewald & J. Marincola 
(eds.), The Cambridge Companion to Herodotus, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 2006, pp. 257-273.

Vries, G. J. de, A Commentary on the Phaedrus of Plato, Amsterdam, Hakkert, 
1969.

Wade-Gery, H. T., “Thucydides the Son of Melesias: A Study of Periklean Policy”, 
The Journal of Hellenic Studies, 52/2, 1932, pp. 205-227.

Wells, J., “Herodotus and Athens”, Classical Philology, 23/4, 1928, pp. 317-331.


