Herodoto en Turios:

‘Totogin, vopoleoio, droéxern y #riow!
Herodotus in Thurii: Totogin, vopoBeoia, droéxewo and ®tiolg

Bernardo BERRUECOS FRANK
Universidad Nacional Auténoma de México
bernardoberruecos@gmail .com

RESUMEN: Se sabe por Plutarco, Estrabén y la Suda que Herddoto de Halicar-
naso emigré a la Magna Grecia y particip6 en la fundacién de la colonia pan-
helénica de Turios. La noticia de su estancia ahi se suele dar por descontada,
pero las relaciones sincrénicas del historiador y de su obra con Turios no han
sido suficientemente exploradas. En el siguiente articulo se propone la hipétesis
de que Heré6doto llevé a cabo en Turios un trabajo de capital importancia, no
s6lo para la nueva ciudad, sino también para la conformacién y representacion
de sus Historias. En la realizacion de esta labor, es posible que Her6doto haya
entrado en contacto directo con un conglomerado cultural complejo que podria
arrojar luz sobre las relaciones entre la iotogin, la legislacion y los relatos de
fundacion, las cuales pueden explorarse a partir de un estudio del vocabulario
de la droérewn y de sus modos de articulacidén con otros conceptos arcaicos.

ABSTRACT: Through Plutarch, Strabo and the Suda, it is known that Herodo-
tus of Halicarnassus migrated to Magna Graecia and got involved in the
foundation of the Panhellenic colony of Thurii. The account of his stay is
generally accepted, but the synchronic relationship of the historian and his
work with this city has not been sufficiently explored. In the following essay
a hypothesis is proposed which suggests that Herodotus did accomplish a
task of capital importance at Thurii, not only for the benefit of the new city
but in the shaping and performance of the Histories as well. It is reasonable
to think that when Herodotus was there, he may have been in direct contact
with a complex cultural conglomerate that could shed light on the possible
links between iotopin, legislation and foundation poetry; correlations that, in
turn, may be explored through the study of the uses of the word dtoéxewa and
through its forms of articulation with some other archaic concepts.

PALABRAS CLAVE: Herddoto, Turios, Parménides, Jendfanes, iotogin), droéxeia, vopobeoia.
KEy WoRrps: Herodotus, Thurii, Parmenides, Jenofanes, iotogin, dtoéxela, vopodeotio.
RECIBIDO: 6 de octubre de 2013 ¢ Aceptado: 11 de abril de 2014.

I Se presenta aqui, en una versién ampliada y con modificaciones, el capitulo II1.2 de
mi tesis doctoral (Berruecos 2013). Esta version definitiva fue realizada en el marco
de una estancia posdoctoral en el nFL de la uNaMm, Programa de Becas Posdoctorales de la
Direccién General de Asuntos del Personal Académico.

101 NOVA TELLVS, 3142, 2014



102 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

La fundacion de Turios: Lampon, Jenocrito, Hipodamo,
Protdgoras y Herodoto

Sabemos que Herddoto naci6 en Halicarnaso, pero que los aconteci-
mientos de su vida, entre los que estdn ciertos problemas politicos que
tuvo en su patria y una estancia en Atenas que lo hizo vincularse a la fi-
gura de Pericles, hicieron que viajara al sur de Italia con una expedicion
destinada a fundar la nueva ciudad panhelénica de Turios. Y no sélo son
testimonios de su estancia ah{ las referencias de algunos autores antiguos
y la biografia de Herédoto de la enciclopedia bizantina Suda,? sino que
también en el texto mismo de las Historias se fijo textualmente la rela-
cion entre Herddoto y la ciudad de la Magna Grecia. Aristoteles en la
Retorica (1409a) cita el incipit de las Historias con el genitivo ®ovpiov
en lugar del Ahxagvnooéog de los manuscritos.?

Sabemos también que la fundacién de Turios fue una de las for-
mas de expansionismo de la politica imperialista ateniense liderada
por Pericles. La idea del estratego era fundar una colonia ateniense en

2 Plutarco en su opusculo titulado De Exilio (604f) dice que muchos cambian el to-
pénimo “Halicarnaso” del comienzo de la obra de Herddoto por “Turios” debido a que
él emigrd a Turios y participd en la colonia: ©0 8 < Hooddtov Alragvoocéwe iotoging
am6de€ig 1de” molhol petaypddouvoy < Hooddtov Bovpiov’ petdunoe Yoo eig Govplovg
xai g amowriog exelvng petéoye. También en su tratado De Herodoti Malignitate (868a)
Plutarco afirma que Herddoto no tenia derecho a acusar a los griegos que habian pe-
cado de undiCewv, pues él mismo, aunque era ciudadano de Turios, mantuvo relaciones
con Halicarnaso, ciudad que, ademds de respaldar a los persas, combatié contra los
griegos: »al tabte @00V pgv VIO TOV dAM®V vouLopevov attov 8¢ AMroQvacémv
TEQLEYOUEVOV, Ol AmQLels OvTeg petd Tiig yuvarrwvitidog ém tovg "EMnvag éotodtevoay.
Estrabon (14.2.16) dice una cosa muy similar, a saber, que Herddoto nacié en Halicar-
naso, pero que después lo llamaron Turio por haber participado en la colonizacién de
Turios: dvdoeg d¢ yeydvaowy €€ avtiic Hpoddotdg te 6 ovyypadpeis, Ov otegov Oolglov
éndheoav dii 1O kowwviioon Thg el Oovpiovg dmowiog. La Suda informa que, luego de
haber migrado a Samos por problemas politicos en Halicarnaso, volvié a su ciudad natal
y la libré de la tiranfa de Ligdamis, pero los ciudadanos, celosos de €1, no lo trataron muy
bien, razén por la cual se fue voluntariamente a Turios, que estaba siendo colonizada por
los atenienses, en donde murié y fue enterrado en el dgora: €OV 8¢ eig AhxaQvaccov
%ol TOV Thavvov £Eehdoag, Emeldn) Dotegov eldev £autov (pOOVOLUEVOY VIO TOV TOMTOV,
gic 10 BGotglov dmowfopevov Yo ABnvainy £0ehoviig NOe xdxel Televtioog m Thg
Aayopdg tébarrtat.

3 Dicha cita fue atetizada por Ross en su edicién de la Retdrica. Sobre el problema
de la autenticidad aristotélica de la cita de Herddoto, véase Dillery 1992.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 103

su liderazgo, pero panhelénica en su composicién.* De esta manera
Turios encarnaria el ideal del liderazgo panhelénico ateniense.’ Con
el propésito de llevar a cabo este proyecto, Pericles se valié de una
serie de personajes importantes de la Grecia del siglo v a. C., afines a
su pensamiento politico: Lampén, Jendcrito, Protdgoras, Hipédamo y
Herddoto. El papel del ordculo délfico, como sucedioé con otras xtioelg,
fue de suma relevancia en el caso de Turios, pues su fundacion requirié
de la exégesis de un ordculo a cargo de dos célebres adivinos, Lampdn
y Jendcrito, razén por la cual existia ya en el griego de Aristéfanes un
término que hacfa referencia a estos personajes como Oovgropdvreig.b
Diodoro Siculo consigna el yonopods que Apolo pronuncié al respecto
de la fundacion de esta ciudad:

Ogl ntioat oMV a0TOvG €V TOUTM T TOTIW, OOV HEALOVOLY OlxElV HETQLOV
V0mo mivovres, auetol 8¢ patav €dovreg, natémievoav eig v Traliav,
AOL ROTOVTTOUVTES €l THY S0Py ETHTov TOV TOmoV, OV 6 080 TV TEOOC-
TETAYDG naToxely.

Fueron, pues, necesarios dos adivinos para escoger el lugar que se
adecuara a la prescripcién oracular. Pero, ademds, como sabemos por
Plutarco y Tucidides, Lampén no sélo era un adivino prestigioso que
obtuvo su oficio en Delfos, no nada més era un acreditado 06y notog,
sino que también tenfa aptitudes politicas importantes® entre las que se

4 Aunque esto se ha puesto en duda y se ha argumentado que en realidad la funda-
cién de Turios habria sido una maniobra anti-pericleana a cargo de Tucidides, el enemi-
go politico de Pericles, hijo de Melesias. Véase Wade-Gery 1932.

3 Sigo aquf las tesis formuladas por Ehrenberg 1948.

6 Véanse Nub. 331-334, en donde Sécrates dice que las nubes alimentan tanto a
los sofistas, como a los adivinos de Turios, a los artistas médicos, etc.: ov yag pct A{
0io®> o) mheloTovg avtal BOOHOVOL GOPLOTAS, / BOVQIOMAVTELS, IATQOTEXVAS, OPQU-
YWOOVUYaQYOROMNTAS / RUXALWV TE XOQDV ACUATOXRAUITTOC, GVOQUS UETEMQOPEVARAS, /
ovdev dpmVTag BOoKOVE’ AQYOLE, OTL TAUTOS LOVGOTOLOTVOLY.

7 Diod. Sic. 12.10.5: “era necesario que ellos fundaran una ciudad en aquel lugar en
donde fueran a vivir bebiendo agua mesuradamente, desmesuradamente pan comiendo,
asi que navegaron hacia Italia y cuando llegaron a Sibaris buscaron el sitio que el dios
habfa ordenado fundar”. De aqui en adelante, las negritas del texto griego corresponde-
ran, en la traduccion, a letras cursivas.

8 Para una recopilacién y un andlisis completo de las fuentes sobre Lampén, véase
Malkin 1987, pp. 97-101, quien en p. 101 dice: “he was also an Athenian politician who
sent with an oikist’s powers because, as we shall soon see, he was a specialist on religion



104 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

encontraban haber sido uno de los que firmaron la paz de Nicias,” o
haber predicho mediante su arte adivinatorio el conflicto politico entre
Pericles y su oponente oligarca Tucidides.!” Con la delegacién de Lam-
pon y Jendcrito, Pericles pretendid ratificar su imperialismo politico
mediante un liderazgo religioso eficaz y conveniente: “even forty years
before Socrates’ trial religious conservatism went hand in hand with
democratic policy”.!!

Pero para la fundacién de la ciudad no sélo le basté a Pericles con
esta legitimacion politico-religiosa. La intervencion de Hipédamo de
Mileto fue otra cara de su estrategia. Aristételes en la Politica dice de este
personaje lo siguiente:

Trnodapoc 8¢ Evpudpdvroc Midiotog (O¢ #ol thv Tdv mdlewv Staipeoty evpe
nol Tov TTelpond natétepey [...] Aoyrog 8¢ xoi meol Ty 6hv dpoowv eivon
Pfovropevog) TEGMHTOS TMV 1) TTOATEVOUEVOV EVEYEIQNOE TL TEQL OMTEIOG elmelv
g apiotns.?

Algunas fuentes atestiguan la participacion de este pensador politico-
urbanista en la fundacién de Turios.!? Aristételes por su parte le atribuye
también importantes intuiciones juridicas. El lexicografo Hesiquio en la
entrada Trroddpov véunoug de su diccionario dice:

ovTog 8¢ MV %0l O peTowhoag eic Oovotorovc Mikfjotog dv. !4

[...] he combined in his person both the qualifications of a religious specialist and those
of the oikist”.

 Thuc. 5.19.2, 5.24.1.

10 Plut. Per. 6.2: Méyetouw 8¢ mote %QLOD HOVOREQW ePUANV £E AyooD T( TTeguxhet
HOWOOTVaL, %Ol AGUTOVO PEV TOV LAVTLY, OC EIOE TO #EQUC LOYVOOV KAl GTEQEOV £X UECOU
TOoD peTOIOV TEPURAG, eimelv STl OVElY OVOMV €V TH) TOAEL OuVaOTELDV, THS OoVvXRVOiIdOV
nai [Teguehéovg, eig Eva meguoThoeTon TO ®QATog TaR” O YEvoLto TO onuelov:

! Ehrenberg 1948, p. 164.

12 1267b 28-30: “Hipédamo de Mileto, hijo de Eurifonte (que inventé la divisién de
las ciudades y secciond el Pireo [...] queriendo ser versado también en lo que respecta
a toda la naturaleza), fue el primero entre los que no participaban en el gobierno que
intentd decir algo sobre la mejor constitucion”.

13 Un escolio a Aristéfanes Equites 327 = D K. 39.4 dice que algunos afirmaban que
Hipédamo era turio, otros que samio o milesio (xal ol pev avtdév dpaot Oovolov, oi d¢
Zauov, ol 0¢ Milfjolov), ambigiiedad que sucede igualmente en el caso de Herddoto.
Pese a que no menciona a Hipédamo, Diodoro Siculo (12.10.7) describe el trazado
urbano de la ciudad de Turios.

14 D K. 39.3: “El, siendo milesio, fue el que se expatrid entre los turios”.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 105

Con Hipdédamo, el plan utépico de Pericles se ensanchaba atin mas.
Junto con los prestigiosos Bovgiopdvtels, ahora contaba con un im-
portante politico-ingeniero que habia disefiado el puerto ateniense del
Pireo y que era representante de la escuela urbanista de Mileto, escuela
que, ademads, evidentemente “ne peut pas étre séparée de I’histoire et de
I’évolution de son école philosophique”."

Pero no le basté a Pericles ni con los Oovglopdvtelg ni con Hipédamo
para llevar a cabo su proyecto, pues encomend6 nada mds y nada menos
que a Protdgoras formar parte de la colonia. Didgenes Laercio, remitién-
dose a la autoridad de Herdclides Péntico,'© sostiene esto:

ITowtaydoas Agtépwvog 1, Mg Amolddmeog xai Alvmv év Tlegowmmv €,
Mouwavdgiou, APoneitng, »abd ¢nowv Hoaxdeidng 6 Iovurodg év toig Iepl
VOV, 0g ®ol ®oviolg vopoug yodypar ¢pnotv adtov-'’

Seglin esta noticia Protidgoras habria sido el vopo6étng de Turios, y
ello no solamente debido a su reputado pensamiento politico, sino tam-
bién a la fraternal relacién que tenia con Pericles.!® Un fragmento de
una obra desconocida del sofista,!® conservado por la pseudo-plutarquea
Consolatio ad Apollonium, nos dice lo siguiente:

15 Martin 1956, p. 106. Sobre las ideas politicas de Hipédamo en relacién con el ur-
banismo, vednse Garcia Quintela 2000 y Paden 2001. Para las cuestiones propiamente
urbanisticas y arquitectonicas véase Castagnoli 1971, pp. 66-71.

16 Fr. 150 Wehrli. La afirmacién de Diégenes habria venido del Tegl vopwv de He-
raclides. Guthrie 1971, p. 264, n. 1, dice: “There seems no reason to doubt Heraclides’s
information”.

17:9.50: “Protagoras hijo de Artemé6n o, segtin Apolodoro y Dinén en el libro quinto
de sus Persas, de Meandrio, fue abderita, como dice en sus libros Sobre las leyes Hera-
clides Péntico, quien también dice que €l escribid las leyes para los turios”.

18 Vinculo atestiguado por Plutarco (Per. 36), quien afirma que uno de los hijos
de Pericles, el damavneog Jantipo, tenia una mala relacién con su padre, razén por la
cual hablaba mal de €l (¢éhoddpet Tov matépa) divulgando por ejemplo las conversa-
ciones que tenia con los sofistas (tovg AOyouvg olg €moieito peta TOV coPLoTtdV); una
de ellas en una ocasién en la que un competidor del pentatlén habia matado con la
jabalina involuntariamente a otro competidor, por lo cual Pericles perdié todo el dia
discutiendo con Protdgoras para averiguar con el discurso mds correcto quién era el res-
ponsable del acontecimiento, el lanzador, los jueces o la lanza (huéoav Anv avakdoar
peta Mowtaydoou damogodvia, dtegov TO drdvTiov i) Tov Pakdvta udAlov 1} Tovg
aywvobétag »atd Tov 0000TaToV AdyoV aitiovg %1 Tob mdbovg fyeiobal).

19 Segtin Untersteiner (1949b!, 19612, p. 90, nota) el fragmento podria pertenecer al
Tleoi doeTdVv.



106 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

IMeguehéa 8¢ tov OMOumOV TRooaryoevhEivta dd TV TEQL TOV AOYOV %ol TNV
oUveow VmeeePAnuévny dOvay, ThoUEVOV AUPOTEQOVS avTOoD TOVS VIovg
petnAhoyévor tov Biov, Taoaidv te nat EdvOutmov, dg ¢pnot Ilowtaydoag,
eV oVTWE “TOV YA VIOV VENVIEOV £OVIOV ROl HOADV, €V OXT® O TfloL
mhonow NMpéenot drobavovimv ymevBtmg dveThn: ebding yao eiyeto, €€ Nig
TOMOV HOVNTO %ATA TEOAV NUEQNV €lG EVTOTIWNY Ol AVWOUVINY %Al TV €V
ToloL woALOIoL OOV TAS YAQ TS WV 00wV T MUTOD TEVOEN EQQWUEVIS
béoovTa, peyahdpoovd te xal Gvdpfiov £doxee elval ol Emutod ®Eécow,
74010 eldME TV EwVToD €V TOLoldE TR YOOl Cumyaviny-2°

La actitud de Pericles ante la vida le vali6 el elogio del propio Protd-
goras. La relacion entre ambos estd atestiguada por las ipsissima verba
del sofista.’! Resulta, pues, bastante probable que, como aduce el testi-
monio proveniente de Herdclides Pdntico, este sofista haya participado
en la fundacién de Turios escribiendo sus leyes.?? De hecho, un estudio-
s0?3 ha apuntado a la posibilidad de que una ley turia, consignada en el
testimonio de Diodoro Siculo (12.12.4), que consistia en que todos los
hijos de los ciudadanos debian aprender a leer estando la ciudad misma a
cargo del pago de los maestros,>* serfa un eco de una idea originalmente
protagorea que se conserva también en el Protdgoras platénico (326d).
Asimismo, se ha defendido la idea de que dicho sofista colaboré en la
formacién del panteén de Turios.?

20 118E3-F4: “[sc. Hemos de considerar] también a Pericles, quien fue llamado el
olimpico por su discurso y por su extraordinaria inteligencia, y que supo que sus dos
hijos habian dejado la vida, Pdralo y Jantipo, como dice Protdgoras, expresandolo asi:
‘Aunque sus hijos eran jévenes y bellos, y habian muerto en el transcurso de ocho dias,
él lo tolerd sin afliccidn; pues conservaba una tranquilidad gracias a la cual cada dia
sobresalia entre la mayoria su buena fortuna, su anodinia y su fama; pues todo aquel
que lo veia soportar sus aflicciones firmemente, pensaba que era magnanimo, valiente y

29

superior a si mismo, sabiendo muy bien su propia impotencia en tales circunstancias’ ™.

21 Sobre el vinculo entre ambos personajes y los testimonios que lo certifican véase
O’Sullivan 1995.

22 Véase Ehrenberg 1948, p. 168: “It is very likely that he was responsible for the
constitution of Thurii”. Sobre el papel que Protdgoras pudo ejercer en Turios como con-
tinuacion de la politica de Pericles, véase Morrison 1941.

23 Muir 1982.

24 [Sc. Carondas] évopoOétnoe yio TGV TOMTOV TOLg [vielg] dmovtog povOdvely
YOAUUATOL, X0QNYOUONS THS TOAEWS TOVGS [oBovg Tolg dtdaordiols.

25 Garcia Quintela 2002.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 107

No obstante, a Pericles tampoco le bastd la ayuda de Bovgroudvreis,
sofistas y urbanistas, pues, como algunas fuentes lo constatan (vid. p.
102, n. 2), Her6édoto mismo formé parte de la colonizacion. A diferencia
de los otros personajes ilustres a los que se ha hecho alusion aqui, de
quienes sabemos sus respectivas funciones oficiales en Turios, el caso
de Herddoto resulta mas oscuro. La noticia de su estancia en dicha ciu-
dad se suele dar por descontada, pero, hasta donde hemos podido ver,
las relaciones sincrénicas del historiador y de su obra con la colonia del
sur de Italia no han sido suficientemente exploradas. En lo que sigue se
intentard proponer la hipétesis de que Herddoto llevé a cabo en Turios
un trabajo de capital importancia no sélo para la nueva ciudad, sino tam-
bién para la elaboracion de sus Historias. Finalmente, se argumentard
que, precisamente en la realizaciéon de esta labor, Her6doto pudo haber
entrado en contacto directo con las obras de Jen6fanes y Parménides, lo
cual podria arrojar luz sobre las relaciones entre la iotogin, la legislacion
y los relatos de fundacién, relaciones que, a su vez, pueden explorarse a
partir de un estudio del vocabulario de la dtpéxeia.

Totopin y vouoBeaia: Herddoto, Solon, Carondas,
Zaleuco y Parménides

El testimonio mds importante sobre la fundacién de Turios es el libro 12
de la Biblioteca Historica de Diodoro Siculo. El historiador explica de
manera detallada cémo la potente, suntuosa y fértil ciudad de Sibaris,
la predecesora directa de Turios, tuvo como gobernante a un dmporymyods
de nombre Telis quien conmind a los sibaritas a exiliar y confiscar
los bienes de los 500 ciudadanos mads ricos de la ciudad. Fue asi que los
agraviados pidieron a los crotoniatas que les proporcionaran refugio.
El demagogo Telis presiond a los habitantes de Crotona obligandolos a de-
volver a los suplicantes y, si éstos no atendian su peticion, la dnica salida
era la guerra. Fue entonces cuando Pitdgoras persuadi6 a los crotoniatas
de no devolver a los exiliados y, por tanto, de emprender una campafa
militar contra los sibaritas (12.9.4), comandada por el general pitagérico
Milén, campaiia que acabd por exterminar a casi la totalidad de los sibari-
tas.”® Después de un tiempo, los sobrevivientes enviaron delegados a La-

26 Estrabén (6.1.13) dice que los crotoniatas desviaron el cauce del rio Cratis e inun-
daron la ciudad.



108 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

cedemonia y a Atenas para que les ayudaran a fundar una nueva colonia.
Tras una otdolg entre los sibaritas originarios y los nuevos habitantes de
la ciudad, los turios hicieron venir de Grecia un contingente importante
de colonos para que restablecieran la igualdad y, finalmente, se instaurd
un régimen democrético (sohitevpa dnuoxgatnov). Es este momento en
el que podria pensarse que Herddoto llegé a Turios.>” A partir de aqui, el
texto de Diodoro se centra en las figuras de los legisladores Carondas
y Zaleuco, pero no menciona en ningun lugar ni a Protdgoras, ni a Hi-
pédamo ni a Herédoto. Cabe preguntarse por qué. Y el texto mismo de
Diodoro sugiere la causa de ello:

gri 8¢ toltwv xatd v Ttallov ol tovg Oovgiovg oixodvteg, & TOMGMV
TOAemV ovveoTroTeS, €0taotalov meog alMlovg, moilag OAemws Amoirovg
dgl rahetobal Tovg Oovgiovg xai Tive xTioTv dixarov ovoudtesBar. of te
v Abnvaiol tig dmowiog Tabtng NudLophitovy, dmoparvopevol mheiotovg
oixfitogag €€ Abnvarv éAnluBévar, of te TTehomovviolol, TOAel ovx OAIyOg
TOQETYNUEVAL TTOQ™ QUTMV €ig TNV *TIOW TOV Oovgimv, TNV EmyQadny Tig
amowriag goutolg Eépnoav detv mpoodmrecal. Opotmg ¢ xol TOAMGOV Ay
AvOQMV AHEROLVOVIHOTOV THG OQITOKIOG ROl TOAAAS YQElOG TAQETYNUEVOV,
TOMIG TV O MOYOG, ExG0TOV ThS TIf|S TadTNg oMEldoVTOC TUYELV. TEAOS O TMV
Oovinv mEPPavImV gig AghdoVg TOVG EMEQMWTHOOVTAS TIVA Y01 THS TOAEMS
oLoTV ayopevewy, 0 Bedg €xomoev avtov Oelv wtiotnv vouileobat. TouTwm
) TeOTY Mbeiong Tig dudiofnriocng Tov Atoriw xtictny 1OV Oovginvy
anéderEav, ol tO mABog TS otdoews GmolvbEv gig TV mEolmhoyovoaV
oudvolov dmoratéoTn.2®

27 Para la historia de la ciudad de Turios, véase Freeman 1941.

28 12.35.1-4: “En ese entonces [sc. 434 a. C., aprox.] en Italia los habitantes de Tu-
rios, constituidos a partir de muchas ciudades, comenzaron a luchar unos con otros acer-
ca de qué ciudad debian los turios denominarse colonos y a quién era justo nombrar
como el fundador. Pues los atenienses reclamaban la colonia, mostrando que la mayorfa
de los colonizadores habian venido de Atenas; los peloponesios que ellos, por su parte,
habian proporcionado no pocos hombres para la fundacion, y decian que debia tocarles
la adscripcién de la fundacién. Igualmente, como muchos hombres valerosos habian
participado en la fundacién y habian brindado mucha utilidad, habia mucha discusion,
pues cada uno se apresuraba a recibir este honor. Finalmente los turios enviaron una
delegacion a Delfos para que preguntase a quién era necesario denominar el fundador
de la ciudad, el dios respondié que debian considerarlo a él mismo el fundador. De esta
manera, disuelta la disputa, se asigné la fundacion de Turios a Apolo, y el pueblo, que
habia cesado en la disencion, reestablecié la concordia precedente”.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 109

El silencio de Diodoro al respecto del séjour herodoteo en Turios
podria ser reflejo del “consensus civique atteint apres la querelle sur le
fondateur. A partir de ce moment, il serait de mauvais godit dans la cité
d’insister sur les services de tant «d’hommes de valeur»” .2

A qué se pudo dedicar Herédoto durante su estancia en Turios?3°
(Qué servicio debi6 otorgarle a la ciudad para ser valedor de su ciu-
dadania? ;Por qué una de las opoayidec que conservamos al inicio de
las Historias lleva el topénimo “Turios”? A pesar de que no se sabe a
ciencia cierta cudnto tiempo se prolong6 la estancia de Herdédoto alli,
ni tampoco si fue €l uno de los colonizadores,’' es al menos posible
que haya formado parte de la primera mision de colonos y que haya
fijado ah{ su residencia inclusive hasta su muerte.’? Si la ciudad de Tu-
rios se fundé alrededor del 445 a. C.33 y si Her6doto murié alrededor

2 Garcfa Quintela 2002, p. 133.

30 Sobre las relaciones de ciertos relatos de las Historias con las diversas ciudades
del sur de Italia y acerca del problema de las fuentes y tradiciones itdlicas que Herddoto
pudo utilizar para la conformacién de estos relatos, al margen de la posicion politica del
historiador, véase Raviola 1999.

31 Se podria aducir, como hace Legrand 1932, p. 15, que el participio presente
amowlopevov de la Suda indica que Herddoto formé parte de los colonos que fundaron la
ciudad: “Il n’est gueére douteux que, pour nos informateurs anciens, son émigration ait été
contemporaine de la fondation de la ville; qu’il soit parti, non pas a destination d’une co-
lonie déja fondée (remarquons, dans le texte de la notice, le présent dmowalopevov), mais
avec les colons qui allaient la fonder, avec les colons appelés par Péricles d’Athénes
et du reste de la Grece”. Aunque, como dice Jacoby 1913, p. 242: “Wir brauchen nicht
zu bezweifeln, dass Herodot von Athen aus nach Thurioi gegangen ist, konnen aber
nicht sagen, ob er den ersten Kolonisten angehort hat”.

32 Lo cual se deduce del pasaje de la Suda en donde se dice: #dxel TehevTioag ém Thg
ayopdg téBastron. Asimismo, Esteban de Bizancio en la entrada ®ovowor de sus "EOvixd
consigna el presunto epigrama de su tumba: Hoo6dotov AVEem »oimrer »Ovig #1de Oa-
vovia, / Tadog doyaing iotoping moitavy, / Awidog éx mdTeng PAaoTOVT’ dmo: ThV Yao
dtintov / pdpov vrermpoduydv Oovglov £oye matenv. Se ha argumentado también que
las disensiones politicas entre las facciones pro y anti atenienses (de las que Tucidides nos
informa en 7.33) y el hecho de que hacia el 433 Atenas dejase de ser la metrépoli de Turios
(de lo cual también nos informa Tucidides en 8.35) podrian haber hecho que Herddoto
se marchara de Turios: “finding Thurii lukewarm in Athenian interest and Greek opinion
veering against Athens, returned [sc. a Atenas] to render a last service by completing and
publishing this vindication. If so, he may have died of the plague, still at work”. Myres
1953, p. 16. Sin embargo, como dice Legrand 1932, p. 19: “Il ne semble donc aucunement
impossible que, jusqu’a ses derniers jours, Hérodote ait eu a Thourioi son domicile”.

33 Sobre los problemas en torno a la fecha de fundacién de Turios, véase Ehrenberg
1948.



110 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

del 420 a. C.** tenemos que el séjour herodoteo en el sur de Italia no
fue tanto un séjour como una résidence.

Nuestra hipdtesis consiste en que, durante esta larga residencia, Her6-
doto no permanecié al margen de los acontecimientos politicos de la
ciudad, sino que colaboré activamente en ellos; en primer lugar, median-
te la actividad propagandistica pro-ateniense que la representacién de
sus Historias podia favorecer;? y, en segundo lugar, hipétesis que nos
interesa ain mds, mediante la conformacién de sus leyes. ; Acaso el his-
toriador que puso en escena magistralmente las pulsiones politicas del
mundo griego y del mundo bérbaro, el pensador politico que construy6
sus historias a partir de la confrontaciéon de modelos diversos de gobier-
no, el encomiasta de la libertad y la icovopin, el critico acérrimo de la
tirania y de la UPBows de los poderosos, acaso €l no habria participado en
la conformacion y ejecucién de un proyecto panhelénico, uno de cuyos
objetivos, al margen del imperialismo y del dominio ateniense, habria
sido, como dird mds tarde Tucidides, la instauracién de un xtijpa €ig del,
de un exemplum? Si Protdgoras fue el vopobétng, Herédoto pudo haber
sido el émotdtng del legislador, y su émotaoio podria haber consistido
en lo que mejor sabia hacer: iotopin.

Sabemos por un pasaje de la Historia Naturalis de Plinio (12.8.18)
que “tunc enim auctor ille historiarum condidit Thuriis in Italia”. Claro
estd que este testimonio podria ser una elaboracion del naturalista ro-
mano. Sin embargo, un argumento atn mads fuerte es el de que algunos
pasajes de las Historias sugieren un “western setting for Herodotus’ act
of narration, and an audience particularly attuned to Western events and

34 Véase Legrand 1932, pp. 19-23.

35 La tesis sostenida ya por Jacoby de que Herédoto fue un panegirista de Atenas ha
sido matizada y discutida por muchos estudiosos. Los argumentos a favor y en contra
de la simpatia herodotea por Atenas y su sistema politico estdn sucintamente resumi-
dos en Harvey 1966; criticos de esta tesis son, por ejemplo, Legrand que llega a decir:
“Est-ce a dire qu’il fasse délibérément oeuvre de pamphlétaire, d’agent de propagande?
qu’il veuille appuyer la politique que 1’on pratiquait de son temps a Athénes, favoriser
I’impérialisme athénien? Je ne le crois pas” (1932, p. 104); Strasburger 1955 y Wells
1928; una versién matizada es la de Ostwald 1991. Hablan a favor de la simpatia hero-
dotea por Atenas algunos pasajes de las propias Historias (5.78, 6.131, 7.139), el hecho
de que Herddoto se haya unido al proyecto de Pericles para la colonizacién de Turios y la
noticia transmitida por Plutarco (862b) bajo la autoridad de Diilo (FRGrH 73 F 3) de que
el historiador fue honrado en Atenas con diez talentos. Partidarios de que Herddoto era
un critico de la democracia son Strasburger 1955, Fornara 1971, Stadter 1992, Lateiner
1989, pp. 181-186, entre otros.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 111

concerns” 3% El mejor ejemplo de esto se encuentra en el libro cuarto. En
un pasaje en el que Herddoto, explicando la geografia escita, habla del
pueblo de los tauros cuyo emplazamiento con respecto a Escitia com-
para con el del cabo de Sunio en Atica (xatd meo Tiig ATtiniic xdHoNg),
el historiador dice:

"Og 8¢ thig Attiniig TadTo p) Taamémhmxe, &ym 8¢ GMwg dnhdow: og &l
g Inmuying dhho €6vog »ai un Thmuyeg dpEduevor éx Boevieolov Mpévog
amotapotato péyot Tdoovtog xol vepotato v dxony.’’

Al auditorio de Her6doto le es mds familiar la geografia del sur de Ita-
lia que la del Atica. El historiador tiene consideracién de un destinatario
que puede comparar Escitia con la topografia de la Magna Grecia. Este
pasaje fue escrito pensando en un lector o auditorio italiano, con lo cual
probablemente fue compuesto en Turios.® Asimismo, algunos relatos de
las Historias focalizan su contenido en ciertos elementos occidentales®
o tienen por objeto temas occidentales,** y algunas de las fuentes que
Her6doto menciona provienen del sur de Italia.*!

La hipétesis de que él emprendié un trabajo de iotopin politico-le-
gislativa se apoya en la vinculacién que Diodoro Siculo y otros autores,

36 Vignolo Munson 2006, p. 257.

374.99.5: “A aquel que no haya costeado estas regiones del Atica, yo se lo explicaré
de otra manera: es como si en Yapigia otro pueblo, no los yapigios que gobiernan desde
el puerto de Brentesio hasta Tarento, se separara y habitara en el promontorio”.

3 Vignolo Munson (2006) consigna otros pasajes en los que sucede algo similar,
por ejemplo, 1.145, en donde, hablando sobre la confederacién de 12 ciudades jonias,
Herddoto salta a la Grecia central para enumerar las ciudades de la confederacion aquea
y entonces nombra al rio Cratis que le permite mencionar al rio italiano del mismo
nombre: “all of the sudden, for one brief moment, we are in the West as if this were
home” (p. 258). De manera similar en 4.14-15 en donde, en medio del relato sobre
Escitia, Herédoto de forma un tanto espontdnea y natural se refiere a lo que escuché en
Metaponto sobre el fantasma de Aristeas lo cual le da un motivo para aludir al ordculo
délfico sobre el suceso y a la estatua de Aristeas en Metaponto.

3 Por ejemplo el relato sobre Dorieo de Esparta (5.42-47).
40 Como el episodio sobre Gelén de Siracusa (7.157-163).

41 svBaptrar (5.44.1), Kootwviijtow (5.44.2), Metamovtivol (4.14), Zixeling oixfitogeg
(7.153.4,7.165, 7.166) y, si se sigue la lectura de algunos cddices (Laurentianus plut.
LXX3, Romanus Angelicus gr. F. August. 83, Laurentianus Conv. Suppr. gr. 207 y Lau-
rentianus plut. LXX 6) Zvonxooiot (7.167.2).



112 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

como Ateneo,** hicieron explicita entre las leyes de Turios y el cdigo
legislativo de Carondas y Zaleuco. Dice Diodoro:

efhovto 0¢ nol vouoBETY TOV doLotov TV év toudeig Oavpalopévwv otV
Xophvdav. oUTog 08 Emexeauevos Tog Andviov vouodeoiog ¢EchéEaro T
%04TioTo 2ol zotéraev ig Tovg vopovs®

Es posible que las leyes de Turios se construyeran a partir de una
compilacion y arreglo de diversos cédigos legales de ciudades del sur de
Italia; sin embargo, resulta un anacronismo evidente decir que Carondas
haya sido el legislador.** Como se vio anteriormente, es probable que el
relato de Diodoro sea heredero de una omision deliberada de los nombres
de los personajes que sirvieron a la ciudad de Turios, debido a las quere-
llas politicas que sobrevinieron en la ciudad. En tiempos anti-atenienses,
toda empresa favorable que se hubiese llevado a cabo bajo la égida de
Atenas habria sido, o bien acallada, o bien, como en el caso de la fuen-
te de Diodoro, atribuida a personajes legendarios. Si esto es asi, podria
plantearse la hipétesis de que detrds del examen (¢ruoxépacBon), eleccion

42 11.508a: xaitol ye del naBdmeg TOV AvroDEYoV Todg Aanedoupoviovg xal TOv
Sohova. Tovg AOnvaiovg #ol Tov Zdlevxov tovg Oovgiovg, %ol avTdv, eimeg Moav
yonowot, wetoal Tvag Tdv EMMvov avtois yofoacbar. En este pasaje, dentro del con-
texto de la denuncia de la ¢prhodoEia y la »axonBewa de Platén, se atribuye a Zaleuco la
paternidad de las leyes de Turios.

4312.11.3-4: “Y [sc. los turios] escogieron como legislador a Carondas, el mejor de
los ciudadanos admirados por su cultura. Y €l, habiendo examinado todos los codigos
legales, selecciono lo mejor y lo organizo en sus leyes”.

44 No se sabe a ciencia cierta la cronologia de Carondas, pero, como sefiala Hermann
18413, pp. 196-198: “seine grosse Ahnlichkeit mit Zaleukus, welche selbst Verwechse-
lungen unter ihhen veranlasst hat, eher fiir ihre Gleichzeitigkeit”. Asi, si fue mds o me-
nos contemporaneo de Zaleuco y éste, segtin Eusebio, florecié en la Olimpiada XXIX,
es decir, alrededor del 660 a. C., se puede ver claramente el anacronismo de Diodoro.
Véase también Aristételes (Pol. 1274a6) en donde el estagirita afirma que algunos di-
cen que Zaleuco y Licurgo fueron discipulos de Tales y que Carondas fue discipulo de
Zaleuco, pero que, al sostener esto, son negligentes con la cronologia (&M tadta pév
Aéyovolv GoremtdteQov TV Yovmv Aéyovteg). VEase también Dunbabin 1948, p. 83:
“Diodoros somewhat anachronistically says that Kharondas legislated Thuria. Probably
the laws of Thuria were compiled from various western codes, including that of Zaleu-
kos”. Véase también Freeman 1941, 54: “Diodorus is quite wrong in supposing that
Charondas of Catane, the famous legislator who gave a code of law to the Chalcidian
cities of Sicily and Italy, did this service in person for Thourioi; Charondas lived in the
sixth century”.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 113

(enhéEaobon) y el ordenamiento (ratatdEor) de los codigos legales de las
ciudades del sur de Italia estarian precisamente Protidgoras y Herddoto.

Un pasaje de Estrabén (6.1.8) que estd basado en el historiador Eforo
de Cime® testimonia que Zaleuco fue uno de los primeros en innovar
(nouvioow) los voupa cretenses y que después lo hicieron los turios, anhe-
lando mayor precision legislativa que la de sus vecinos los locros, razén
por la cual adquirieron una gloria superior. De nuevo podria leerse en el
®ovgpiovg de este pasaje el trabajo legislativo de Protdgoras y de su asis-
tente historiador Herddoto.

El anacronismo de Diodoro consistente en atribuir a Carondas la
paternidad de las leyes turias podria reflejar una relacion entre el autén-
tico legislador de Turios, probablemente Protagoras, y el cédigo legal
de Carondas; y si, como se ha propuesto, Herédoto participd en la ela-
boracion de dichas leyes, también podria traslucir una relacién entre la
iotopin de Herddoto y el mismo cédigo legal. Por otra parte, la figura
de Sol6n, por obvias razones, estd hermanada con la de Carondas; como
dice Platon, poniendo en boca de Sdcrates la siguiente pregunta dirigida
a Homero:

Aéye Nuiv tig v molewv S o PBéltiov unoev, Momep S Avrodoyov
Aaxedaipov xal O dAlovg ToAroVg Tohhal peydiol Te nol ouxgal; og 8¢ tic
ailtiatol TOMs vopobETy dyadov yeyovéval xol opag apeknréval; Xoeovoav
pev yae Tralia xoi Sixehio, xol Nueic SoAwva: ot 8¢ Tig; EEel Tiva gimelv;*

Solén es en este sentido el Carondas ateniense, o, si se prefiere, Ca-
rondas es el Solon siciliano. Ahora bien, tal como testimonian las pro-
pias Historias, existe una notable proximidad entre la figura de Solén y

45 FGrHist 70 F 139.

46 Resp. 599d 6-e4: “Dinos ;cudl de las ciudades vivié mejor gracias a ti, como
Lacedemonia gracias a Licurgo y gracias a muchos otros muchas ciudades grandes y
pequefias? ;Qué ciudad te atribuye haberla servido por ser un buen legislador? Pues
Italia y Sicilia se lo atribuyen a Carondas mientras que nosotros a Solén; y a ti jquién?
(Puedes decir alguna ciudad?”. Aristételes pronuncia una idea semejante en la Po-
litica (1296a) cuando dice que los mejores legisladores fueron ciudadanos de clase
media, como Solén, Licurgo y Carondas: 16 tovg Beltiotoug vopobétag eival Thv péomv
TOMTOV: TOAmV TE Y& NV TotTOVY (Lot & &x T motoews) xal Avxodyog (o0 ydo MV
Baowhets) noi Xaodvdag xai oxedov ol mhetotor TV dAhwv. Dionisio de Halicarnaso
(Ant. Rom. 2.26.2) equipara a Soldén, Pitaco y Carondas como legisladores de una gran
sabiduria (toh\) codia).



114 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

la de Herddoto. El legislador ateniense era para el historiador el paradig-
ma del co¢pog; como le hace decir a Creso en el momento en que Ciro
estaba por quemarlo en una pira, Sol6n era el hombre:

“Tov Gv €ym oL TVEAVVOLOL TIQOETIUNOA HEYAAWV YONUAT®WV €5 AdYOoug
£\0etv”

Solén es el prototipo del “Warner”, del sabio consejero con el que
todo monarca deberia contar.*® Si todos los gobernantes hubiesen tenido
la oportunidad de hablar con el legislador, sus desmesuras politicas se
habrian transformado en humildad. Estas palabras bien podrian reflejar
el propio pensamiento de Her6doto. Si a donde fuera que se dirigiera, el
historiador llevaba las ensefianzas de aquél consigo, resulta, pues, posi-
ble que durante su estancia en Turios se pusiese a hacer iotopin sobre los
personajes andlogos a Solon de las tierras italianas.

Si Carondas y Zaleuco fueron dos personajes andlogos a Solén en el
trabajo legislativo, y si las leyes de Turios probablemente fueron compi-
ladas tomando como punto de partida los cddigos legales de aquéllos, re-
sulta igualmente posible que Herddoto entrara en contacto con las leyes
de estos legisladores en el transcurso de la hipotética iotogin politico-
legislativa que llevo a cabo en el sur de Italia.

Esta hipétesis podria respaldarse a partir del célebre pasaje del libro
tercero de las Historias (3.80-82), donde el autor pone en boca de los
persas el debate constitucional sobre la mejor forma de gobierno, debate
en el que se puede encontrar una de las primeras clasificaciones de los
diversos tipos de gobierno politico que serdn posteriormente retomadas
por Platén y Aristételes.*” A pesar de que es un asunto muy polémico,
es factible que Herddoto haya tomado a Protdgoras como fuente del
debate >° Esta vinculacién entre el historiador y Protagoras respecto a la

471.86.4: “Con quien yo preferirfa, al precio de muchas riquezas, que todos los tira-
nos hubiesen entrado en conversacion”.

48 Sobre la figura del “consejero sabio” como patrén recurrente en las Historias, véa-
se el articulo cldsico de Lattimore 1939, en el que el autor analiza los diferentes tipos de
“tragic warners” en las Historias, cuyo ejemplo mds paradigmatico es Artdbano.

49 Sobre el tema de la clasificacién de las clases de gobierno, véase Romilly 1959.

50 A favor de esta tesis, véanse Mass 1887, pp- 581-595; Lasserre 1976, y Giraudeu
1984, p. 109. Lateiner 1989, p. 272, n. 12, por el contrario, argumenta a favor del origen
persa del relato.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 115

composicion del debate constitucional, podria arrojar luz sobre la rela-
cién entre ambos personajes como legisladores de la ciudad de Turios.
Como se sabe, dentro del debate constitucional del libro tercero, tres
persas, Otanes, Megabizo y Dario pronuncian unos discursos que para
muchos griegos son increibles (dmotoi), pero que Herddoto considera
completamente reales y fidedignos. Cada uno de estos personajes repre-
senta una posicién politica que funciona como simbolo de los modelos
de gobierno comprometidos en las guerras médicas. Otanes funge como
portavoz de la democracia, es decir, de la politica ateniense; Megabizo es
el representante de la oligarquia, la forma de gobierno espartana; Darfo,
finalmente, es el vocero de la monarquia, es decir, de la politica persa.>! A
partir de los testimonios antiguos que hablan sobre la performance hero-
dotea de su obra,>? esto es sobre el caricter eminentemente oral de la re-
presentacion de las Historias,> no hace falta demasiada imaginacion para
suponer que este pasaje en particular, a la hora de representarse publica-
mente, tenia una funcion parenética evidente que podria, por una parte,

31 Desclos 2003, p. 77: “les types constitutionels en présence correspondent exac-
tement aux principaux protagonistes des guerres médiques: 1’Atheénes démocratique,
I’oligarchie spartiate et la monarquie achéménide”. Ibid., 136: “la comparaison des trois
modes de gouvernement respectivement défendus par Otanes [la démocratie, c’est-a-
dire Athenes], Mégabyze [I’oligarchie, c’est-a-dire Sparte] et Darius [la monarchie,
c’est-a-dire la Perse]”.

32 Véase Luc. Herod. 1-2; Marcellin. Vit. Thuc. 54; el proverbio recogido en el Ap-
pendix proverbiorum del Corpus paroemiographorum graecorum de Leutsch y Schnei-
dewin (34) que dice Eig tv ‘Hpododtov cwmav y que se explica a partir de la noticia
sobre la representacion herodotea de su obra en Olimpia; y la noticia transmitida por
Plutarco (862b) bajo la autoridad de Diilo (FRGrH 73 F 3) de que Herddoto fue honra-
do en Atenas con diez talentos.

33 Sobre Herédoto cobrando por sus performances orales, véanse Plut. De Herod.
864d y Dio Chrys. 37.7. Sobre el complejo tema de la relacion de las Historias con
la escritura y la performance oral la bibliograffa es abundante, remitimos al lector, a
favor de los partidarios de la oralidad, al estudio de Nagy 1987, al de Vignolo Mun-
son 1993 y mds recientemente al de Slings 2002; a favor de los partidarios de que las
Historias eran un texto mds vinculado a la escritura, remitimos a Flory 1980 y Rosler
2002. Sobre el tema general de la oralidad y la escritura véase Thomas 1989 y 1992.
Flory 1980 argumenta que no hay evidencia convincente para mostrar que las Historias
fueron ampliamente conocidas inclusive a finales del s. v, ya que eran extremadamente
largas y, en virtud de su complejidad, debian ser objeto de una lectura lenta y pausada
que el nivel de alfabetismo de la época no permitia. Asimismo, las alusiones que de
ellas hace la tragedia y la comedia no le parecen al autor suficientes para probar su
popularidad.



1 16 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

encajar bien con las querellas politicas internas de una colonia panhelénica
como Turios en la que la disputa por el poder dependia del éxito militar y
politico de su metrépoli, y, por la otra, podria fungir como evidencia del
trabajo politico-legislativo del propio Herddoto en la ciudad de la Magna
Grecia. En este sentido, la lectura publica del debate constitucional persa
dificilmente no habria funcionado, en el contexto de una ciudad como Tu-
rios, como un panegirico a Atenas y a la politica de Pericles.

La iotogin politico-legislativa de Herddoto podria haber sido también
un antecedente del amplio trabajo de investigacidon que, segin Didgenes
Laercio (5.27), Aristételes llevé a cabo sobre las constituciones de 158
ciudades, de las que conservamos, gracias a un papiro egipcio, gran par-
te de la Constitucion de los atenienses.

Ahora bien, la aproximacion entre Parménides y los cddigos legales
de Carondas y Zaleuco no resulta del todo inverosimil; incluso hay
quien ha aventurado la hipétesis de que el poema de Parménides era
una especie de prologo en verso a la nueva legislacion de la ciudad de
Elea, y que tuvo como modelo el mpooipov vopobeoiag de Zaleuco del
que habla Diodoro Siculo (12.20.2-3).>* Pero, al margen de la intrépida
hipétesis de que Parménides fue un embajador politico que medié entre
las diferentes facciones étnicas y sociales en las que estaba compuesta la
poblacién de Elea, hay algunos testimonios que sugieren que la figura de
Parménides compartia ciertas similitudes con las de Carondas y Zaleuco.
Uno de los tnicos datos que heredamos de la antigiiedad sobre la vida de
Parménides es que fue el legislador de Elea.> Plutarco dice lo siguiente:

ITappevidng 8¢ v €avtod moteida diendounce vOUols AQioTolg, MOTE TAG
aQy g xad’ Exaotov EviauTtov €E0QroDV TOovg ohitag éppevelv Toig [aguevidou

vopolg-°

En el mismo tenor, Estrabon sefiala:

54 Capizzi 1975, p. 63.

35 Ademas de las inscripciones encontradas en Velia que apuntan a una relacién entre
Parménides y ciertas practicas medicinales ligadas al culto de Apolo Otitog. Sobre este
tema, véase Pugliese Carratelli 1962, 1970 y 1986, Gigante 1964, Nutton 1970, Musi-
telli 1980 y Morel 2005.

% Adv. Colot. 1126a: “Parménides adorné a su patria con excelentes leyes, de manera
que cada afio, desde el comienzo, los conciudadanos juraban permanecer fieles a las
leyes de Parménides”.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 117

Ooxel 0¢ poL ot OU éxelvoug xnal €Tl mEoOTEQOV VuvOUNOTvaL OO %ol TEOG
Agvravoug avtéoyov kol mpog ITooeldwvidtog xal nelttovg dmecav nalmeQ
évdetotegol xal M xai ThH0sL copdtov dvtes.’

Un testimonio més tardio es el de Temistio quien, en defensa de que la
actividad politica no menoscaba la vocacién filoséfica, constata:

O0d¢ yop Zonedtng éxeivog éx prhocodiag natéfn moutaveboog ABfvnouy-
AVTEDYE YAQ TOIG TOLAXOVTA. OVOE O TIAYRAAOG EEVOPDV OTQUTN YOS TOV |-
olov &x Pprhooodiag natéfn: Eowoe Yoo tovg "EAMNvag éx TV £0YGTWV ®Lv-
dOvav. o0d¢ TTaouevidng #natéPrn vouobetdv Tralubrolg évéminoe ydo €0-
voplag Ty ueydinv xadovpévny ErlGda.>®

Asi pues, al menos en tanto legislador, la figura de Parménides se
enlaza con Carondas y Zaleuco.>

Atoéxeia y vouobeaia: Parménides y el accuratum cor veritatis

En otro registro y de manera un tanto indirecta, un pasaje de Pindaro
puede poner en contacto a Zaleuco con Parménides. En la Olimpica
X, luego de declarar cémo su propio olvido (¢miéra®’) ha retrasado
la composicion del yavrv péhog que habia prometido, y después de
exhortar a ALGOewa a alejar el reproche de mentiras (Yevdéwv €vimav)
del laudandus, Pindaro dice:

vépel Yo Atpénela moOMv Aong®dv Zepuimv,
péher té¢ ool Karlomo
%ol yddneog Aopng.®

576.1.1: “Y asimismo me parece que por aquellos [sc. Parménides y Zenén] e incluso
desde antes [Elea] estuvo bien legislada; de aqui que se enfrentaran contra los lucanos y
posidoniatas y que regresaran vencedores, aunque eran inferiores en cuanto a su territorio
y en cuanto al nimero de hombres”. En la frase xai €t mpdtegov, mas que una referencia a
los antiguos legisladores de Elea, podria leerse una alusion a los antecedentes legislativos
de la constitucién parmenidea, es decir, a los cédigos de Carondas y Zaleuco.

38 Or. 34.10: “Sécrates no menoscabé la filosoffa por haber sido pritano; pues se enfren-
t6 a los treinta. Ni el muy bondadoso Jenofonte, cuando fue estratego de los diez mil, lo
hizo en menoscabo de la filosofia; pues salvé a los griegos de peligros extremos. Tampoco
Parménides por haber sido legislador de los italiotas; pues colmé a la llamada Magna
Grecia de buenas leyes”.

3 Véase A. Hermann 2004, pp. 156-161.

0 0l. 10.13-15: “Pues habita Exactitud la ciudad de los locros cefirios, / y ellos
cuidan de Caliope / y del broncineo Ares”.



118 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

Con toda seguridad, la mencién de Atgéxelo como soberana de Locris
Epizefiria es una alusién a Zaleuco, el antiguo legislador de la ciudad.®!
La contigiiidad de Atgéxein y AAhdOeia trae a la memoria inevitable-
mente una de las lecturas del verso 29 del proemio parmenideo. En su Ad-
versus Colotem, en la seccién dedicada a refutar las criticas del fil6sofo
epictireo contra Parménides a quien acusaba de haber formulado “torpes
sofismas” (aioyoa copiopata), Plutarco dice:

MV %ol xouToLov idelv Eotwv, “Husv AlnOsing evmeldfog drexn<ig Ntoe>’, 10D
vontol %ol ®aTd TOUTO €X0VIOS MOAUTMS AmTTOpEvoV, ‘Nd¢ Pootdv d06Eag
aigc obx Evi miotg AANONS S 1O mavTodamic petafoldc xal TGO nol
AvopolOTNTaG deXOUEVOLS OAEly TEdyuaoL.%?

He aqui citados los versos 29 y 30 del proemio de Parménides. A
diferencia de las otras citas que llegaron a nosotros de este pasaje, Plu-
tarco (junto con Didgenes Laercio IX.22) consigna el adjetivo dtoexéc
como epiteto del sustantivo ftog, en lugar del dtoepég de Clemente de
Alejandria, Proclo, Simplicio y Sexto Empirico.5® Desde Diels, la ma-
yoria de los editores del texto parmenideo se han decantado por la lec-
tura drToepes, no solo porque es la mejor atestiguada por las fuentes, sino

61 Véase Gildersleeve 1965, p. 215: “In Atgéxeio there may be an allusion to the
uprightness of Zaleukos, the lokrian lawgiver”. Véase también Nassen 1975, p. 225:
“By using the word Atgéxewa to refer to the Lokrians handling of human affairs, Pindar
emphasizes their respect for precision. For these are the Lokrians whom the ancestors
of the Hundred Houses govern with excellence; these are the people required by the
aristocratic oligarchy to uphold the strict law code of Zaleukos, a code which touched
all facets of their lives”.

2 Adv. Colot. 1114 d9-e4: “De aquellas cosas [la distincién entre lo inteligible y lo
sensible] también es posible vislumbrar el criterio, ‘por una parte, el preciso corazén de
la verdad bien persuasiva’ que se enlaza con lo inteligible y con lo que es de la misma
manera si mismo, ‘por la otra, las opiniones de los mortales en las que no hay verdadera
persuasion’, puesto que se trata de cosas que aceptan cambios de toda clase, afecciones
y diferencias”.

63 Los manuscritos que han preservado el texto de Plutarco [E (Par. 1672) y B (Par.
1675)] en realidad presentan en este pasaje una laguna que da espacio a 7 letras. El
filélogo alemdn Guilielmus Xylander (Willhelm Holtzman) en su antigua edicién de
Plutarco supli6 la laguna a partir de la obra de Didgenes Laercio (cf. Plutarchus, Mo-
ralia, V1.2, ed. M. Pohlenz et R. Westman), con lo cual, en realidad, el dnico texto que
conserva la lectura drgexeg es el de Didgenes (cf. edicion de Marcovich), aunque los
manuscritos de la obra de Plutarco dan la lectura droex....... con x y no con .



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 119

también porque resulta ser “the rarer word”%* constituyéndose asi como
la lectio difficilior®® y, ademas, por provenir del escrupuloso testimonio
de Simplicio.®® No obstante, algunos pasajes de la literatura arcaica
parecen apoyar la decision en favor de un accuratum cor més que de
un intrepidum cor .5’

Como ya lo habia visto Friankel °® en la Nemea quinta Pindaro asocia,
de nuevo, aAdOewa y atpéxeia y, también, lo hace dentro del contexto de
una reflexioén sobre cémo el poeta restringe la materia de su canto no que-
riendo quebrantar la justicia:

aidéopon péyo eimelv

€v dinq e ) xentvOUVEULIEVOY,
g O1) AMmov evxrhéa vaoov,
%ol Tig dvoag alripovg

% Coxon 1986, p. 168. Una excepcién es Friinkel quien prefiere drgexég (1962, p.
402, n. 11). Una excepcidén mds reciente es Passa 2009, pp. 53-55, quien también se
inclina por drtoexég. Kurfess 2012, pese a que defiende la lectura dtoeués, argumenta
a favor de la posibilidad de que los diversos adjetivos que nos legaron los manuscritos
para calificar a la aM0ewa de B1.29, ehmelbéog, ebpeyyéog y ebrvrnhéog, podrian haber
pertenecido a diferentes partes del poema en las que se repetia el programa de la ense-
flanza de la diosa.

65 Passa 2009, p. 55, sostiene que en realidad la lectio difficilior es dtoerés. El
argumento de Diels a favor de considerar dtpepéc como la lectio difficilior se basaba
en el hecho de que los manuscritos de Sexto Empirico testimonian ambas lecturas. En
Adv. Math. 7.114 los manuscritos NLE llevan dtoepéc, mientras que los manuscritos
recentiores ABRV del mismo pasaje tienen droexés. En Adv. Math. 7.111 todos los ma-
nuscritos (con excepcion del N que lee la vox nihili y amétrica dreouéc) llevan droexéc.
La diferencia entre ambos pasajes es que en 7.111 Sexto cita todo el proemio y en 7.114
Unicamente retoma la cita para parafrasearla. Segtin Passa, la fuente de la que Sexto
sacé el proemio lefa dtoexég y otra fuente de la que Sexto extrajo la pardfrasis tenia
por el contrario dtoepés. Asi: “in fase di tradizione medioevale la discrepanza tra le due
lezioni ¢ stata eliminata (per collazione o congettura) gia nel subarchetipo (g) dei mss.
recentiores (ABRV) attraverso una generalizzazione di dtoexés”’. Algo muy semejante
ocurri6é en Pind. N. 3.41 verso en el que el manuscrito E lee dtoexel, mientras que el D
lee dtoepet. Diels, como sefiala Passa, en su defensa a favor de leer drtoepég en Parmé-
nides, defendi6 la lectura del manuscrito D pinddrico.

6 Cf. Tardn 1965, pp. 16-17: “because he [sc. Simplicius] is our best authority for
Parmenides’ text, I prefer Simplicius’ readings”.

7 Veritatis cor intrepidum es la glosa de Diels a este verso en su Poetarum Philo-
sophorum Fragmenta (1901, p. 59). El Lexicon Graeco-Latinum de Leopold da como
traduccion de droexig certus, verus 'y accuratus.

68 Frinkel 1962, p. 402, n. 11.



120 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

daipwv am’ Oivovag €haoev.
oTGooHaL 0V TOL ATOo0. XEQOIMV
daivorso meoommov ahaBer’ droexés:
%Ol TO OLyQv TOMAALS €0TL COPM-
Tatov GvOmp vofjoar.%

En la Olimpica tercera Pindaro habla del dat'oexnic "EAhavodixag
Aitwlog avne (vv. 11-12), calificando de drtpexng al juez de los juegos
olimpicos que otorga al vencedor el adorno de olivo que Heracles trajo,
tras haber convencido con su palabra (meioaic...A0y®) al pueblo de los
hiperboreos. La exactitud y precision, pues, son atributos propios de
jueces.”®

Un fragmento de este poeta permite establecer una relacion estrecha
no sélo entre la dtpéxewa y la justicia, sino, mds atin, entre ambas nocio-
nes y la diccion parmenidea:

ToTEQOV dimQ TELYOG VPLov

| oxolalis androis avafaiver
emyBOvIoV Yévog AvOQDYV,

diya pow voog arpéxelav eimeiv.”!

El contraste entre dmdtn y dixn como medios dilemdticos para lograr
una dvdépaolg en conjuncion con la dificultad del pensamiento de poder
decantarse con precision por uno de los dos polos del dilema, evocan

% N.5.13-18: “Me avergiienzo de decir una cosa grave / que no peligre de faltar a
la justicia, / cdmo dejaron la gloriosa isla [Peleo y Telamén] / y qué divinidad a estos
valientes / expulsé de Enona. Me detendré; no es provechosa toda / verdad cuando
muestra su auténtico rostro. / Muchas veces el silencio es / para el hombre lo mas sabio
que cabe pensar”. El verso 13 se refiere al asesinato de Foco a manos de sus hermanas-
tros, Peleo y Telamo6n. Noétese la construccion éori...vofjoon de los dltimos versos que
evoca el eiol vofjoaw parmenideo de B2.2.

70 En un escolio al pasaje de la Olimpica X (“TIwddgov oxdha IMotmand”, D.
Semitelos, ed.) el escoliasta interpreta el sustantivo dtpéxeio como duxaootvy (Hyouvv
AraooiVY VEUEL %Ol OLOWEL TNV TTOAY TOV AORQAV...).

71 Fr. 213 Snell-Maehler: “Si por justicia a una més alta fortaleza / o por engaiios
torcidos asciende / la terricola raza de los hombres, / dividido mi pensamiento estd al
quererlo decir con exactitud”. El fragmento aparece citado en las Dialexeis de Maximo
de Tiro (12.1) en el contexto de una discusion sobre si debe combatirse al injusto con
injusticia. Platon en la Repiiblica (365b) cita los primeros dos versos poniéndolos en
boca de Adimanto.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 121

algunos aspectos del pensamiento de Parménides: el cardcter engafioso
(admatniog) del discurso sobre las opiniones de los mortales, la justicia, la
topologia del ascenso y la escision del voog (B4). Asi pues, en virtud de
las conexiones que establece el adjetivo dtpexég con el tema de la ley y la
justicia, adoptar su lectura favorece la vinculacién, no sélo entre Parméni-
des y la legislacion, sino también entre éste y Zaleuco.

Pero las vinculaciones entre justicia y dtpéxewa no se quedan aqui.
En la Pitica octava encontramos de nuevo un pasaje “atrequéico” en el
que el lenguaje, asombrosamente reminiscente del de Parménides, evoca
la figura y pensamiento del Eleata:

dhOpoov Hovyio, Aixag

@ peYLoTOmOM OVYaTEQ,

Poulav te nal moAEp®Y

£yowoa #haidag vmepTdTag

TTuBLOVIXOV TV AQLoTOPEVEL OEXEV.

TV Y00 TO neh@axov €08l te xol mabelv Opdg
_émioTooal #o®d oVv dreexel-?

La fovyta es, segiin Didgenes Laercio, el ideal de vida al que el pi-
tagérico Aminias habia conducido a Parménides.”> Resulta sumamente
significativo para la interpretacion del pasaje laerciano el vinculo que
establece Pindaro entre Calma y justicia. A pesar de que el sustantivo
novyia en Didgenes ha sido interpretado como una alusién a las técnicas
de los rituales de incubacién,’* en realidad, si se presta atencién a algu-

72 Pyth. 8.1-7: “Benévola Calma, / oh hija de justicia que enalteces la ciudad, / de
los consejos y las guerras / poseedora de las llaves supremas / el honor por la victoria
pitica de Aristomenes recibe. / Pues lo sutil hacer y padecer igualmente / sabes con la
oportunidad precisa”.

739.21: énowdvnoe 8¢ nol Apewvig Atoyaito @ MuBayoourd, dg Epn Zotimv, dvdol
TEVNTL péY, nahd O xol ayadd. @ #al pualiov frorolOnoe %ol AmoBavovrog HoGov
idoUoato yévoug te Vmdoywv Aapumod xai mhoiTou, %ol VT Apewviov AL oy Vmo
Zevodavoug gig Novyiay ToeTedm).

7+ Kingsley 1999, pp. 179-181. Kingsley se basa sobre todo en un pasaje de Es-
trab6n (14.1.44), por lo tanto mucho mds tardio, en el que, describiendo una Aldea al
norte de Caria de nombre Acaraca, habla de los rituales incubatorios que ahi realizan:
ol éyxol@vei Te VIEQ aTOV %ol SLTdTTOVoW ¢ T@OV dveigwy Tag Oegameiag. ovtol §
elol xal ol émxalodvieg TV TV Bedv latoelov: dyovol 8¢ mohdnig eig TO Gvtoov xal
idplovol uévovrag #a®’ ovyiov éxel xabdmeg v pwhed ortiny ywolg € mAelovg NHEQUS.



122 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

nos pasajes de la literatura griega arcaica y cldsica (como éste de Pin-
daro), resulta mucho mds verosimil interpretarlo en un sentido politico,
ligado, de nuevo, al trabajo de legislacion y del ejercicio de la justicia.
Tucidides (3.12.1), por ejemplo, contrapone los tiempos de guerra (¢v
T mohéuw), a los tiempos de paz (¢v ti) fiovyig); Justicia es madre de
Calma precisamente porque la realizacién de una lleva a la otra. Demos-
tenes en el De Corona dice:

g€otL vdo, fotv Novyia dxaia kol ovppéoovoa i mOAEL, v ol ToAAOL TGOV
TOMTOV Vpelg AmAdg dyete.”

La movyia hacia la que Aminias condujo a Parménides podria ser,
entre otras cosas, una condicidn subjetiva necesaria para la instauracion
de un modus vivendi consagrado a la ley y a la justicia.”® Por otra parte,
volviendo a los versos pindéricos, las llaves supremas que posee Calma
dificilmente no podrian evocar las »\idag auopoie de las puertas eté-
reas que Aixn guarda en el proemio parmenideo. Y, finalmente, la suti-
leza (uahOaxov) que Pindaro atribuye a Hovyia recuerda las pokaxoiot
Aoyowol con las que las doncellas heliades persuaden a Justicia para que
abra las puertas. Asi pues, todo el pasaje pinddrico, lleno de paralelos
verbales que traen a la memoria las palabras de Parménides, se cierra
con la aparicion del adjetivo drtpexéc. La precision y la exactitud estan
intimamente ligadas a la Justicia y a su hija Calma.

En un fragmento papirdceo perteneciente al Catdlogo de las Mujeres
hesiddico, texto que habla sobre Mestra de Tesalia, hija del rey Erisicton
(también conocido como Etén), Hesiodo caracteriza el acto de dar justi-
cia con el adverbio dtpexéwc:

€0t O dte nal 1dlolg Evumviolg ol VOONAeVOUEVOL TTQOGEYOUOL, MUGTOYMYOis O’ GUmG %ol
ouppollolg éxelvolg yomvtol g av iegedol

75 308: “Pues existe, en verdad existe una calma justa y provechosa para la ciudad
que muchos de vosotros, ciudadanos, observdis honestamente”.

76 Casi la misma frase que emplea Di6genes Laercio (gic fiovyiav mooetodmm) la
utiliza Plutarco para criticar a Epicuro en un contexto que se refiere claramente a los
asuntos publicos y politicos: AL’ éxetvog pev dtomog ov ToUg dUVAUEVOUS TG ROLVA
MQAOGELY TQOTPEMOMEVOS ML TOVG Novyiav dyewv u duvapévovg (De trang. anim.
466a). Deméstenes (In Timocratem 29), inclusive, utiliza el vocablo en concomitancia
con el verbo vopobetelv, aunque, en ese pasaje, la novyia tiene un sentido negativo:
TipordTng 0UTOOL XaTd TOAM]V Novyioy Evopoditer.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 123

atlpa [8 d&lo” a[AAnhowct]v &oig xal v[einog] &ty On
20wt 10 Abwvi taviodpolv ei]vexra [xovong,
0]0d’ dpa Tig dwdoon [dU]vato PEotods GAN aa]
..... . &métoepav ol emfvecav: 1 &’ doa toi[owv
dJroextmg duednx[e] dixnv 6.[77

Un fragmento de la Alcmena de Euripides puede servir como corola-
rio de todos estos textos:

areénern ' doLoTov Av8oOg &v moAel duwalov méeL.’8

Aqui la atpéxewa se deja traducir bien con nuestro sustantivo “sin-
ceridad”, lo cual conecta directamente con una posible vertiente ético-
juridica del Poema de Parménides. De esta manera, extrapolando estos
pasajes a la lectura del proemio parmenideo, la diosa dice al »obgog:

Es necesario que sepas todas las cosas; tanto el corazon sincero de la verdad
bien persuasiva, como las opiniones de los mortales en las que no hay ver-
dadera persuasién.”

Todos estos pasajes en que la dtoéxewo se constituye como cuali-
dad indisoluble de la justicia se refuerzan con un texto del Corpus
Hippocraticum en el que no s6lo se emplean en concomitancia una vez
mds la dtpéxewn y la diun, sino que, ademds, el término en cuestion
(dtoenéotatov) se utiliza para calificar al corazon, de tal forma que se
trata de un pasaje que podria iluminar el registro literal que el verso par-
menideo convierte en imagen metafdrica. Dice el médico hipocratico en
el contexto de una descripcion detallada de las funciones de las valvulas
cardiacas:

%ol TV #e@dinv amobovoviog fv T €EEmMOTANEVOS TOV GQYOloV HOOUOV
apelav, TdVOE TOV PEV GmoaTiion, TOV Ot émavaxrhivn, olite VOwE v dLéLOoL
eig ™V »adinv odte Gpdoa euParlopévr rai paAAov TOV THG AOLOTEQTS:

77 Fr. 43a.36-40 Merkelbach & West: “Y entonces al punto se hizo la discordia y el
odio / entre Sisifo y Etén a causa de la muchacha de tobillos esbeltos, / como es natural
ningin mortal pudo fungir como juez, sino que... / ... se lo confiaron y lo aprobaron; y
ella [una diosa?], a su vez, para ellos / infaliblemente dispuso justicia...”.

78 Fr. 91 Kannicht: “La sinceridad es el bien mds preciado del hombre justo en la
ciudad”.

7 B1.28-30.



124 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

TOLYAQ EUNYAVIONOOY ATEEXEGTEQOV ROTA dixAV: YV U YOQ 1] TOD AvOQMITOU
médunev &v i) houd) xowhin, zol doyer Tiig dAng Yuyis. ¥

Llama la atencién que el vocablo empleado por el médico hipocra-
tico sea atopexés. Sintoma de esta presunta utilizacion inusual es que,
al traducir el adverbio dtgexéotegov, los especialistas han decidido
interpretar més que traducir, decantdndose en la version francesa por
un “plus hermétiques” ?! en la espafiola por un “mas hermética” % sin
decir nada al respecto del empleo peculiar del término. Pero, a pesar de
que resulta muy conveniente para la comprension del pasaje, “hermé-
tico” no es una traduccion muy precisa del griego drtoexéc. Una bus-
queda de los usos de atoexég en el Corpus Hippocraticum revela que
era una palabra relativamente comin en su vocabulario,®® a tal grado
que, junto con las Historias de Herédoto, el Hippocraticum representa
el Corpus que emplea mds este adjetivo. De esta manera, la defensa
del uso parmenideo de dtoexég, no sélo refuerza la relacion del eleata
con la ley y la justicia, sino también con los médicos. La denominacion
parmenidea del fjrog tiig dAnOeicg como droexég provee a la imagen
metafdrica de un anclaje en el vocabulario cardiolégico de la medicina
hipocrética. Asimismo, uno de los empleos homéricos del término re-
sulta cercano a la imagen del accuratum cor. En la Iliada, el arquero
troyano Pandaro se jacta de herir a Diomedes y a Agamendn, habién-
doles hecho brotar “sangre genuina”: éx &’ dupotéoouv / droexis aip’

80 Cord. 10: “Y si algtin conocedor de las maneras antiguas, habiendo sustrafdo el
corazon de un muerto, separara una de las membranas y extendiera la otra, ni el agua
ni el aire emitido podrian pasar al corazén; y sobre todo en las [membranas] del lado
izquierdo, pues han sido concebidas, como es justo, de una forma mds exacta-precisa;
pues la inteligencia del hombre estd en la cavidad izquierda, y ésta es quien gobierna
toda el alma”.

81 Traduccién de Marie-Paule Duminil (Belles Lettres), misma que emplea Littré.
82 Traduccién de Jests de la Villa Polo (Gredos).

83 Aparece un total de 36 veces, siendo el adverbio droexémc el més utilizado (19
veces) frente a 50 usos en Herédoto y 34 en Homero. En la mayoria de los pasajes tiene
el sentido habitual de “preciso, exacto” y describe la precision del arte de la medicina;
véase el tratado De prisca medicina (12) en el que se usa en concomitancia con el sus-
tantivo dxoifeta, ambos con un sentido muy cercano; en un sentido muy similar aparece
también en Lex (2 y 4). En el tratado De articulis (14) se utiliza para describir un cierto
tipo de fracturas (“fractura recta”).



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 125

googva Pakdv).8* Por otra parte, llama la atencién en el texto hipo-
cratico la afirmacion de que la yvoun del hombre se encuentra en la
cavidad izquierda del corazén. Un poco antes en el mismo tratado el
médico dice:

Appw ye v daoeton ta Evoov kol Homeg VrmodiaPefompévar, noi pdilov
T OgEig M haufy T0 Yoo Endutov e ovx €v Ti| deEu), Hote ov Badua
oM UTEENY YeVESOL TV Aoy Eumhény ovoav dxenTov-S

Algunos comentaristas han percibido una influencia de Heraclito so-
bre el médico hipocritico en lo que respecta al “fuego innato” y han
visto también ciertas reminiscencias de este pasaje en el Fedon platdnico
(96b) % pero, al margen de esto, la frase umhénv ovoav dxgftov resulta
un claro eco del primer verso del fragmento B12 de Parménides: m\fvto
moc dxonroro.d” El fuego puro-no mezclado de Parménides se enlaza,

84 J1. 5.207-208. La adjetivacién homérica de aipe como drgexég quizd (no hemos
encontrado una explicacién mejor; Kirk 1990, p. 82, se limita a decir: “real blood, i.e.
not illusory or due to over optimism”) se deba a que Diomedes en ese momento estaba
imbuido del poder de Atenea. Unos versos antes (190-191) Pandaro sefala: »al v
Eywy’ Epaunv Atdwvil mootldperv, / Eurmg &’ o £ddpacoar Bedg vi tig €0t xothews. Esta
afirmacion podria insinuar que, ain estando insuflado por Atenea, la flecha de Pandaro
le hizo brotar verdadera sangre.

85 Cord. 6: “Ambos [ventriculos] son rugosos en su interior como si estuvieran co-
rroidos, pero mds que el derecho el izquierdo; pues el fuego innato no estd en el lado
derecho, de modo que [no] es sorprendente que el lado izquierdo sea mds dspero, ya que
estd lleno de fuego puro”. Adoptamos la correccion del texto propuesta por Marie-Paule
Duminil (Belles Lettres) que sugiere la lectura éumiénv ovoav en lugar del participio
¢omvéovoav. La negacién ov no aparece en ninguno de los manuscritos pero desde Littré
se ha mantenido en las ediciones.

86 Pasaje en el que Sdocrates, justo antes de exponer el famoso dettegog mhoig, se
pregunta si es la sangre, el fuego o el aire con lo que pensamos, o si es el cerebro el en-
cargado de la sensacién, la memoria, la opinién y el conocimiento: xai mdTEQOV TO ALl
20Ty @ doovoduev, §| 6 dno 1) T mDE; f) ToVTWVY iV 0VdEV, 6 & Eynédaddg Eotiv O TAg
aioOnoelg moéywv Toh drolewy xal 0Qav xal 00paivesdal, £x TOUTWV d¢ YiyvoLto uviun
%ol OOEa, éx O pviung xoit 0OENS hafoliong T Noeuely, xatd TodTa YiyveoOol émothuny;

87 El aoristo m\jvto en realidad es una conjetura de Bergk; los manuscritos presentan
las lecturas manvto, émvro, wimvro; el mismo Bergk, debido a los problemas métricos
de su primera conjetura, después propuso mifjvtal; aunque, como sefiala Coxon (1986,
p. 237), Parménides pudo haber alargado la vocal breve in arsi como sucede en B8.7
(a0Enbév). Ademds de que el aoristo mifjto en la misma sede métrica ocurre en varios
versos homéricos. Garcfa Calvo (20013) propuso la conjetura maxtol (“trabadas”). En
defensa de la conjetura de Garcia Calvo, Bredlow 2010, pp. 275-297, argumenta que



126 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

al menos desde el punto de vista léxico, con el fuego puro cardiolégico
de la medicina hipocratica.®®

Asi pues, en virtud de que el vocabulario cardioldgico de la medicina
presenta estas resonancias de la diccion parmenidea, la aparicion del ad-
jetivo datpexég en concomitancia con el tema del corazén podria apoyar
la lectura del accuratum cor en B1.29.

Por otra parte, la adjetivacion del corazén como dtepég invita su-
brepticiamente a platonizar la imagen parmenidea. Platén nunca utiliza
el adjetivo dtpexnéc y, en cambio, uno de sus dos usos de drtpeuég esta
en uno de aquellos pasajes platdnicos que, por decirlo asi, rezuman de
platonismo. Se trata de un trozo de la palinodia del Fedro en el que S6-
crates, al hablar del cuarto tipo de pavia, la erética, dice que toda alma
humana por naturaleza ha visto ta dvta, pero que recordarlos no es un
asunto sencillo. Es en este contexto que, refiriéndose a la vision de las
formas, utiliza el adjetivo dtoeuég para caracterizar aquella vision; afir-
ma Sdcrates:

OAOXANQO 08 nal GmhG ol dreewd] ®ol evdaipova pdopata pvoluevol Te ®ol
é¢mormtrevovteg v avyf ®obaod, nobagol dvieg nol dofuavtolr tovtov O viv
M odpo mEQLPpEQOVTES OVOUATouEY, 00TEEOL TEOTOV dedeousuuévol.®?

“en caso de «llenarse» los anillos de fuego y de noche, que podemos suponer los tinicos
elementos presentes en esta fase elemental de la fisica, quedaria ininteligible de qué, si
no de fuego y noche, estaban hechos los anillos mismos”.

8 El hecho de que el médico hipocratico atribuya al lado izquierdo del corazén la sede
del fuego puro, podria arrojar informacién sobre el fragmento B17 de Parménides en el
que se asocia la izquierda con lo femenino y la derecha con lo masculino. Un pasaje de
Aristételes sefiala: TTauevidng Tag yuvainag TdV dvdo®dv 0gouotégag elval dpnot ol Etegol
TLVES, MG AL TNV BEQUOTNTAL %Ol TOAVALHOVOOLS YIVOUEVWV TGV Yuvoureimv. “Parménides y
algunos otros dicen que las mujeres son mds calientes que los hombres y que debido al
calor las mujeres tienen mds abundancia de sangre” (Part. An. 648a29-31). A la luz de este
testimonio, si el médico hipocratico asocia el lado izquierdo con el fuego puro y Parmé-
nides con lo femenino, podria pensarse en una cierta continuidad entre los dos principios
cosmoldgicos (fuego-noche) y los dos sexos de B17. No obstante, si esto fuera asi, la
asociacion de lo femenino con el fuego o la luz irfa en contraposicién con el fragmento B1
de Acusilao de Argos en el que se dice que el Erebo es el principio masculino y la Noche
el femenino: "Egefog pév v dooeva, tv 8¢ Ofheway Nixta. La ubicacion hipocritica del
fuego puro en el lado izquierdo contradice las ovotouyion pitagéricas (Ar. Met. 986a22 y
ss.) pues ahf la luz estarfa asociada con la derecha, mientras que la obscuridad con la iz-
quierda. Sobre la topologia derecha-izquierda en el pensamiento griego, véase Lloyd 1962.

89 Phdr. 250c2-5: “Cabales, simples, inconmovibles y felices imagenes en las que
hemos sido iniciados y que observamos en un resplandor puro, siendo nosotros puros y



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 127

La dtoepto es, en definitiva, una de las cualidades de las formas
platénicas,” con lo cual aceptar su aparicién en B1.29 implica aproxi-
mar la imagen parmenidea al pensamiento platénico. Claro estd que en
B8.4 la presencia de dtoepés es indudable, razon por la cual Diels se
decant6 por adoptar el mismo adjetivo para B1.29; sin embargo, su apa-
ricién en B8 (como una de las ofjpata del ser) no garantiza que se haya
utilizado en B1 en donde constituye un atributo de la imagen metaférica
de la verdad. Asi, resulta probable que

il testo citato da Simplicio (nel de caelo), da Proclo e (in parte) da Clemente
sia stato rimaneggiato in modo tale che 1’ 1togo AAn0eing non potesse che rin-
viare alla similitudine tra I’Essere e la sfera posta da Parmenide in B8.42-45,
similitudine in cui Platone ha senza dubbio trovato un precedente fondamen-
tale per la sua concezione dell’Universo sferico (Tim. 33b).%!

Ahora bien, para una justa comprension de la semdntica de la dtoéxeia
y de sus conexiones con la iotogin, la legislacion y la justicia, es inevita-
ble atender al uso que hace de ella Herédoto en sus Historias. Para ello
es necesario, por una parte, analizar brevemente las facultades de cono-
cimiento que despliega el historiador en su obra y, por la otra, dilucidar
el papel que juega dentro de ellas el vocabulario de la dtoéxeia.

En primer lugar, estdn las facultades estéticas, la vista y el oido, la
vision y la audicion (&g y axor)), que son las que constituyen, en virtud
de su pasividad, es decir, de su cardcter meramente receptivo, la expe-
riencia directa, la éumerpia.”? El dominio de intervencion de estas facul-
tades es lo visible (Tt pavepd), y sus objetos son, para la vista los £€gya
peydho te »ai Owpootd, y, para el oido, en virtud de la lejania espacial
o temporal del fenémeno en cuestién, los discursos o relatos (Aoyor).”

no marcados por aquello que ahora nos rodea y que llamamos cuerpo, encadenados por
€l como en una ostra”.

% Cf. De Vries 1969, p. 151: “here the ‘transposition’ of a mystery terminology is
momentarily interrupted: it is to the ideas ‘rather than to the eleusinian images’ that the
epithets 0OLOxANQQ... gbdaipova properly belong; drtoeud points to Parmenides”.

1 Passa 2009, p. 55.

2 Sobre la funcién de la éyig y la axor en las Historias, véase Darbo-Peschanski
1987, pp. 88-96.

93 Véase Darbo-Peschanski 1987, pp. 91-97, quien establece cuatro niveles en la
jerarquia de los informadores de Herddoto de acuerdo con el valor que se le confiere
a sus hoyou: 1. Predominio del grupo sobre el individuo. 2. La coincidencia o falta de
coincidencia entre el origen geografico del informador y el lugar del suceso estudiado.



128 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

En segundo lugar, estd la facultad inquisitiva, la iotopin, que, en
virtud de su caricter activo, constituye una expansion de la experiencia,
es decir, una mohvmelpla, 0, si se prefiere, una totalizacién de las ope-
raciones de la experiencia, cuyo objeto principal estd constituido por ta
vevopeva, los hechos de los hombres, en una palabra, el pasado. Pero,
para poder acceder al pasado, a ese dominio de invisibilidad temporal,
es necesario recurrir, de nuevo, a los relatos (Aoyot) que proporcionan las
diversas fuentes de informacidn, ya sean orales o escritas (td Aeyopeva).
En este sentido, la actividad de recopilacion discursiva de la iotogin se
solapa con la actividad de la audicion, pero la enriquece propiciando
una abundancia de testimonios. En el interior mismo de estos relatos,
esta facultad inquisitiva descubre una serie de yvouor y d6Eat, que son
las opiniones de las diversas fuentes sobre los asuntos que se pretende
investigar. Asimismo, para la correcta inteleccion, no sélo de los aconte-
cimientos del pasado, sino también de los relatos informativos, es nece-
sario dilucidar las caracteristicas de los diversos €6vea implicados en la
investigacion, a saber, su geografia, sus #{0ga y sus vopor.2*

El vocabulario critico, es decir, aquel que se deriva del verbo xpiverv,
aparece como una forma de colaboracién de la facultad inquisitiva.®’

3. El tipo de relacién que el informador tiene con los griegos. 4. La preeminencia de los
discursos egipcios en la jerarquia de la informacion.

94 Las modalidades de desenvolvimiento de la facultad inquisitiva se manifiestan en
los diversos pasajes donde el verbo y el sustantivo (iotogeiv-iotopia) convergen con
otros vocablos. Hagamos aqui una revision, exceptuando los textos en que la iotopin de-
nomina la propia labor de Herdédoto (1.1, 7.96.1): En 3.50.3 el iotopeiv se define como
Moyov duddvan; en 2.29.1 y 7.195 como mubéobou; en 2.19.3 y 2.118.1 como &idévou; en
2.119.3 como ¢énioracOou contrastado, significativamente, con un dtoexémg Emaotduevo,
de tal forma que la presunta émotfjun conferida por la iotopin no seria por completo
infalible; en 1.56.2 como ¢oovtilewv y como gbplonewv; en 2.44.5 como dMAwoig oadirg
y como doxetlv; en 1.61.2 el acto de iotopeiv tiene como resultado el ¢podCerv; finalmen-
te,en 3.51.1, 2.113.1, 1.24.7, 1.61.2 y 1.122.1 el iotogeiv se deja traducir muy bien
como “interrogar”. Estas serfan, pues, las diversas modalidades de la iotooin en tanto
facultad inquisitiva. El campo de intervencidon de esta facultad no es tinicamente lo visible
(pavepd), sino que se esboza ya una tentativa de indagacion en el campo de lo invisi-
ble (&¢paveg), aunque todavia no suficiente para formular un juicio al respecto.

% Dentro de la seméantica del verbo xoivewv, que puede significar “juzgar, acusar,
condenar en sentido juridico”, se manifiesta una clara conexién con la dixn que es
uno de los ejes fundamentales de la iotogin. A lo largo de las Historias el vocabulario
critico se asocia con el juridico, por ejemplo, en 2.129.1: El rey egipcio Micerino fue
“de todos los reyes el que juzgd mds justas sentencias” (dixag 8¢ odL mivtwv facthémv
duwarotdrag zeivewv). Véanse también 1.110.2,2.129.2,3.31.3,9.93.3.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 129

En algunos pasajes donde Herddoto no es capaz de formular con exacti-
tud alguna informacién emplea precisamente el verbo xgiverv en concomi-
tancia con el adverbio dtpexéwg. Cuando la iotoin no ha podido rendir
cuentas sobre alguna cuestion, el historiador dice ovx €yxw dtoexémg
eimetv o nptvar. En el libro segundo, sobre la costumbre de no permitir
a quienes se dedican a la guerra ejercer ningtin otro oficio, Herédoto
afirma no poder discernir con precision (ovx €yw AtTeexéwg xQlval,
2.167.1) si los griegos adoptaron esta costumbre de los egipcios o
de otros pueblos que también la practican. Igualmente, en el libro
primero, respecto a las relaciones entre la lengua caunia y la caria,
Herd6doto declara no poder distinguir con precision (ot €ym dtoexémg
dwaxpivar, 1.172.1) qué lengua asimilé a cudl. Finalmente en el libro
séptimo, tras describir la libacién y la plegaria que Jerjes hizo en el
Helesponto lanzando al mar una critera de oro y una espada, el his-
toriador declara no poder distinguir con precision (o €yw ATEeEXEmG
dwaxpivar, 7.54.3) si lo hizo como ofrenda al sol o para resarcirse de
los agravios que habia cometido al mismo mar. La concomitancia de la
atpéxela y el npiverv sugiere que el acto de discernir, juzgar o criticar
tiene como resultado 6ptimo la adquisicion de la certeza o precision
que es exactamente una de las orientaciones epistémicas que el trabajo
histérico puede alcanzar.

Asi, la atoéxewa aparece en las Historias como el producto de una in-
vestigacion llevada a buen puerto, razén por la cual el historiador puede
hablar con exactitud al respecto, o bien como el contenido epistémico
de un saber que se considera inequivoco y cierto. La dtoéxewa es (junto
con la 6p06tn¢) el contenido epistémico ideal de la facultad inquisitiva.
Los egipcios dicen conocer con precision (dtoexémg ¢paot nioTacdoar)
los afios que han pasado desde Heracles hasta el rey Amasis, ya que
siempre han llevado la cuenta de los afios y los han registrado (aiel te
royLLopevol kol aiel amoyoadpopevol ta €tea, 2.145.3). La drtoéxewa, en
este caso, es el resultado 6ptimo del émiotacOou y del hoyiCeoOou.

En tercer lugar, estan las facultades judicativas o criticas, la yvoun y
el doxelv, por medio de las cuales es posible dotar a la investigacion de
algunas determinaciones epistémicas positivas, como lo son la miotic que
confiere mayor confiabilidad (mot6g) al conocimiento historico, la vero-
similitud (oixdg) y la correccidn (6000¢). Sin estas facultades el trabajo
del historiador queda desprovisto de estas orientaciones epistémicas. Las
raras ocasiones en que la investigacion es capaz de alcanzar la dAnfeia



130 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

(que merece un estudio aparte), lo hace por medio de estas facultades
judicativas.

A la luz de los usos arcaicos y herodoteos del vocabulario de la
atpéxela, se puede ver como ésta se encuentra intimamente relacionada
con la ley y la justicia y, a su vez, con los procedimientos de la iotogin
que se constituye asi como una labor eminentemente juridica.”®

En este sentido, defender la lectura del accuratum cor veritatis en
B1.29 aproxima a Parménides con Herédoto,”” pero también, como se

9% Desde el comienzo mismo de las Historias, el trabajo de Herédoto se define
como la busqueda de la aitin y la correspondiente imputacién de quién fue el aitiog de
que griegos y barbaros se hicieran la guerra. Como se sabe, fue Creso “por lo que sé,
el primero en empezar acciones injustas contra los griegos” (1.5.3). aitwog es, pues, a
ojos de Herdédoto, aquel que desequilibra el orden de la justicia, de manera que la aitin,
objetivo de la historia, tiene que ver con la dilucidacién de aquel momento quebrantador
de lo justo. De este modo, la iotogin se comienza a perfilar claramente como el tribunal
en que los responsables serdn juzgados. Siguiendo la lectura de Darbo-Peschanski
(1987), la justicia en las Historias tiene tres formas que constituyen el tribunal de la
historia: en primer lugar, la justicia divina, conformada por las potencias invisibles que
son los dioses y que se encargan verticalmente de rectificar y corregir justicias humanas
mal aplicadas; en segundo lugar, la justicia humana que estd constituida por toda
una tipologia de pueblos e instituciones politicas (isonomia, tirania, etc.) que actian
horizontalmente en el dmbito de lo humano; y, por dltimo, la justicia sagrada, aquella
gobernada por fuerzas andénimas que verticalmente castigan las injurias imputadas
ocasionadas en los valores socio-culturales.

97 Algunos usos de droexég a lo largo de las Historias ponen en evidencia una cierta
convergencia con verbos parmenideos (¢podZewv, muvOdveoOar, pavBdavery, diteobar). Por
ejemplo, en el libro cuarto, sobre las zonas infranqueables mas alld de las tierras escitas,
Herddoto dice: 00d¢lg droeréms oide pohoan (4.25.1; cf. Parm. B2.8: otte ¢podoar). En
el libro quinto, respecto a los habitantes de los territorios al norte del Istro, Herddoto
sefiala: o0dels €xel podoan O dteexés (5.9.1). En el libro cuarto, acerca del nimero de la
poblacién escita, Herédoto comenta: ovx oidg e &yevoumv droexémg mbéodor (4.81.1;
cf. Parm. B1.28: ndvta mvubéobon). Igualmente en el libro noveno, respecto a quién fue
el responsable de enterrar el caddver de Mardonio, Herédoto dice: 10 dtoexég ovx £xm
eimetv (9.84.1) y unas lineas mds adelante: o0 dOvapo dreexéms mubécOor. Asimismo,
en el libro séptimo, ante la alarma de que los foceos fuesen lacedemonios, Hidarnes
procura informarse con precision (mv@opevog 8¢ drpexéms, 7.218.2) antes de ordenar
las lineas de combate persa. También en el libro séptimo, sobre la versién segtin la cual
Epialtes no fue el responsable de traicionar a los lacedemonios, Herédoto afirma que no
la considera una versién persuasiva, pues quienes habian puesto precio a la cabeza de
Epialtes (los pildgoros) debian estar muy bien informados (t0 drgexéotatov Tvhonevor,
7.214.2). En el libro quinto, en torno a la razén por la cual los eginetas decidieron no
presentar una batalla naval contra los atenienses, Herddoto dice: Oux €xovol 8¢ todto
dwonuijvan argexéos (5.86.2). En el libro séptimo, el jinete que Jerjes envia para



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 131

intenté demostrar, con Zaleuco que se constituye como uno de los esla-
bones que amalgama el pensamiento del eleata con el del halicarnaseo.

En palabras de Darbo-Peschanski: “I’atrékeia sipose une recherche
progressive contrairement a ’alétheia qui est une vérité de révélation
et s’accommode a une saisie immédiate” (1987, p. 180). A pesar de que
la ensefianza de la diosa parmenidea se presente bajo la forma de una
revelacion, en realidad la imagen misma del camino en la que estd confi-
gurado su discurso presupone precisamente un encaminamiento progre-
sivo.”® El corazén de la verdad no estd dado desde un principio, es una
meta a la que se llega después de haberse apropiado del relato (zopiCerv
tov pvbov). El xouiCewv que debe llevar a cabo el xodpog consiste en ir
adquiriendo cada vez mas una mayor certeza, precision y exactitud en la
comprension. El corazon de la verdad no es (al menos exclusivamente)
una metdfora geométrica que anticipa la imagen de la esfera de B§; es
también una metafora ética. El corazon de la verdad no es una manera
figurada de decir “el centro conceptual de la ensefianza”, “el nucleo del
problema”,”® sino mds bien una referencia a la disposicién animica de
quien es justo o sincero, al lugar de la conciencia en el que puede darse
la verdad.

Algunos pasajes de la literatura arcaica en los que aparece el sustan-
tivo Nitop sugieren esta dimension ético-moral de la férmula parmenidea:

espiar a los lacedemonios en las Termdpilas “aprendié con precision todo” (na@mv 8¢
navro argexéwg, 7.208.3). En el libro sexto se dice de Cledmenes que “él mismo, de
esta manera, aprendio la verdad” (na®eiv 6¢ ovtog oltm v dreexeinv, 6.82.2). Final-
mente, en el libro quinto, sobre los cdlculos de Aristdgoras sobre cudnto tiempo habia de
Esparta a la corte del rey persa en Susa, Herddoto dice: Ei 6¢ tig 10 drgexéotegov 100tV
gL dilnTan, £ym nal tovto onuavéw (5.54.1). Nétese que en la mayoria de estos pasajes
la droéxewa aparece como el contenido que Herddoto es incapaz de determinar. Si la
atpéxela es, en este sentido, la meta ideal del “mostrar”, del “informarse”, del “aprender”
y del “investigar”, todos ellos verbos que forman parte del vocabulario de la diosa par-
menidea, se puede suponer que una de las caracteristicas de la enseflanza de la divinidad
consiste precisamente en ser susceptible de dtoéxeia.

98 Cf. Cassin 1987, p. 167: “A lire le Poéme de Parménide comme une identification
progressive du sujet de «Est», mot du chemin, la dernie¢re étape est maintenant atteinte,
celle ou I’étant devient représentable, sphere”.

9 Cf. Passa 2009, p. 52, n. 60: “Ho I’impressione che molti interpreti parmenidei
tendano a atribuire a Mtog un significato metaforico che il greco non ha mai conosciu-
to. In italiano si dice p. es. ‘il cuore del problema’, ma un’espressione simile sarebbe
impossibile p. es. in tedesco, dove si dice ‘der Kern des Problems’, non ‘das Herz des

59

Problems’ ”.



132 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

por ejemplo, el fragmento 4C (West) de Solon en el que “el obstinado
corazon” (xaoteov Nroe) lleva al deseo excesivo (¢¢ x6pov) de muchos
bienes y, a su vez, al pensamiento desmedido (péyav voov). O la Nemea
octava en la que, tras decir cémo las palabras del poeta son alimento de
los envidiosos (&yov d¢ AdyouL pBovepoiowv), Pindaro canta:

N TV’ dyAwocov pév, tog 8’ dixiuov, hada xatéyel
€V Auyod veixer uéylotov &’ aldAp Pev-
deL yépag avrétaran.!%

En virtud de la concomitancia del “corazén” y el “olvido”, este pasaje
podria ser uno de los paralelos mds cercanos a la expresion parmenidea
del frop Alnosing. Otro pasaje pinddrico aproxima el “corazén” con la
“verdad”; se trata de la Nemea séptima, en la que, justo después del cele-
bérrimo codia &8¢ xAémrer mapdyowoa pvbolg, Pindaro dice:

TPAOV O ExeL

Ntoe dwhog Avdemv 6 mheloTog. &i Yoo My

€ Tav ardOerav idéuev, ol nev dmhov xohwBelg
0 70QTeQOS Alag €make Ol pevdv

AevQov Eipog-10!

La metéfora del corazon ciego que no puede ver la verdad es como
un espejo de la metdfora de Parménides; el corazén ciego se opone al
corazdn sincero (dtoexég) que carece de mentiras inestables.

Ahora bien, la similitud entre la figura de Zaleuco y la de Parméni-
des podria verse fortalecida a partir de un fragmento de Aristételes que,
curiosamente, conservamos en un escolio a los versos pinddricos que se
analizaron aqui (vépet yao Atoéxreia moMv Aoxodv, Ol. 10.13). Decia el
Estagirita, segin el escoliasta:

€meldn Yo €omVvTo (sc. ol AorQoi) T® Oed s Av TaAAIG TaQayNS Ao~
Mayelev, EE€meoev avTolg XoNOoUOS, EauTolg VOUoUs TiBeobal, Ote nol Tig ToLunv,
Svopa 8’ Zéhevrog, molholg vopovg duvndein toig mohitalg eiceveynelv

100 8 24-25: “Del que no es elocuente, aunque tenga corazon valiente, el olvido se
apodera / con odio lamentable; el don mds grande / se extiende a la inestable mentira”.

101'7.23.27: “Ciego tiene / el corazén la gran muchedumbre de hombres. Pues si le
fuera posible / mirar la verdad, nunca por las armas encolerizado / el fuerte Ayax habria
hundido en sus entrafias / la alargada espada”.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 133

doxipovg. yvoobelg ¢ nal £QmtnOelg mOev VoL, EPNoeV EVOTTVIOV OOTD TV

AOnvav mapiotacal. 810 adtdg Te Nhevdiowtal xal vopodétng xotéotn.?

La conexién entre Zaleuco, la ley y los suefios de revelacion evoca
inmediatamente la figura de Parménides, legislador de Elea y autor de
un poema que podria tener algunas relaciones con el mundo de los sue-
fios.!9 En el imaginario de la Grecia arcaica las leyes provenian de los
dioses y, por tanto, los legisladores eran figuras intermediarias entre el
mundo divino y el humano.'* Zaleuco, Carondas, Solén y Parménides
representan diversos semblantes que constituyen el complejo arquetipo
del legislador arcaico.

102 Fr. 548 Rose = Schol. in Pindar. Olymp. 10.17h (Drachmann): “Cuando los
locrios preguntaron al ordculo cémo se podrian liberar de sus abundantes problemas
politicos, el ordculo les respondié que instauraran leyes para si mismos; entonces, un
cierto pastor, cuyo nombre era Zaleuco, fue capaz de proponer a los ciudadanos mu-
chas leyes excelentes. Una vez que las dio a conocer, le preguntaron dénde las habia
encontrado, €l dijo que se le presentd Atenea en un suefio. Por lo cual fue liberado y
proclamado legislador”. Por otro lado, Plutarco (De laude ipsius 543a) dice algo similar
al fragmento de Aristdteles; la legislacion de Zaleuco alegr6 a los locrios, pues afirma-
ba tener a Atenea como su inspiradora: ovy fjxiota yodv Aéyovowv doéoar AoxQoig TV
Zolevwov vopoBeoiav, 6t thv ABnvay Epaorev avth porrdoav eig dPwv Exdotote Toug
vopovg VoNyelobar nal dddorely aUTOD 08 uNdev elval davonuo unde Polievpo THv
elopeQopuévmy.

103 Sobre este tema, véase Berruecos 2012. Algunos autores han apuntado de manera
marginal y mds bien indirecta a la semejanza del proemio con una situacién onirica (por
ejemplo, Conche 1996, pp. 67-68; Granger 2008, p. 14,y Palmer 1999, pp. 22-23), pero
es mérito de Gemelli Marciano (2008) haber expuesto las evidencias precisas que hacen
del proemio una especie de “lucid dream” cuyo objetivo serfa inducir una sensacién de
alienacién y desorientacion que, finalmente, desembocaria en una liberacién del oyente
de toda dimensién temporal. Véase también Kingsley 1999.

104 Bl comienzo de las Leyes de Platén es un claro ejemplo de esto (624a-625a). El
extranjero ateniense pregunta a Clinias el cretense si la causa de la composicién de sus
leyes fue un dios o un hombre; el cretense le responde que fue Zeus el causante de su
legislacion, mientras que para los lacedemonios fue Apolo. Minos y Radamanto son
precisamente el paradigma de la mediacién dioses-hombres en lo que respecta a la le-
gislacion. Herddoto (1.65.2-5) y Plutarco (Lyc. 6) mencionan la tradicion de que la Pitia
délfica le dict6 a Licurgo las leyes espartanas. Jdmblico (VP 16.70), después de llamar
a Pitagoras evpetng nai vopoBétng, afirma que fue el maximo responsable de la relacion
mds conveniente que se puede tener con los dioses, tanto en suefio como en vigilia: zol
dLohov TG émTndeloTdtng mEOg Beovg OAlag Ve Te ®al ®oTd TOVG VITVOUg alTldTaTOg
TOlg TTEQL AVTOV.



134 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

En virtud de su gran interés en los vopou de los diversos pueblos y
en los mecanismos de ruptura y reestablecimiento de la justicia, las
Historias de Her6doto pueden caracterizarse como un tribunal en el que
la labor del historiador se constituye como un trabajo eminentemente
juridico.'® La hipétesis de que el historiador investigé los cédigos le-
gales de la Magna Grecia y que, a lo largo de esta investigacion, debi6
absorber todo este conglomerado cultural en el que convergen diversos
personajes en torno a las actividades legislativas, no resulta inverosimil
a la luz del cardcter juridico de las Historias y de la vinculacion entre
Turios, patria adquirida del halicarnaseo, y los c6digos de Carondas y
Zaleuco, personajes, ambos, que pueden, a su vez, ponerse en relacién
con Parménides. Asimismo, la semantica del vocabulario de la dtpéxeia,
en el que se articulan las conexiones entre el trabajo de la iotopin y el
de la vopobeoin, ademds de arrojar luz sobre los nexos entre el Poema de
Parménides y la legislacion, también podria erigirse como una posible
evidencia del trabajo legislativo del propio Herédoto.

Herodoto, Elea y la “xtiow poetry”: Jenofanes
y Asio de Samos

Durante el proceso de construccion de su relato sobre el dmowopog de
Elea y la petoixnois focea, relato que, por lo demds, es de una extension
y un detalle considerables (1.163-168), Her6doto pudo haber obtenido
algunas noticias sobre Parménides.'* Es posible incluso, a pesar de que
ha sido un asunto muy debatido,!®” que se haya basado en el poema que,

105 Vgase Darbo-Peschanski 1987 y 2007.

106 Sobre el motivo de la petoixnoig y su papel estructural en las Historias, véase
Demand 1988.

107 Véase Gigante 1970, quien argumenta que la fuente de Digenes para atribuir a
Jendfanes un poema sobre la #tiowg de Elea fue Lobdn de Argos quien, a su vez, invento
el titulo segin sus habitos falsarios apoydndose en un pasaje de la Retdrica (1400b que
vincula a Jené6fanes con Elea). La tesis de Gigante en realidad estd basada en los estu-
dios de Hiller 1878 y de Cronert 1911, a partir de los cuales comenz6 la mala prensa de
Lobdn de Argos. Gigante concluye (p. 239): “L’ipotesi formulata da Immisch (Philo-
logus, 49, 1890, p. 208 y ss.) e seguita da alcuni studiosi (Ciaceri, Storia della Magna
Grecia 1, p. 290) che Erodoto per la deduzione della colonia ad Elea abbia utilizzato
il poema senofaneo, ¢ priva di qualsiasi fondamento”. Untersteiner 1955, pp. CCL-
CCLIV, presenta un amplio status quaestionis del problema de la autoria jenofanea del
poema sobre la fundacién de Elea.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 135

segiin Didgenes Laercio (9.20), Jenéfanes escribié en dos mil versos
sobre la fundacién de Elea (i 'EAéav dmowxiopog).!%8

El fragmento B22'% trae a la memoria la invasién orquestada por
el general Harpago a las ciudades del Asia Menor, invasion que cono-
cemos bien gracias al relato herodoteo. El fragmento B3 de Jendfanes,
como ha sido mostrado,!'? resulta ser un texto de suma relevancia no
sOlo para reconstruir la historia de la ciudad de Colofén, sino también
para determinar algunas de las razones sociales que la llevaron al some-
timiento politico bajo manos de los persas:

apoooiivag 0¢ pabovreg avoderéag moed Avddy,
dhoa Tveavving Noav dvev otuyeofc,

fiioav gig dyopnv mavalovoyéa dpdoe Exovreg

oV peiovg MomeQ ythiol gig Emimay,

108 Nos sentimos persuadidos por los argumentos de Cerri (2000) que, si bien no
abogan especificamente a favor del pretendido poema de Jenéfanes como presunta
fuente de Herédoto, proporcionan elementos para sostenerlo. En primer lugar, Colofén
se caracteriz en la época arcaica como un centro vigoroso de produccién de Krioeis.
En segundo lugar, la expresion o0 &ig + acusativo damowiopdg parece referirse no sélo
a la colonizacién propiamente dicha, sino también al momento de partir de Focea y a
los avatares que les sobrevinieron a los migrantes en el mar y en otras tierras, de tal
forma que el contenido del poema de Jen6fanes habria sido precisamente el mismo
que el de los capitulos herodoteos. En tercer lugar: “in Erodoto sono frequenti i casi
in cui sia evidente la sua derivazione da fonti letterarie precedenti, che tuttavia non
si sente in dovere di citare” (2000, p. 44). Cerri argumenta que las preguntas de B22
se pueden pensar perfectamente teniendo como contexto “una citta che abbia vissuto
I’esperienza traumatica della conquista persiana [...] Nell’Occidente greco c’era, al
tempo di Senofane, una ed una sola citta nella quale si potese considerare di routine
una simile domanda: ‘Quanti anni avevi, quando arrivarono i Persiani?’. Questa citta
era Elea” (p. 46). Véase también Frinkel 1925, p. 175: “man darf [...] vermuten, dass
dieser anschauliche Bericht [sc. Herodot. 1.163-67] eben auf das Epos des Xenophanes
zuriickgeht [...] Also vermutlich noch eine Schriftquelle fiir Herodot, und zugleich ein
bedeutsames Mittelglied fiir seine Verbindung mit dem alten Epos!”.

109 minog o0 60° 6 Mijdog ddixeto; B22.5. En dicho fragmento se enuncian las
preguntas que cabe decir sentado junto al fuego y estando satisfecho mientras se bebe
vino.

110 Bowra 1941. Sobre estos versos dice Bowra (p. 119): “they show what he, a
penetrating and serious critic, thought about one aspect of the impact of East on West,
of barbarian on Greek, and they contain his only known judgement on historical
events”.



136 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

AUy aAEOL YalTNOLY AYOMLEVOL EVTTQETEEOOLY

doxnTolg <t> odunv yeipaot dgvopevor. !

Los versos de Jen6fanes parecen aludir a un momento en que los colo-
fonios disfrutaban de una alianza amigable con los lidios, representada por
la intromisién de la extravagancia y el lujo orientales dentro de la socie-
dad. Es posible que dicho fragmento elegiaco formara parte del poema
sobre la fundacién de Colofén.''?> Saltan a la vista algunos elementos
expuestos en este pasaje que se corroboran en las Historias y que po-
drian apoyar la posibilidad de que Herédoto haya utilizado a Jen6fanes
como fuente; entre ellos las tiinicas purpuras lidias que recuerdan a las
gipato moodveea xal xbdvag que, segliin Herddoto (1.50.1), Creso que-
mo en una pira como ofrenda para el dios délfico, o al moodpiedV eipc
que el foceo Pitermo vistié para llamar la atencion de los espartiatas
(1.152.1)."3 Asimismo, la &Boooivn lidia evoca la declaracién herodotea
de que, antes de someter a los lidios, los persas no poseian ningtin lujo
(obte aPoov, 1.71.4), y también la forma en que la pitia se dirige a Creso
como Avdg modafpé (1.55.2).!'* De los disticos de Jendfanes se puede
inferir la idea, ampliamente explotada por Herédoto y concurrente en los
fragmentos de Soldn, de que la tirania es el producto de un comportamien-
to moralmente inaceptable de los ciudadanos. La 0fgig civil se castiga con
la ¥Poig del gobernante.

I DK B3: Ateneo 12.526a: “Habiendo aprendido de los lidios lujos infructuosos,
/ mientras eran libres de la abominable tirania, / iban hacia el dgora portando ptrpuras
tinicas / no siendo menos de mil en total, / arrogantes, engalanados con elegantes cabe-
lleras / rociados con el perfume de ungiientos exquisitos”.

112 Bowra 1941, p. 126: “The account of the luxurious Colophonians may concei-
vably come from this poem [sc. el Kohopdvog »tiowg y el 6 eig Eléav dmowmiopnoc]”.
Untersteiner 1955, p. CCLII, por su parte, considera que los poemas de fundacion
de Jendfanes debieron haber sido escritos en hexdmetros, pues interpreta el famoso
¢000pddeL Ta ¢avtod de Didgenes Laercio como una referencia a la recitacion de sus
poemas histdricos.

113 Otro elemento que podria apoyar la posibilidad de que Jenéfanes haya sido fuente

de Herddoto es el tema del origen de la moneda y su relacién con Lidia. El lexicégrafo
alejandrino Julio P6lux en su Onomasticon, al discutir sobre el origen de la moneda,
dice que, segtin Jendfanes, fueron los lidios los primeros en acufiarla (¢xoye vououa
[...] Avdoi, »aBd ¢nov Eevopdavng), lo cual aparece en Herddoto (1.94): ITodtor d¢
AvOQOTMWVY TOV NUElS (OUEV VOULOUO XQUOOD %ol GEYUQOU ®OWYAUEVOL €XNOUVTO.

114 Sobre el significado de afgootvn en su contexto social, véase Kurke 1992.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 137

Ahora bien, podria pensarse, como algunos estudiosos lo han hecho,'
que esta “xtiowg poetry”!''® ademds de haber sido fuente de Herédoto, po-
dria haber sido el modelo de los Twvixd de Paniasis, el tio (o primo)!!”
de Her6doto. Sabemos por la Suda (s. v. Ilaviaoowg) que los Twvird
estaban escritos €v mevtapétow al igual que otras obras histdricas, como
la Esmirneida de Mimnermo. Esta obra de Paniasis, a su vez, podria
haber sido también una de las fuentes de Herédoto para algunos de sus
pasajes, entre ellos, el excursus sobre el origen de los griegos de Asia
(1.142-150).118

Para muchos especialistas el texto de Jendfanes evoca de manera
bastante cercana un fragmento de otro poeta, cuya obra Herédoto po-
drfa haber conocido durante su estancia en Samos, Asio.!'” Segiin cierta
interpretacion, ambos fragmentos, citados por Ateneo de Naucratis en
dos pasajes muy cercanos (525f el de Asio y 526a-b el de Jendfanes),
describen la extravagancia (tou¢n) de los pueblos jonicos, en un caso el
colofonio, en el otro el samio:

ot 8" attweg poiteonov HTwg TAORAUOVS RTEVIOOUVTO
elg "Hong tépevog, memunaocuévol elpaot zalolg,
YLOVEOLOL YITDOL TESOV Y00VOC eVEEOC ELYOV’

yoiton 8 NMEEedVT AvEpmL XEUooLs Vi Oeopolg,
yoUoelan 8¢ xoQiufor &’ attdv TétTiyeg dg'
dauwdaréag 8¢ yYMddvag G dupl foayioo” Eoavteg
<Aynaiov peTiov>Teg Vaomidlov mohepuotiy.! 20

115 Véase Schmid 1929, p. 310: “Xenophanes konnte mit diesem Gedicht Vorbild fiir
Panyassis Tovixd geworden sein”. Véase también Untersteiner 1955, p. CCLII.

116 Sobre la “rtiowg poetry” como género poético arcaico, véase Dougherty 1994.
La autora argumenta que la poesia de fundacién en la Grecia arcaica no era un género
literario auténomo, sino mds bien un tdpos que formaba parte de proyectos poéticos
mas amplios. Si se toma por valida esta hipdtesis para el caso que nos ocupa, podria
pensarse que la fundacién de Colofén y Elea eran secciones particulares de las elegias
de Jenofanes y quiza podria verse una cierta continuidad entre los fragmentos B1 y B2
con B3.

17 Véase Matthews 1974, pp. 9-12.

118 Tesis sostenida por Matthews 1974, p. 30.

119 Cf. la entrada “Elegie” de Crusius en la RE (V, 2271-2272) que conecta estos
poemas jenofdnicos con las obras de Calino, Seménides, Mimnermo y Asio.

120 Asio, Fr. 13 Bernabé: “Y asf ellos iban una y otra vez, cada vez que peinaban sus
rizos, / hacia el templo de Hera, cubiertos con bellas vestimentas, / barrian con niveas
tinicas el suelo de la amplia tierra; / y sus melenas ondeaban en el viento a través de



138 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

A pesar de que podria parecer que este fragmento tiene un objetivo
similar al de Jen6fanes, a saber, la denuncia de la opulencia y el lujo, se
han levantado sospechas en torno al tono de los versos, de suerte que no
se tratarfa de una acusacidn, sino mds bien de un retrato retrospectivo
alegre y humoristico mas préximo al tono de la comedia de Arist6fanes
que al fragmento de Jendéfanes.'?! No obstante, otra lectura es posible vy,
para nuestros propdsitos, tiene el mérito, por una parte, de aproximar la
poesia de Asio a la “xtiowg poetry” y, por la otra, de acercarlo a Heré-
doto: “Se ci atteniamo ai versi superstiti essi non presentano che una
descrizione, viva e particolareggiata, dei partecipanti alla processione
verso il santuario di Era, la dea protectrice di Samo”.'?? Si, segiin el
mismo Asio en el fragmento 7, Anceo, uno de los integrantes de la ex-
pedicion de los argonautas y rey de los 1€leges, fue el héroe fundador de
Samos,'? si, segtin Pausanias, los argonautas fueron los fundadores del

cintas doradas, / sobre ellos dorados ornamentos en forma de cigarras / y brazaletes
labrados en torno a los brazos se colocaban / mientras seguian a Anceo, el guerrero
protegido por el escudo”. Por motivos que se hardn evidentes en seguida, adoptamos
para la laguna del dltimo verso la conjetura de Veneri 1984.

121 Esta es la tesis de Bowra quien argumenta en contra de la lectura a favor de la
toudn, y dice (1957, pp. 398-399): “If we read these lines without reference to Duris’
moralistic interpretation of them, we see that they were written by Asius in a mood
of affection and appreciation. He himself does not belong to this world, but from his
own time he looks back on it and likes its style and its gaiety [...] the difference of
tone between him [sc. Jendfanes] and Asius is so marked that we cannot treat the
two pieces as representative of a similar spirit”. La semejanza en el vocabulario y
en el tono entre el fragmento de Asio y la comedia de Aristéfanes hacen concluir a
Bowra que Asio escribié no como se suele pensar en el siglo vi, sino mas bien en el v:
“he was acquainted with the language of Attic comedy and with the world from which it
was derived [...]. If Asius lived in the latter part of the fifth century, there would be
no difficulty in his being acquainted with Attic Comedy and its language, and it is a
reasonable supposition that he was influenced by it and picked up certain words and
ideas from it” (p. 400).

122 Veneri 1984, pp. 82-83.

123 Fr. 7 (Bernabé). Paus. 7.4.1: Acwoc 8¢ 6 Apurrorépov Sduog émoinoev &v
tolg émeowv g Polvine éx IMeouundng ths Oivéwg yévorto Aotumdhowa zal Evodmn,
IMooceddvog 8¢ »ol Aoctvmahalog elvor moida Ayraiov, Poocihebery 68 adTov TOV
rahovpévov Aeléyov: Ayxroin 8¢ tv Buyatéoo 10D motapod Aapfovit Tod Madvdgou
Soptov yevéoOow TTegihaov xai "Evovdov xol Zapov nal AMBégony »ol Ouyatéoa &
avtd ITabevommy, Iagbevomng 8¢ thg Ayraiov xnai AmOMwvVOg Avroundny yevéoar.
Aotog pgv £¢ T000DTO &V Toig Emeoty £dHhwoe.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 139

Santuario de Hera en Samos,!?* y si, segtin Menodoto,!? lo fundaron
los Iéleges, entonces tendriamos en este fragmento un intento “di con-
ciliare le due versioni del mito delle origini, senza svilire I’elemento lo-
cale né eliminare quello pit propriamente panellenico”.'? De tal forma
que tanto el fragmento 7 como el 13 provendrian de una misma obra
dedicada a la historia mitica o »tiolg de Samos “in cui non poteva non
figurare anche un elemento cosi significativo come la storia del santua-
rio di Era”.1?7

Ahora bien, en virtud de su “familiarité intime avec les gens et les
choses de Samos”,!?® resulta posible que Herédoto no sélo haya conocido
la poesia fundacional de Asio en su larga estancia en Samos, sino que,
ademds, la haya utilizado como fuente para algunos pasajes de las Histo-
rias.'? De hecho, cuando habla sobre Samos, Her6doto no escatima en
detalles y pormenores, sobre todo en lo que concierne a las obras artisti-
cas y de ingenieria,'* y el templo de Hera no resulta ser la excepcion,

pues en diversos pasajes se refiere a él y a las reliquias que atesoraba.!3!

124 Paus. 7.4.4: 10 8¢ iegov 10 &v Tdpw Tiig "Hoog eiolv of ido0aobui daot Tovg &V Ti
Agyol méovtag, mdyecbol 8¢ avtovg TO dyoluo ¢€ Agyovs:

125 FGrHist 541F1. Ath. 15.672a-b: éyd &’ évivyov 1@ Mnvodétov tod Zapiov
ovyyodupatt, émeo émyoddetar Todv xotd Ty Zduov &vOOEwv dvayoadt), boov
O Tnrodpevov Aduftnv ybo ¢nowv v Evguobémg ¢€ Agyovs ¢uyodoav éNOeiv eig
SGpov, Osacopévnv 8¢ v i "Hoag émdpdveiay xol Tig oixobev cwnoiag yaolotholov
Bovhouévny dmododvar EmueAn0fvol tod iegod Tod ®ol VOV UITEEYOVTOG, TTROTEQOV ¢ VIO
Aghéymv ol Nuuddv xadidouuévou:

126 Veneri 1984, pp. 90-91.

127 1bid., 1984, p. 91.

128 Legrand 1932, p. 10.

129 Sj la tesis de Bowra (1957) sobre la datacién tardia de Asio es correcta, incluso
podrian haberse conocido. Otro personaje ilustre con el que Herddoto podria haber en-
trado en contacto en Samos es Meliso quien, segiin las cronologias, habria sido mds o
menos contemporaneo al halicarnaseo.

130 Por ejemplo: la critera de plata, obra de Teodoro de Samos que Creso envié
como ofrenda a Delfos (1.51.2-3); el peto de lino adornado con oro y algoddn, regalo
del rey egipcio Amasis, que los samios se robaron de los lacedemonios (3.47); el anillo
de esmeralda engastado en oro de Policrates, obra también de Teodoro de Samos (3.41);
la referencia a las tres obras mds grandiosas del mundo griego, todas ellas de Samos:
el tinel del monte Ampelo, la escollera que rodea el puerto y que se alza en el mar vy,
finalmente, el templo de Hera (3.60).

131 Las reliquias eran los dos retratos que Amasis consagré en el templo y que Her6-
doto dice que aun en su época estaban detrds de las puertas (2.182); la vasija de bronce



140 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

Conclusiones

Nuestras conclusiones pueden organizarse en tres rubros. En primer lugar,
las que conciernen a Herddoto y particularmente a las fuentes de las que
pudo haber bebido para la conformacion de sus Historias. La hipdtesis
de que €l llevo a cabo en Turios un trabajo de iotogin politico-legislativa,
labor que se habria cristalizado no sélo en algunos pasajes de las Historias
(como el debate sobre la constitucién de Persia del libro tercero), sino
también en la conformacion del cédigo legal de la propia ciudad de Turios
(codigo que la tradicion vinculd a los personajes de Protdgoras, Carondas
y Zaleuco), esta hipdtesis sugiere una vinculacion entre las figuras de los
legisladores de la Magna Grecia (dentro de los cuales se puede incluir a
Parménides) y el propio trabajo intelectual de Herddoto. La posible co-
nexion, subrayada por los especialistas, entre Herédoto y Protdgoras res-
pecto a la composicion del debate constitucional, podria arrojar luz sobre
la relacion entre ambos personajes como legisladores de la ciudad de
Turios. En este sentido, el relato sobre la fundacién de Elea consignado en
las Historias podria ser fruto de las propias investigaciones politico-legis-
lativas que Herddoto realiz6 en Turios, a la vez que podria ser heredero di-
recto del “género” de la poesia de fundacion, dos de cuyos representantes
fueron Jenofanes y Asio de Samos. Herddoto habria utilizado la poesia de
Asio y la de Jendfanes para la conformacion de ciertos episodios de su
obra, y su investigacion politico-legislativa lo habria llevado a la figura de
Parménides e, inclusive, a sus leyes.

En segundo lugar, estan las conclusiones que atafien a la caracterizacion
de lo que podriamos llamar las fronteras disciplinarias de las diversas for-
mas del saber en el periodo de transicion de la Grecia arcaica a la clasica.
La conexién e interseccion entre la iotopin, la legislacion y la poesia
de fundacién podrian contribuir a la abolicion de las fronteras discipli-
narias que separan las diversas formas del saber en la Grecia arcaica. La
atoénewa seria el concepto que articularia la convergencia de estas areas
del conocimiento y se constituiria como el contenido epistémico ideal de
todas ellas. En este sentido, la idea ampliamente difundida (o, al menos,
mayoritariamente aceptada) de que los diversos géneros o vehiculos lite-
rarios vendrian a ser representantes de diferentes vocaciones del saber

decorada con cabezas de grifos en relieve (4.152); el cuadro del puente del Bésforo que
Mandrocles consagré en el Hereo (4.88); la referencia a Meandrio, quien consagro en el
Hereo todos los objetos de arte que habia en el salon de Policrates.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 141

(siendo la expresion prosaica el medio de transmision privilegiado de
la logografia, la historia y los tratados cosmoldgicos y cientificos de los
primeros fildsofos), idea que encuentra su dmopio. mds evidente en el caso
de Parménides (poeta, “fil6sofo”, médico, legislador, cientifico, etc.), po-
dria hallar en nuestros resultados algunos argumentos criticos en su contra
y ciertos incentivos para contribuir a su desmoronamiento.

En tercero y ultimo lugar, estdn las conclusiones, mds de carécter in-
coativo que propiamente demostrativo, que podrian contribuir a la cimen-
tacion de una lectura del Poema de Parménides que tenga como objetivo
dilucidar las posibles relaciones sincronicas del sabio con su ciudad y los
elementos que pueden poner en relacion sus fragmentos con el trabajo
politico y legislativo que, segun ciertos testimonios, realizé en Elea. La
atribucién a Parménides de una vocacion legislativa podria eventualmente
hacer emerger una dimension histérica y politica en el seno mismo de su
pensamiento. A titulo meramente conjetural, podria pensarse que la segun-
da parte del poema de Parménides, ademds de ocuparse de teogonia (B12,
B13), cosmogonia y cosmologia (B10, B11, B14, B15, véase Bredlow
2010), teorfa de la conciencia, de la percepcién y del conocimiento (B16),
también se consagré a construir una antropogonia (véase Plut., Adv. Colot.
1114b: yéveowv avBommwv) que habria dado paso a cuestiones de medici-
na, particularmente embrioldgicas (B17 y B18), pero también geogréficas
(Estrabén 2.2.2) y, podria sospecharse, en virtud de los testimonios que
hacen de Parménides el legislador de Elea, también legislativas. En este
sentido, la 06Ea parmenidea habria tenido una parte dedicada a la ¢pvoig
en general y otra consagrada a la dvBoomeia dpuoig, tema este dltimo
que entroncaria directamente con los intereses de la iotopin de Herddoto,
cuyos métodos y razonamientos podrian arrojar luz al tipo de investigacion
al que Parménides se dedicé en la segunda parte de su poema. Finalmente,
la vexata quaestio del poema jenofaneo sobre la fundacion de Elea podria
encontrar aqui algunos elementos para ampliar sus perspectivas.

BIBLIOGRAFIA

BERRUECOS FRANK, B., “En los caminos alados del suefio. Parménides y la metéfora
del dormir y el despertar”, Actas del Il Congreso Internacional de Filosofia
Griega de la Sociedad Ibérica de Filosofia Griega, Palma de Mallorca, 2012.

—, Polypeiros sophia. Herddoto en la historia de la filosofia griega, tesis doctoral,
Universitat de Barcelona. Depésito legal: B. 19206-2013. http://www.tdx.cat/
handle/10803/117852



142 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

Bowra, C. M., “Xenophanes Fragment 3, The Classical Quarterly, 35, 1941, pp.
119-126.

—, “Asius and the old-Fashioned Samians”, Hermes, 85/4, 1957, pp. 391-401.

BRrREDLOW, L., “Cosmologia, cosmogonia y teogonia en el poema de Parménides”,
Emérita, LXXVIIIL, 2010, pp. 275-297.

Capizzl, A., La porta di Parmenide. Due saggi per una nuova lettura del poema,
Roma, Edizioni dell’ Ateneo, 1975.

CASSIN, B., “Le chant des sirénes dans le Poeme de Parménide (Quelques remar-
ques sur le fr. VIII, 26-33)”, en P. Aubenque (ed.), Etudes sur Parménide,
Tome II Problémes d’interprétation, Paris, Vrin, 1987, pp. 163-169.

CASTAGNOLI, F., Orthogonal Town Planning in Antiquity, Cambridge, MIT Press,
1971.

CERRrI, G., “Senofane ed Elea (Una cuestione di metodo)”, Quaderni Urbinati di
Cultura Classica, 66/3, 2000, pp. 31-49.

CONCHE, M., Parménide. Le Poeme: Fragments, Paris, Presses Universitaires de
France, 1996.

COxON, A. H., The Fragments of Parmenides, critical text with introduction, trans-
lation, the ancient testimonia and a commentary, Assen, Van Gorcum, 1986.

CRONERT, W., “De Lobone Argivo”, en Charites. Friedrich Leo zum sechzigsten
Geburstag dargebracht, Berlin, Weidmann, 1911, pp. 123-145.

DARBO-PESCHANSKI, C., Le discours du particulier. Essai sur I’enquéte hérodotéen-
ne, Paris, Editions du Seuil, 1987.

—, L’Historia. Commencements grecs, Paris, Gallimard, 2007.

DEMAND, N., “Herodotus and Metoikesis in the Persian Wars”, The American Jour-
nal of Philology, 109/3, 1988, pp. 416-423.

DEscLos, M. L., Aux marges des dialogues de Platon. Essai d’histoire anthropolo-
gique de la philosophie ancienne, Grenoble, Jérdme Millon, 2003.

DILLERY, J., “Herodotus’ Proem and Aristotle, Rhetorica 1409a”, The Classical
Quarterly, 42/2, 1992, pp. 525-528.

DOUGHERTY, C., “Archaic Greek Foundation Poetry: Questions on Genre and Occa-
sion”, The Journal of Hellenic Studies, 114, 1994, pp. 35-46.

DUNBABIN, T. J., The Western Greeks, Oxford, Oxford Clarendon Press, 1948.

EHRENBERG, V., “The Foundation of Thurii”, The American Journal of Philology,
69/2, 1948, pp. 149-170.

FLORY, S., “Who read Herodotus’ Histories”, The American Journal of Philology,
101/1, 1980, pp. 12-28.

ForRNARA, C., Herodotus: An Interpretive Essay, Oxford, Oxford Clarendon Press,
1971.

FRANKEL, H., “Xenophanesstudien”, Hermes, 60, 1925, pp. 174-192.

—, Dichtung und Philosophie des friihen Griechentums, Miinchen, Beck, 1962.

FREEMAN, K., “Thurioi”, Greece and Rome, 10/29, 1941, pp. 49-64.

GARcia CALVO, A., Lecturas presocrdticas I, Madrid, Lucina, 20013,

GARCIA QUINTELA, M. V., “Hipédamo en Turios: urbanismo, religién y politica”,
Dialogues d’histoire ancienne, 26/1, 2000, pp. 7-33.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 143

—, “Protagoras et le panthéon de Thrurioi”, Revue de [’histoire des religions,
219/2, 2002, pp. 131-139.

GEMELLI MARCIANO, M. L., “Images and Experience: At the Roots of Parmenides’
Aletheia”, Ancient Philosophy, 28, 2008, pp. 21-48.

GIGANTE, M., “Parmenide Uliade”, La Parola del Passato, 19, 1964, pp. 450-452.

—, “Senofane e ‘la colonizzazione di Elea’ ”, La Parola del Passato, 25, 1970, pp.
236-240.

GILDERSLEEVE, B. L., Pindar. The Olympian and Pythian Odes, Amsterdam, Adolf
M. Hakkert, 1965.

GIRAUDEAU, M., Les Notions Juridiques et Sociales chez Hérodote, Paris, Diffusion
De Boccard, 1984.

GRANGER, H., “The Proem of Parmenides’ Poem”, Ancient Philosophy, 28, 2008,
pp- 1-20.

GUTHRIE, W. K. C., The Sophists, Cambridge, Cambridge University Press, 1971.

HARVEY, F. D., “The Political Sympathies of Herodotus”, Historia: Zeitschrift fiir
Alte Geschichte, 15.2, 1966, pp. 254-255.

HERMANN, A., The Illustrated To Think Like God. Pythagoras and Parmenides, Las
Vegas, Parmenides Publishing, 2004.

HERMANN, K. F., Lehrbuch der griechischen Antiquitciten, vol. 1, Heidelberg, 18413,

HILLER, E., “Beitrige zur griechischen Literaturgeschichte. 1. Die literarische Thiti-
gkeit der sieben Weisen”, Rheinisches Museum, 33, 1878, pp. 518-529.

Jacosy, F., “Herodotos”, RE Suppl., 2, 1913, pp. 205-520 (reimpr. en F. Jacoby,
Griechische Historiker, Stuttgart, Alfred Druckenmiiller, 1956).

KINGSLEY, P., In the Dark Places of Wisdom, Inverness, Golden Sufi Center, 1999.

KRk, G. S., The Iliad: A Commentary, Vol. II: books 5-8, Cambridge, Cambridge
University Press, 1990.

KURrEss, C., “Verity’s Intrepid Heart: The Variants in Parmenides’ DK B1.29 (and
8.4)”, ponencia presentada en la Third Biennial Conference of the International
Association for Presocratic Studies, Mérida, México, 2012.

KURKE, L., “The Politics of apfoootvn in archaic Greece”, Classical Antiquity, 11.1,
1992, pp. 91-120.

LASSERRE, F., “Hérodote et Protagoras: le débat sur les constitutions”, Museum
Helveticum, 33, 1976, pp. 65-84.

LATEINER, D., The Historical Method of Herodotus, Toronto, Toronto University
Press, 1989.

LATTIMORE, R., “The Wise Adviser in Herodotus”, Classical Philology, 34/1, 1939,
pp. 24-35.

LEGRAND, P. E., Hérodote. Introduction, Paris, Les Belles Lettres, 1932.

Lroyp, G. E. R., “Right and Left in greek Philosophy”, The Journal of Hellenic
Studies, 82, 1962, pp. 56-66.

MALKIN, 1., Religion and Colonization in Ancient Greece, Leiden, Brill, 1987.

MARTIN, R., L’'urbanisme dans la Gréce antique, Paris, Editions A. & J. Picard, 1956.

Mass, E., “Zur Geschichte der griechischen Prosa 2: Herodot und Isokrates”, Her-
mes, 22, 1887, pp. 581-595.



144 BERRUECOS FRANK / HERODOTO EN TURIOS

MATTHEWS, V. J., Panyassis of Halikarnassos, text and commentary, Leiden, Brill,
1974.

MOREL, J. P., “ “‘Oulis’ a Velia: I’hypotheése Phocéenne”, en L. Breglia & M. Lupi
(eds.), Da Elea a Samo: filosofi e politici di fronte all’impero ateniese. Atti del
Convegno di Studi (Santa Maria di Capua, 4-5 Giugno 2003), Népoles, 2005,
pp. 31-47.

MORRISON, J. S., “The Place of Protagoras in Athenian Public Life (460-415 B.C.)”,
The Classical Quarterly, 35/1, 1941, pp. 1-16.

MUIR, J. V., “Protagoras and Education at Thurioi”, Greece & Rome, 29/1, 1982,
pp. 17-24.

MUSITELLI, S., “Ancora sui ®QAAPXOI di Velia”, La Parola del passato, 35, 1980,
pp. 241-255.

MYRES, J. L., Herodotus. Father of History, Oxford, Oxford Clarendon Press, 1953.

NAGY, G., “Herodotus the ‘logios’ ”, Arethusa, 20, 1987, pp. 175-184.

NASSEN, P. J., “A Literary Study of Pindar’s Olympian 107, Transactions of the
American Philological Association, 105, 1975, pp. 219-240.

NuTTON, V., “The Medical School of Velia”, La Parola del passato, 25, 1970, pp.
211-225.

O’SuLLIVAN, N., “Pericles and Protagoras”, Greece & Rome, 42/1, 1995, pp. 15-23.

OSTWALD, M., “Herodotus and Athens”, Illinois Classical Studies, 16, 1991, pp.
137-148.

PADEN, R., “The two Professions of Hippodamus of Miletus”, Philosophy and Geo-
graphy, 4/1, 2001, pp. 25-48.

PALMER, J. A., Plato’s Reception of Parmenides, Oxford, Oxford Clarendon Press,
1999.

Passa, E., Parmenide. Tradizione del testo e questioni di lingua, Roma, Quasar,
2009.

PUGLIESE CARRATELLI, G., “®QAAPXOX", Parola del passato, 18, 1962, pp. 385-386.

—, “Ancora su ¢oragyos”, Parola del passato, 25, 1970, pp. 243-248.

—, “Nuove note sulla scuola medica di Parmenide a Velia”, Parola del passato,
41, 1986, pp. 108-111.

RaAvIOLA, F., “Erodoto a Turii”, en Erodoto e I’occidente, Roma, Giorgio Bretschnei-
der, 1999, pp. 373-392.

RoMILLY, J., “Le classement des constitutions d’Hérodote a Aristote”, Revue des
Etudes Grecques, 77, 1959, pp. 81-99.

ROSLER, W., “The Histories and Writing”, en E. J. Bakker, I. J. F. de Jong y Hans
van Wees (eds.), Brill’'s Companion to Herodotus, Leiden, Brill, 2002, pp. 79-
94.

ScHMID, W., Geschichte der Griechischen Literatur, vol. I, Miinchen, Beck, 1929.

SLINGS, S. R., “Oral Strategies in the Language of Herodotus”, en E. J. Bakker, I.
J. F. de Jong y Hans van Wees (eds.), Brill’s Companion to Herodotus, Leiden,
Brill, 2002, pp. 53-77.

STADTER, P. A., “Herodotus and the Athenian ARCHE”, Annali della Scuola Normale
Superiore di Pisa, 22, 1992, pp. 781-809.



NOVA TELLVS, 31+2, 2014, pp. 101-145 145

STRASBURGER, H., “Herodot und das perikleische Athen”, Historia, 4, 1955, pp.
1-25.

TARAN, L., Parmenides, Princeton, Princeton University Press, 1965.

THOMAS, R., Oral Tradition and Written Record in Classical Athens, Cambridge,
Cambridge University Press, 1989.

—, Literacy and Orality in Ancient Greece, Cambridge, Cambridge University
Press, 1992.

UNTERSTEINER, M., Sofisti. Testimonianze e frammenti II, Firenze, La nuova Italia,
1949-19612.

—, Senofane. Testimonianze e frammenti, Firenze, La nuova Italia, 1955.

VENERI, A., “Asio e la toudf dei Samii”, Quaderni Urbinati di Cultura Classica,
17,46/2, 1984, pp. 81-93.

VIGNOLO MUNSON, R., “Herodotus’ Use of Prospective Sentences and the Story of
Rhampsinitus and the Thief in the Histories”, The American Journal of Philo-
logy, 114/1, 1993, pp. 27-44.

—, “An Alternate World: Herodotus and Italy”, en C. Dewald & J. Marincola
(eds.), The Cambridge Companion to Herodotus, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 2006, pp. 257-273.

VRIES, G. J. de, A Commentary on the Phaedrus of Plato, Amsterdam, Hakkert,
1969.

WADE-GERY, H. T., “Thucydides the Son of Melesias: A Study of Periklean Policy”,
The Journal of Hellenic Studies, 52/2, 1932, pp. 205-227.

WELLS, J., “Herodotus and Athens”, Classical Philology, 23/4, 1928, pp. 317-331.



