
nova tellvs, 30◆1, 2012167

Fray Diego Valadés 
y el tratado seudoluliano In rhetoricam isagoge

Gerardo Ramírez Vidal
Universidad Nacional Autónoma de México

grvidal18@gmail.com

Resumen: Para la elaboración de las páginas 56-74 de su Rhetorica christiana 
(1579), fray Diego Valadés copió la primera parte del tratado seudoluliano In rhe-
toricam isagoge, que trata sobre los subiecta y praedicata, los cuales constituyen la 
materia de la retórica. No se trata, sin embargo, de una copia fiel, pues el franciscano 
modifica el texto con alguna frecuencia mediante la supresión, adición, sustitución 
o transposición de palabras o pasajes a lo largo de esta sección. Aun cuando se trata 
de una copia de un texto seudoluliano, no podemos afirmar que fray Diego Valadés 
haya sido un seguidor de Raimundo Lulio en la Nueva España, pues elaboró las 
páginas indicadas durante su estancia en Roma, donde tuvo acceso a la mayoría de 
sus fuentes, cuando fungía como Procurador General de la orden franciscana, esto 
es, en la última parte de su vida transcurrida en Italia. Además, utilizó su material 
bibliográfico de una forma tal que hace dudar incluso de que él hubiera sido seguidor 
del teólogo y misionero catalán.

Diego Valadés 
and the Pseudo-Lullian Work In rhetoricam isagoge

Abstract: When drafting pages 56 to 74 of his Rhetorica christiana (1579), Diego 
Valadés copied out the first part of the pseudo-Llullian work In rhetoricam isagoge, 
dealing with the subiecta and praedicata, which are the subject matter of rhetoric. 
However, it is not a faithful copy, in so far as the Franciscan quite often modifies the 
text by deleting, adding, replacing or transposing words or passages in this section. 
Even though Diego Valadés copied out of a pseudo-Llullian text, we may not simply 
say that he was a follower of Ramon Llull in New Spain, as he wrote the pages in 
issue during his stay in Rome, where he had access to most of his sources in his ca-
pacity as Procurador General of the Franciscan order, ie, during the latter part of his 
life in Italy. Furthermore, he used those sources so as to cast doubt on his supposed 
attachment to the Catalan theologian and missionary.

Palabras clave: Fray Diego Valadés, Raimundo Lulio, retórica, Nueva España.
Keywords: Diego Valadés, Ramon Llull, rhetoric, New Spain.
Fecha de recepción: 10 de febrero de 2012.
Fecha de aceptación: 24 de marzo de 2012.

Nova tellus 30-1.indb   167 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012169

Fray Diego Valadés y el tratado 
seudoluliano In rhetoricam isagoge1

Gerardo Ramírez Vidal

Los estudios actuales de los autores y de las fuentes novohispanas se 
encuentran sometidos con frecuencia a una serie de obstáculos que nos 
llevan a deformar de manera involuntaria nuestro pasado. No sólo la 
pérdida de numerosos documentos, la falta de apoyo institucional o el 
escaso desarrollo de los métodos de estudio, sino también la tradición, 
las orientaciones ideológico-religiosas y nuestros prejuicios nos orillan 
a ponderar de manera parcial o equivocada nuestro pasado. Entre los 
personajes consagrados por los especialistas destaca el fraile franciscano 
Diego Valadés (1533-c. 1584), de cuya obra de 1579, Rhetorica chris-
tiana, publicada en Perusa, Italia, se han escrito alabanzas exageradas 
al punto de considerar al autor como mestizo, protector de los indios, 
eminente latinista, entre otras cosas, asunto del que aquí no voy a ocu-
parme.

Los errores de interpretación se deben en gran medida a que no se ha 
tenido cuidado de la fijación del texto y, en particular, de la intertex-
tualidad o presencia del hipotexto en el hipertexto: cita, plagio o copia 
y alusión. Consideramos que el segundo de la tríada anterior es el ci-
miento que sostiene toda la obra. En efecto, podemos observar que, en 
la elaboración de su tratado, fray Diego Valadés copió pasajes extensos 
de obras ya publicadas, a las que pudo haber tenido acceso en la Biblio-
teca Vaticana.2 

1 Una versión breve de este trabajo fue presentada en el XXIV Encuentro Nacional 
de Investigadores del Pensamiento Novohispano, celebrado en la ciudad de Guadalajara, 
Jalisco, del 3 al 5 de noviembre de 2011. Aprovecho para agradecer a Marco Mancera 
Alba la lectura cuidadosa del original. 

2 Valadés pudo haber habitado en el convento franciscano de San Pietro en Montorio, 
al sur del Vaticano, de manera que podía trasladarse a ese lugar donde residía el Papa y 
donde se encontraba ya la famosa Biblioteca Vaticana, fundada en 1448.

Nova tellus 30-1.indb   169 14/12/12   14:22



170	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

Como hemos expuesto en otro estudio (Ramírez Vidal, 2012), la parte 
relativa a la memoria, considerada por muchos estudiosos como una de 
las aportaciones más originales de esa obra, es una reproducción del Con-
gestorium memoriae de Johannes von Romberch, publicado en Venecia 
en 1520. Por ello, todos los elogios y reflexiones que se han hecho sobre 
la nemotecnia valadesiana son inaplicables al propio fraile. Podríamos 
pensar que, por lo menos, tenemos a la mano en el hipertexto (Valadés) 
una reproducción útil de las partes más importantes del hipotexto (von 
Romberch), pero en realidad los capítulos dedicados a la memoria no tie-
nen valor alguno, porque nuestro fraile alteró sensiblemente el orden del 
texto original mediante transposiciones, además de realizar sustituciones, 
mutilaciones y agregados que afectan de manera grave el texto resultante.3

Puede observarse que Valadés procede de la misma manera a lo largo 
de la Rhetorica christiana, y es muy probable que todo el tratado, salvo 
secciones menores, sea una copia mal elaborada por nuestro franciscano 
de obras que circulaban cuando él residía en Italia. De tal manera, mu-
chas de las hipótesis expuestas hasta hoy en torno a esa obra deberán ser 
objeto de revisión. Por ejemplo, se había pensado que algunos discursos 
con que Valadés ilustra los diferentes géneros retóricos son parodias de 
los huehuetlahtolli, discursos de origen indígena, pero se ha descubierto 
que en realidad son traducciones de textos europeos.4 Al revisar otros 
pasajes de la Rhetorica christiana, se pueden encontrar las mismas 
prácticas intertextuales. 

En las páginas que siguen se estudian los capítulos del VI al XVIII 
(pp. 56-74) del libro segundo, los cuales tratan sobre los subiecta y los 
praedicata de la retórica. Esos 13 capítulos son muy importantes, entre 
otras razones, porque probarían la supuesta influencia del lulismo en fray 
Diego Valadés, influencia que también se encontraría en otros autores, 
como el propio fray Bartolomé de las Casas.5 

3 Excepto tal vez la parte relativa al Tabernáculo de Dios, en el capítulo XXIX. Algunas 
reflexiones sobre la nemotecnia en la evangelización de los indígenas de México pueden 
tener algún interés.

4 Cf. Chaparro Gómez, 2004, pp. 258-259, etc. Otro caso es la copia que Valadés hizo de 
pasajes de la obra de Agustín Valerio, Rhetorica ecclesiastica, publicada en 1575. Por ejem-
plo, en el primer capítulo (p. 3) se encuentran pasajes copiados de la página 120 de la obra de 
Valerio (cf. Chaparro Gómez, 2008), o en la página 55, de la página 4, etcétera.

5 Aunque la influencia del pensamiento de Raimundo Lulio en la Rhetorica christiana 
no se limita a los subiecta y a los praedicata de la retórica desarrollados en los capítulos 

Nova tellus 30-1.indb   170 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 171

El propósito de este ensayo es doble. Por una parte se busca mostrar 
que, para elaborar esa amplia sección, Valadés se limitó a copiar largos 
pasajes de una obrita seudoluliana intitulada In rhetoricam isagoge, 
atribuida a un tal Remigio Rufo Cándido de Aquitania6 y publicada en 
1515 en la imprenta de Josse Bade.7 El franciscano amplió su versión 
con pasajes extraídos de otras obras importantes que tenía a su disposi-
ción en el Vaticano, haciendo correcciones y agregados en general poco 
afortunados. Lo anterior queda muy claro gracias al análisis ecdótico de 
las relaciones intertextuales de esos trece capítulos del tratado francis-
cano (hipertexto) con los pasajes copiados de otras obras (hipotextos), 
en particular la de Remigio Rufo.8

Por otra parte, con base en el análisis intertextual, intentamos refutar 
también la hipótesis de que los pasajes indicados prueban la supuesta in-
fluencia de Raimundo Lulio en Diego Valadés, o por lo menos instamos 
a tener mayor cuidado al atribuir al franciscano una influencia lulista a 
partir de las semejanzas entre ambos. En efecto, las fuentes de las que 
el novohispano obtiene su material no se encontraban en los fondos 
bibliotecarios a los que él tuvo acceso en la Nueva España. Por esta 
razón, es obvio que pudo haberlas consultado sólo durante su estancia 
en Italia. En consecuencia, si los datos anteriores son correctos, Vala-
dés pudo haberse hecho lulista sólo al final de su vida. Sin embargo, el 
simple copiado de una obra no es prueba de influencia alguna, e incluso 
las semejanzas entre dos obras (en nuestro caso entre Lulio y Diego) no 

en cuestión, los estudiosos han llamado la atención fundamentalmente sobre esos aspectos. 
También las imágenes podrían mostrar esa influencia, pero su análisis requeriría de otro 
espacio.

6 El autor se llama Remigio Rufo, pero nada se sabe de él, por lo que “se piensa que 
más bien se trata de un apodo utilizado por el mismo Bernardo de Lavinheta” (Báez Rubí, 
2005, p. 141, n. 95). 

7 Cf. M. Beuchot, 1997 y 1998. La edición original era Raemundi Lulli, in Rhetori-
cen Isagoge perspicacibus ingeniis expectata, [Paris] 1515. Beuchot registra la siguiente 
ficha: Remigio Rufo Cándido de Aquitania, Isagoge in rhetoricam M. Raimundi Lulii 
arti ipsius accomodata, Paris, 1915. Para este artículo se ha revisado la versión original, 
pero, por comodidad, se cita a partir de la edición de 1617, pp. 178-223 (cf. Bibliografía). 
Sobre el impresor Bade, cf. Báez Rubi, 2005, pp.139-142.

8 No presentamos una relación completa de los 13 capítulos, pues ello requeriría de un 
espacio mucho más amplio del que disponemos. Sin embargo, la exposición global y los 
ejemplos aportados son suficientes para demostrar lo que pretendemos.

Nova tellus 30-1.indb   171 14/12/12   14:22



172	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

deben explicarse necesariamente como una relación de causa-efecto o 
de antecedente-consecuente.

* * *

Debe observarse en principio que la relación intertextual entre Vala-
dés y Rufo no es desconocida. Ya en 1992 Mauricio Beuchot observó 
semejanzas entre ambas obras, y llegó a la conclusión de que el francis-
cano habría recibido la influencia del teólogo español, del cual sería tal 
vez el único seguidor en la Nueva España.9 

Recientemente, Domínguez Reboiras (2010) ha considerado que la 
obra de fray Diego Valadés es “una muestra palpable de la importancia 
del lulismo en la entraña de este proceso, calificado como utópico”, y 
luego afirma que “la Rhetorica de Valadés se basa fundamentalmente en 
una obra seudoluliana: In rhetoricam isagoge (Paris 1515)”. Asimismo, 
aclara que:

los elementos específicamente lulistas que aparecen en la obra valadesiana son 
las nueve dignidades divinas o predicados, los nueve sujetos de la scala crea-
turarum a través de la cual, el predicador asciende y desciende por los grados 
de las causas. Una jerarquización del universo tomada de seudo-Dionisio el 
Areopagita se mezcla con la representación del arbor apostolicalis y arbor 
imperialis lulianos. La particularidad de Valadés radica en que intenta adaptar 
los elementos lulianos al contexto novohispano (Domínguez Reboiras, 2010, 
p. 384).

De tal modo, gracias al cotejo de ambas obras, Valadés se presenta 
como el ejemplo más claro de la influencia lulista en la Nueva España. 

Ya hace algunos años, en 2005, Linda Báez Rubí observó las grandes 
semejanzas entre ambas obras, la franciscana y la seudoluliana, y elaboró 
un amplio y cuidadoso análisis del opúsculo en las páginas 138-140 de 
su Mnemosyne novohispana, e incluso hizo un cotejo puntual de algunos 
pasajes en los que se muestra que Valadés copió al seguidor de Lulio. La 
autora llega a decir:

Al comparar la estructura del In rhetoricam isagoge con la de la Rhetorica 
christiana de Valadés, no sólo encontramos demasiadas similitudes, sino que 
el texto es el mismo que en el pasaje referente a la materia de predicación […] 

9 Cf. M. Beuchot, 1992 y 2010, cuyo capítulo segundo lleva por título “Retórica y lulis-
mo en Diego Valadés”. Cf. también Chaparro Gómez, 2002, p. 640, n. 22.

Nova tellus 30-1.indb   172 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 173

Podemos afirmar que toda la materia del ars dicendi, tanto en el Isagoge como 
en la Rhetorica, es igual (Báez Rubí, 2005, p. 152).

Para mostrar lo anterior coteja un pasaje de la página 179 del tratado 
seudoluliano con el correspondiente de la página 56 del texto novohis-
pano, aunque en traducción al español y no en latín. 

A pesar de su importante constatación, la autora no considera que 
se trate de una copia, sino que presenta las correspondencias como si se 
debieran a procedimientos diferentes en ambos autores. Así, hace las si-
guientes afirmaciones: “Valadés lleva a cabo el mismo tratamiento sobre 
los sujetos que la Isagoge” (p. 152); “El mismo procedimiento y la te-
mática empleados por el texto seudoluliano para explicar los predicados 
es el que expone Valadés en su Rhetorica” (p. 255); “Vemos que, en la 
Rhetorica y el Isagoge, las nueve dignidades se dividen en tres grupos” 
(p. 155); “una vez más, Valadés hizo suya la misma concepción, de tal 
manera que la persona del hijo se consideró así…”; el tratado seudo-
luliano “comparó el principians lulista con la trinidad cabalística del 
ser esencia y, lo más importante, es que Valadés simplemente adoptó 
la misma idea”. A veces incluso llega a considerar que el tratado de 
Remigio Rufo es una fuente de Valadés, como cuando afirma: “Ni en 
la Rhetorica [de Valadés] ni en su fuente, In rhetoricam isagoge, se nos 
ofrece una explicación de esta división triádica sobre las dignidades”. 
Aún más, al final trata de rechazar que se trate de una “simple copia”. 
Afirma: “No cabe duda de que Valadés basó su Rhetorica en este tratado 
seudoluliano; sin embargo, sí hay diferencias en ambas obras”. No me 
parece que Báez Rubí haya presentado ninguna prueba de esa diferen-
cia. Observa que el método lulista se produce en contextos diferentes, 
y a partir de ello concluye: “Creo que esto salva a Valadés de no haber 
realizado una simple copia mecánica del texto seudolulista”. 

Sería mejor admitir que nuestro autor no se limitó a elaborar una re-
producción mecánica sólo de ese tratado, sino que su copia se extendió 
a otras obras, y que esta forma de trabajo tampoco se restringió a los 
pasajes ahí confrontados, sino que procedió del mismo modo a lo largo 
de las casi veinte páginas de los capítulos que tratan sobre el tema de 
los subiecta. De las tres formas intertextuales (cita, plagio y alusión),10 

10 Aquí seguimos la clasificación de Genette, 1989, p. 10, quien define el plagio como 
“una copia no declarada pero literal”, aunque las relaciones textuales son más amplias y 
complejas.

Nova tellus 30-1.indb   173 14/12/12   14:22



174	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

el texto valadesiano que analizaremos constituye una copia, aunque, 
desde las convenciones actuales, debería considerarse un plagio, pues 
se trata de un texto que el lector considera auténtico del autor, quien no 
indica sus fuentes.11 Se trata de una especie de centón no señalado: un 
hipertexto producido a partir de varios hipotextos. En efecto, podemos 
observar que Valadés, sin indicarlo, toma como base la obra anónima, 
introduciendo modificaciones y agregados que dan como resultado una 
composición sensiblemente diferente del original, pues lo que agrega es 
más extenso que el texto del propio tratado seudoluliano. Para mostrar 
lo anterior examinaremos en primera instancia los cambios o alteracio-
nes de ese tratado, que podemos dividir en cuatro tipos: adición, supre-
sión, sustitución y transposición.

Antes de proceder, observemos el contenido de la obra de Remigio 
Rufo. Se trata de una introducción a la retórica de carácter no tradicio-
nal, pues no se basa en la división de la retórica en sus partes canónicas, 
aunque Remigio Rufo la conocía. Divide la retórica en dos partes: en la 
primera (1617, pp. 179-215)12 hace una presentación de los subiecta y 
de los praedicata, que se refieren propiamente a la materia retórica, en 
particular a la retórica cristiana; en seguida elabora una larga serie de 
esquemas que sintetizan casi en su totalidad el Panepistemon de Angel 
Poliziano, publicado en 1472, asunto que aquí no vamos a tratar (cf. 
Pereira, 1974). En la segunda parte, de tan solo siete páginas (1617, pp. 
216-223), el autor da cuenta de las applicationes.

En seguida notemos diferentes tipos de modificaciones que opera 
Valadés sobre la obra seudoluliana, a partir de la primera página de ésta 
(1617, p. 179), que corresponde a la primera sección de la primera par-
te, referida a los subiecta. Nos daremos cuenta de que desde la primera 
página nuestro autor (1579, p. 56) trabaja de una manera inapropiada. 

En primer lugar, Valadés acostumbra romper la dispositio original. En 
este caso, su copia del In rhetoricam isagoge no comienza al inicio de ca-
pítulo (en este caso el VII), sino 18 líneas antes de su inicio, de manera que 
destruye la secuencia original. Asimismo, habrá que observar, en el plano 

11 Se trata de un plagio sui generis, pues no podemos presumir dolo por parte del autor, 
ni violación de la propiedad intelectual, convención que no existía en la época de Valadés, 
como veremos después. 

12 Recuérdese que citamos de la edición de 1617, y no de la primera edición de 1515 
(cf. supra n. 7).

Nova tellus 30-1.indb   174 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 175

del contenido, que con frecuencia corta partes sustantivas de un secuencia 
de un bloque o argumento. En su copia de Remigio Rufo suprime las pri-
meras 10 líneas del original. Aunque en este caso esta supresión es apro-
piada, con frecuencia incurre en graves omisiones, como veremos adelante.

En tercer lugar, Valadés junta fragmentos sin diferenciar las fuentes. 
En la composición que estamos analizando une un texto a otro sin em-
pezar en párrafo aparte, ni siquiera con punto y seguido, sino que se 
contenta con enlazar ambos pasajes mediante la conjunción et sic. Po-
demos constatar que el capítulo VI de la Rhetorica de Valadés, relativo 
al sujeto y materia de la retórica (De subiecto, et materia Rhetorices), 
mezcla fragmentos de diferente origen. Inmediatamente antes de las 18 
líneas mencionadas se encuentran seis que provienen del libro I, capí-
tulo 3 del De arte rhetorica13 de Cypriano Soárez. Este jesuita español 
termina su capítulo 3 de la siguiente manera:

Sed hoc interest inter alias artes, excepta Dialectica, et eloquentia, quod cae-
terae fere artes se ipsae per se tuentur singulae, bene dicere autem, quod est 
scienter, et perite et ornate dicere, non habet definitam aliquam regionem, 
cuius terminis septa teneatur. Omnia quaecumque in hominum disceptatio-
nem cadere possunt, bene sunt ei dicenda, qui hoc se posse profitetur, aut 
eloquentiae nomen relinquendum est.
Pero entre las artes, exceptuando la dialéctica y la elocuencia [es decir, la retóri-
ca], existe lo siguiente, que más o menos todas las artes se consideran a sí mis-
mas autónomas, pero el hablar bien, que consiste en hablar con conocimiento 
de causa, con eficacia y con elegancia, no tiene un campo definido, dentro de 
cuyos límites se encuentre circunscrita. Y cualquier cosa que pueda caer en el 
debate entre los hombres debe ser bien dicha por aquel que pretende poseer esta 
capacidad, pero de no ser así, debe abandonar el nombre de elocuencia.

Valadés toma este pasaje, e inmediatamente después empieza a re-
producir el texto del In rhetoricam isagoge, quedando de la siguiente 
manera: …aut eloquentiae nomen relinquendum est, et sic tota dicendi 
ars dividitur in subiecta et applicatione (1617, p. 180).14

En cuarto lugar, el franciscano une pasajes cuya relación con frecuen-
cia no es clara entre sí, o que incluso a veces tratan asuntos diferentes. 

13 Esta obra fue publicada en Coimbra en 1562; entre otras muchas ediciones se en-
cuentra la de Venecia de 1568. 

14 Nos hemos permitido adecuar la puntuación del original, la “u” semivocálica y el sig-
no “&”, así como otras abreviaturas tipográficas comunes en la época de Valadés.

Nova tellus 30-1.indb   175 14/12/12   14:22



176	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

Como podrá observarse, los fragmentos que han sido unidos, en efecto, 
no tienen una clara correspondencia entre sí. Cypriano trata sobre la uni-
versalidad del campo de la retórica y recurre a un pasaje del De oratore 
de Cicerón (II 3.5: caeterae… relinquendum est), quien, a su vez, se 
refería a que el buen orador debe necesariamente tener amplios cono-
cimientos. Sin embargo, Valadés, luego de copiar el pasaje de Soárez, 
agrega de manera abrupta, mediante el nexo et sic…, la división de la 
retórica en dos partes (los subiecta y las applicationes). El franciscano 
teje de modo inapropiado los pasajes de sus dos fuentes. 

En la primera página de los sujetos y predicados hemos visto cómo 
Valadés recurre a una serie de expedientes en la elaboración de sus ca-
pítulos sobre los sujetos y predicados de la retórica cristiana. Se trata de 
una copia o plagio de varias fuentes que mezcla recurriendo a la adición 
y supresión, además de romper con la secuencia discursiva. Veremos 
estos y otros recursos en las páginas siguientes.

Luego de transcribir las líneas indicadas de Soárez y de Remigio Rufo, 
nuestro autor prosigue copiando del tratado seudoluliano, con algunos 
cambios, las partes siguientes a in subiecta et applicatione de la siguiente 
manera:

Subiecta quae plerique locos, seu terminos <sive res> apellant in universum 
sunt novem, Deus, Angelus, coelum, homo, imaginatio, sensus, vis vegetandi, 
elementativa, et instrumentativa. Dicuntur subiecta vel materia, quia de iis 
principaliter loquimur: aut quia ab iis sumuntur confirmationes, et confuta-
tiones. Ne tamen modo, longo studiosos teneam sermone, sumuntur ab omni-
bus his subiectis confirmationes.

Los sujetos, que muchos llaman lugares, o términos <o asuntos>, son en gene-
ral nueve: Dios, ángel, cielo, hombre, imaginación, sentido, fuerza vegetativa, 
elementativa e instrumentativa. Se llaman sujetos o materia, porque hablamos 
principalmente acerca de ellos, o porque de estos se obtienen las confirmacio-
nes y las confutaciones. Sin embargo, para no detener a los estudiosos con un 
amplia explicación, de todos estos sujetos se toman las confirmaciones.

Algunos cambios son superficiales, pero otros alteran el contenido 
y el sentido del texto. Primero notamos la supresión de sive res, que 
hemos puesto entre paréntesis angulares, después de terminos. Esta mo-
dificación altera el sentido del pasaje, porque en el original se entiende 
que los subiecta y terminos son los asuntos, el contenido, frente a los 
verba, que es el estilo, la expresión. Además, emplea in universum en 

Nova tellus 30-1.indb   176 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 177

vez del in toto de Remigio Rufo, aunque este cambio no parece im-
portante. En seguida encontramos otro cambio que sí altera el sentido, 
pues el texto resultante relativo a los subiecta es imaginatio, sensus y 
vis vegetandi, mientras que en la fuente o hipotexto se lee: imaginativa, 
sensitiva y vegetativa. Esta modificación es más grave, porque cambia 
la nomenclatura de esos elementos, que no se emplean para designar 
subiecta. En efecto, la imaginatio no es subiectum, sino una función del 
cerebro, y lo mismo sucede con sensus. En cuanto a la vis vegetandi, se 
refiere a una de las potencias, llamada también anima vegetativa.

Deberá observarse, además, que Remigio Rufo presenta el orden canó-
nico lulista de menor a mayor importancia, comenzando por el primer su-
biectum, que es el instrumentativum, y terminado por el noveno y último, 
que es Deus.15 En cambio, Valadés presenta al orden inverso. Lo anterior 
parece una transformación radical, de modo que más que ascenso parece-
ría descenso. La expresión Ne tamen modo, longo studiosos teneam ser-
mone es un agregado del franciscano para transformar en un texto corrido 
el cuadro que aparece en seguida en el tratado de Remigio Rufo, pero se 
trata de un enunciado repetitivo y, por tanto, innecesario, independiente-
mente de que se refiera sólo a las confirmaciones y olvide las refutaciones.

En seguida, Valadés muestra las tres fuentes de las que se pueden 
elaborar las confirmationes: auctentice, similiter, et exempli causa. Sin 
embargo, en el tratado seudoluliano las partes se enuncian de la siguiente 
manera: authentice, similitudinarie, exemplariter, es decir, mediante “for-
mas genuinas” (o directas), mediante “indirectas” o bien mediante 
“ejemplos”. Luego Valadés introduce un pasaje donde explica en qué 
consiste cada una de estas fuentes, pero se trata de un agregado, una ex-
plicación, tal vez debida al propio franciscano, quien parece no compren-
der el sentido de los términos. Remigio Rufo explica esos conceptos en 
la página 221 (siempre de la edición de 1617). Hay diferentes formas de 
obtener los argumentos. La primera es de las palabras directas de Dios, 
de los ángeles y de los hombres (en este último caso, también de las 
leyes y de los gobernantes); la segunda, llamada también per similitudo, 

15 Los nueve sujetos forman parte de la scala creaturarum que se encuentra en el 
Ars inventiva de Raimundo Lulio, publicada en 1290 (Montpellier). Cf. sin embargo, 
De conversione subiecti et praedicati et medii (p. 163): Iste liber dividitur in decem dis-
tinctiones. Quae sunt haec Ordinatio, Deus, angelus, caelum, homo, imaginatio, sensus, 
vegetatiua, elementativa et instrumentiva.

Nova tellus 30-1.indb   177 14/12/12   14:22



178	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

mediante comparaciones, y en este caso se pueden obtener de todos los 
nueve subiecta, refiriéndose a cada uno de éstos, y finalmente mediante 
ejemplos (per exempla), de la hormiga, el león o la tierra, sobre todo de 
los tres primeros sujetos: Dios, ángeles y hombres. Las historias sagra-
das proporcionan un numeroso material de esta naturaleza (exemplorum 
copia). Serían, pues, tres tipos de fuentes de la argumentación. 

El texto de Valadés es muy inferior al de Rufo. Para él, la función 
de la comparación y del ejemplo es hacer más atentos a los oyentes 
(ut attentiores reddat auditores) y excitar sus mentes a investigar los 
misterios. Se trata de una interpretación muy equivocada del propio 
Valadés (o, eventualmente, de su fuente). Además, habrá que observar 
que la expresión exempli causa tiene una función diferente de exempla-
riter, pues esta última es de carácter argumentativo. Las explicaciones 
del novohispano dejarían completamente confundido al lector o al tra
ductor.

Por lo tanto, hemos visto que Valadés utiliza las cuatro operaciones 
en su reproducción textual del comienzo del tratado seudolulista. No 
se trata de procedimientos aislados, sino recurrentes. En efecto, vemos 
otro ejemplo de esas modificaciones en el capítulo XVII de la Rhetorica 
christiana, intitulado De explicatione septimi et octavi subiecti, scilicet, 
de vegetativo et elementativo, cuya traducción es: “Explicación de los 
sujetos séptimo y octavo, esto es, del vegetativo y del elementativo”, 
que inicia en las últimas dos líneas de la página 71 y continúa en las 
veinticinco líneas de la página siguiente. En el texto de Remigio Rufo (In 
rhetoricam isagoge, p. 182-183) se trata primero el sujeto elementativo y 
luego el vegetativo; en el de Valadés (Rhetorica christiana, pp. 71-72) 
se procede al contrario. Además, en el tratado seudolulista, ambas par-
tes se encuentran claramente divididas, en el del novohispano aparecen 
unidos ambos subiecta en un párrafo de 27 líneas que constituye todo el 
capítulo XVII. Hagamos el cotejo intertextual respectivo. 

Como hemos dicho, Valadés copia del original el pasaje relativo al 
sujeto vegetativo, que se encuentra estructurado en tres partes. En la pri-
mera, Remigio Rufo ofrece una definición con ejemplos: 

Vegetativum est instrumentum, quo intelliguntur omnia quae animantur: ani-
mantia, vegetativa et partes earum, ut sunt Arbores, Herbae, Semina, Flores, 
Lucus, Gramina. Etiam ligna mortua, Cortices, Foenum, Chordum, Poma et 
caeteri fructus omnes.

Nova tellus 30-1.indb   178 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 179

El vegetativo es el instrumento con el cual se comprenden todas las cosas que 
tienen vida: los seres animados, los vegetales y sus partes, como los árboles, 
las hierbas, las semillas, las flores, los bosques, las plantas, además de la leña 
seca, la corteza de los árboles, el heno, la planta tardía, las frutas, y todos los 
demás frutos.

Valadés realizó varios cambios. Primero sustituyó est instrumentum por 
la palabra sub, misma que causó problemas al traductor (vegetativum sub 
quo intelliguntur…): “Bajo el vegetativo se entienden todas las cosas…”, 
etcétera. En vez de animantia, vegetativa, leyó anima vegetativa, sin 
coma entre ambas palabras, de manera que en vez de “seres vivos”, los 
traductores entendieron “alma vegetativa”, expresión incomprensible si 
no se encuentra en un contexto apropiado, ya que aparece en la doctrina 
tomista, pero junto al alma sensitiva y a la racional.

En la segunda parte del pasaje, Remigio Rufo se refiere a la utilidad 
de todo tipo de vegetales:

Hic nota applicationem ad medicinas simplices copiose: nihil est enim adeo 
parvum, adeoque vile quod non plurimum commodi habeat, de quo multa se 
offerant oratori. Et de summis ad infima, et ab imis ad summa ascendere et 
descendere per gradus causarum oratorem oportet.
Salomon disputavit de cedro Libani usque ad hyssopum parietis, ut est 4 cap.
regum 3.

Aquí una nota de la aplicación a las medicinas simples de manera amplia: 
nada es tan pequeño ni tan bajo que no sea lo más adecuado, acerca de lo cual 
muchas [razones] se ofrezcan al orador. Y conviene que el orador de lo alto 
a lo bajo y de lo bajo a lo alto ascienda y descienda de las causas por grados. 
Salomón disertó acerca del cedro del Líbano hasta el hisopo de las paredes, 
como en el tercer capítulo de Reyes 3.

En relación con el ejemplo, Valadés tuvo el cuidado de cotejar el texto 
de la Biblia (1 Reyes, 4.33): Salomon disputavit <super lignis a> [de] ce-
dro, quae est in libano, usque ad hyssopum [parietis] <quae egreditur de 
pariete, et disservit de Iumentis, et volucribus, et reptilibus et piscibus>. En 
la traducción del Fondo de Cultura Económica (p. 191) se lee: “Salomón 
‘disertó acerca de los árboles, desde el cedro hasta el hisopo que nace en el 
muro y también acerca de las bestias, de las aves, de los reptiles y peces’”.16

16 Los paréntesis angulares indican supresión y los corchetes, adición.

Nova tellus 30-1.indb   179 14/12/12   14:22



180	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

Por último, el autor del tratado presenta primero una definición seguida 
de una clasificación que reproducimos en seguida: 

Omnia vegetativa sunt morti obnoxia.

Vegetativa se habent ut 
sunt propositum vel

Principale, ut dum dicendum est de balsamo.

Accessorium ut, dum de arboribus Italiae 
dicendum

Podríamos convertir el cuadro en texto y traducir todo de la siguiente 
manera:

Toda especie vegetativa es susceptible de perecer. De acuerdo con su propó-
sito, los sujetos vegetales son o bien tema principal, como cuando se debe ha-
blar del bálsamo, o bien accesorio, como cuando se debe hablar de los árboles 
de Italia.

Valadés reproduce lo anterior como sigue: Omnia vegetativa sunt morti 
obnoxia, et se habent ut [sunt] propositum principale: ut dum dicendum 
est de balsamo, vel ut accessorium ut <cum> [dum] de arboribus Italiae, 
<vel Indiae>, donde los corchetes indican adición, y los paréntesis an-
gulares, supresión. En este caso, los cambios afectan poco el contenido, 
aunque dificultan la lectura. 

Luego sigue una definición más y un cuadro clasificatorio:

Herbas dicimus, quaecunque non lignitant, seu ligna producunt. Frutices qui 
non excrescunt ad iustam mensuram arboris.

Plantae sunt
Faecundae

Stertiles

Planta triple

Domestica

Hortensis

Sylvestris

Plantarum quaedam
Masculae, quae citius pullulant

Foeminae, quae maiora folia emittunt.

Nova tellus 30-1.indb   180 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 181

En seguida agregamos una traducción:

Dijimos que las hierbas son aquellas que no son leña o no producen made-
ra. Arbustos los que no alcanzan las dimensiones propias de los árboles. Las 
plantas se clasifican en fecundas y estériles. Las plantas son de tres especies: 
doméstica, hortense y silvestre. Algunas de las plantas son machos, las que 
germinan más rápido, o hembras, las que echan hojas más grandes.

Valadés reproduce sin cambios significativos el texto, a renglón corri-
do. Luego prosigue con el subiectum elementativum. En la obra seudolu-
lista, el texto es el siguiente (In rhetoricam isagoge, pp. 181-182):

Elementativum est subiectum, quo intelliguntur quatuor elementa simplicia 
principaliter, et quae ex illis composita sunt, ita ut sensu et vita careant.

In elementis considerantur
Gradus, ut sunt simplex, compositio, mixtio, 
digestio,
Situs, Actio, Passio, Quies, Motus.

Elementa sunt in duplici differentia, perfecta et imperfecta.
Perfecta, ut ex metallis aurum et argentum, Ex animalibus gressibilibus homo, 
ex volatilibus Aquila. Imperfecta, ut plumbum, Talpa, Vermes, et similia, se-
cundum gradus suos.

El elementativo es un sujeto en el cual se comprenden cuatro elementos sim-
ples principalmente y las cosas que de ellos se componen, de modo que care-
cen de sentido y de vida. En los elementos se consideran los grados, que son: 
el grado simple, la composición, la mezcla y el orden, y la situación, la acción, 
la pasión, el reposo y el movimiento. Los elementos se dividen en perfectos 
e imperfectos. Los perfectos son aquellos como el oro y la plata, de entre los 
metales; el hombre, de entre los animales que caminan, y el águila, de entre 
los volátiles. Los imperfectos, como el pomo, el topo, el gusano y cosas seme-
jantes, según sus grados.

Como hemos venido diciendo, Valadés (Rhetorica christiana, pp. 71-
72) compone su texto de lo anterior a renglón seguido. Además de ade-
cuar el texto deshaciendo los cuadros, introduce una modificación en la 
expresión elementativum est subiectum, que se transforma en elementati-
vum est, sub, esto es, sustituye subiectum por sub, que el traductor inter-

Nova tellus 30-1.indb   181 14/12/12   14:22



182	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

pretó como “bajo el elementativo se entiende [...]”. Asimismo, en vez de 
Situs, Actio, encontramos situs: ut actio, que es algo muy diferente de lo 
dicho por Remigio Rufo.

En consecuencia, si observamos con atención, podemos notar con cla-
ridad los siguientes fenómenos:

1. Valadés copia de manera casi literal el texto del tratado de Remigio 
Rufo.

2. En el tratado se emplean cuadros que Valadés transforma en texto 
corrido.

3. Algunas diferencias son simples adaptaciones, esto es, no cambian 
el contenido.

4. Algunas modificaciones deterioran el texto, sobre lo cual ya nos he-
mos detenido suficientemente. 

En suma, podemos afirmar que Valadés copia el texto de Remigio Rufo 
y que las modificaciones demeritan el resultado. 

Por otra parte, podemos observar que en los capítulos analizados de la 
Rhetorica christiana se encuentran pasajes extensos que no fueron repro-
ducidos de In rhetoricam isagoge. A primera vista podría pensarse que 
el propio Valadés los elaboró, contribuyendo de ese modo a enriquecer 
de manera sensible la versión original del tratado. Hemos visto algunas 
líneas tal vez escritas por Valadés en relación con las tres fuentes de la 
confirmación (autentice, similiter y exempli gratia), pero ahora se trata 
de amplios pasajes. Éstos se encuentran sobre todo en la parte relativa al 
primer subiectum, esto es, Dios, que ocupa 11 páginas aproximadamente 
(pp. 56-67), mientras que en Remigio el asunto es tratado en sólo cinco 
páginas de menor contenido (pp. 186-190). 

Ahí Valadés reproduce del tratado seudoluliano los nueve predicados de 
Dios divididos en tres triadas. Primero, los esenciales: bondad, magnitud y 
duración (pp. 57-58); en seguida, los causales: potestad, sabiduría y volun-
tad (pp. 59-61); por último, los finales: virtud, verdad y gloria (pp. 61-63). 
Valadés procede con cada grupo de la siguiente manera: primero presenta 
el cuadro con la clasificación de los tres predicados con base, sobre todo, 
en In rhetoricam isagoge, y en seguida explica en orden cada predicado. 
Podrá observarse que en las partes explicativas Valadés no se limitó a 
reproducir su fuente, pues, además de los cambios de detalle, suprimió 
partes importantes e introdujo pasajes que no se encuentran en el origi-
nal. Como hemos dicho, esas secciones parecen producto de un verdadero 
proceso de investigación con abundantes citas, de manera que el texto 

Nova tellus 30-1.indb   182 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 183

de Remigio Rufo sólo parece haberle servido de esqueleto. Sin embargo, 
podremos observar que las partes agregadas no son suyas, sino simples 
copias de otras fuentes.

El procedimiento anterior aparece con claridad en la segunda triada que 
se refiere a los predicados causales. En primera instancia, Valadés presen-
ta la siguiente clasificación: 

<Potestas>
Theologice

<Sapientia>
Phisice

<Voluntas>
Mathematice

[Causalia]
Potestas Pater Mens Punctum
Sapientia Verbum Mundus Linea
Voluntas Amor Nexus Superficies

El cuadro de la retórica seudoluliana es el mismo, excepto porque no 
incluye la palabra causalia (que ponemos entre corchetes, para indicar 
que es agregado de Valadés) y porque repite los predicados en la primera 
fila que aparecen entre paréntesis angulares, para señalar supresión. 

En seguida, el franciscano explica ampliamente cada predicado, pero 
no sigue al autor del tratado, quien es muy parco al respecto. En relación 
con potestas, Remigio Rufo se limita a desarrollar el tema en cuatro líneas 
y dos cuadros con sendas clasificaciones de ese predicado. La explicación 
de Valadés del mismo concepto la desarrolla en 42 líneas. Pero Valadés 
no es el autor de ese pasaje, sino que toda su información la toma de otras 
fuentes. Podemos suponer que las primeras veinte líneas (p. 59) provienen 
de algún manual que no hemos identificado. Las diez siguientes, en cam-
bio, fueron tomadas del De locis theologicis de Melchor Cano, publicado 
en 1567. Después de haber dividido la potencia en absoluta y ordinaria, 
Valadés presenta el siguiente texto, al que agregamos corchetes y parénte-
sis angulares para indicar adición y omisión, respectivamente:

[Sed] quoniam brevis esse cupio, illud statim [etiam] ponendum est, divi-
nae potentiae descriptionem esse duplicem. Nam et generalem quandam in-
telligimus, quae quoniam lege nulla etiam naturali constringitur a Theologis 
absoluta vocatur. Et aliam huic subiectam, quae spectat in rerum ordinem 
praefinitum, ideoque potentiam appellant ordinatam. Atque illa superior de-
finiri sole<n>t circa eas res quas esse non repugnat, quaeve non implicant 
contradictionem, sic enim loquuntur. Quae autem potentia ordinaria subiecta 
illi priori quasi generi est, eam definiunt circa ea, quae esse possunt salva 

Nova tellus 30-1.indb   183 14/12/12   14:22



184	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

lege statutisque divinis [vel dic primam esse, qua Deus operatur absque me-
dio causarum secundarum. Secunda, quae ex causis secundis procedit.] 

[Pero,] puesto que deseo ser breve, se debe exponer [también] lo siguiente, que 
la descripción de la potencia divina es doble. Pues bien, entendemos por poten-
cia general aquella que, por no estar constreñida por la ley, ni siquiera por la na-
tural, es llamada absoluta por los teólogos. Y a la otra, subordinada a la anterior, 
la cual mira el orden de las cosas definido con antelación, y por eso mismo, la 
llaman ordenada. Pues bien, acostumbra<n> definir aquella potencia superior 
en relación con aquellas cosas que existen sin resistencia o que no envuelven 
una contradicción, y así lo dicen. En cambio, aquella potencia ordinaria está su-
bordinada a aquel precedente género, a la que definen en relación con aquellas 
cosas que pueden existir sin violar las leyes y los preceptos divinos, [o di que la 
primera es aquella con la que Dios opera sin el medio de las causas segundas. 
La segunda es aquella que proviene de las causas segundas.]

El texto que va desde quoniam hasta divinis es copia de un pasaje del 
segundo capítulo del primer libro de Melchor Cano,17 sin modificaciones 
significativas. En cambio, Valadés agrega el último enunciado indicado en 
corchetes, el cual copia del texto del In rhetoricam isagoge. 

Después del pasaje anterior, Valadés agrega una línea de transición: In 
rebus vero, etiam potestas invenitur. Nam alia est (“Ahora bien, la potes-
tad se encuentra también en las cosas. En efecto, ésta es:”). Y continúa 
copiando del cuadro relativo a la potestas dividida en tres tipos. En la 
Rhetorica christiana aparece de la siguiente manera (indicamos las partes 
donde hay cambios):

Naturalia est in omnibus, ut potentia maris est submergere naves. Legitima [est, 
quando id] <et sic> possumus quod iure [non prohibemur] <possumus>. 
Violenta [est], ut si <abutitur> quis virtutibus et viribus [abutatur].

El traductor vertió así el texto:

El natural se halla en todas; por ejemplo, un poder del mar consiste en sumer-
gir naves. El legítimo es cuando podemos hacer algo que no está prohibido 
por el derecho. El violento es como si, por ejemplo, alguien abusa de sus fa-
cultades y fuerzas.

Valadés transcribió el siguiente cuadro sin cambios significativos:

17 M. Cano, De locis theologicis, p. 13: Ea igitur explicanda quaestione, quoniam […] 
statutisque divinis. 

Nova tellus 30-1.indb   184 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 185

Potestas
Naturalis, est in omnibus, ut potentia maris est submergere naves.
Legitima, et sic illud possumus quod iure possumus.
Violenta, vt si abutitur quis virtutibus, et viribus.

Ahí termina la explicación de la potestas y sigue la de la sapientia. 
Valadés introduce a renglón seguido un amplio párrafo sobre la sabi-
duría. Pero tampoco toma este pasaje de su fuente principal, sino del 
Lexicon theologicum de Jean Altenstaig, publicado a inicios del siglo 
xvi y reeditado en Venecia en 1579. De cualquier modo, al final intro-
duce algunos renglones del In rhetoricam isagoge, como ha hecho en 
la sección anterior. Nos permitimos hacer un cotejo entre los pasajes 
del Lexicon de Altenstaig del que copió nuestro autor, en la primera 
columna, y el pasaje de Valadés, que reproducimos en la segunda. Los 
paréntesis angulares en el original y los corchetes en la copia de Valadés 
indican respectivamente las palabras o frases suprimidas y agregadas 
por el autor novohispano.

J. Altenstaig, Lexicon theologicum, 1576.
[f. 291r, col. 2-291v, col. 1:]
Sapientia <vera> secundum Lyram 
<super primo cap. Ecles.> et Doct. 
est duplex. Prima divina sive in-
creata. Secunda creata, vt est hu-
mana et Angelica. Sapientia divina 
accipitur dupliciter. Vno modo es-
sentialiter, et sic sapientia in Deo 
idem est, quod essentia. Alio modo, 
personaliter et propriè dicitur sapien-
tia genita: et est idem quod verbum 
divinum, et per consequens est fi-
lii Dei proprium seu atributum vel 
appropriatum: sicut attributum patris 
est potentia. Vnde, secundum <Do-
minum> Cardi. <Camer. q.viij.li.j. 
art.iij.> ille terminus sapientia per 
se sumptus, est terminus essentialis, 
sed <quandoquidem> sumptus cum 
addito est personalis, ut sapientia 
genita <19 lineae desunt>. Patet, 
quia sicut filius est a patre, et per 

D. Valadés, Rhetorica christiana, 1579.
[p. 69, ll. 6-27:]
Sapientia secundum Lyram et doc-
tores est duplex: Prima, divina sive 
increata. Secunda, creata, ut est hu-
mana et Angelica. Sapientia [vero] 
divina dupliciter accipitur. Vno modo 
essentialiter, et sic sapientia in Deo 
idem est, quod essentia. Alio modo, 
Personaliter et proprie dicitur sapien-
tia genita: et est idem quod verbum 
divinum, et per consequens est filii 
Dei proprium seu atributum uel ap-
propriatum: sicut attributum patris est 
potentia. Vnde, secundum Cardi. ille 
terminus sapientia per se sumptus est 
terminus essentialis: sed sumptus cum 
addito est personalis: ut sapientia Ge-
nita, quod patet; quia sicut filius est à 
patre, et per patrem: sic est sapiens ab 
ipso et per ipsum, quae est sapientia 
ingenita, et sicut dictum est de filio, 
ita pariformiter quo ad istam proposi-

Nova tellus 30-1.indb   185 14/12/12   14:22



186	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

patrem: sic est sapiens ab ipso, et per 
ipsum, quae est sapientia ingenita, et 
sicut dictum est de filio, ita pariformi-
ter quo ad istam propositionem potest 
dici de spiritu sancto. <Haec Aliacen. 
Vide ad hoc Gabr. di. xxxij.q.j.lib.j.>.

[f. 291r, col. 1-2:]
[…] <Sapientia est> cognitio prima-
rum, et altissimarum causarum. Se-
cundum Alpharabium<: Sapientia> 
est scientia sempiternorum. <Cicero 
in lib. Tuscul. Quaest. ita sapientiam 
diffinit: Sapientia est> rerum divina-
rum et humanarum scientia, cogni-
tioque, quae causa cuiusque rei sit ex 
quo <efficitur>, ut divina imitetur, hu-
mana omnia virtute inferiora ducit<, 
secundum Thom. secunda secundae 
quaest.xxiij>. Sapientia qua formaliter 
sapientes sumus, est quaedam parti-
cipatio diuinae sapientiae, quae Deus 
est. <Et> omnis sapientia est scientia, 
inquantum est de conclusionibus. Sed 
differt a caeteris scientiis in quantum 
est de principiis, <secundum beatum 
Thom. Prima ij.q.lvij.art.ij.>

tionem potest dici de Spiritu Sancto. 
|| Sapientia vero creata, est cognitio 
primarum, et altissimarum causarum. 
[Vel] secundum Alpharabium [lib. de 
diuisione philosophiae]. Est scientia 
sempiternorum. [Cum sit] rerum 
divinarum et humanarum scientia 
cognitioque: quae causa cuiusque rei 
sit: ex quo [fit], ut divina imitetur. 
Humana omnia virtute inferiora du-
cat. [Vnde] sapientia qua formaliter 
sapientes sumus: est quaedam parti-
cipatio divinae sapientiae, quae Deus 
est. [Secundum D. Tho. 22. q. 23.] 
omnis sapientia est scientia, inquan-
tum est de conclusionibus sed differt 
a caeteris scientiis in quantum est de 
principiis.

A continuación presentamos la traducción que integra ambos textos, 
indicando también en este caso en paréntesis angulares las omisiones, y 
en corchetes, lo que agrega Valadés:

Según <el Comentario de Nicolás de> Lyra <al primer capítulo del Eclesiásti-
co, 1472> y los Doctores, la sabiduría es doble. La primera, divina o increada; 
la segunda, creada, de modo que es humana y angélica. La divina se recibe de 
dos modos. De un modo, en esencia, y así la sabiduría que está en Dios es lo 
mismo que la esencia. Del otro modo, personal y propiamente se dice sabiduría 
engendrada, y es lo mismo que verbo divino y en consecuencia es lo propio, el 
atributo o lo apropiado del hijo de Dios, así como lo apropiado del padre es la 
potencia. De ahí, según el divino cardenal de Cambray, q. viii, li. i, art. iii,* el 
término sabiduría, tomado por sí mismo, es término esencial; pero tomado en 
relación con otra cosa, es personal, como la sabiduría engendrada <faltan 15 
líneas> lo que es claro, pues así como el hijo existe por causa del padre y por 

Nova tellus 30-1.indb   186 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 187

el padre, así es sabio por causa de él y por él, la cual sabiduría es ingénita, y así 
como se dijo acerca del hijo, de la misma manera que en esta proposición puede 
decirse del Espíritu Santo. <Estas cosas afirma Pierre d’Ally. Véase sobre esto, 
Biel, di. xxxii, q. i, lib. i>** || En cambio, la sabiduría creada es el conocimiento 
de las causas primeras y más elevadas. [O] según Al-Farabi [en su libro De la 
división de la filosofía] es la ciencia de las cosas eternas. <Cicerón, en su libro 
Disputas tusculanas, IV 57, define la sabiduría de esta manera:> “Sabiduría es 
la ciencia de las cosas divinas y humanas, y el conocimiento de la causa de cada 
cosa”, de lo cual se deduce que, como imita las cosas divinas, considera todas 
las cosas humanas inferiores a la virtud”, <y> según <Santo Tomás II-II, quaes-
tio 23:> “Sabiduría, porque formalmente somos sabios, es cierta participación 
de las sabiduría divina, la cual es Dios”. <Y> [Santo Tomás, 22, q. 23:] “toda 
sabiduría es ciencia en cuanto trata de conclusiones, pero difiere de otras cien-
cias en cuanto trata de principios” <según Santo Tomás, I 11, q. lvii, art. 11>.

* Pierre d’Ailly (1351-1420), en sus Quaestiones Magistri Petri de Alliaco cardinalis Came-
racensis super primum terium et quartum libros sententiarum, publicado en París hacia 1499.
** Gabriel Biel (1410-1495), Selección o resumen de los IV libros de las Sentencias del 
Maestro, publicado por primera vez en 1501. 

A renglón seguido, Valadés continúa copiando en la página 60 lo si-
guiente:

J. Altenstaig, Lexicon theologicum 1576.
[f. 291r, col. 2:]
Sapientia differt à scientia. Quia sa-
pientia est rerum diuinarum cognitio. 
Scientia vero humanarum. Quare Aug. 
<super i. Cor.12.> ait: Sapientia est 
in contemplatione aeternorum. Scien-
tia vero in occupatione temporalium. 
Item <Augustinus libr. de Trinit.> 
Haec est sapietniae et scientiae recta 
distinctio, vt ad sapientiam pertineat, 
aeternarum rerum cognitio intellectua-
lis. Ad scientiam vero, temporalium 
rerum cognitio rationalis.

In rhet. isagoge, p. 188 + 1 Cor. 1, 27-
29 + In rhet. isagoge, p. 188: 

Sapientia divina est per se et primo sa-
pientia veri Dei. 

<27-29: Sed, quae> stulta <sunt mun-
di> elegit Deus, ut confundat sapien-

D. Valadés, Rhetorica christiana, 1579.
Sapientia [etiam] differt à scientia, 
quia sapientia est rerum divinarum 
cognitio. Scientia vero humanarum. 
Quare Aug. ait sapientia est in con-
templatione aeternorum; scientia 
vero in occupatione temporalium. 
Idem, haec est sapientiae et scien-
tiae recta distinctio: ut ad sapien-
tiam pertineat, aeternarum rerum 
cognitio intellectualis. Ad scientiam 
vero, temporalium rerum cognitio 
rationalis. || [Tum etiam,] divina 
sapientia est primo et per se sapien-
tia veri Dei. [Quare arcanorum Dei 
conscius, ait,] elegit Deus stulta ut 
sapientes confunderet, et infirma 
mundi elegit Deus, ut confundat 
fortia, et ignobilia mundi, et con-
temptibilia elegit Deus, et ea quae 

Nova tellus 30-1.indb   187 14/12/12   14:22



188	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

Además, la sabiduría difiere de la ciencia en que sabiduría es conocimiento 
de las cosas divinas y la ciencia, en cambio, de las humanas. Por esta razón, 
Agustín <1 Cor. 12> afirma que la sabiduría consiste en la contemplación de las 
cosas eternas, la ciencia, en cambio, en la ocupación de las temporales. También 
<Agustín, en su libro Acerca de la trinidad>. Esta es la distinción correcta entre 
sabiduría y ciencia, de modo que pertenece a la sabiduría el conocimiento inte-
lectual de las cosas eternas; a la ciencia, en cambio, el conocimiento racional de 
las cosas temporales. || Asimismo, la sabiduría divina es, en primer lugar y per 
se, sabiduría del verdadero Dios. [Por esta causa, conocedor de los misterios de 
Dios] dice, “Dios eligió la necedad <del mundo> para confundir a los sabios, 
y eligió Dios la flaqueza del mundo para confundir a los fuertes, y lo vil y lo 
despreciable del mundo y lo que no es nada, para destruir lo que es, para que 
ningún hombre se glorie ante Dios. [Y] la sabiduría es emanación de la claridad 
de Dios omnipotente, y es imagen de su bondad.

Como podemos observar, Valadés recoge textos de otras fuentes y 
las integra entre las definiciones del tratado seudoluliano, de donde 
obtiene una mezcla singular. Veamos cómo procede en el caso del Lexi-
con theologicum. En éste se encuentran once entradas para la palabra 
Sapientia.18 Valadés reproduce varios pasajes de las últimas tres, que 
se encuentran en las páginas 291 y 292 de la edición de 1579. Sin em-
bargo, no lo hace de manera ordenada y clara, sino —como ya hemos 
dicho— mezclando diferentes secciones de manera confusa. 

18 La primera trata sobre el sentido del término en general, donde se menciona a los 
siete sabios. El segundo, sobre los cinco modos en que se obtiene la sabiduría. La tercera 
entrada se refiere al cuarto modo de adquirir la sabiduría, en este caso por inspiración di-
vina. La cuarta trata sobre cuatro modos de adquirir la sabiduría. La quinta, sobre la sabi-
duría divina. La sexta, sobre la sabiduría de los cristianos. La séptima, sobre la sabiduría 
evangélica. La octava, sobre la sabiduría diabólica. La novena, sobre las definiciones de 
sabiduría de los filósofos. La décima trata sobre la diferencia entre sabiduría y ciencia. La 
undécima, sobre la clasificación de la doble sabiduría: divina y humana, y la adquisición 
de la sabiduría divina de dos modos.

tes, et infirma mundi elegit Deus, ut 
confundat fortia, et ignobilia mundi et 
contemptibilia elegit Deus, et ea quae 
non sunt, ut ea quae erant destrueret, 
ut non glorietur omnis caro in cons-
pectu Dei.

Sapientia est emanatio claritudinis omni-
potentis Dei: et est imago bonitatis eius.

non sunt, ut ea quae sunt destrueret, 
et non glorietur omnis caro in cons-
pectu eius: [Et] sapientia est emana-
tio claritudinis omnipotentis Dei: et 
est imago bonitatis eius.

Nova tellus 30-1.indb   188 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 189

Valadés empieza copiando la última entrada (la 11), la cual trata de la 
división de la sabiduría en divina o increada y humana o creada; pero no 
toma el texto completo, sino sólo las primeras 13 líneas y las últimas 5, 
dejando las 19 de enmedio, de modo que tenemos un texto mutilado de 
una parte esencial, donde se explica en qué consiste la diferencia entre 
los dos tipos de sabiduría. Primero se trata la divina, luego la humana 
(que también es la del Hijo). Así, el Hijo de Dios no puede ser sabio por 
la sabiduría creada por sí misma (puesto que el Hijo no es por sí mismo), 
pero sí mediante la creada, la cual proviene del Padre. Asimismo, el Hijo 
es sabio tanto por la sabiduría increada en sí misma o mediante ella. En 
seguida se explica las razones de lo anterior: “es claro”, puesto que el 
Hijo existe por el Padre (causa eficiente) y mediante él (per modum). Va-
ladés se limita a copiar esto último, y el contenido resulta incomprensible.

Luego, se fija en la entrada 9, que contiene definiciones de sabiduría 
por parte de los filósofos, y se decide a reproducirla, pero sólo se inte-
resa por las últimas 14 líneas y deja las primeras 11, como si continuara 
con la sabiduría humana o creada. Por eso el texto resulta absurdo, pues 
en la traducción del fce se dice que: “la sabiduría creada es el conoci-
miento de las primeras y últimas causas […] es la ciencia de las cosas 
sempiternas dado que es la ciencia de las cosas divinas y humanas”. En-
tonces, nos encontramos ante una confusión, pues al principio se había 
diferenciado la sabiduría creada de la divina, aunque la exposición es 
clara en el Lexicum de Altenstaig. 

En seguida, Valadés prosigue copiando las 9 primeras líneas de la 
siguiente entrada, la 10, donde trata de la diferencia entre sapientia y 
scientia, y decide dejar las 19 restantes. Las últimas líneas son una mez-
cla de partes del texto del tratado In rhetoricam isagoge y de un pasaje 
de la Primera carta a los corintios 1, 27-29, insertándose esta última en 
medio de aquella. Las líneas de la Biblia nada tienen que ver con el 
asunto tratado de la sabiduría divina.

Por tanto, podemos observar que la explicación de Valadés sobre la 
sapientia proviene de varias fuentes (un manual, una obra de consulta y 
el Nuevo Testamento). Nada de lo escrito es obra del propio francisca-
no. Además, las combinaciones que elabora son poco afortunadas. Al fi-
nal tenemos una versión poco clara e incompatible con el asunto central. 

Valadés continúa (siempre a renglón seguido) con la voluntas, a la que 
dedica 40 líneas, mientras que Remigio Rufo la trata en ocho, repitiendo 
el mismo procedimiento que antes hemos descrito. La mayor parte de 

Nova tellus 30-1.indb   189 14/12/12   14:22



190	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

esta sección es una reproducción de tres entradas de la voz Voluntas del 
Lexicon theologicum, y sólo las últimas cinco líneas del In rhetoricam 
isagoge. En este caso, la reproducción es más ordenada, pues primero 
copia de la primera entrada de Voluntas, al final de la página 347v, y 
continúa copiando de las siguientes dos entradas, como podemos obser-
var en nuestra reproducción del final de la página señalada (aquí abajo), 
y la siguiente del Lexicon (p. 191), indicando con sombreado las partes 
que Valadés no copió, y en subrayado los lugares donde hizo cambios.

Valadés deja algunas palabras y pasajes de las partes copiadas del 
Lexicon de Altenstaig con el propósito tal vez de ahorrar algún espacio. 
De la primera entrada se limita a copiar la definición y su clasificación, 
y deja otras explicaciones o usos particulares que ocupan la mayor par-
te. De la segunda entrada sólo copia lo que le pareció más significativo 
en relación con la voluntas divina, esto es, su clasificación en dos tipos 
y alguna consideración de Gabriel Biel, aunque no reproduce la parte 
relativa a la voluntas divina como causa prima, según Bonaventura. En 
fin, de la tercera entrada, relativa a las acepciones de voluntas en las 
Sagradas Escrituras, copia lo esencial, aunque aquí realiza más cambios 
en el texto. Habrá que señalar que Valadés pone en los márgenes todas 
las referencias a los autores que en el Lexicon aparecen en el cuerpo del 
texto. No copia nada de las quince entradas siguientes, de modo que 
Valadés ofrece una selección parcial de un conjunto claramente siste-
matizado por Altenstaig. Habrá que observar que, en el caso de la sa-
pientia, el franciscano empieza a copiar partes de las acepciones finales 
del Lexicon; ahora procede al contrario. Al parecer lo hace de manera 
atropellada e irreflexiva, pues no se percibe que su intención hubiera 
sido rescatar lo más importante o mejorar su fuente.

Ya observamos la mezcla incoherente que el franciscano hace del 
segundo predicado causal. Ahora, al abordar el tercer predicado, su 

J. Altenstaig, Lexicon theologicum, p. 347v.

Nova tellus 30-1.indb   190 14/12/12   14:22



J. Altenstaig, Lexicon theologicum, 1576, p. 348r.

Nova tellus 30-1.indb   191 14/12/12   14:22



192	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

procedimiento es mejor, aunque también realiza algunas modificaciones 
que a veces oscurecen el sentido. Por ejemplo, en las primeras líneas de 
la segunda entrada se lee: Voluntas divina quandoque accipitur propriè 
pro divina essentia, qua Deus vult aliquid fieri vel non fieri, et tunc sig-
nat divinum beneplacitum. Valadés empleó la palabra ostendit en vez de 
signat. La versión de los traductores del Fondo de Cultura Económica, 
por ello, es poco clara: 

La voluntad divina alguna vez se toma por la esencia divina, por la cual Dios 
quiere que algo se haga o no se haga, y entonces muestra su divino beneplácito. 

Lo que el texto dice es algo muy diferente: 

Voluntad divina a veces se emplea en su acepción propia de esencia divina, 
en cuanto Dios quiere que algo se haga o no se haga, y entonces designa un 
deseo divino.

Los cambios en la tercera entrada afectan a veces el sentido y afean 
el estilo. Las líneas iniciales se pueden entender de la siguiente manera: 

Voluntad de Dios tiene diversas acepciones en las Sagradas Escrituras, para lo 
cual véase el libro I, distinción 45, capítulo 7 del Maestro. Las Sagradas Es-
crituras —dice— hablan con frecuencia de la voluntad de Dios de varias ma-
neras, y a pesar de ello la voluntad de Dios no es diversa, sino que la locución 
“voluntad de Dios” es diversa, en cuanto el nombre voluntas tiene acepciones 
diferentes, pues se dice “voluntad de Dios” en sentido recto y propio a aquella 
que está en él mismo y es su esencia. Y ésta es una y no múltiple. Hasta aquí 
el Maestro. De allí se acostumbra dividir la voluntad de Dios en voluntad del 
deseo y voluntad del signo. 

Como Valadés prefiere unde en lugar de et tamen, el sentido cambia: 
“por ello, no es diversa su voluntad…”; es evidente que no se trata de una 
consecuencia, sino de una explicación. Luego, Valadés transforma la frase 
Vnde solet voluntas Dei distingui, en distingui tamen… solet. Pero no se 
trata de una oposición (tamen), sino de una consecuencia (unde). 

Al final, Valadés termina con un párrafo modificado del In rheto-
ricam isagoge. En seguida incluimos el pasaje original y la copia de 
Valadés con el fin de observar las modificaciones que introduce el autor 
novohispano:

Nova tellus 30-1.indb   192 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 193

Boetius de consol. Duo principia actuum humanorum, videlicet voluntas et 
potestas. Sapientia autem media est, quia alia duo omnino videntur caeca, 
nisi intercedat lumen sapientiae (In rhetoricam isagoge, p. 189).
Unde, integerrimus philosophus Boet. colophonem his apponens, dicit, esse 
duo principia actuum humanorum, videlicet voluntatem et potestatem. Quibus 
sapientia mediat, sinequa duo alia omnino videntur caeca nisi intercedat lu-
men sapientiae (Valadés, Rhetorica christiana, p. 61).

Los cambios parecen no afectar el sentido del texto. Sin embargo, tal 
vez el franciscano leyó colophonem en vez de de consol., pues no pa-
rece que haya recurrido a otra fuente. O tal vez quiso corregir el texto, 
aunque con graves resultados, como sucede con frecuencia.

Hemos analizado sólo la segunda triada del sujeto “Dios”, relativa a 
los predicados causales (potestas, sapientia, voluntas), que se expone en 
casi tres páginas. Valadés desarrolla la tercera triada sobre los predicados 
finales en cinco páginas y media, mientras que Remigio Rufo sólo en una 
y media. Procede del mismo modo que hemos descrito. Ahora el copista 
se basa más ampliamente en el Lexicon de Altenstaig, aunque no deja de 
introducir en medio de los párrafos algunas líneas del tratado del descono-
cido Remigio Rufo, hasta la página 190. Después, en las siguientes siete 
páginas de su obra, Valadés sigue copiando casi exclusivamente de las pá-
ginas de ese tratado, hasta llegar al sujeto instrumentativo. Sin embargo, 
contra lo esperado, ya no prosigue con los praedicata respectiva, o relati-
vos, que también son nueve y están distribuidos en tres triadas: diferencia, 
concordia y oposición; principio, medio y fin, y mayoridad, igualdad y 
minoridad. Rufo les da la misma extensión a éstos que a los predicados 
“en general” o absolutos. Pero Valadés ya no copia más. Deja a la mitad 
su trabajo, como si ya hubiera terminado o estuviera agotado. Remigio (o 
Lavinheta) continúa con las quaestiones. Este asunto lo aborda Valadés en 
las últimas páginas de su Rhetorica christiana. Pero para tratar este punto 
ya no le interesa más el tratado De rhetoricam isagoge. Es muy probable 
que haya encontrado otro texto. Por el momento, vuelve a las partes de la 
retórica, luego de haber tratado acerca de los subiecta y de los praedicata 
de manera amplia, aunque su trabajo fue incompleto e inadecuado.

Conclusiones

De acuerdo con el análisis intertextual que hasta aquí hemos realizado, 
podemos afirmar que en los capítulos estudiados (hipertexto), Valadés 

Nova tellus 30-1.indb   193 14/12/12   14:22



194	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

hizo una mezcla de pasajes de varias obras (hipotextos) con resultados, 
desde nuestro punto de vista, poco satisfactorios. Esta forma de trabajo 
no es accidental, sino bastante extendida a lo largo de la obra.

Podría parecer que lo aquí expuesto no es ninguna novedad, pues resul-
ta evidente que la Rhetorica christiana es una transcripción de diferentes 
textos. Además, no se trata de un fenómeno aislado, sino de algo común 
en la época. Hay muchos otros ejemplos, como el de Ludovico Dolce, un 
conocido escritor del siglo xvi, que publicó diálogos en italiano, traducidos 
de tratados en latín, a veces sin mencionar su fuente. Así, nunca dice que 
su Dialogo per accrescere la memoria sea una traducción y adaptación del 
Congestorium memoriae de Johannes von Romberch. Por su parte, Valadés 
reprodujo amplios pasajes del tratado en latín, apoyándose en el diálogo en 
italiano, para elaborar los capítulos sobre la memoria.19 A pesar de que es 
evidente que se trata de una compilación, de un extracto de varias obras, 
al parecer muy pocos estudiosos modernos de Diego Valadés se han dado 
cuenta de ello, y la gran mayoría continúa atribuyéndole al novohispano 
virtudes y defectos que deben ser adjudicados a otros.20 

En cuanto a su contenido, podría pensarse que si Valadés transcribió 
esos textos, es porque estaba de acuerdo con su contenido, esto es, que 
asumía como propias las doctrinas que encontraba en las fuentes re-
producidas. Lo anterior puede ser cierto en general, pero no en el caso 
específico del franciscano, pues no se trata de la copia de una obra, sino 
de varias, con orientaciones diversas. 

De cualquier modo, lo importante de todo ello son dos cosas. Pri-
mero, muchas hipótesis y discusiones que se han suscitado en torno 
a Valadés se desvanecen, se debilitan o se eliminan. Veamos algunos 

19 A lo dicho al profesor podríamos agregar que una parte amplia del In rhetoricam 
isagoge es la adaptación de una obra de Angelo Poliziano.

20 Existen también atribuciónes a Valadés de expresiones que en realidad son de Fray 
Luis de Granada: “Nuestra obra, escribe Valadés, al entregar esta reflexión, está en que, 
siempre que hayamos desarrollado una argumentación o explicado un misterio, en cuan-
to es posible dirijamos eso mismo que dijimos, al objetivo de nuestro oficio, es decir, 
a la formación en la vida cristiana o a conmover piadosamente a las almas”. El pasaje 
proviene del capítulo XIII del libro VI dedicado a la actio (Granada, 1999, p. 524). Lo 
anterior reafirma lo que hemos dicho, que el texto de Valadés debe someterse a una seria 
revisión crítica que ponga atención en las prácticas intertextuales, ardua labor que está 
llevando adelante el doctor Julio Pimentel Álvarez, de la unam, en una nueva traducción 
de toda la Rhetorica christiana. 

Nova tellus 30-1.indb   194 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 195

ejemplos. Hay autores que consideran que su latín es pésimo y otros, 
por el contrario, afirman que no sólo está bien escrito sino incluso que 
es elegante (cf. Chaparro, 2002, p. 632). Lo anterior ya no tiene validez 
si no se demuestra primero que se parte de un texto auténtico, no de una 
copia o transcripción. Asimismo, los estudiosos en general concuerdan 
en la importancia de los capítulos dedicados a la memoria y a la nemo-
tecnia en la Rhetorica christiana. Hay también quienes consideran que 
Valadés fue manifiestamente seguidor de Raimundo Lulio, como hemos 
mostrado al comienzo de este trabajo. Muchas otras afirmaciones se dan 
en el mismo tono sobre Diego Valadés y su retórica. Si lo que hemos 
señalado en las páginas anteriores es cierto, por lo menos debemos re-
considerar lo que se ha dicho sobre su obra.

En segundo lugar, en cuanto a su supuesto lulismo, que es uno de los 
temas de debate, reflexionemos si ello es cierto. Esto pudo haber suce-
dido sólo si Valadés leyó o estudió sus fuentes en las escuelas del Nuevo 
Mundo, bastante escasas. Sobre esto, empero, no se puede dar con segu-
ridad una respuesta afirmativa. Lo que podemos observar es que el tra-
tado In rhetoricam isagoge no se encontraba en ninguna biblioteca del 
Nuevo Mundo. En cuanto al Lexicon theologicum de Altenstaig, éste sí 
aparece en las listas de la Biblioteca del Colegio Imperial de Santa Cruz 
de Tlatelolco, pero es una versión de 1580, que no pudo leer Valadés.21 
En cambio, si su trabajo lo realizó en la biblioteca del Vaticano, donde 
podía haber encontrado una enorme cantidad de fuentes al respecto, 
entre ellas las de la escuela lulista, podemos afirmar que se hizo lulista, 
en caso de que ello hubiera sucedido, sólo después de su contacto con 
esas obras. Y ese contacto pudo darse durante su estancia en Roma, a 
partir de 1575, año de su traslado al Vaticano. Sea lo que fuere, la copia 
parcial y maltrecha de un tratado de un seguidor de Raimundo Lulio 
no es una prueba suficiente que permita considerar a Valadés como un 
ejemplo de lulismo en la Nueva España.

21 Las afirmaciones anteriores se basan en el libro de Miguel Mathes, 1982. Osorio 
Romero (1980, p. 50) observa que “La BNM conserva un ejemplar de la primera edición 
de Lisboa, en la remesa de 1584”, es decir, cuando muy probablemente Valadés ya había 
muerto. A pesar de lo anterior, el propio estudioso afirma que Granada influyó en Valadés 
en la Nueva España. 

Nova tellus 30-1.indb   195 14/12/12   14:22



196	 gerardo ramírez vidal / fray diego valadés

BIBLIOGRAFÍA

Fuentes
Altenstaig, Jean, Lexicon theologicum: complectens vocabulorum descriptiones, 

diffinitiones et interpretationes, quae sunt scholae theologicae propria, ab ea 
ad commodiorem doctrinam vel excogiata, vel a profanis authoribus ad vsum 
suum traducta, Venetiis, apud Haeredes Melchioris Sessae, 1579.

De Lyra, Nicolaus, Postilla litteralis in vetus et novum testamentum, Konrad 
Sweynheym und Arnold Pannartz, 1472. Vol. 1: Genesis-Paralipomena; vol. 
2: Esdras-Ecclesiasticus; Vol. 3: Isaias-Machabaei; vol. 4: Evangelia; vol. 5: 
Epistula Pauli-Apocalypsis.

Cano, Melchor, De locis theologicis. Libri duodecim, Salmanticae, Mathias Gas-
tius, 1563.

Dolce, Lodovico, Dialogo di M. Lodovico Dolce, nel quale si ragiona del modo 
di accrescere e conseruar la memoria, in Venetia, appresso Gio. Battista, et 
Marchio Sessa fratelli, 1562.

Granada, fray Luis de, Retórica eclesiástica, 2 vols., traducción al español de José 
Climent, ed. de Álvaro Huerga, Madrid, Fundación Universitaria Española, 
1999.

Mathes, Miguel, Santa Cruz de Tlatelolco: La primera biblioteca académica de 
las Américas, México, Secretaría de Relaciones Exteriores, 1982 (Archivo 
Histórico Diplomático Mexicano. Cuarta época, 12).

Soárez, Cypriano, De arte rhetorica libri tres ex Aristotele, Cicerone et Quintilia-
ni praecipue deprompti. Conimbircae [sic]: apud Ioannem Barrerium, 1562. 
Se ha consultado la siguiente edición: Hispali, Ex officina Alphonsi Escrivani, 
Expensis Andreae Pescioni, cum facultati, 1569 [disponible en linea: http://galli-
ca.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k838952/f16.image.r=.langES].

Raimundo Lulio, Raemundi Lulli […] in Rhetoricen Isagoge perspicacibus ingeniis 
expectata [Paris, Josse Blade], 1515.

, 	 Raymundi Lulli Opera ea quae ad adinventam ab ipso artem universalem, 
scientiarum artiumque omnium brevi compendio apprehendarum pertinent… / 
accessit Valerii de Valeriis, Venecia, Argentoratum, 1617, pp. 178-223.

Romberch, Johannes von, Congestorium artificiosae memoriae, Venecia, in aedi-
bus Georgii de Rusconibus, 1520. 

Valadés, Diego, Rhetorica christiana ad concionandi, et orandi usum accommo-
data utriusque facultatis exemplis suo loco insertis, quae quidem ex indolum 
maxime deprompta sunt historiis und praeter doctrinam summa quoque delec-
tatio comparabitur, Perusa, Petrus Jacobus Petrutius, 1579.

Valadés, Diego, Retórica cristiana, México, fce, 1989.

Estudios
Báez Rubí, Linda, “Variaciones sobre un tema luliano: La figuración del ars mag-

na sciendi”, en Arte y Ciencia. XXIV Coloquio Internacional de Historia del 
Arte, México, 2002, pp. 549-576.

Nova tellus 30-1.indb   196 14/12/12   14:22



nova tellvs, 30◆1, 2012, pp. 167-197	 197

, 	 Mnemosine novohispana. Retórica e imágenes en el siglo xvi. México, unam, 
2005 (Estudios de Arte y Estética, 58).

Beuchot, Mauricio, “Retórica y lulismo en Diego de Valadés”, Estudios Lulianos, 
32, 1992, pp. 153-161.

,	 “Un ejemplo de la retórica en la escuela lulista: Remigio Rufo o el vértigo de 
la omnisapiencia”, en Iztapalapa, 41, enero-junio, 1997, pp. 167-180.

,	 “Un caso de la escuela lulista, Remigio Rufo o el arte de la omnisapiencia”, en 
La retórica como pragmática y hermenéutica, México, unam, 1998, pp. 63-78.

,	 Retóricos de la Nueva España, 2a ed., México, unam, 2010.
Chaparro Gómez, César, “Diego Valadés, ¿el primer rétor de la Nueva España?”, 

en José María Maestre Maestre, Joaquín Pascual Barea y Luis Charlo Brea, 
Humanismo y pervivencia del Mundo Clásico. Homenaje al Profesor Antonio 
Fontán (Alcañiz, 8 al 13 de mayo de 2000), Alcañiz / Madrid, Instituto de Es-
tudios Humanísticos / Ediciones del Laberinto, 2002, vol. III.2, pp. 631-646.

,	 “Retórica y libros de caballerías. La presencia de exempla en la Rhetorica 
christiana de Diego Valadés”, Cuadernos de Filología Clásica, Estudios Lati-
nos, 24/2, 2004, pp. 257-292.

,	 “Retórica, memoria y diagrama en la Rhetorica christiana de Diego Valadés”, 
Humanistica Lovaniensia, 57, 2008, pp. 185-208.

Domínguez Reboiras, Fernando, “La recepción del pensamiento luliano en la 
península ibérica hasta el siglo xix. Un intento de síntesis”, en Revista de 
Lenguas y Literatura Catalana Gallega y Vasca, 15, 2010, pp. 361-385.

Genette, Gérard, Palimpsestos. La literatura en segundo grado, Madrid, Taurus, 
1989.

Osorio Romero, Ignacio, Floresta de gramática, poética y retórica en Nueva 
España (1521-1767), México, unam, 1980 (Cuadernos del Centro de Estudios 
Clásicos, 9).

Pereira, Michela, “L’uso del ‘Panepistemon’ del Poliziano nella Isagoge in Rhe-
toricam pseudolulliana”, Revista Internazionale di Storia della Scienza, 16, 
1974, pp. 223-233.

Ramírez Vidal, Gerardo, El arte de la memoria en la Rhetorica christiana de fray 
Diego Valadés, México, 2012 (en prensa).

Urvoy, Dominique, “L’apport de Fr. B. de Sahagun a la solution du problème 
lullien de la compréhension d’autrui”, Estudios Lulianos, 18, 1974, pp. 5-24.

Nova tellus 30-1.indb   197 14/12/12   14:22




