Fray Diego Valadés
y €l tratado seudoluliano I n rhetoricam isagoge

Gerardo RAMIREZ VIDAL
Universidad Nacional Auténoma de México
grvidall 8@gmail .com

RESUMEN: Para la elaboracion de las pdginas 56-74 de su Rhetorica christiana
(1579), fray Diego Valadés copi6 la primera parte del tratado seudoluliano In rhe-
toricamisagoge, que trata sobre |os subiecta y praedicata, los cuales constituyen la
materia de la retérica. No se trata, sin embargo, de una copia fiel, pues el franciscano
modifica el texto con alguna frecuencia mediante la supresion, adicion, sustitucién
o transposicion de palabras o pasajes a lo largo de esta seccién. Aun cuando se trata
de una copia de un texto seudoluliano, no podemos afirmar que fray Diego Valadés
haya sido un seguidor de Raimundo Lulio en la Nueva Espafia, pues elaboré las
péaginas indicadas durante su estancia en Roma, donde tuvo acceso a la mayoria de
sus fuentes, cuando fungia como Procurador General de la orden franciscana, esto
es, en la dltima parte de su vida transcurrida en Italia. Ademads, utiliz6 su material
bibliografico de una forma tal que hace dudar incluso de que €l hubiera sido seguidor
del tedlogo y misionero catalan.

Diego Valadés
and the Pseudo-L ullian Work In rhetoricam isagoge

ABSTRACT: When drafting pages 56 to 74 of his Rhetorica christiana (1579), Diego
Valadés copied out the first part of the pseudo-Llullian work In rhetoricam isagoge,
dealing with the subiecta and praedicata, which are the subject matter of rhetoric.
However, it is not a faithful copy, in so far as the Franciscan quite often modifies the
text by deleting, adding, replacing or transposing words or passages in this section.
Even though Diego Valadés copied out of a pseudo-Llullian text, we may not simply
say that he was a follower of Ramon Llull in New Spain, as he wrote the pages in
issue during his stay in Rome, where he had access to most of his sources in his ca-
pacity as Procurador General of the Franciscan order, ie, during the latter part of his
lifein Italy. Furthermore, he used those sources so as to cast doubt on his supposed
attachment to the Catalan theologian and missionary.

PALABRAS CLAVE: Fray Diego Valadés, Raimundo Lulio, retérica, Nueva Espaia.
KEYWORDS: Diego Valadés, Ramon Llull, rhetoric, New Spain.

FECHA DE RECEPCION: 10 de febrero de 2012.

FECHA DE ACEPTACION: 24 de marzo de 2012.

167 NOVA TELLVS, 30-1, 2012



Fray Diego Valadésy €l tratado
seudoluliano I n rhetoricam isagoge!

Gerardo RAMIREZ VIDAL

Los estudios actuales de los autores y de las fuentes novohispanas se
encuentran sometidos con frecuencia a una serie de obstéculos que nos
Ilevan a deformar de manera involuntaria nuestro pasado. No solo la
pérdida de numerosos documentos, la falta de apoyo institucional o el
escaso desarrollo de los métodos de estudio, sino también la tradicion,
las orientaciones ideoldgico-religiosas y nuestros prejuicios nos orillan
a ponderar de manera parcial o equivocada nuestro pasado. Entre los
personajes consagrados por los especialistas destaca el fraile franciscano
Diego Valadés (1533-c. 1584), de cuya obra de 1579, Rhetorica chris-
tiana, publicada en Perusa, Italia, se han escrito alabanzas exageradas
a punto de considerar al autor como mestizo, protector de los indios,
eminente latinista, entre otras cosas, asunto del que aqui no voy a ocu-
parme.

Los errores de interpretacion se deben en gran medida a que no se ha
tenido cuidado de la fijacion del texto y, en particular, de la intertex-
tualidad o presencia del hipotexto en el hipertexto: cita, plagio o copia
y alusién. Consideramos que el segundo de la triada anterior es el ci-
miento que sostiene toda la obra. En efecto, podemos observar que, en
la elaboracién de su tratado, fray Diego Valadés copid pasajes extensos
de obras ya publicadas, a las que pudo haber tenido acceso en la Biblio-
teca Vaticana.2

1 Una version breve de este trabajo fue presentada en el XXIV Encuentro Nacional
de Investigadores del Pensamiento Novohispano, celebrado en la ciudad de Guadalajara,
Jalisco, del 3 al 5 de noviembre de 2011. Aprovecho para agradecer a Marco Mancera
Alba la lectura cuidadosa del original.

2 Valadés pudo haber habitado en el convento franciscano de San Pietro en Montorio,
al sur del Vaticano, de manera que podia trasladarse a ese lugar donde residia el Papa y
donde se encontraba ya la famosa Biblioteca Vaticana, fundada en 1448.

169 NOVA TELLVS, 30-1, 2012



170 GERARDO RAMIREZ VIDAL/FRAY DIEGO VALADES

Como hemos expuesto en otro estudio (Ramirez Vidal, 2012), la parte
relativa a la memoria, considerada por muchos estudiosos como una de
las aportaciones mds originales de esa obra, es una reproduccion del Con-
gestorium memoriae de Johannes von Romberch, publicado en Venecia
en 1520. Por ello, todos los elogios y reflexiones que se han hecho sobre
la nemotecnia valadesiana son inaplicables a propio fraile. Podriamos
pensar que, por |0 menos, tenemos a la mano en € hipertexto (Valadés)
una reproduccion 1til de las partes mas importantes del hipotexto (von
Romberch), pero en realidad |os capitul os dedicados ala memoria no tie-
nen valor alguno, porque nuestro fraile alteré sensiblemente el orden del
texto original mediante transposiciones, ademds de realizar sustituciones,
mutilaciones y agregados que afectan de manera grave el texto resultante.3

Puede observarse que Valadés procede de la misma manera a lo largo
de la Rhetorica christiana, y €s muy probable que todo el tratado, salvo
secciones menores, sea una copia mal elaborada por nuestro franciscano
de obras que circulaban cuando €l residia en Italia. De tal manera, mu-
chas de las hipotesis expuestas hasta hoy en torno a esa obra deberan ser
objeto de revision. Por ejemplo, se habia pensado que algunos discursos
con que Valadés ilustra los diferentes géneros retdricos son parodias de
los huehuetlahtolli, discursos de origen indigena, pero se ha descubierto
que en realidad son traducciones de textos europeos.* Al revisar otros
pasgjes de la Rhetorica christiana, se pueden encontrar las mismas
précticas intertextuales.

En las paginas que siguen se estudian los capitulos del VI al XVIII
(pp. 56-74) del libro segundo, los cuales tratan sobre los subiecta y los
praedicata de la retérica. Esos 13 capitulos son muy importantes, entre
otras razones, porque probarian la supuesta influencia del lulismo en fray
Diego Valadés, influencia que también se encontraria en otros autores,
como el propio fray Bartolomé de las Casas.®

3 Excepto tal vez la parte relativa al Tabernaculo de Dios, en el capitulo XXIX. Algunas
reflexiones sobre la nemotecnia en la evangelizacion de los indigenas de México pueden
tener algln interés.

4 Cf. Chaparro Gomez, 2004, pp. 258-259, etc. Otro caso es la copia que Valadés hizo de
pasajes de la obra de Agustin Valerio, Rhetorica ecclesiastica, publicada en 1575. Por ejem-
plo, en el primer capitulo (p. 3) se encuentran pasajes copiados de la pagina 120 de la obra de
Valerio (cf. Chaparro Gomez, 2008), o en la pagina 55, de la pagina 4, etcétera.

5 Aunque la influencia del pensamiento de Raimundo Lulio en la Rhetorica christiana
no se limita a los subiecta y a los praedicata de la retorica desarrollados en los capitulos



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197 171

El propdsito de este ensayo es doble. Por una parte se busca mostrar
que, para elaborar esa amplia seccion, Valadés se limitd a copiar largos
pasgjes de una obrita seudoluliana intitulada In rhetoricam isagoge,
atribuida a un tal Remigio Rufo Candido de Aquitania® y publicada en
1515 en la imprenta de Josse Bade.” El franciscano amplié su version
con pasajes extraidos de otras obras importantes que tenia a su disposi-
cion en el Vaticano, haciendo correcciones y agregados en general poco
afortunados. Lo anterior queda muy claro gracias al andlisis ecdético de
las relaciones intertextuales de esos trece capitulos del tratado francis-
cano (hipertexto) con los pasajes copiados de otras obras (hipotextos),
en particular la de Remigio Rufo.8

Por otra parte, con base en el andlisis intertextual, intentamos refutar
también la hip6tesis de que |os pasajes indicados prueban la supuestain-
fluencia de Raimundo Lulio en Diego Valadés, o por lo menos instamos
a tener mayor cuidado al atribuir al franciscano una influencia lulista a
partir de las semejanzas entre ambos. En efecto, las fuentes de las que
el novohispano obtiene su material no se encontraban en los fondos
bibliotecarios a los que é tuvo acceso en la Nueva Espafia. Por esta
razén, es obvio que pudo haberlas consultado sélo durante su estancia
en Italia. En consecuencia, si los datos anteriores son correctos, Vala
dés pudo haberse hecho lulista sélo al final de su vida. Sin embargo, el
simple copiado de una obra no es prueba de influencia alguna, e incluso
las semejanzas entre dos obras (en nuestro caso entre Lulio y Diego) no

en cuestion, los estudiosos han llamado la atencion fundamentalmente sobre esos aspectos.
También las imagenes podrian mostrar esa influencia, pero su analisis requeriria de otro
espacio.

% El autor se llama Remigio Rufo, pero nada se sabe de €l, por lo que “se piensa que
mas bien se trata de un apodo utilizado por el mismo Bernardo de Lavinheta” (Baez Rubi,
2005, p. 141, n. 95).

7 Cf. M. Beuchot, 1997 y 1998. La edicién original era Raemundi Lulli, in Rhetori-
cen Isagoge perspicacibus ingeniis expectata, [Paris] 1515. Beuchot registra la siguiente
ficha: Remigio Rufo Candido de Aquitania, Isagoge in rhetoricam M. Raimundi Lulii
arti ipsius accomodata, Paris, 1915. Para este articulo se ha revisado la version original,
pero, por comodidad, se cita a partir de la edicion de 1617, pp. 178-223 (cf. Bibliografia).
Sobre el impresor Bade, cf. Baez Rubi, 2005, pp.139-142.

8 No presentamos una relacion completa de los 13 capitulos, pues ello requeriria de un
espacio mucho mas amplio del que disponemos. Sin embargo, la exposicion global y los
ejemplos aportados son suficientes para demostrar lo que pretendemos.



172 GERARDO RAMIREZ VIDAL/FRAY DIEGO VALADES

deben explicarse necesariamente como una relacion de causa-efecto o
de antecedente-consecuente.

Debe observarse en principio que la relacion intertextual entre Vala-
dés y Rufo no es desconocida. Ya en 1992 Mauricio Beuchot observé
semejanzas entre ambas obras, y lleg6 a la conclusion de que el francis-
cano habria recibido la influencia del te6logo espafiol, del cual seria tal
vez el tnico seguidor en la Nueva Espafia.®

Recientemente, Dominguez Reboiras (2010) ha considerado que la
obra de fray Diego Valadés es “una muestra palpable de la importancia
del lulismo en la entrafia de este proceso, calificado como utdpico”, y
luego afirma que “la Rhetorica de Valadés se basa fundamental mente en
una obra seudoluliana: In rhetoricam isagoge (Paris 1515)”. ASimismo,
aclara que:

los elementos especificamente lulistas que aparecen en la obra valadesiana son
las nueve dignidades divinas o predicados, los nueve sujetos de la scala crea-
turaruma través de la cual, el predicador asciende y desciende por los grados
de las causas. Una jerarquizacién del universo tomada de seudo-Dionisio el
Areopagita se mezcla con la representacion del arbor apostolicalis y arbor
imperialislulianos. La particularidad de Valadés radica en que intenta adaptar
los elementos lulianos al contexto novohispano (Dominguez Reboiras, 2010,
p. 384).

De tal modo, gracias al cotejo de ambas obras, Valadés se presenta
como el giemplo mas claro de la influencia lulista en la Nueva Espafia.

Ya hace algunos afios, en 2005, Linda Bdez Rubi observo las grandes
semejanzas entre ambas obras, la franciscanay la seudoluliana, y elaboro
un amplio y cuidadoso andlisis del opusculo en las paginas 138-140 de
SuU Mnemosyne novohispana, e incluso hizo un cotejo puntual de algunos
pasajes en los que se muestra que Valadés copi6 al seguidor de Lulio. La
autora llega a decir:

Al comparar la estructura del In rhetoricam isagoge con la de la Rhetorica
christiana de Valadés, no sélo encontramos demasiadas similitudes, sino que
el texto esel mismo que en el pasgje referente alamateriade predicacion ... ]

9 Cf. M. Beuchot, 1992 y 2010, cuyo capitulo segundo lleva por titulo “Retérica y lulis-
mo en Diego Valadés”. Cf. también Chaparro Gémez, 2002, p. 640, n. 22.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197 173

Podemos afirmar que toda la materia del arsdicendi, tanto en el 1sagoge como
en la Rhetorica, es igual (Bdez Rubi, 2005, p. 152).

Para mostrar lo anterior coteja un pasaje de la pdgina 179 del tratado
seudoluliano con el correspondiente de la pagina 56 del texto novohis-
pano, aungue en traduccién a espafiol y no en latin.

A pesar de su importante constatacion, la autora no considera que
se trate de una copia, Sino que presenta las correspondencias como s se
debieran a procedimientos diferentes en ambos autores. Asi, hace las si-
guientes afirmaciones: “Valadés lleva a cabo el mismo tratamiento sobre
los sujetos que la Isagoge” (p. 152); “El mismo procedimiento y la te-
matica empleados por el texto seudoluliano para explicar |os predicados
es el que expone Valadés en su Rhetorica” (p. 255); “Vemos que, en la
Rhetorica y €l 1sagoge, las nueve dignidades se dividen en tres grupos”
(p. 155); “una vez mads, Valadés hizo suya la misma concepcion, de tal
manera que la persona del hijo se consider6 asi...”; el tratado seudo-
luliano “comparé el principians lulista con la trinidad cabalistica del
ser esencia y, lo mas importante, es que Valadés simplemente adoptd
la misma idea”. A veces incluso llega a considerar que el tratado de
Remigio Rufo es una fuente de Valadés, como cuando afirma: “Ni en
la Rhetorica [de Valadés] ni en su fuente, In rhetoricam isagoge, se nos
ofrece una explicacién de esta division triddica sobre las dignidades”.
Aun mads, al final trata de rechazar que se trate de una “simple copia”.
Afirma: “No cabe duda de que Valadés baso su Rhetorica en este tratado
seudoluliano; sin embargo, si hay diferencias en ambas obras”. No me
parece que Bdez Rubi haya presentado ninguna prueba de esa diferen-
cia. Observa que e método lulista se produce en contextos diferentes,
y a partir de ello concluye: “Creo que esto salva a Valadés de no haber
realizado una simple copia mecanica del texto seudolulista’.

Seria mejor admitir que nuestro autor no se limit6 a elaborar una re-
produccién mecanica solo de ese tratado, sino que su copia se extendioé
a otras obras, y que esta forma de trabajo tampoco se restringié a los
pasajes ahi confrontados, sino que procedié del mismo modo a lo largo
de las casi veinte paginas de los capitulos que tratan sobre el tema de
los subiecta. De las tres formas intertextuales (cita, plagio y alusion),°

10 Aqui seguimos la clasificacion de Genette, 1989, p. 10, quien define el plagio como
“una copia no declarada pero literal”, aunque las relaciones textuales son mas amplias y
complejas.



174 GERARDO RAMIREZ VIDAL/FRAY DIEGO VALADES

el texto valadesiano que analizaremos constituye una copia, aunque,
desde las convenciones actuales, deberia considerarse un plagio, pues
se trata de un texto que el lector considera auténtico del autor, quien no
indica sus fuentes.!* Se trata de una especie de centén no sefialado: un
hipertexto producido a partir de varios hipotextos. En efecto, podemos
observar que Valadés, sin indicarlo, toma como base |a obra anénima,
introduciendo modificaciones y agregados que dan como resultado una
composicion sensiblemente diferente del original, pues lo que agrega es
mas extenso que €l texto del propio tratado seudoluliano. Para mostrar
lo anterior examinaremos en primera instancia los cambios o alteracio-
nes de ese tratado, que podemos dividir en cuatro tipos: adicion, supre-
sién, sustitucion y transposicion.

Antes de proceder, observemos el contenido de la obra de Remigio
Rufo. Se trata de una introduccion a la retorica de caracter no tradicio-
nal, pues no se basa en la division de la retdrica en sus partes canonicas,
aunque Remigio Rufo la conocia. Divide la retérica en dos partes: en la
primera (1617, pp. 179-215)* hace una presentacion de los subiecta y
de los praedicata, que se refieren propiamente a la materia retorica, en
particular a la retdrica cristiana; en seguida elabora una larga serie de
esguemas gue sintetizan casi en su totalidad el Panepistemon de Angel
Poliziano, publicado en 1472, asunto que aqui no vamos a tratar (cf.
Pereira, 1974). En la segunda parte, de tan solo siete paginas (1617, pp.
216-223), el autor da cuenta de las applicationes.

En seguida notemos diferentes tipos de modificaciones que opera
Valadés sobre la obra seudoluliana, a partir de la primera pdgina de ésta
(1617, p. 179), que corresponde a la primera seccién de la primera par-
te, referida a los subiecta. Nos daremos cuenta de que desde la primera
pdgina nuestro autor (1579, p. 56) trabaja de una manera inapropiada.

En primer lugar, Valadés acostumbra romper la dispositio original. En
este caso, su copia del In rhetoricam isagoge no comienza d inicio de ca
pitulo (en este caso el VII), sino 18 lineas antes de su inicio, de manera que
destruye la secuencia original. Asimismo, habra que observar, en el plano

1 Se trata de un plagio sui generis, pues no podemos presumir dolo por parte del autor,
ni violacion de la propiedad intelectual, convencion que no existia en la época de Valadés,
como veremos después.

2 Recuérdese que citamos de la edicién de 1617, y no de la primera edicién de 1515
(cf. supran. 7).



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197 175

del contenido, que con frecuencia corta partes sustantivas de un secuencia
de un bloque o argumento. En su copia de Remigio Rufo suprime las pri-
meras 10 lineas del original. Aunque en este caso esta supresion es apro-
piada, con frecuencia incurre en graves omisiones, como veremos adelante.

En tercer lugar, Valadés junta fragmentos sin diferenciar las fuentes.
En la composicién que estamos analizando une un texto a otro sin em-
pezar en pdrrafo aparte, ni siquiera con punto y seguido, sino que se
contenta con enlazar ambos pasajes mediante la conjuncion et sic. Po-
demos constatar que el capitulo VI de la Rherorica de Valadés, relativo
a sujeto y materia de la retorica (De subiecto, et materia Rhetorices),
mezcla fragmentos de diferente origen. Inmediatamente antes de las 18
lineas mencionadas se encuentran seis que provienen del libro I, capi-
tulo 3 del De arte rhetorica®® de Cypriano Soérez. Este jesuita espafiol
termina su capitulo 3 de la siguiente manera:

Sed hoc interest inter alias artes, excepta Dialectica, et eloquentia, quod cae-
terae fere artes se ipsae per se tuentur singulae, bene dicere autem, quod est
scienter, et perite et ornate dicere, non habet definitam aliquam regionem,
cuius terminis septa teneatur. Omnia quaecumque in hominum disceptatio-
nem cadere possunt, bene sunt ei dicenda, qui hoc se posse profitetur, aut
eloguentiae nomen relinquendum est.

Pero entre las artes, exceptuando ladialécticay laelocuencia[es decir, laretori-
ca], existe lo siguiente, que mds o menos todas las artes se consideran a si mis-
mas auténomas, pero € hablar bien, que consiste en hablar con conocimiento
de causa, con eficacia y con elegancia, no tiene un campo definido, dentro de
cuyos limites se encuentre circunscrita. Y cualquier cosa que pueda caer en €
debate entre |os hombres debe ser bien dicha por aquel que pretende poseer esta
capacidad, pero de no ser asi, debe abandonar €l nombre de elocuencia.

Valadés toma este pasagje, e inmediatamente después empieza a re-
producir el texto del In rhetoricam isagoge, quedando de la siguiente
manera: ...aut eloquentiae nomen relinquendum est, et sic tota dicendi
ars dividitur in subiecta et applicatione (1617, p. 180).14

En cuarto lugar, el franciscano une pasajes cuya relacién con frecuen-
cia no es clara entre si, o que incluso a veces tratan asuntos diferentes.

13 Esta obra fue publicada en Coimbra en 1562; entre otras muchas ediciones se en-
cuentra la de Venecia de 1568.

14 Nos hemos permitido adecuar la puntuacion del original, la “u” semivocalica y el sig-
no “&”, asi como otras abreviaturas tipograficas comunes en la época de Valadés.



176 GERARDO RAMIREZ VIDAL/FRAY DIEGO VALADES

Como podra observarse, los fragmentos que han sido unidos, en efecto,
no tienen una clara correspondencia entre si. Cypriano trata sobre la uni-
versalidad del campo de laretoricay recurre a un pasaje del De oratore
de Cicerdn (II 3.5: caeterae... relinquendum est), quien, a su vez, se
referia a que el buen orador debe necesariamente tener amplios cono-
cimientos. Sin embargo, Valadés, luego de copiar el pasaje de Sodrez,
agrega de manera abrupta, mediante el nexo et Sic..., la division de la
retérica en dos partes (los subiecta y las applicationes). El franciscano
teje de modo inapropiado |os pasajes de sus dos fuentes.

En la primera pagina de los sujetos y predicados hemos visto cémo
Valadés recurre a una serie de expedientes en la elaboracién de sus ca-
pitulos sobre los sujetos y predicados de laretorica cristiana. Se trata de
una copia o plagio de varias fuentes que mezcla recurriendo a la adicién
y supresién, ademas de romper con la secuencia discursiva. Veremos
estos y otros recursos en las paginas siguientes.

Luego de transcribir las lineas indicadas de Sodrez y de Remigio Rufo,
nuestro autor prosigue copiando del tratado seudoluliano, con algunos
cambios, las partes siguientes a in subiecta et applicatione de la siguiente
manera:

Subiecta quae plerique locos, seu terminos <sive res> apellant in universum
sunt novem, Deus, Angelus, coelum, homo, imaginatio, sensus, vis vegetandi,
elementativa, et instrumentativa. Dicuntur subiecta vel materia, quia de iis
principaliter loquimur: aut quia ab iis sumuntur confirmationes, et confuta-
tiones. Ne tamen modo, longo studiosos teneam sermone, sumuntur ab omni-
bus his subiectis confirmationes.

Los sujetos, que muchos llaman lugares, o t€érminos <o asuntos>, son en gene-
ral nueve: Dios, dngel, cielo, hombre, imaginacion, sentido, fuerza vegetativa,
elementativa e instrumentativa. Se llaman sujetos o materia, porque hablamos
principalmente acerca de ellos, o porque de estos se obtienen las confirmacio-
nes y las confutaciones. Sin embargo, para no detener a los estudiosos con un
amplia explicacidn, de todos estos sujetos se toman las confirmaciones.

Algunos cambios son superficiales, pero otros alteran el contenido
y €l sentido del texto. Primero notamos la supresion de sive res, que
hemos puesto entre paréntesis angulares, después de terminos. Esta mo-
dificacion altera el sentido del pasaje, porque en el original se entiende
gue los subiecta y terminos son los asuntos, el contenido, frente a los
verba, que es € edtilo, la expresion. Ademas, emplea in universum en



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197 177

vez del in toto de Remigio Rufo, aunque este cambio no parece im-
portante. En seguida encontramos otro cambio que si altera el sentido,
pues el texto resultante relativo a los subiecta es imaginatio, sensus y
vis vegetandi, mientras que en la fuente o hipotexto se lee: imaginativa,
sensitiva Y vegetativa. Esta modificacion es mds grave, porque cambia
la nomenclatura de esos elementos, que no se emplean para designar
subiecta. En efecto, laimaginatio no es subiectum, sino una funcion del
cerebro, y 1o mismo sucede con sensus. En cuanto alavis vegetandi, se
refiere a una de las potencias, llamada también anima vegetativa.
Deberd observarse, ademds, que Remigio Rufo presenta el orden can6-
nico lulista de menor a mayor importancia, comenzando por €l primer su-
biectum, que es € instrumentativum, y terminado por el noveno y udltimo,
gue es Deus.'® En cambio, Vaadés presenta a orden inverso. Lo anterior
parece una transformacion radical, de modo que més que ascenso parece-
ria descenso. La expresion Ne tamen modo, longo studiosos teneam ser-
mone es un agregado del franciscano para transformar en un texto corrido
el cuadro que aparece en seguida en el tratado de Remigio Rufo, pero se
trata de un enunciado repetitivo y, por tanto, innecesario, independiente-
mente de que se refiera solo alas confirmaciones y olvide las refutaciones.
En seguida, Valadés muestra las tres fuentes de las que se pueden
elaborar las confirmationes: auctentice, similiter, et exempli causa. Sin
embargo, en el tratado seudoluliano las partes se enuncian de la siguiente
manera: authentice, similitudinarie, exemplariter, es decir, mediante “for-
mas genuinas” (o directas), mediante “indirectas” o bien mediante
“ejemplos”. Luego Valadés introduce un pasaje donde explica en qué
consiste cada una de estas fuentes, pero se trata de un agregado, una ex-
plicacion, tal vez debida a propio franciscano, quien parece no compren-
der el sentido de los términos. Remigio Rufo explica esos conceptos en
la pagina 221 (siempre de la edicion de 1617). Hay diferentes formas de
obtener los argumentos. La primera es de las palabras directas de Dios,
de los dngeles y de los hombres (en este tltimo caso, también de las
leyes y de los gobernantes); la segunda, llamada también per similitudo,

15 Los nueve sujetos forman parte de la scala creaturarum que se encuentra en el
Ars inventiva de Raimundo Lulio, publicada en 1290 (Montpellier). Cf. sin embargo,
De conversione subiecti et praedicati et medii (p. 163): Iste liber dividitur in decem dis-
tinctiones. Quae sunt haec Ordinatio, Deus, angelus, caelum, homo, imaginatio, sensus,
vegetatiua, elementativa et instrumentiva.



178 GERARDO RAMIREZ VIDAL/FRAY DIEGO VALADES

mediante comparaciones, y en este caso se pueden obtener de todos los
nueve subiecta, refiriéndose a cada uno de éstos, y finalmente mediante
gjemplos (per exempla), de 1a hormiga, el le6n o la tierra, sobre todo de
los tres primeros sujetos: Dios, dngeles y hombres. Las historias sagra-
das proporcionan un numeroso material de esta naturaleza (exemplorum
copia). Serian, pues, tres tipos de fuentes de la argumentacion.

El texto de Valadés es muy inferior al de Rufo. Para él, la funcién
de la comparaciéon y del gemplo es hacer mas atentos a los oyentes
(ut attentiores reddat auditores) y excitar sus mentes a investigar los
misterios. Se trata de una interpretacion muy equivocada del propio
Valadés (o, eventualmente, de su fuente). Ademas, habra que observar
que la expresién exempli causa tiene una funcién diferente de exempla-
riter, pues esta tltima es de cardcter argumentativo. Las explicaciones
del novohispano dejarian completamente confundido al lector o al tra-
ductor.

Por lo tanto, hemos visto que Valadés utiliza las cuatro operaciones
en su reproduccion textual del comienzo del tratado seudolulista. No
se trata de procedimientos aislados, sino recurrentes. En efecto, vemos
otro ejemplo de esas modificaciones en el capitulo XVII de la Rhetorica
christiana, intitulado De explicatione septimi et octavi subiecti, scilicet,
de vegetativo et elementativo, cuya traduccion es: “Explicacion de los
sujetos séptimo y octavo, esto es, del vegetativo y del elementativo”,
que inicia en las ultimas dos lineas de la pagina 71 y continda en las
veinticinco lineas de la pdgina siguiente. En el texto de Remigio Rufo (In
rhetoricamisagoge, p. 182-183) se trata primero el sujeto elementativo y
luego el vegetativo; en el de Valadés (Rhetorica christiana, pp. 71-72)
se procede a contrario. Ademas, en el tratado seudolulista, ambas par-
tes se encuentran claramente divididas, en e del novohispano aparecen
unidos ambos subiecta en un parrafo de 27 lineas que constituye todo el
capitulo XVII. Hagamos el cotejo intertextual respectivo.

Como hemos dicho, Valadés copia del original el pasaje relativo al
sujeto vegetativo, que se encuentra estructurado en tres partes. En la pri-
mera, Remigio Rufo ofrece una definicion con ejemplos:

Vegetativum est instrumentum, quo intelliguntur omnia quae animantur: ani-
mantia, vegetativa et partes earum, ut sunt Arbores, Herbae, Semina, Flores,
Lucus, Gramina. Etiam ligna mortua, Cortices, Foenum, Chordum, Poma et
caeteri fructus omnes.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197 179

El vegetativo es el instrumento con el cual se comprenden todas las cosas que
tienen vida: los seres animados, los vegetales y sus partes, como los drboles,
las hierbas, las semillas, las flores, los bosques, las plantas, ademds de la lefia
seca, la corteza de los &rboles, el heno, la plantatardia, las frutas, y todos los
demas frutos.

Vaadés realizd varios cambios. Primero sustituyd est instrumentum por
la palabra sub, misma que causo problemas al traductor (vegetativum sub
quo intelliguntur...): “Bajo el vegetativo se entienden todas las cosas...”,
etcétera. En vez de animantia, vegetativa, ley6 anima vegetativa, Sin
coma entre ambas palabras, de manera que en vez de “seres vivos”, los
traductores entendieron “alma vegetativa”, expresion incomprensible si
Nno Se encuentra en un contexto apropiado, ya que aparece en la doctrina
tomista, pero junto al alma sensitivay alaracional.

En la segunda parte del pasaje, Remigio Rufo se refiere a la utilidad
de todo tipo de vegetales:

Hic nota applicationem ad medicinas simplices copiose: nihil est enim adeo
parvum, adeoque vile quod non plurimum commodi habeat, de quo multa se
offerant oratori. Et de summis ad infima, et ab imis ad summa ascendere et
descendere per gradus causarum oratorem oportet.

Salomon disputavit de cedro Libani usque ad hyssopum parietis, ut est 4 cap.

regum 3.

Aqui una nota de la aplicacién a las medicinas simples de manera amplia:
nada es tan pequefio ni tan bajo que no sealo més adecuado, acercadelo cual
muchas [razones] se ofrezcan a orador. Y conviene que el orador de lo ato
a lo bajo y de lo bajo a lo alto ascienda y descienda de las causas por grados.
Salomén disertd acerca del cedro del Libano hasta el hisopo de las paredes,
como en €l tercer capitulo de Reyes 3.

En relacion con € gemplo, Valadés tuvo € cuidado de cotgjar € texto
de la Biblia (1 Reyes, 4.33): Salomon disputavit <super lignis a> [de] ce-
dro, quae est in libano, usque ad hyssopum [parietis] <quae egreditur de
pariete, et disservit de lumentis, et volucribus, et reptilibus et piscibus>. En
la traduccion del Fondo de Cultura Econémica (p. 191) se lee: “Salomén
‘disert6 acerca de los drboles, desde el cedro hasta el hisopo que nace en el

muro y también acerca de las bestias, de las aves, de los reptiles y peces’.!¢

16 Los paréntesis angulares indican supresion y los corchetes, adicion.



180 GERARDO RAMIREZ VIDAL /FRAY DIEGO VALADES

Por tltimo, el autor del tratado presenta primero una definicion seguida
de una clasificacién que reproducimos en seguida:

Omnia vegetativa sunt morti obnoxia.

Principale, ut dum dicendum est de balsamo.
Vegetativa se habent ut

sunt propositum vel Accessorium ut, dum de arboribus Italiae

dicendum

Podriamos convertir el cuadro en texto y traducir todo de la siguiente
maneral

Toda especie vegetativa es susceptible de perecer. De acuerdo con su prop6-
sito, los sujetos vegetales son o bien tema principal, como cuando se debe ha-
blar del balsamo, o bien accesorio, como cuando se debe hablar delos arboles
deltalia

Valadés reproduce lo anterior como sigue: Omnia vegetativa sunt morti
obnoxia, et se habent ut [sunt] propositum principale: ut dum dicendum
est de balsamo, vel ut accessorium ut <cum> [dum] de arboribus Italiae,
<vel Indiae>, donde los corchetes indican adicion, y los paréntesis an-
gulares, supresién. En este caso, |os cambios afectan poco el contenido,
aunque dificultan la lectura.

Luego sigue una definicién mds y un cuadro clasificatorio:

Herbas dicimus, quaecunque non lignitant, seu ligna producunt. Frutices qui
non excrescunt ad iustam mensuram arboris.

Faecundae

Plantae sunt -
Sertiles

Domestica

Planta triple Hortensis

Sylvestris

Masculae, quae citius pullulant

Plantarum quaedam

Foeminae, quae maiora folia emittunt.




NOVA TELLVS, 30+1, 2012, pp. 167-197 181

En seguida agregamos una traduccion:

Dijimos que las hierbas son aquellas que no son lefia 0 no producen made-
ra. Arbustos los que no alcanzan las dimensiones propias de los arboles. Las
plantas se clasifican en fecundas y estériles. Las plantas son de tres especies:
doméstica, hortense y silvestre. Algunas de las plantas son machos, las que
germinan mds rapido, o hembras, las que echan hojas mds grandes.

Valadés reproduce sin cambios significativos el texto, a renglon corri-
do. Luego prosigue con el subiectum elementativum. En la obra seudolu-
lista, el texto es el siguiente (In rhetoricamisagoge, pp. 181-182):

Elementativum est subiectum, quo intelliguntur quatuor elementa simplicia
principaliter, et quae ex illis composita sunt, ita ut sensu et vita careant.

Gradus, ut sunt simplex, compositio, mixtio,
In elementis considerantur | digestio,

Situs, Actio, Passio, Quies, Motus.

Elementa sunt in duplici differentia, perfecta et imperfecta.

Perfecta, ut ex metallis aurum et argentum, Ex animalibus gressibilibus homo,
ex volatilibus Aquila. Imperfecta, ut plumbum, Talpa, Vermes, et similia, se-
cundum gradus suos.

El elementativo es un sujeto en el cual se comprenden cuatro elementos sim-
ples principalmentey las cosas que de ellos se componen, de modo que care-
cen de sentido y de vida. En los elementos se consideran los grados, que son:
el grado simple, la composicion, la mezcla y el orden, y la situacién, la accién,
la pasion, el reposo y e movimiento. Los elementos se dividen en perfectos
e imperfectos. L os perfectos son aquellos como el oro y la plata, de entre los
metales; el hombre, de entre los animales que caminan, y el dguila, de entre
los volitiles. Los imperfectos, como el pomo, el topo, el gusano y cosas seme-
jantes, segin sus grados.

Como hemos venido diciendo, Valadés (Rhetorica christiana, pp. 71-
72) compone su texto de lo anterior a renglon seguido. Ademds de ade-
cuar el texto deshaciendo los cuadros, introduce una modificacion en la
expresion elementativum est subiectum, que se transforma en elementati-
vum est, sub, esto es, sustituye subiectum por sub, que el traductor inter-



182 GERARDO RAMIREZ VIDAL /FRAY DIEGO VALADES

preté como “bajo el elementativo se entiende [...]”. Asimismo, en vez de
Situs, Actio, encontramos situs: ut actio, que es algo muy diferente de lo
dicho por Remigio Rufo.

En consecuencia, si observamos con atencion, podemos notar con cla-
ridad los siguientes fenémenos:

1. Valadés copia de manera casi literal el texto del tratado de Remigio

Rufo.

2. En €l tratado se emplean cuadros que Valadés transforma en texto

corrido.

3. Algunas diferencias son simples adaptaciones, esto es, no cambian

el contenido.

4. Algunas modificaciones deterioran el texto, sobre lo cual ya nos he-

mos detenido suficientemente.

En suma, podemos afirmar que Valadés copia el texto de Remigio Rufo
y que las modificaciones demeritan el resultado.

Por otra parte, podemos observar que en los capitul os analizados de la
Rhetorica christiana Se encuentran pasaj es extensos que no fueron repro-
ducidos de In rhetoricam isagoge. A primera vista podria pensarse que
el propio Valadés los elabord, contribuyendo de ese modo a enriquecer
de manera sensible la version original del tratado. Hemos visto algunas
lineas tal vez escritas por Valadés en relacion con las tres fuentes de la
confirmacion (autentice, similiter y exempli gratia), pero ahora se trata
de amplios pasajes. Estos se encuentran sobre todo en la parte relativa al
primer subiectum, esto es, Dios, que ocupa 11 paginas aproximadamente
(pp. 56-67), mientras que en Remigio el asunto es tratado en s6lo cinco
paginas de menor contenido (pp. 186-190).

Ahi Valadés reproduce del tratado seudoluliano |os nueve predicados de
Dios divididos en tres triadas. Primero, los esenciales: bondad, magnitud y
duracion (pp. 57-58); en seguida, los causales: potestad, sabiduria y volun-
tad (pp. 59-61); por ltimo, los finales: virtud, verdad y gloria (pp. 61-63).
Valadés procede con cada grupo de la siguiente manera: primero presenta
el cuadro con la clasificacion de los tres predicados con base, sobre todo,
en In rhetoricam isagoge, y en seguida explica en orden cada predicado.
Podré observarse que en las partes explicativas Vaadés no se limitd a
reproducir su fuente, pues, ademés de los cambios de detalle, suprimié
partes importantes e introdujo pasajes que no se encuentran en el origi-
nal. Como hemos dicho, esas secciones parecen producto de un verdadero
proceso de investigacion con abundantes citas, de manera que el texto



NOVA TELLVS, 30+1, 2012, pp. 167-197 183

de Remigio Rufo sé6lo parece haberle servido de esqueleto. Sin embargo,
podremos observar que las partes agregadas no son suyas, sino simples
copias de otras fuentes.

El procedimiento anterior aparece con claridad en la segunda triada que
se refiere a los predicados causales. En primera instancia, Valadés presen-
ta la siguiente clasificacion:

<Potestas> <Sapientia> <Voluntas>
Theologice Phisice Mathematice
Potestas  Pater Mens Punctum
[Causalia] Sapientia  Verbum Mundus Linea
Voluntas ~ Amor Nexus Superficies

El cuadro de la retdrica seudoluliana es el mismo, excepto porque no
incluye la palabra causalia (que ponemos entre corchetes, para indicar
que es agregado de Valadés) y porque repite los predicados en la primera
fila que aparecen entre paréntesis angulares, para sefialar supresion.

En seguida, el franciscano explica ampliamente cada predicado, pero
no sigue al autor del tratado, quien es muy parco al respecto. En relacién
con potestas, Remigio Rufo se limita a desarrollar el tema en cuatro lineas
y dos cuadros con sendas clasificaciones de ese predicado. La explicacion
de Valadés del mismo concepto la desarrolla en 42 lineas. Pero Valadés
no es el autor de ese pasaje, sino que toda su informacion latomade otras
fuentes. Podemos suponer que las primeras veinte lineas (p. 59) provienen
de algiin manual que no hemos identificado. Las diez siguientes, en cam-
bio, fueron tomadas del De locis theologicis de Melchor Cano, publicado
en 1567. Después de haber dividido la potencia en absoluta y ordinaria,
Valadés presenta el siguiente texto, al que agregamos corchetes y parénte-
sis angulares para indicar adicion y omision, respectivamente:

[Sed] quoniam brevis esse cupio, illud statim [etiam] ponendum est, divi-
nae potentiae descriptionem esse duplicem. Nam et generalem quandam in-
telligimus, quae quoniam lege nulla etiam naturali constringitur a Theologis
absoluta vocatur. Et aliam huic subiectam, quae spectat in rerum ordinem
praefinitum, ideoque potentiam appellant ordinatam. Atque illa superior de-
Siniri sole<n>t circa eas res quas esse non repugnat, quaeve non implicant
contradictionem, sic enim loquuntur. Quae autem potentia ordinaria subiecta
illi priori quasi generi est, eam definiunt circa ea, quae esse possunt salva



184 GERARDO RAMIREZ VIDAL /FRAY DIEGO VALADES

lege statutisque divinis [vel dic primam esse, qua Deus operatur absque me-
dio causarum secundarum. Secunda, quae ex causis secundis procedit.]

[Pero,] puesto que deseo ser breve, se debe exponer [también] lo siguiente, que
la descripcidn de la potencia divina es doble. Pues bien, entendemos por poten-
cia general aquella que, por no estar constrefiida por la ley, ni siquiera por la na-
tural, es llamada absoluta por los tedlogos. Y a la otra, subordinada a la anterior,
la cual mira el orden de las cosas definido con antelacion, y por eso mismo, la
Ilaman ordenada. Pues bien, acostumbra<n> definir aquella potencia superior
en relacién con aquellas cosas que existen sin resistencia o que no envuelven
unacontradiccion, y asi lo dicen. En cambio, aquella potencia ordinaria esta su-
bordinada a aquel precedente género, a la que definen en relacién con aquellas
cosas que pueden exidtir sin violar lasleyesy los preceptos divinos, [0 di quela
primera es aquella con la que Dios opera sin el medio de las causas segundas.
La segunda es aquella que proviene de las causas segundas.]

El texto que va desde quoniam hasta divinis es copia de un pasaje del
segundo capitulo del primer libro de Melchor Cano,!’ sin modificaciones
significativas. En cambio, Valadés agrega el dltimo enunciado indicado en
corchetes, el cual copiadel texto del In rhetoricam isagoge.

Después del pasaje anterior, Valadés agrega una linea de transicién: In
rebus vero, etiam potestas invenitur. Nam alia est (‘“Ahora bien, la potes-
tad se encuentra también en las cosas. En efecto, ésta es:”). Y continia
copiando del cuadro relativo a la potestas dividida en tres tipos. En la
Rhetorica christiana aparece de la siguiente manera (indicamos las partes

donde hay cambios):

Naturalia est in omnibus, ut potentia maris est submergere naves. Legitima [est,
quando id] <et sic> possumus quod iure [non prohibemur] <possumus>.
Violenta [est], ut si <abutitur> quis virtutibus et viribus [abutatur].

El traductor verti6 asi €l texto:

El natural se halla en todas; por ejemplo, un poder del mar consiste en sumer-
gir naves. El legitimo es cuando podemos hacer algo que no estd prohibido
por el derecho. El violento es como si, por ejemplo, alguien abusa de sus fa-
cultadesy fuerzas.

Valadés transcribi6 el siguiente cuadro sin cambios significativos:

7M. Cano, De locis theologicis, p. 13: Ea igitur explicanda quaestione, quoniam [...]
statutisque divinis.



185

NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197

Naturalis, est in omnibus, ut potentia maris est submergere naves.

Potestas Legitima, et sic illud possumus quod iure possumus.

Violenta, vt si abutitur quis virtutibus, et viribus.

Ahi termina la explicacion de la potestas y sigue la de la sapientia.
Valadés introduce a renglén seguido un amplio parrafo sobre la sabi-
duria. Pero tampoco toma este pasaje de su fuente principal, sino del
Lexicon theologicum de Jean Altenstaig, publicado a inicios del siglo
xv1 'y reeditado en Venecia en 1579. De cualquier modo, a final intro-
duce algunos renglones del In rhetoricam isagoge, como ha hecho en
la seccion anterior. Nos permitimos hacer un cotejo entre los pasajes
del Lexicon de Altenstaig del que copidé nuestro autor, en la primera
columna, y el pasaje de Valadés, que reproducimos en la segunda. Los
paréntesis angulares en el original y los corchetes en la copia de Valadés
indican respectivamente las palabras o frases suprimidas y agregadas

por el autor novohispano.

J. Altenstaig, Lexicon theologicum, 1576.

D. Vaadés, Rhetorica christiana, 1579.

[f. 291r, col. 2-291v, col. 1:]
Sapientia <vera> secundum Lyram
<super primo cap. Ecles> et Doct.
est duplex. Prima divina sive in-
creata. Secunda creata, vt est hu-
mana et Angelica. Sapientia divina
accipitur dupliciter. Vno modo es
sentiaiter, et sic sapientia in Deo
idem est, quod essentia. Alio modo,
personaliter et propri¢ dicitur sapien-
tia genita: et est idem quod verbum
divinum, et per consequens est fi-
lii Dei proprium seu atributum vel
appropriatum: sicut attributum patris
est potentia. Vnde, secundum <Do-
minum> Cardi. <Camer. q.viijli,j.
art.iij> ille terminus sapientia per
se sumptus, est terminus essentialis,
sed <quandoquidem> sumptus cum
addito est personalis, ut sapientia
genita <19 lineae desunt>. Patet,
quia sicut filius est a patre, et per

[p. 69, 11. 6-27:]
Sapientia secundum Lyram et doc-
tores est duplex: Prima, divina sive
increata. Secunda, creata, ut est hu-
mana et Angelica. Sapientia [vero]
divina dupliciter accipitur. Vno modo
essentialiter, et sic sapientia in Deo
idem est, quod essentia. Alio modo,
Personaliter et proprie dicitur sapien-
tia genita: et est idem quod verbum
divinum, et per consequens est filii
Dei proprium seu atributum uel ap-
propriatum: sicut attributum patris est
potentia. Vnde, secundum Cardi. ille
terminus sapientia per se sumptus est
terminus essentialis: sed sumptus cum
addito est personalis: ut sapientia Ge-
nita, quod patet; quia sicut filius est a
patre, et per patrem: sic est sapiens ab
ipso et per ipsum, quae est sapientia
ingenita, et sicut dictum est de filio,
ita pariformiter quo ad istam proposi-




186

GERARDO RAMIREZ VIDAL/FRAY DIEGO VALADES

patrem: sic est sapiens ab ipso, et per
ipsum, quae est sapientia ingenita, et
sicut dictum est de filio, ita pariformi-
ter quo ad istam propositionem potest
dici de spiritu sancto. <Haec Aliacen.
Vide ad hoc Gabr. di. xxxij.q.j.lib.j>.

[f. 291r, col. 1-2:]
[...] <Sapientia est> cognitio prima-
rum, et atissmarum causarum. Se-
cundum Alpharabium<: Sapientia>
est scientia sempiternorum. <Cicero
in lib. Tuscul. Quaest. ita sapientiam
diffinit: Sapientia est> rerum divina-
rum et humanarum scientia, cogni-
tioque, quae causa cuiusgue rei sit ex
quo <efficitur>, ut divina imitetur, hu-
mana omnia virtute inferiora ducit<,

tionem potest dici de Spiritu Sancto.
Il Sapientia vero creata, est cognitio
primarum, et altissimarum causarum.
[Vel] secundum Alpharabium [lib. de
diuisione philosophiag]. Est scientia
sempiternorum. [Cum sit] rerum
divinarum et humanarum scientia
cognitioque: quae causa cuiusque rei
sit: ex quo [fit], ut divina imitetur.
Humana omnia virtute inferiora du-
cat. [Vnde] sapientia qua formaliter
sapientes sumus: est quaedam parti-
cipatio divinae sapientiae, quae Deus
est. [Secundum D. Tho. 22. g. 23]
omnis sapientia est scientia, inquan-
tum est de conclusionibus sed differt
a caeteris scientiis in quantum est de
principiis.

secundum Thom. secunda secundae
quaest.xxiij>. Sapientia qua formaliter
sapientes sumus, est quaedam parti-
cipatio diuinae sapientiae, quae Deus
est. <Et> omnis sapientia est scientia,
inquantum est de conclusionibus. Sed
differt a caeteris scientiis in quantum
est de principiis, <secundum beatum
Thom. Prima ij.q.lvij.art.ij>

A continuacién presentamos la traduccion que integra ambos textos,
indicando también en este caso en paréntesis angulares las omisiones, y
en corchetes, lo que agrega Valadés:

Segiin <el Comentario de Nicolds de> Lyra <al primer capitulo del Eclesiasti-
o, 1472>y los Doctores, la sabiduria es doble. La primera, divina o increada;
la segunda, creada, de modo que es humana y angélica. La divina se recibe de
dos modos. De un modo, en esencia, y asi la sabiduria que esta en Dios es lo
mismo que laesencia. Del otro modo, personal y propiamente se dice sabiduria
engendrada, y es lo mismo que verbo divino y en consecuencia es lo propio, el
atributo o lo apropiado del hijo de Dios, asi como lo apropiado del padre esla
potencia. De ahi, segtin el divino cardenal de Cambray, q. viii, li. i, art. iii,* el
término sabiduria, tomado por si mismo, es término esencial; pero tomado en
relacion con otra cosa, es personal, como la sabiduria engendrada <faltan 15
lineas> lo que es claro, pues asi como el hijo existe por causa del padre y por



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197

187

el padre, asi es sabio por causa de él y por €1, la cual sabiduria es ingénita, y asi
como sedijo acercadel hijo, de lamismamanera que en esta proposi cion puede
decirse del Espiritu Santo. <Estas cosas afirma Pierre d’Ally. Véase sobre esto,
Biel, di. xxxii, q. 1, lib. i>** |l En cambio, la sabiduria creada es el conocimiento
de las causas primeras y mds elevadas. [O] segin Al-Farabi [en su libro De la
division de la filosofia] eslaciencia de las cosas eternas. <Ciceron, en su libro
Disputas tusculanas, IV 57, define la sabiduria de esta manera:> “Sabiduria es
lacienciadelas cosas divinasy humanas, y e conocimiento delacausade cada
cosa’, de lo cual se deduce que, como imita las cosas divinas, considera todas
las cosas humanas inferiores a la virtud”, <y> segiin <Santo Tomads II-1I, quaes-
tio 23:> “Sabiduria, porque formalmente somos sabios, es cierta participacion
de las sabiduria divina, la cual es Dios”. <Y> [Santo Tomés, 22, q. 23:] “toda
sabiduria es ciencia en cuanto trata de conclusiones, pero difiere de otras cien-
cias en cuanto trata de principios” <segtin Santo Tomds, I 11, q. Ivii, art. 11>.

* Pierre d’ Ailly (1351-1420), en sus Quaestiones Magistri Petri de Alliaco cardinalis Came-
racensis super primum terium et quartumlibros sententiarum, publicado en Paris hacia 1499.
** Gabriel Biel (1410-1495), Seleccion o resumen de los IV libros de las Sentencias del

Maestro, publicado por primeravez en 1501.

A renglon seguido, Valadés continda copiando en la pdgina 60 lo si-

guiente:

J. Altenstaig, Lexicon theologicum 1576.

D. Vaadés, Rhetorica christiana, 1579.

[f. 291r, cal. 2]

Sapientia differt a scientia. Quia sa-
pientia est rerum diuinarum cognitio.
Scientia vero humanarum. Quare Aug.
<super i. Cor.12> ait: Sapientia est
in contemplatione aeternorum. Scien-
tia vero in occupatione temporalium.
Item <Augustinus libr. de Trinit>
Haec est sapietniae et scientiae recta
distinctio, vt ad sapientiam pertineat,
aeternarum rerum cognitio intellectua-
lis. Ad scientiam vero, temporalium
rerum cognitio rationalis.

In rhet. isagoge, p. 188 + 1 Cor. 1, 27-
29 + In rhet. isagoge, p. 188:

Sapientia divina est per se et primo sa-
pientia veri Dei.

<27-29: Sed, quae> stulta <sunt mun-
di> elegit Deus, ut confundat sapien-

Sapientia [etiam] differt a scientia,
quia sapientia est rerum divinarum
cognitio. Scientia vero humanarum.
Quare Aug. ait sapientia est in con-
templatione aeternorum; scientia
vero in occupatione temporalium.
Idem, haec est sapientiae et scien-
tiae recta distinctio: ut ad sapien-
tiam pertineat, aeternarum rerum
cognitio intellectualis. Ad scientiam
vero, temporalium rerum cognitio
rationalis. || [Tum etiam,] divina
sapientia est primo et per se sapien-
tia veri Dei. [Quare arcanorum Dei
conscius, ait,] elegit Deus stulta ut
sapientes confunderet, et infirma
mundi elegit Deus, ut confundat
fortia, et ignobilia mundi, et con-
temptibilia elegit Deus, et ea quae




188 GERARDO RAMIREZ VIDAL /FRAY DIEGO VALADES

tes, et infirma mundi elegit Deus, ut non sunt, ut ea quae sunt destrueret,
confundat fortia, et ignobilia mundi et et non glorietur omnis caro in cons-
contemptibilia elegit Deus, et ea quae pectu eius: [Et] sapientia est emana-
non sunt, ut ea quae erant destrueret, tio claritudinis omnipotentis Dei: et
ut non glorietur omnis caro in cons- est imago bonitatis eius.
pectu Dei.

Sapientia est emanatio claritudinis omni-
potentis Dei: et est imago bonitatis eius.

Ademds, la sabiduria difiere de la ciencia en que sabidurfa es conocimiento
de las cosas divinas y la ciencia, en cambio, de las humanas. Por esta razén,
Agustin <1 Cor. 12> afirma que la sabiduria consiste en la contemplacion de las
cosas eternas, laciencia, en cambio, en laocupacion delastemporales. También
<Agustin, en su libro Acerca de la trinidad>. Estaesladistincion correctaentre
sabiduriay ciencia, de modo que pertenece ala sabiduriael conocimiento inte-
lectual de las cosas eternas; a la ciencia, en cambio, el conocimiento racional de
las cosas temporales. Il Asimismo, la sabiduria divina es, en primer lugar y per
se, sabiduriadel verdadero Dios. [Por esta causa, conocedor de los misterios de
Dios] dice, “Dios eligi6 la necedad <del mundo> para confundir a los sabios,
y eligié Dios la flaqueza del mundo para confundir a los fuertes, y lo vil y lo
despreciable del mundo y lo que no es nada, para destruir 10 que es, para que
ningtin hombre se glorie ante Dios. [ Y] la sabidurfa es emanacion de la claridad
de Dios omnipotente, y es imagen de su bondad.

Como podemos observar, Valadés recoge textos de otras fuentes y
las integra entre las definiciones del tratado seudoluliano, de donde
obtiene una mezcla singular. Veamos cémo procede en el caso del Lexi-
con theologicum. En éste se encuentran once entradas para la palabra
Sapientia.!® Valadés reproduce varios pasajes de las ultimas tres, que
se encuentran en las paginas 291 y 292 de la edicion de 1579. Sin em-
bargo, no lo hace de manera ordenada y clara, sino —como ya hemos
dicho— mezclando diferentes secciones de manera confusa.

18 La primera trata sobre el sentido del término en general, donde se menciona a los
siete sabios. El segundo, sobre los cinco modos en que se obtiene la sabiduria. La tercera
entrada se refiere al cuarto modo de adquirir la sabiduria, en este caso por inspiracion di-
vina. La cuarta trata sobre cuatro modos de adquirir la sabiduria. La quinta, sobre la sabi-
duria divina. La sexta, sobre la sabiduria de los cristianos. La séptima, sobre la sabiduria
evangélica. La octava, sobre la sabiduria diabolica. La novena, sobre las definiciones de
sabiduria de los filosofos. La décima trata sobre la diferencia entre sabiduria y ciencia. La
undécima, sobre la clasificacion de la doble sabiduria: divina y humana, y la adquisicion
de la sabiduria divina de dos modos.



NOVA TELLVS, 30+1, 2012, pp. 167-197 189

Valadés empieza copiando la dltima entrada (la 11), la cual trata de la
division de la sabiduria en divina o increada y humana o creada; pero no
toma el texto completo, sino s6lo las primeras 13 lineas y las dltimas 5,
degjando las 19 de enmedio, de modo gue tenemos un texto mutilado de
una parte esencial, donde se explica en qué consiste la diferencia entre
los dos tipos de sabiduria. Primero se trata la divina, luego la humana
(que también es la del Hijo). Asi, € Hijo de Dios no puede ser sabio por
la sabiduria creada por si misma (puesto que e Hijo no es por si mismo),
pero si mediante la creada, la cual proviene del Padre. Asimismo, €l Hijo
es sabio tanto por la sabiduria increada en si misma o mediante ella. En
seguida se explica las razones de lo anterior: “es claro”, puesto que el
Hijo existe por € Padre (causa eficiente) y mediante él (per modum). Va-
ladés se limita a copiar esto ultimo, y el contenido resulta incomprensible.

Luego, se fija en la entrada 9, que contiene definiciones de sabiduria
por parte de los filésofos, y se decide a reproducirla, pero solo se inte-
resa por las dltimas 14 lineas y deja las primeras 11, como si continuara
con |la sabiduria humana o creada. Por eso el texto resulta absurdo, pues
en la traduccion del Fce se dice que: “la sabiduria creada es el conoci-
miento de las primeras y tltimas causas [...] es la ciencia de las cosas
sempiternas dado gque es la ciencia de las cosas divinas y humanas’. En-
tonces, nos encontramos ante una confusién, pues a principio se habia
diferenciado la sabiduria creada de la divina, aunque la exposicion es
claraen el Lexicum de Altenstaig.

En seguida, Valadés prosigue copiando las 9 primeras lineas de la
siguiente entrada, la 10, donde trata de la diferencia entre Sapientia y
scientia, y decide dejar las 19 restantes. Las ultimas lineas son una mez-
cla de partes del texto del tratado In rhetoricam isagoge y de un pasgje
de la Primera carta a los corintios 1, 27-29, insertandose esta dltima en
medio de aquella. Las lineas de la Biblia nada tienen que ver con el
asunto tratado de la sabiduria divina.

Por tanto, podemos observar que la explicacion de Valadés sobre la
sapientia proviene de varias fuentes (un manual, una obra de consultay
el Nuevo Testamento). Nada de |o escrito es obra del propio francisca
no. Ademés, |as combinaciones que elabora son poco afortunadas. Al fi-
nal tenemos una version poco clara e incompatible con el asunto central.

Valadés continda (siempre a renglén seguido) con la voluntas, alaque
dedica 40 lineas, mientras que Remigio Rufo la trata en ocho, repitiendo
el mismo procedimiento que antes hemos descrito. La mayor parte de



190 GERARDO RAMIREZ VIDAL/FRAY DIEGO VALADES

esta seccidn es una reproduccion de tres entradas de la voz Voluntas del
Lexicon theologicum, y sélo las dltimas cinco lineas del In rhetoricam
isagoge. En este caso, la reproduccién es més ordenada, pues primero
copia de la primera entrada de Voluntas, al final de la pagina 347v, y
continta copiando de las siguientes dos entradas, como podemos obser-
var en nuestra reproduccion del final de la pagina sefialada (aqui abajo),
y la siguiente del Lexicon (p. 191), indicando con sombreado las partes
que Valadés no copid, y en subrayado los lugares donde hizo cambios.
effei, ctid ciipolsic . Similiter noliio

efhicdx; quavoluias lblu no V' afﬂml a&-cppctltul boni cum ratione, fecidum
&rgfdm?p?&mmqm&hﬁm Ariltotelem libe.1, Rhétor. . Ex voluntas hompleu

vélt refpeu infiemicitis-in probo Medi= non eft nifi depofab‘l.h s quod eft bonum \rolmu.
g alucﬂ dohun-m:iﬁ’a. & cﬂ-nllam\dlm Velleitis verd. fecundum quofdamii ‘k
edit nolirfrita mquqdui deftruit [‘znmqpni: m qlnd vellet mw :utﬂ'-
lolmi vgeﬂmﬁnllw qm-pd'u ihpmudm _ mpuma

J. Altenstaig, Lexicon theologicum, p. 347v.

Valadés deja algunas palabras y pasajes de las partes copiadas del
Lexicon de Altenstaig con el propdsito tal vez de ahorrar algin espacio.
De la primera entrada se limita a copiar la definicion y su clasificacion,
y deja otras explicaciones o usos particulares que ocupan la mayor par-
te. De la segunda entrada sélo copia lo que le parecié mds significativo
en relacion con la voluntas divina, esto es, su clasificacion en dos tipos
y alguna consideracién de Gabriel Biel, aunque no reproduce la parte
relativa a la voluntas divina como causa prima, segtin Bonaventura. En
fin, de la tercera entrada, relativa a las acepciones de voluntas en las
Sagradas Escrituras, copia lo esencial, aunque aqui realiza mas cambios
en el texto. Habra que sefalar que Valadés pone en los margenes todas
las referencias a los autores que en el Lexicon aparecen en el cuerpo del
texto. No copia nada de las quince entradas siguientes, de modo que
Valadés ofrece una seleccion parcial de un conjunto claramente siste-
matizado por Altenstaig. Habrd que observar que, en el caso de la sa-
pientia, el franciscano empieza a copiar partes de las acepciones finales
del Lexicon; ahora procede a contrario. Al parecer o hace de manera
atropellada e irreflexiva, pues no se percibe que su intencion hubiera
sido rescatar |0 més importante o mejorar su fuente.

Ya observamos la mezcla incoherente que el franciscano hace del
segundo predicado causal. Ahora, al abordar el tercer predicado, su



Vo R
xiij.artic.v. Etnomen voluntis (ve (cribit Gabriel
“dift xxxviij.quaft.vnica,artic.j.libr.jj.) aliquando
accipitur pro porentia appetitiva ratiomali , id
pro anima rationali, nata obiecrum fidi per ratio-
‘nemoftéfuma vel refurare.E fic potéft acs
“cipi Luc.1.Et in terra pax hominibus bonz voluns
" taris,id eft voluntatis bene habituacx: Ali st
oy 2@ itino, (Clitecproip
vel noug.%?; dicitur |.ad‘l'imoth.4..'mmm Dei
elt fan@ificatio veftra,id et hoc vule Deus,fiue hoe
eltvelle D«,Gm?ﬁmmo uﬂn.!!;.- lﬁ:&al:m;
-qui cognouit voluntatem Domini fix’, 8 non fe-
‘qu'll':lfecnndum voluntatem eius, vapulabit multis.
-Accipi 5 i ito, vt ibi: Non
" mea, fed tua voluntas fiat. Matth.26. Et volunras
quzdam cft increara & dinina , quzdam créata &
humana. Videéamus ptimé de voluntate increata,

- pofted de creaca, L

¥ oluntas divina quandoque acipitur propri¢ pro
diuina effentia, qua Deus vult aliquid fieri vel non
fieri, & runc fignat divinum beneplacitum , quod
noneft aliud quim Deus volens, vt dicit Dominus
Cardinalis Cameracenfis quzit.xiiij. artic.j. EE.]',
Alio modo improprit , tropice, vel metaphorice,
pro aliquo habente aliquo modo ordinem ad diui-
nam voluntatedn: & fi¢ fecundii Aliacenfem vbifise
pra fupponit non pro beneplacito vel voluntate
Dei, fed proaliquo alio,quod eft cius fignum. Ec
fecundum hoc communiter diftinguitur in volun-
tatem beneplaciti , & voluntatem.figni. Dequa
plura videro Gabriélem led.Ixviij.8¢ Ixix.canon,
& diftin&.xlvj. quaif.j. libr.j. & diftin&.xxxij.

ij.libr.j. dicic quod voluntas diuina eft con-
cors & mutua chyritas fiue diletio, & amor iocun
dus 8 mutuus , communis patri & filio & (piri=
tuilan&o. Nec plus diltinguitur ab effentia diui-
na communi tribus perfonis,quim eflentia 1 feip-
{a, fed funt idem omnibus modis. Hzc voluncas
divina, (ola eft prima regula omnis iuftitiz , & ed
quéd vule aliquid fieri,inftum eft fieri, & b qudd
vult aliquid non fieri , non eft iuftum feri. Vide
ad hoc Cameracenfem quait.xiij. arsic.ij. & Gre-
gor. Item S.Thom.quzft.j.de potentiz,arric.v. &
Jluzﬂ.iii.&e creatione,artic.xv.8¢vj. Hac voluncas
diuiom , ve feribic fancus Bonaventura diftin.xlv,
arric.ij.quzft.ij.libr.j. eft caufa prima 8 yniugria-
liiima & a&ualifsima : ideo potelt in torum
icls lros ol et prsh g
niculo alterius caufg, necaliqua caufa po iqui
‘vel modicum fine ipfa : 8?.';;90 necelleelt quod
ipia fit caula immediata in omni actione & re. De
quo alids, &c.

Folunsas Dei diverimods aceipitur in &riptura,
Vnde Magifter libr.j. ditin&.xlv. cap. vij. Sacri
feriptura,inquit,de volunrate Dei varirs modis lo-
qui confueuit, 8 tamen non elt Dei voluncas di-
aerfa: fed locutio diuerfa elt de voluntate Dei,quid
‘nomine voluntatis diverfa accipit. Nam volun-
tas Dei verd & proprit dicitur, quz in ipfo eft, 8
ipfiuseffentiaeft . Ethacvna e‘h, nec multiplici=
tatem recipic. HzcMagifter. Vnde foletvolun-
tas Dei diﬂingui in voluntatem beneplaciti , 8¢ in

goi « Veluntas ith duplex

elt coptio,

_ Vo 38
eft, fcilicet ; Voluntas antecedens 8¢ eonfequens.’
Voluntas ﬁ%ni quintuplex; (cilicet prohibitio,pre<

con| I_ium » iml’kﬁﬂ ’ﬁ“g. "P“.‘Fi" « Pers
mifsio , hocelt, ille terminus voluncas aliquanda
idem eft quod prohibitio, Quandoque idem figni=
ficat qﬁoj ptum, Vnde patee quod hzediftin
&ionon elmm&m remm,f'cdza ditin&io hu-
ius vocabuli voluntas , fecundum diuerfas (uas fi-
gnificationes, quibus accipitur in feriprura,ve vule
Magifter.Et proprid accipiendo vocabulum volune
luntas, dicic folim voluntatem beneplaciti confe«
querttem . De hoclegere h:zl Gabrizlem
le&. Ixviij.canonis. Occam diftiné:xlv. fibr.j. &
Gabr.diftin&.xlvj. libr.j. Dominum Cardinalem
Camenac.quaft.xiiij.libj.8c.

Voluntas Mnm&m,m@aﬁquﬂ.iﬁb‘o&

?l un dhdlam:olmm Deicon=
equente : terminus voluntas ancecedens,
«lt terminus connotatiuus,fignificans mulea, Deil,
fcilicer & creaturam.Exporelt fic deferibiz Veluns
teceden aa“?mm allu';mddam P
tia ad ¢d um aliquid cum pracepto
& confilio exequendi , fine reuclatione contrarij
parata ci coagere fi velit . Ec velle antecedenter,eft
feu dicit Deum dare antecedentia (hoc eft neceffa-
ria) ad aliquod praceptum vel confilium ;
dii. Et Deus antecedeter vult omnes viatores iuft
viuere,quia dat potentiam, intellectd, & affeGum
cum przzcepto : nec ideo pracipit-l:oméguia bona
fing,vel prohibet mala,quia mala fint: fed ideo hee
bona funt,quia pracipiuntur: & rmala,quia prohi« .
bentur. Irem Deus non vult annoedmmr ll aliquém
peccare,quia nec precipit nec cofulic peccare. Irem
D«uno?:‘ﬁluit Abn:im er immolare
filium,quialictt dederit potétiam immolandi cumy
ptxcepro,tamen oppofitum’réuelavits Item Deus
vult prafcitos falvari. Patet difturrendo omiies
particulis, Sed non vule dzmones vel damnatos
(iluari voluntare antecedente, quia noi vult illis
coagere ad opera meritoria , quibus confequantur
fa.iusr::,nequc fine metitis conferre ﬁ.fuuﬁ:lll « Sed
valt omnes viatores Galuos fieri volunitare antece~"
dente,, quia dedit potentiam merendi cim prace-
pto’, paratus coagere fi velint , necreuelat contra-
tium. D¢ quo Vide fan@tum Bonauent. dift.xlvja
ﬁmh;g“h u;mu homines Gluos fiesd
nitrate conditionata,fi non péccautrint morta-
liter,vel fi peenitudrint . Poteft autemilla du@ori-
tas Apoftoli 1.ad Timorh.2. Déus vult omines fal-
uos fieri, exponi de voluntare fighi, ve
tur, vult,id eft pradipit vel obligat vt orines
fiane. Si verd aufwritas exponitur de voluntatd
beneplatiti, poteftifitelligi de voliitate ancecéden
¥e. Si exponitur de wmmbméplad:ixl‘oﬁldl
&a,debécinrelligi, ficut dicit Magift.id eft nulli fale
uantur,nifi quos Deus vult faluari. Ideo oridus eft
¥rvelit,ficur & illud: Uluminac omn€ homing ve-
hienté in hfic mundd. Boteltetii exponing fecun<
da diftributiongproprik di3, (ed fecundd diftribu
S e
tur 5g us
e
effé

Tgrum,id eft de ommi genere vult ali !

&Gﬁs&hﬁﬁgﬁe?ﬂ:'ﬁs& tis, & det

6mni gente.Ideo dicit Apoftolus pro onmibus
&= : XX 3  orandumy

J. Altenstaig, Lexicon theologicum, 1576, p. 348r.



192 GERARDO RAMIREZ VIDAL/FRAY DIEGO VALADES

procedimiento es mejor, aunque también realiza algunas modificaciones
que a veces oscurecen el sentido. Por jemplo, en las primeras lineas de
la segunda entrada se lee: Voluntas divina quandoque accipitur proprie
pro divina essentia, qua Deus vult aliquid fieri vel non fieri, et tunc Sig-
nat divinum beneplacitum. Valadés empled |a palabra ostendit en vez de
signat. La versién de los traductores del Fondo de Cultura Econdémica,
por €ello, es poco clara:

La voluntad divina alguna vez se toma por la esencia divina, por la cual Dios
quiere que algo se haga o no se haga, y entonces muestra su divino beneplécito.

Lo que el texto dice es algo muy diferente:

Voluntad divina a veces se emplea en su acepcion propia de esencia divina,
en cuanto Dios quiere que algo se haga o no se haga, y entonces designa un
deseo divino.

Los cambios en la tercera entrada afectan a veces el sentido y afean
el estilo. Las lineas iniciales se pueden entender de la siguiente manera:

Voluntad de Dios tiene diversas acepciones en las Sagradas Escrituras, para lo
cual véase el libro I, distincidn 45, capitulo 7 del Maestro. Las Sagradas Es-
crituras —dice— hablan con frecuencia de la voluntad de Dios de varias ma-
neras, y a pesar de ello lavoluntad de Dios no es diversa, sino que lalocucion
“voluntad de Dios” es diversa, en cuanto el nombre voluntas tiene acepciones
diferentes, pues se dice “voluntad de Dios” en sentido recto y propio a aquella
que estd en €]l mismo y es su esencia. Y ésta es una y no multiple. Hasta aqui
el Maestro. De ali se acostumbradividir lavoluntad de Dios en voluntad del
deseo y voluntad del signo.

Como Vaadés prefiere unde en lugar de et tamen, e sentido cambia:
“por ello, no es diversa su voluntad...”; es evidente que no se trata de una
consecuencia, sino de una explicacién. Luego, Valadés transforma la frase
Vnde solet voluntas Dei distingui, en distingui tamen... solet. Pero no se
trata de una oposicion (famen), Sino de una consecuencia (unde).

Al final, Valadés termina con un parrafo modificado del In rheto-
ricam isagoge. En seguida incluimos el pasaje original y la copia de
Valadés con el fin de observar las modificaciones que introduce el autor
novohispano:



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197 193

Boetius de consol. Duo principia actuum humanorum, videlicet voluntas et
potestas. Sapientia autem media est, quia alia duo omnino videntur caeca,
nisi intercedat lumen sapientiae (In rhetoricamisagoge, p. 189).

Unde, integerrimus philosophus Boet. colophonem his apponens, dicit, esse
duo principia actuum humanorum, videlicet voluntatem et potestatem. Quibus
sapientia mediat, sinequa duo alia omnino videntur caeca nisi intercedat lu-
men sapientiae (Valadés, Rhetorica christiana, p. 61).

Los cambios parecen no afectar el sentido del texto. Sin embargo, tal
vez el franciscano ley6 colophonem en vez de de consol., pues no pa-
rece que haya recurrido a otra fuente. O tal vez quiso corregir el texto,
aunque con graves resultados, como sucede con frecuencia.

Hemos analizado sélo la segunda triada del sujeto “Dios”, relativa a
los predicados causales (potestas, sapientia, voluntas), que se expone en
casi tres paginas. Valadés desarrolla la tercera triada sobre los predicados
finales en cinco pdginas y media, mientras que Remigio Rufo sélo en una
y media. Procede del mismo modo que hemos descrito. Ahora el copista
se basa més ampliamente en e Lexicon de Altenstaig, aunque no deja de
introducir en medio de los parrafos algunas lineas del tratado del descono-
cido Remigio Rufo, hasta la pagina 190. Después, en las siguientes siete
paginas de su obra, Valadés sigue copiando casi exclusivamente de las pa-
ginas de ese tratado, hasta llegar al sujeto instrumentativo. Sin embargo,
contra lo esperado, ya no prosigue con los praedicata respectiva, O relati-
VoS, que también son nuevey estan distribuidos en tres triadas: diferencia,
concordia y oposicidn; principio, medio y fin, y mayoridad, igualdad y
minoridad. Rufo les da la misma extension a éstos que a los predicados
“en general” o absolutos. Pero Valadés ya no copia mds. Deja a la mitad
su trabajo, como si ya hubiera terminado o estuviera agotado. Remigio (o
Lavinheta) contintia con las quaestiones. Este asunto |o aborda Valadés en
las dltimas paginas de su Rhetorica christiana. Pero paratratar este punto
yano le interesa més €l tratado De rhetoricam isagoge. Es muy probable
gue haya encontrado otro texto. Por el momento, vuelve alas partes de la
retdrica, luego de haber tratado acerca de los subiecta y de |os praedicata
de manera amplia, aunque su trabajo fue incompleto e inadecuado.

Conclusiones

De acuerdo con €l andlisis intertextual que hasta aqui hemos realizado,
podemos afirmar que en los capitulos estudiados (hipertexto), Valadés



194 GERARDO RAMIREZ VIDAL/FRAY DIEGO VALADES

hizo una mezcla de pasgjes de varias obras (hipotextos) con resultados,
desde nuestro punto de vista, poco satisfactorios. Esta forma de trabajo
no es accidental, sino bastante extendida a lo largo de la obra.

Podria parecer que lo aqui expuesto no es ninguna novedad, pues resul-
ta evidente que la Rhetorica christiana €S una transcripcion de diferentes
textos. Ademds, no se trata de un fenémeno aislado, sino de algo comtn
en la época. Hay muchos otros gemplos, como e de Ludovico Dolce, un
conocido escritor del siglo Xv1, que publicé didlogos en italiano, traducidos
de tratados en latin, a veces sin mencionar su fuente. Asi, nunca dice que
su Dialogo per accrescere la memoria sea una traduccion y adaptacion del
Congestorium memoriae de Johannes von Romberch. Por su parte, Valadés
reprodujo amplios pasajes del tratado en latin, apoydndose en el didlogo en
italiano, para elaborar los capitulos sobre la memorial® A pesar de que es
evidente que se trata de una compilacion, de un extracto de varias obras,
al parecer muy pocos estudiosos modernos de Diego Valadés se han dado
cuenta de ello, y la gran mayoria contintia atribuyéndole al novohispano
virtudes y defectos que deben ser adjudicados a otros.?

En cuanto a su contenido, podria pensarse que si Valadés transcribi6
esos textos, es porque estaba de acuerdo con su contenido, esto es, que
asumia como propias las doctrinas que encontraba en las fuentes re-
producidas. Lo anterior puede ser cierto en general, pero no en el caso
especifico del franciscano, pues no se trata de la copia de una obra, sino
de varias, con orientaciones diversas.

De cualquier modo, lo importante de todo ello son dos cosas. Pri-
mero, muchas hipétesis y discusiones que se han suscitado en torno
a Valadés se desvanecen, se debilitan o se eliminan. Veamos algunos

19 A lo dicho al profesor podriamos agregar que una parte amplia del In rhetoricam
isagoge es la adaptacion de una obra de Angelo Poliziano.

20 Existen también atribucidnes a Valadés de expresiones que en realidad son de Fray
Luis de Granada: “Nuestra obra, escribe Valadés, al entregar esta reflexion, esta en que,
siempre que hayamos desarrollado una argumentacion o explicado un misterio, en cuan-
to es posible dirijamos eso mismo que dijimos, al objetivo de nuestro oficio, es decir,
a la formacion en la vida cristiana o a conmover piadosamente a las almas”. El pasaje
proviene del capitulo XIII del libro VI dedicado a la actio (Granada, 1999, p. 524). Lo
anterior reafirma lo que hemos dicho, que el texto de Valadés debe someterse a una seria
revision critica que ponga atencion en las practicas intertextuales, ardua labor que esta
llevando adelante el doctor Julio Pimentel Alvarez, de la UNAM, en una nueva traduccion
de toda la Rhetorica christiana.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197 195

gemplos. Hay autores que consideran que su latin es pésimo y otros,
por el contrario, afirman que no solo esta bien escrito sino incluso que
es elegante (cf. Chaparro, 2002, p. 632). Lo anterior ya no tiene validez
Sl no se demuestra primero que se parte de un texto auténtico, no de una
copia o transcripcidon. Asimismo, los estudiosos en general concuerdan
en laimportancia de los capitul os dedicados a la memoriay ala nemo-
tecnia en la Rhetorica christiana. Hay también quienes consideran que
Valadés fue manifiestamente seguidor de Raimundo Lulio, como hemos
mostrado a comienzo de este trabajo. Muchas otras afirmaciones se dan
en el mismo tono sobre Diego Valadés y su retérica. Si lo que hemos
seflalado en las pdginas anteriores es cierto, por lo menos debemos re-
considerar 1o que se ha dicho sobre su obra.

En segundo lugar, en cuanto a su supuesto lulismo, que es uno de los
temas de debate, reflexionemos si ello es cierto. Esto pudo haber suce-
dido solo si Valadés leyo o estudio sus fuentes en las escuelas del Nuevo
Mundo, bastante escasas. Sobre esto, empero, no se puede dar con segu-
ridad una respuesta afirmativa. Lo que podemos observar es que € tra-
tado In rhetoricam isagoge no se encontraba en ninguna biblioteca del
Nuevo Mundo. En cuanto a Lexicon theologicum de Altenstaig, éste si
aparece en las listas de la Biblioteca del Colegio Imperial de Santa Cruz
de Tlatelolco, pero es una version de 1580, que no pudo leer Valadés.?
En cambio, si su trabajo lo realiz6 en la biblioteca del Vaticano, donde
podia haber encontrado una enorme cantidad de fuentes al respecto,
entre ellas las de la escuela lulista, podemos afirmar que se hizo lulista,
en caso de que ello hubiera sucedido, sdlo después de su contacto con
esas obras. Y ese contacto pudo darse durante su estancia en Roma, a
partir de 1575, afo de su traslado al Vaticano. Sea lo que fuere, la copia
parcial y maltrecha de un tratado de un seguidor de Raimundo Lulio
no es una prueba suficiente que permita considerar a Valadés como un
gjemplo de lulismo en la Nueva Espafia.

2l Las afirmaciones anteriores se basan en el libro de Miguel Mathes, 1982. Osorio
Romero (1980, p. 50) observa que “La BNM conserva un ejemplar de la primera edicion
de Lisboa, en la remesa de 1584”, es decir, cuando muy probablemente Valadés ya habia
muerto. A pesar de lo anterior, el propio estudioso afirma que Granada influy6 en Valadés
en la Nueva Espafia.



196 GERARDO RAMIREZ VIDAL /FRAY DIEGO VALADES
BIBLIOGRAFIA

Fuentes

ALTENSTAIG, Jean, Lexicon theologicum: complectens vocabulorum descriptiones,
diffinitiones et interpretationes, quae sunt scholae theologicae propria, ab ea
ad commodiorem doctrinam vel excogiata, vel a profanis authoribus ad vsum
suum traducta, Venetiis, apud Haeredes Melchioris Sessae, 1579.

De Lyra, Nicolaus, Postilla litteralis in vetus et novum testamentum, Konrad
Sweynheym und Arnold Pannartz, 1472. Vol. 1: Genesis-Paralipomena; vol.
2: Esdras-Ecclesiasticus; Vol. 3: Isaias-Machabaei; vol. 4: Evangelia; vol. 5:
Epistula Pauli-Apocaypsis.

CaNo, Melchor, De locis theologicis. Libri duodecim, Salmanticae, Mathias Gas-
tius, 1563.

DoLck, Lodovico, Dialogo di M. Lodovico Dolce, nel quale si ragiona del modo
di accrescere e conseruar la memoria, in Venetia, appresso Gio. Battista, et
Marchio Sessa fratelli, 1562.

GRANADA, fray Luis de, Retorica eclesiastica, 2 vols., traduccion al espafiol de José
Climent, ed. de Alvaro Huerga, Madrid, Fundacion Universitaria Espafiola,
1999.

MATHES, Miguel, Santa Cruz de Tlatelolco: La primera biblioteca académica de
las Américas, México, Secretaria de Relaciones Exteriores, 1982 (Archivo
Histdrico Diplomatico Mexicano. Cuarta época, 12).

SoAREzZ, Cypriano, De arte rhetorica libri tres ex Aristotele, Cicerone et Quintilia-
ni praecipue deprompti. Conimbircae [sic]: apud Ioannem Barrerium, 1562.
Se ha consultado la siguiente edicién: Hispali, Ex officina Alphonsi Escrivani,
Expensis Andreae Pescioni, cum facultati, 1569 [disponible en linea: http://galli-
ca.bnf .fr/ark:/12148/bpt6k838952/f16.image.r=.1angES].

RamuUNDO Lulio, Raemundi Lulli [...] in Rhetoricen Isagoge perspicacibus ingeniis
expectata [Paris, Josse Blade], 1515.

_, Raymundi Lulli Opera ea quae ad adinventam ab ipso artem universalem,
scientiarum artiumque omnium brevi compendio apprehendarum pertinent.../
accessit Valerii de Valeriis, Venecia, Argentoratum, 1617, pp. 178-223.

ROMBERCH, Johannes von, Congestorium artificiosae memoriae, Venecia, in aedi-
bus Georgii de Rusconibus, 1520.

VaLADES, Diego, Rhetorica christiana ad concionandi, et orandi usum accommo-
data utriusque facultatis exemplis suo loco insertis, quae quidem ex indolum
maxime deprompta sunt historiis und praeter doctrinam summa quoque delec-
tatio comparabitur, Perusa, Petrus Jacobus Petrutius, 1579.

VALADES, Diego, Retorica cristiana, México, FCE, 1989.

Estudios

BAEez Rusi, Linda, “Variaciones sobre un tema luliano: La figuracién del ars mag-
na sciendi”, en Arte y Ciencia. XXIV Coloquio Internacional de Historia del
Arte, México, 2002, pp. 549-576.



NOVA TELLVS, 30-1, 2012, pp. 167-197 197

_, Mnemosine novohispana. Retérica e imagenes en el siglo xrz. México, UNAM,
2005 (Estudios de Arte y Estética, 58).

BEUCHOT, Mauricio, “Retérica y lulismo en Diego de Valadés”, Estudios Lulianos,
32,1992, pp. 153-161.

_, “Un ejemplo de la retdrica en la escuela lulista: Remigio Rufo o el vértigo de
la omnisapiencia”, en lztapalapa, 41, enero-junio, 1997, pp. 167-180.

_, “Un caso de la escuela lulista, Remigio Rufo o el arte de la omnisapiencia”, en
La retérica como pragmaética y hermenéutica, México, UNAM, 1998, pp. 63-78.

_, Retoricos de la Nueva Espafia, 22 ed., México, uNaMm, 2010.

CHAPARRO GOMEZ, César, “Diego Valadés, ;el primer rétor de la Nueva Espafia?”,
en José Maria Maestre Maestre, Joaquin Pascual Barea y Luis Charlo Brea,
Humanismo y pervivencia del Mundo Clasico. Homenaje al Profesor Antonio
Fontan (Alcafiiz, 8 al 13 de mayo de 2000), Alcaiiiz / Madrid, Instituto de Es-
tudios Humanisticos / Ediciones del Laberinto, 2002, vol. II1.2, pp. 631-646.

_, “Retdrica y libros de caballerias. La presencia de exempla en la Rhetorica
christiana de Diego Valadés”, Cuadernos de Filologia Clasica, Estudios Lati-
nos, 24/2, 2004, pp. 257-292.

_, “Retorica, memoria y diagrama en la Rhetorica christiana de Diego Valadés”,
Humanistica Lovaniensia, 57, 2008, pp. 185-208.

DOMINGUEZ REBOIRAS, Fernando, “La recepcién del pensamiento luliano en la
peninsula ibérica hasta el siglo xix. Un intento de sintesis’, en Revista de
Lenguas y Literatura Catalana Gallega y Vasca, 15, 2010, pp. 361-385.

GENETTE, Gérard, Palimpsestos. La literatura en segundo grado, Madrid, Taurus,
1989.

Osor10 ROMERO, Ignacio, Floresta de gramdtica, poética y retorica en Nueva
Esparia (1521-1767), México, uNaM, 1980 (Cuadernos del Centro de Estudios
Clésicos, 9).

PEREIRA, Michela, “L’uso del ‘Panepistemon’ del Poliziano nella Isagoge in Rhe-
toricam pseudolulliana’, Revista Internazionale di Storia della Scienza, 16,
1974, pp. 223-233.

RAMIREZ VIDAL, Gerardo, El arte de la memoria en la Rhetorica christiana de fray
Diego Valadés, México, 2012 (en prensa).

Urvoy, Dominique, “L’apport de Fr. B. de Sahagun a la solution du probleme
lullien de la compréhension d’autrui”, Estudios Lulianos, 18, 1974, pp. 5-24.





