
nova tellvs, 29◆2, 2011283

Palabras clave: Roma, religión, política, gladiadores, sexualidad, matrimonio, derecho romano. 
Keywords: Roma, religion, politics, gladiators, sexuality, marriage, Roman law.
Recepción: 24 de noviembre de 2011.
Aceptación: 5 de diciembre de 2011.

Veyne, Paul, Sexo y poder en Roma, prólogo de Lucien Jerphagnon, 
traducción de María José Furió, Barcelona / Buenos Aires / México, 
Paidós, 2010, 171 pp.

Es un libro ameno, breve y, sobre todo, muy aleccionador en torno a diversos 
temas sobre Roma y los romanos como su concepción de los dioses, sus re-
laciones de pareja, los gladiadores, el evergetismo, el suicidio, la corrupción, 
la homosexualidad, entre otros muchos; temas tan variados que, no obstante, 
logran dar una imagen clara de lo que fue la civilización romana: “que no es 
sino la civilización griega en lengua latina” (p. 29 ), explica Veyne. El libro 
reúne siete entrevitas y ocho artículos publicados en las revistas L’Histoire 
y Les Collections de L’Histoire entre los años 1978 y 2004. Lo comprenden 
cuatro capítulos: 1. ¿Qué es ser romano?, 2. Dinero y política, 3. La muerte 
como espectáculo, y 4. La pareja y la sexualidad en Roma.

En todo el libro, P. Veyne aborda más temas de los que la simple lectura 
del índice puede sugerir al lector. Voy a esbozar algunos de ellos destacando 
aquello que normalmente no tenemos en mente cuando estudiamos a los ro-
manos. Por ejemplo, al referirnos a Cicerón, pensamos en él como político, 
como abogado, como el hombre que amaba la filosofía, pero nunca imagina-
mos al Cicerón empresario, que “ ‘jugaba en la Bolsa’ con la compraventa de 
gladiadores” (p. 102), o recibiendo besos de su esclavo y secretario (p. 153); 
tampoco, al poeta Horacio o al filósofo Séneca entre los espectadores de un 
combate de gladiadores (p. 103). 

En “Los paganos y sus dioses”, el autor explica, entre otras cuestiones, 
por qué fue posible que los reyes helenísticos y los emperadores romanos 
fueran divinizados. Para ello, P. Veyne propone:

Nova Tellus 29-2.indb   283 04/05/12   14:14



284	 lópez cruz / veyne, sexo y poder en roma

Dibujemos en la pizarra un círculo, que representará el mundo según el cristia-
nismo: en función de su importancia, el hombre será la mitad del mismo. ¿Y 
Dios? Él es tan superior y tan sublime que permanecerá muy por encima de la 
pizarra. Nos limitaremos a hacer que de ese círculo parta una flecha hacia arriba, 
y al lado escribiremos el signo del infinito. Pasemos ahora al mundo según lo 
entiende el paganismo: dibujamos un cuadrado dividido en cuatro franjas hori-
zontales, una especie de escalera de cuatro escalones. La franja inferior corres-
ponderá al mundo inanimado, o más bien inmóvil: piedras y plantas. El escalón 
de encima será para los animales; el penúltimo escalón será para los hombres y 
el superior para los dioses. Consecuencia: el paso de los dioses a los hombres 
es una simple cuestión de grado. Para convertirse en dios no es preciso alejarse 
mucho de este mundo, pues los dioses se encuentran apenas por encima de los 
hombres en la escala de los habitantes del Universo. Podemos afirmar legítima-
mente que un dios no es nada más que un superhombre” (p. 51). 

Algunos hombres como Epicuro fueron llamados “divinos”, porque eran 
superiores al común de la gente. Así pues, “el adjetivo divinus acompañado 
por un ‘de alguna manera’ o cualquier otro correctivo, quería decir ‘genial’, 
‘superior’, sin ningún matiz sagrado” (pp. 51-52). 

Para los romanos, todos los dioses eran verdaderos, tanto los propios 
como los extranjeros; podían ser los mismos dioses, pero con otros nom-
bres: Júpiter era el Zeus griego, el Taranis galo, el Iao hebreo, o podían ser 
dioses desconocidos. Sólo se resistieron a aceptar a los dioses con cuerpo 
de animal que se veneraban en Egipto, por considerar ridícula esta creencia. 
“Los judíos y los cristianos no escandalizaban a los demás porque tuvieran 
a sus propios dioses, sino porque ellos negaban, o más bien despreciaban, a 
los dioses de todo el mundo” (p. 47).

A la pregunta de por qué cambiaron de religión los romanos, P. Veyne 
responde (entre otras cosas): “El cristianismo poseía una cualidad particu-
lar: me parece que posee una riqueza intelectual y afectiva muy superior al 
paganismo” (p. 21). No obstante esta afirmación, en varios lugares del libro 
el autor manifiesta que su agrado por el paganismo radica en “su religión 
sin Iglesia”. Se abría un templo como se abre ahora un negocio. 

En “El Imperio romano era una mafia”, el autor trata el tema del derecho 
romano. Señala que, aunque los romanos son reconocidos como los invento-
res del derecho, no hay que olvidar que para ellos éste fue “una acumulación 
de jurisprudencias”. Lo más destacable fue la reglamentación de los procesos; 
en cualquier parte del Imperio se aplicaban escrupulosamente de la misma 
manera: “el suministro de las piezas del proceso, la citación de los testigos, 
el sitio que las distintas partes ocupaban en el pretorio” (p. 70); todo era 
idéntico. 

Nova Tellus 29-2.indb   284 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 283-287	 285

La justicia sólo se ejercía cuando el quejoso pudiera presentar en persona 
al delincuente. El magistrado se limitaba a pasar el caso a un jurado que era 
quien decidía “sobre qué debía deliberar y qué tipo de sentencia debía emi-
tir” (p. 71). La ejecución de la sentencia corría por cuenta del afectado, que 
podía encerrar al condenado en la cárcel que tuviera en su casa y esclavi-
zarlo hasta que cubriera con trabajo el equivalente señalado en la sentencia. 

“El Imperio romano, atrevámonos a decirlo, tenía la estructura de una 
mafia” (p. 72). Hay testimonios, dice P. Veyne, de que los hombres pode-
rosos se adueñaban de las tierras de sus vecinos pobres; éstos no podían 
defenderse a no ser que, como clientes, estuvieran bajo la protección de 
propietarios mayores que, a su vez, “contaban con la protección de otros 
más poderosos”, y todos éstos se encontraban bajo el control del gobernador 
romano. Entre los notables había un “código de honor” que debía ser respe-
tado para conservar el equilibrio de su casta. 

P. Veyne relata algunas costumbres folclóricas de los romanos en el artí-
culo “La obscenidad y el ‘folclore’ entre los romanos”. Éstos acostumbraron 
enterrar a sus muertos a la salida de la ciudad, para que los viajeros pudie-
ran leer los epitafios. “Cuando alguien leía en una tumba: ʻDetente, viajero, 
y conoce cuál fue mi sombrío destino […] Ahora, ¡adiós y buen viaje!ʼ, 
no se trataba de una convención literaria” (p. 76). Hay testimonios que de-
muestran que cuando un romano deseaba leer, iba a la salida de la ciudad a 
leer las inscripciones de las tumbas. Un rasgo sorprendente de los epitafios 
fue la “brutalidad con que el difunto” señalaba públicamente a aquellos de 
quienes tenía una queja. Por ejemplo, “un padre hacía saber a todos que 
había desheredado a su hija por indigna; una madre atribuía la muerte de su 
bebé a una envenenadora” (p. 76). 

Otra costumbre fue el uso de palabras y gestos obscenos como “armas 
defensivas contra cualquier amenaza”. Por ello, los romanos solían levantar 
en sus jardines estatuillas de madera de Príapo para protegerse de la envidia. 

P. Veyne dice que los romanos tenían la manía de los procesos para dis-
putarse herencias y patrimonios. Cuando una persona veía frustrada su espe-
ranza de heredar alguna propiedad, solía denunciar, con el menor pretexto, 
al heredero más afortunado, ya que cualquier irregularidad de un testamen-
to, por pequeña que fuera, “entrañaba la confiscación de la sucesión en 
favor del emperador, con una recompensa sustanciosa para el denunciante”. 

Menciono sólo otra costumbre más: los jóvenes de la nobleza salían, por 
las noches, a vapulear a los transeúntes que se encontraran. ¡Era una tradi-
ción! “Las damas de la buena sociedad gozaban de un privilegio compara-
ble, aunque más amable: el de realizar placenteras expediciones nocturnas y 
hacer mofa de todo lo respetable” (p. 86). 

Nova Tellus 29-2.indb   285 04/05/12   14:14



286	 lópez cruz / veyne, sexo y poder en roma

P. Veyne trata el tema de los gladiadores en “Los gladiadores, artistas maldi-
tos” y en “Los gladiadores o la muerte como espectáculo”. Las competiciones 
en Roma fueron espectáculos, y los gladiadores no eran delincuentes a quie-
nes se les obligaba a luchar, sino voluntarios. Los bajorrelieves encontrados 
por los arqueólogos demuestran que el presidente del espectáculo daba la 
orden de degollar o perdonarle la vida al gladiador derrotado, “según los es-
pectadores reclamasen con sus gritos la muerte o no del desdichado” (p. 96). 
Lo sorprendente es que el gladiador derrotado no estaba herido, o apenas lo 
estaba. El combate se decidía por el cansancio o el desánimo; entonces, el 
gladiador que se consideraba inferior levantaba el dedo índice como señal de 
derrota. El momento supremo era la decisión soberana del público sobre su 
vida: “lo apasionante era ver el rostro de ese hombre que esperaba, y luego 
la cara cuando lo degollaban, pues precisamente el honor profesional de los 
gladiadores residía en permanecer impávidos en esos instantes, que eran los 
momentos inolvidables del combate” (p. 98). Estos espectáculos eran ofreci-
dos por hombres ricos que deseaban hacer carrera política y que compraban 
gladiadores o los alquilaban. En cualquier caso, cada gladiador muerto era 
dinero perdido, pero era el precio que tenían que pagar para tener mayor po-
pularidad entre sus conciudadanos. 

Más sorprendente aún era que muchos hombres, de todas las clases (nobles, 
hombres libres y esclavos), se decidían por “la carrera de gladiador” para ser fa-
mosos. Según P. Veyne, lo llegaron a ser tanto como el futbolista Pelé o el piloto 
Fangio. Y como éstos, aquéllos también ganaban muchísimo dinero: después de 
cada combate se arrojaba al vencedor una bolsa llena de monedas de oro. Basado 
en el libro del arqueólogo Georges Ville, P. Veyne explica que este espectáculo 
fue la evolución de los duelos improvisados que se hacían durante el entierro de 
algún personaje importante; luego se empezaron a alquilar gladiadores que iban 
de funeral en funeral para representar estos duelos. Más tarde, el festín fúnebre 
se empezó a retrasar para cuando convenía: durante una campaña electoral.

En “Los gladiadores, artistas malditos”, el autor dice que también fue la 
política la que acabó con estas luchas. Así lo explica: “En los años 300 surgió 
un nuevo clima político, muy distinto del paganismo y bastante cercano al de 
la Edad Media y de nuestro Antiguo Régimen, un clima en el que el soberano 
se convirtió en padre de su pueblo” (pp. 111-112). Pero en “Los gladiadores o 
la muerte como espectáculo” su explicación es un poco diferente: estos com-
bates desaparecieron lentamente, pues “los últimos combates documentados 
se celebraron después del año 410” (p. 121) y poco después, los teólogos los 
prohibieron para hacer respetar el mandamieno de “No matarás”. 

En la cuarta parte del libro, “La pareja y la sexualidad en Roma”, aborda 
temas como el matrimonio, el aborto, la homosexualidad y la virilidad. Sobre 

Nova Tellus 29-2.indb   286 04/05/12   14:14



nova tellvs, 29◆2, 2011, pp. 283-287	 287

el matrimonio, P. Veyne señala que el romano solía casarse para aumentar su 
riqueza con la dote de la esposa y para cumplir con su deber como ciudadano 
a fin de procrear hijos legítimos que perpetuarían el cuerpo civil. En el siglo 
i d. C., no se sabe cómo sucedió este cambio, el romano, “si quería vivir de 
acuerdo con su tiempo, debía considerarse un buen marido y respetar oficial-
mente a su mujer” (p. 131). En esta nueva manera de concebir el matrimonio, 
a la que P. Veyne llama “la segunda moral”, la mujer se convirtió en la com-
pañera de toda la vida, y aunque elevada al rango de los amigos inferiores, se 
la seguía considerando una mujer-niña obediente de su marido. No obstante, 
es probable que en los hechos sólo haya cambiado el estilo que los hombres 
usaban cuando se dirigían a sus esposas.

Sobre el aborto, P. Veyne explica que en la antigüedad pagana no se con-
sideró un crimen o delito abortar, porque el feto no era visto como un ser 
humano. No obstante, esta práctica no estaba muy extendida por el riesgo 
de muerte; sí, en cambio, se practicaba la “contracepción”, el infanticidio 
de los hijos de los esclavos y el abandono de bebés, hijos de hombres libres 
que contaban con ese derecho para no matarlos. También se rccurría a la 
exposición de niños como una forma de protesta política. 

Los últimos dos artículos del libro, “La homosexualidad en Roma” y “Elo-
gio de la virilidad”, están dedicados a la sexualidad en la antigüedad greco
rromana. Los ciudadanos romanos podían inclinarse libremente por las muje-
res o por los hombres. Dos cosas eran verdaderamente importantes: primero, 
respetar a las mujeres casadas, a las vírgenes y a los adolescentes de condi-
ción libre, y segundo, la actitud que el hombre libre debía adoptar ante el acto 
sexual, pues debía obtener placer activamente. El hombre libre que era pasivo 
era tildado de impudicus, y la impudicia en un hombre libre era una infamia. 
P. Veyne apunta que en las sociedades antiguas se odiaba a los blandengues. 

Antes de terminar, he de hacer una advertencia al lector sobre una errata. 
En la página 22 se lee: “Un magistrado romano… iba precedido por seis 
léctores portando los famosos fasces”, debe decir: “seis lictores”.

En la parte final del libro, el autor proporciona una bibliografía comenta-
da por temas y un índice de nombres. 

Paula López Cruz

Nova Tellus 29-2.indb   287 04/05/12   14:14




