VEYNE, Paul, Sexo y poder en Roma, prélogo de Lucien Jerphagnon,
traduccion de Maria José Furio, Barcelona / Buenos Aires / México,
Paidés, 2010, 171 pp.

Es un libro ameno, breve y, sobre todo, muy aleccionador en torno a diversos
temas sobre Roma y los romanos como su concepcion de los dioses, sus re-
laciones de pareja, los gladiadores, el evergetismo, el suicidio, la corrupcion,
la homosexualidad, entre otros muchos; temas tan variados que, no obstante,
logran dar una imagen clara de lo que fue la civilizacién romana: “que no es
sino la civilizacion griega en lengua latina” (p. 29 ), explica Veyne. El libro
retdne siete entrevitas y ocho articulos publicados en las revistas L’Histoire
y Les Collections de L’Histoire entre los anos 1978 y 2004. Lo comprenden
cuatro capitulos: 1. ;Qué es ser romano?, 2. Dinero y politica, 3. La muerte
como espectdculo, y 4. La pareja y la sexualidad en Roma.

En todo el libro, P. Veyne aborda mds temas de los que la simple lectura
del indice puede sugerir al lector. Voy a esbozar algunos de ellos destacando
aquello que normalmente no tenemos en mente cuando estudiamos a los ro-
manos. Por ejemplo, al referirnos a Cicerén, pensamos en él como politico,
como abogado, como el hombre que amaba la filosofia, pero nunca imagina-
mos al Cicerén empresario, que “ ‘jugaba en la Bolsa’ con la compraventa de
gladiadores” (p. 102), o recibiendo besos de su esclavo y secretario (p. 153);
tampoco, al poeta Horacio o al filésofo Séneca entre los espectadores de un
combate de gladiadores (p. 103).

En “Los paganos y sus dioses”, el autor explica, entre otras cuestiones,
por qué fue posible que los reyes helenisticos y los emperadores romanos
fueran divinizados. Para ello, P. Veyne propone:

PaLABRAS cLAVE: Roma, religion, politica, gladiadores, sexualidad, matrimonio, derecho romano.
Keyworps: Roma, religion, politics, gladiators, sexuality, marriage, Roman law.

RECEPCION: 24 de noviembre de 2011.

ACEPTACION: 5 de diciembre de 2011.

283 NOVA TELLVS, 29-2, 2011



284 LOPEZ CRUZ/VEYNE, SEXO Y PODER EN ROMA

Dibujemos en la pizarra un circulo, que representard el mundo segun el cristia-
nismo: en funcién de su importancia, el hombre serd la mitad del mismo. ;Y
Dios? El es tan superior y tan sublime que permanecerd muy por encima de la
pizarra. Nos limitaremos a hacer que de ese circulo parta una flecha hacia arriba,
y al lado escribiremos el signo del infinito. Pasemos ahora al mundo segtin lo
entiende el paganismo: dibujamos un cuadrado dividido en cuatro franjas hori-
zontales, una especie de escalera de cuatro escalones. La franja inferior corres-
ponderd al mundo inanimado, o mds bien inmdvil: piedras y plantas. El escalén
de encima serd para los animales; el pendltimo escalon serd para los hombres y
el superior para los dioses. Consecuencia: el paso de los dioses a los hombres
es una simple cuestién de grado. Para convertirse en dios no es preciso alejarse
mucho de este mundo, pues los dioses se encuentran apenas por encima de los
hombres en la escala de los habitantes del Universo. Podemos afirmar legitima-
mente que un dios no es nada més que un superhombre” (p. 51).

Algunos hombres como Epicuro fueron llamados “divinos”, porque eran
superiores al comun de la gente. Asi pues, “el adjetivo divinus acompafado
por un ‘de alguna manera’ o cualquier otro correctivo, queria decir ‘genial’,
‘superior’, sin ninglin matiz sagrado” (pp. 51-52).

Para los romanos, todos los dioses eran verdaderos, tanto los propios
como los extranjeros; podian ser los mismos dioses, pero con otros nom-
bres: Jupiter era el Zeus griego, el Taranis galo, el Iao hebreo, o podian ser
dioses desconocidos. Sélo se resistieron a aceptar a los dioses con cuerpo
de animal que se veneraban en Egipto, por considerar ridicula esta creencia.
“Los judios y los cristianos no escandalizaban a los demds porque tuvieran
a sus propios dioses, sino porque ellos negaban, o mds bien despreciaban, a
los dioses de todo el mundo” (p. 47).

A la pregunta de por qué cambiaron de religion los romanos, P. Veyne
responde (entre otras cosas): “El cristianismo poseifa una cualidad particu-
lar: me parece que posee una riqueza intelectual y afectiva muy superior al
paganismo” (p. 21). No obstante esta afirmacion, en varios lugares del libro
el autor manifiesta que su agrado por el paganismo radica en “su religion
sin Iglesia”. Se abria un templo como se abre ahora un negocio.

En “El Imperio romano era una mafia”, el autor trata el tema del derecho
romano. Sefiala que, aunque los romanos son reconocidos como los invento-
res del derecho, no hay que olvidar que para ellos éste fue “una acumulacién
de jurisprudencias”. Lo mds destacable fue la reglamentacion de los procesos;
en cualquier parte del Imperio se aplicaban escrupulosamente de la misma
manera: “‘el suministro de las piezas del proceso, la citacién de los testigos,
el sitio que las distintas partes ocupaban en el pretorio” (p. 70); todo era
idéntico.



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 283-287 285

La justicia s6lo se ejercia cuando el quejoso pudiera presentar en persona
al delincuente. El magistrado se limitaba a pasar el caso a un jurado que era
quien decidia “sobre qué debia deliberar y qué tipo de sentencia debia emi-
tir” (p. 71). La ejecucioén de la sentencia corria por cuenta del afectado, que
podia encerrar al condenado en la cdrcel que tuviera en su casa y esclavi-
zarlo hasta que cubriera con trabajo el equivalente sefialado en la sentencia.

“El Imperio romano, atrevdmonos a decirlo, tenia la estructura de una
mafia” (p. 72). Hay testimonios, dice P. Veyne, de que los hombres pode-
rosos se aduefiaban de las tierras de sus vecinos pobres; €stos no podian
defenderse a no ser que, como clientes, estuvieran bajo la proteccién de
propietarios mayores que, a su vez, “contaban con la protecciéon de otros
mds poderosos”, y todos éstos se encontraban bajo el control del gobernador
romano. Entre los notables habia un “cédigo de honor” que debia ser respe-
tado para conservar el equilibrio de su casta.

P. Veyne relata algunas costumbres folcléricas de los romanos en el arti-
culo “La obscenidad y el ‘folclore’ entre los romanos”. Estos acostumbraron
enterrar a sus muertos a la salida de la ciudad, para que los viajeros pudie-
ran leer los epitafios. “Cuando alguien lefa en una tumba: ‘Detente, viajero,
y conoce cudl fue mi sombrio destino [...] Ahora, jadiés y buen viaje!’,
no se trataba de una convencion literaria” (p. 76). Hay testimonios que de-
muestran que cuando un romano deseaba leer, iba a la salida de la ciudad a
leer las inscripciones de las tumbas. Un rasgo sorprendente de los epitafios
fue la “brutalidad con que el difunto” sefialaba piblicamente a aquellos de
quienes tenia una queja. Por ejemplo, “un padre hacia saber a todos que
habia desheredado a su hija por indigna; una madre atribuia la muerte de su
bebé a una envenenadora” (p. 76).

Otra costumbre fue el uso de palabras y gestos obscenos como “armas
defensivas contra cualquier amenaza”. Por ello, los romanos solian levantar
en sus jardines estatuillas de madera de Priapo para protegerse de la envidia.

P. Veyne dice que los romanos tenian la mania de los procesos para dis-
putarse herencias y patrimonios. Cuando una persona vefa frustrada su espe-
ranza de heredar alguna propiedad, solia denunciar, con el menor pretexto,
al heredero mds afortunado, ya que cualquier irregularidad de un testamen-
to, por pequefia que fuera, “entraiaba la confiscacién de la sucesion en
favor del emperador, con una recompensa sustanciosa para el denunciante”.

Menciono sélo otra costumbre mas: los jovenes de la nobleza salian, por
las noches, a vapulear a los transetintes que se encontraran. jEra una tradi-
cién! “Las damas de la buena sociedad gozaban de un privilegio compara-
ble, aunque més amable: el de realizar placenteras expediciones nocturnas y
hacer mofa de todo lo respetable” (p. 86).



286 LOPEZ CRUZ/VEYNE, SEXO Y PODER EN ROMA

P. Veyne trata el tema de los gladiadores en “Los gladiadores, artistas maldi-
tos” y en “Los gladiadores o la muerte como espectdculo”. Las competiciones
en Roma fueron especticulos, y los gladiadores no eran delincuentes a quie-
nes se les obligaba a luchar, sino voluntarios. Los bajorrelieves encontrados
por los arquedlogos demuestran que el presidente del especticulo daba la
orden de degollar o perdonarle la vida al gladiador derrotado, “segin los es-
pectadores reclamasen con sus gritos la muerte o no del desdichado” (p. 96).
Lo sorprendente es que el gladiador derrotado no estaba herido, o apenas lo
estaba. El combate se decidia por el cansancio o el desdnimo; entonces, el
gladiador que se consideraba inferior levantaba el dedo indice como sefial de
derrota. El momento supremo era la decisién soberana del publico sobre su
vida: “lo apasionante era ver el rostro de ese hombre que esperaba, y luego
la cara cuando lo degollaban, pues precisamente el honor profesional de los
gladiadores residia en permanecer impavidos en esos instantes, que eran los
momentos inolvidables del combate” (p. 98). Estos espectdculos eran ofreci-
dos por hombres ricos que deseaban hacer carrera politica y que compraban
gladiadores o los alquilaban. En cualquier caso, cada gladiador muerto era
dinero perdido, pero era el precio que tenfan que pagar para tener mayor po-
pularidad entre sus conciudadanos.

Mas sorprendente aun era que muchos hombres, de todas las clases (nobles,
hombres libres y esclavos), se decidian por “la carrera de gladiador” para ser fa-
mosos. Segtin P. Veyne, lo llegaron a ser tanto como el futbolista Pelé o el piloto
Fangio. Y como éstos, aquéllos también ganaban muchisimo dinero: después de
cada combate se arrojaba al vencedor una bolsa llena de monedas de oro. Basado
en el libro del arquedlogo Georges Ville, P. Veyne explica que este especticulo
fue la evolucién de los duelos improvisados que se hacian durante el entierro de
alglin personaje importante; luego se empezaron a alquilar gladiadores que iban
de funeral en funeral para representar estos duelos. Mads tarde, el festin finebre
se empezd a retrasar para cuando convenia: durante una campana electoral.

En “Los gladiadores, artistas malditos”, el autor dice que también fue la
politica la que acab6 con estas luchas. Asi lo explica: “En los afios 300 surgi6
un nuevo clima politico, muy distinto del paganismo y bastante cercano al de
la Edad Media y de nuestro Antiguo Régimen, un clima en el que el soberano
se convirtié en padre de su pueblo” (pp. 111-112). Pero en “Los gladiadores o
la muerte como especticulo” su explicacién es un poco diferente: estos com-
bates desaparecieron lentamente, pues “los dltimos combates documentados
se celebraron después del afio 410 (p. 121) y poco después, los tedlogos los
prohibieron para hacer respetar el mandamieno de “No matards”.

En la cuarta parte del libro, “La pareja y la sexualidad en Roma”, aborda
temas como el matrimonio, el aborto, la homosexualidad y la virilidad. Sobre



NOVA TELLVS, 29-2, 2011, pp. 283-287 287

el matrimonio, P. Veyne sefiala que el romano solia casarse para aumentar su
riqueza con la dote de la esposa y para cumplir con su deber como ciudadano
a fin de procrear hijos legitimos que perpetuarian el cuerpo civil. En el siglo
1d. C., no se sabe como sucedid este cambio, el romano, ““si queria vivir de
acuerdo con su tiempo, debifa considerarse un buen marido y respetar oficial-
mente a su mujer” (p. 131). En esta nueva manera de concebir el matrimonio,
a la que P. Veyne llama “la segunda moral”, la mujer se convirtié en la com-
pafiera de toda la vida, y aunque elevada al rango de los amigos inferiores, se
la seguia considerando una mujer-nifia obediente de su marido. No obstante,
es probable que en los hechos sélo haya cambiado el estilo que los hombres
usaban cuando se dirigian a sus esposas.

Sobre el aborto, P. Veyne explica que en la antigiiedad pagana no se con-
sideré un crimen o delito abortar, porque el feto no era visto como un ser
humano. No obstante, esta practica no estaba muy extendida por el riesgo
de muerte; si, en cambio, se practicaba la “contracepcion”, el infanticidio
de los hijos de los esclavos y el abandono de bebés, hijos de hombres libres
que contaban con ese derecho para no matarlos. También se rccurria a la
exposicién de nifios como una forma de protesta politica.

Los tltimos dos articulos del libro, “La homosexualidad en Roma” y “Elo-
gio de la virilidad”, estdn dedicados a la sexualidad en la antigiiedad greco-
rromana. Los ciudadanos romanos podian inclinarse libremente por las muje-
res o por los hombres. Dos cosas eran verdaderamente importantes: primero,
respetar a las mujeres casadas, a las virgenes y a los adolescentes de condi-
cion libre, y segundo, la actitud que el hombre libre debia adoptar ante el acto
sexual, pues debia obtener placer activamente. El hombre libre que era pasivo
era tildado de impudicus, y la impudicia en un hombre libre era una infamia.
P. Veyne apunta que en las sociedades antiguas se odiaba a los blandengues.

Antes de terminar, he de hacer una advertencia al lector sobre una errata.
En la pagina 22 se lee: “Un magistrado romano... iba precedido por seis
léctores portando los famosos fasces”, debe decir: “seis lictores”.

En la parte final del libro, el autor proporciona una bibliografia comenta-
da por temas y un indice de nombres.

Paula Lorez Cruz





