
nova tellvs, 28 ◆2, 2010145

La teoría estoica de los sofismas

Ricardo Salles
Universidad Nacional Autónoma de México

rsalles@unam.mx

Resumen: Este trabajo estudia las principales fuentes antiguas sobre la teoría que 
emplearon los estoicos para intentar dilucidar la naturaleza de los sofismas. Para 
esto, se ofrece un análisis detallado de la distinción trazada por ellos entre los 
sofismas que dependen del “sonido vocal” y aquellos que dependen de “estados de 
cosas” (tå parå tØn fvnØn ka‹ tå prãgmata sof¤smata) con vistas a rastrear el origen 
posible de su teoría y algunas diferencias que parece haber entre la manera en que 
los estoicos lidian con ciertos sofismas como “el Mentiroso” y “el Montón”, y la 
manera en que lo hacen algunos filósofos modernos de la lógica.

The Stoic Theory of Sophisms
Abstract: This paper offers an analysis of the main ancient sources for the theory 
employed by the Stoics to shed light upon the nature of sophisms. To do so, a close 
analysis is given of the distinction the Stoics draw between sophisms that depend 
on “vocal sound” and those that depend on “states of affairs” (tå parå tØn fvnØn 
ka‹ tå prãgmata sof¤smata). The purpose is to trace the possible origin of the theory 
and certain differences there seems to be between how the Stoics handle certain 
sophisms such as “the Liar” and “the Sorites”, and the way in which some modern 
logicians do it.

Palabras clave: Paradojas, falacias, filosofía de la lógica, epistemología
Keywords: Paradoxes, fallacies, philosophy of logic, epistemology.
Recepción: 21 de junio de 2010.
Aceptación: 17 de agosto de 2010.

11sofismas.indd   145 16/12/10   11:05:33



nova tellvs, 28  ◆2, 2010147

La teoría estoica de los sofismas1

Ricardo Salles

En este trabajo me ocupo de un área poco estudiada de la doc-
trina de la argumentación de los estoicos antiguos: su teoría de 
los sofismas. Para ello, divido la exposición en tres partes. En 
la primera, me refiero a la definición general de sofisma que 
hallamos en las fuentes estoicas y de algunos de sus posibles 
antecedentes. En la segunda y la tercera, ofrezco un análisis 
de sus principales elementos. Según los estoicos, la primera 
división de los sofismas es entre los que “dependen del sonido 
vocal y los que dependen de los estados de cosas” (tå parå tØn 
fvnØn ka‹ tå prãgmata sof¤smata).2 La segunda parte de este 
artículo se dedica a ofrecer una caracterización de esta primera 
categoría de sofismas y, en particular, del lugar que desempeña 
en ella la noción de ambigüedad (émfibol¤a). La tercera, en 
cambio, se ocupa de la segunda categoría. Entre los sofismas 
estoicos que dependen de los estados de cosas, hay dos clases 

1 Presenté la primera versión de este trabajo en diciembre de 2008 en el se-
minario de filosofía antigua del doctor Marcelo Boeri en la Universidad de los 
Andes, en Santigo de Chile. Quiero agradecer todos los comentarios recibidos en 
esa ocasión, los cuales me ayudaron a afinar mis argumentos. También estoy agra-
decido con el dictaminador anónimo de Nova Tellus, cuyas observaciones críticas 
me permitieron corregir varios errores. Cabe señalar que soy el único responsable 
de los errores que todavía pudieran encontrarse. La versión final de este artículo 
se realizó en el Institute for Advanced Study de Princeton gracias al fondo Willis 
F. Doney Membership Endowment y en el marco del proyecto CB2008-01 100539 
de CONACyT.

2 Cf. el primer texto citado (1a) en el Apéndice. En éste se citan in extenso las 
principales fuentes antiguas que emplearé aquí. 

11sofismas.indd   147 16/12/10   11:05:33



148	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

que han cobrado fama en la filosofía de la lógica de hoy en día: 
la de los argumentos “mentirosos” (ceudÒmenoi lÒgoi) y la de 
los “montones” o argumentos “soríticos” (svritiko¤). Sin em-
bargo, la postura estoica respecto de ellos no es del todo clara y, 
al estudiar cuidadosamente las fuentes, podemos percatarnos de 
que, hasta la fecha, ésta no ha sido correctamente entendida por 
los estudiosos de la teoría estoica de los sofismas. En particu-
lar, veremos que, al lidiar con los argumentos soríticos, los 
estoicos pretenden resolver un problema distinto del que ha 
preocupado a los filósofos modernos de la lógica que se han 
ocupado de esta clase de sofisma: mientras que éstos se pre-
guntan por qué ciertos predicados y su negación —por ejemplo 
“calvo” y “no-calvo”— pueden a veces predicarse de un mis-
mo objeto, los estoicos, al contrario, se preguntan por qué hay 
ciertos predicados tales que, a veces, ni ellos, ni su negación, 
—por ejemplo “mucho” y “no-mucho”— puede predicarse de 
un mismo objeto. Este segundo problema, pero no el primero, 
supone la existencia de objetos vagos, es decir, de objetos que 
son neutrales respecto de si satisfacen o no un cierto predicado. 
Esto ayuda a explicar por qué los estoicos, a diferencia de la 
mayoría de los filósofos modernos de la lógica, son realistas 
respecto de la vaguedad: ésta, entendida como una neutrali- 
dad respecto de ciertos predicados es una rasgo propio e in-
trínseco de ciertos objetos. 

1. ¿Qué es un sofisma? 
	
De acuerdo con el testimonio de Sexto Empírico en el texto 
1b, para los estoicos un sofisma es un argumento falso (ceu­
dÆw) y, conforme a lo que sabemos gracias al texto 1c, es fal-
so aquel argumento cuyas premisas no son todas verdaderas 
o cuya conclusión no se sigue válidamente de sus premisas 
aunque éstas sean todas verdaderas (siendo verdaderos única-
mente aquellos argumentos en los cuales la conclusión se sigue 

11sofismas.indd   148 16/12/10   11:05:33



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 149	

válidamente de las premisas y todas estas son verdaderas).3 
Según 1b, los estoicos sostienen que la diferencia específica del 
sofisma al interior de la clase de los argumentos falsos radica 
en ser convincente pero engañoso (dedolieum°non) de tal ma-
nera que, por medio de su aparente verosimilitud (fainom°naiw 
piyanÒthsin), se acepta su conclusión a pesar de que ésta es, 
de hecho, inaceptable (éprÒsdekton). En esta medida, el tér-
mino castellano “sofisma” que elegí para para referirme a los 
sof¤smata de los estoicos es plenamente adecuado, pues, se-
gún su definición, sofisma es precisamente una “razón o ar-
gumento aparente con que se quiere defender o persuadir lo 
que es falso” (DRAE s.v. sofisma). También podría emplearse 
“paradoja” si seguimos la definición que adopta un estudioso 
reciente de este fenómeno: “esto es lo que llamo una paradoja: 
una conclusión aparentemente inaceptable derivada por me-
dio de un razonamiento aparentemente aceptable de premisas 
aparentemente aceptables”.4 Pero el término “sofisma” es, en 
cierto sentido, más adecuado porque los sof¤smata estoicos 
son argumentos cuyo propósito es engañar al adversario del 
hablante con vistas a vencerlo en la discusión, connotación 
que parece estar ausente del término “paradoja”. En este senti-
do, el sÒfisma estoico es parecido al argumento erístico (§ris­
tikÒw sullogismÒw) definido en los Tópicos y las Refutaciones 

3 Cf. Mates, 1953, p. 60: “A true argument is an argument which is valid and 
which has true premisses; a false argument is either invalid or [is valid but] has 
a false premiss”. Por ello, el concepto estoico de argumento verdadero no tiene 
la misma extensión que el concepto de argumento válido de la lógica moderna, 
pues, según este último, todo argumento dotado de premisas falsas es válido en 
la medida en que, de acuerdo con este concepto, de una falsedad puede inferirse 
válidamente cualquier verdad o cualquier falsedad (siendo el único argumento invá- 
lido aquel cuya conclusión es falsa pero la conjunción de todas sus premisas es 
verdadera). 

4 Cf. Sainsbury, 2009, p. 1. Para la diferencia, dentro del estoicismo, entre 
sofismas y paradojas (parãdoja), cf. SVF 3.544 y 599 (cf. Cicerón, Paradoxa Stoi-
corum 4-5 y los distintos ejemplos de “paradojas” desarrollados en estas secciones 
del tratado). Tal como se presentan en estos textos, las parãdoja son tesis más que 
argumentos. 

11sofismas.indd   149 16/12/10   11:05:33



150	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

Sofísticas de Aristóteles (cf. 100b23-101a4 y 165b7-8 respec-
tivamente) y, aún antes, en el Eutidemo de Platón (cf. 278a7-
c2).5 Esto podría tal vez indicar que el estudio de los sofismas 
por parte de los estoicos forma parte de una tradición de la 
cual tanto Platón como Aristóteles son claras expresiones.

De hecho, si nos preguntamos de dónde provienen los so-
fismas estoicos, parece ser preciso postular su origen en algún 
autor que haya podido, a la vez, influenciar las Refutaciones 
Sofísticas y el Eutidemo. La necesidad de un origen común se 
debe a los fuertes parecidos que hay entre varios de ellos, por 
ejemplo, (a) entre los sofismas estoicos citados en el texto 3 y 
los citados por Platón en 297e-298a (si uno es el padre de Só-
crates y otro el padre de Patroclo, el primero es distinto de un 
padre y, por consiguiente, no es un padre) y en 298d-e (si este 
perro es tuyo y si este perro es un padre, este perro es padre 
tuyo), (b) entre los sofismas que los estoicos estudian en los 
textos 9 y 10 y los que Aristóteles (en 165a10-20) y Platón 
(en 275d-276c y 276d-277) atribuyen al uso equívoco de tér-
minos, y (c) entre los sofismas que, según los estoicos en 9, 
se dan por culpa de ambigüedades sintácticas y los que Platón 
menciona en 300a y 301c. ¿Cuál pudo entonces haber sido el 
origen común de todos ellos? Un origen que algunos especia-
listas han considerado como posible es el personaje histórico 
Eutidemo, ateniense de fines del siglo v a. C.6 Este Eutidemo 
y su escuela habrían sido la fuente de inspiración común de 
Platón y Aristóteles en estas obras y, directa o indirectamente, 
de los sofismas estoicos. Sin embargo, como también vere-

5 El parecido entre el sÒfisma estoico y el §ristikÒw sullogismÒw aristotélico 
se debe a que ambos pretenden engañar al oyente. De acuerdo con Top. 100b23-
101a4, por ejemplo, el argumento erístico es aquel cuyas premisas parecen ser 
todas verdaderas, pero en realidad no lo son, o cuya conclusión parece seguirse 
válidamente de sus premisas, pero en realidad no lo hace, siendo que esta aparien-
cia es engañosa pues la falsedad de los argumentos erísticos sólo es evidente para 
quienes son capaces de entender las minucias de la argumentación (to›w ka‹ mikrå 
sunorçn dunam°noiw). 

6 Cf. Praechter, 1932, y Canto, 1989, pp. 27-28. 

11sofismas.indd   150 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 151	

mos, hay sofismas cuya formulación debemos principalmente 
a los estoicos mismos. Entre ellos, cabe destacar “el Mentiro-
so” y “el Montón”.7 

En las fuentes estoicas, encontramos una clasificación sis
temática de los sofismas. Ésta aparece en 1a: los sofismas se 
dividen en aquellos que dependen del sonido vocal y aquellos 
que dependen de estados de cosas (t«n parå tØn fvnØn ka‹ 
tå prãgmata sofismãtvn). Aunque en este texto no se indica 
cuál es el criterio que rige esta división, es posible que cor-
responda grosso modo a la clasificación básica que propone 
Aristóteles en SE de los silogismos erísticos entre aquellos 
que acompañan a la expresión lingüística y aquellos ajenos a 
ella (165b23: ofl m¢n gãr efisi parå tØn l°jin, ofl dÉ ¶jv t∞w 
l°jevw). En el siguiente apartado, nos ocupamos de los que 
dependen del sonido vocal y, en el tercero, de los que depen-
den de los estados de cosas. 

2. Los sofismas que dependen del sonido vocal

Es probable que en la categoría estoica de los sofismas que 
dependen del sonido vocal (parå tØn fvnÆn) entren aquellos 
que se deben al uso equívoco de ciertas expresiones, es decir, 
aquellos que engañan al oyente en virtud de usar una misma 
expresión con significados distintos.8 Un ejemplo serían “los 
silogismos que descansan en una homonimia” descritos en el 
texto 10. En ellos, parece obtenerse la conclusión en virtud 

7 A diferencia de los anteriores, estos sofismas no tienen una correspondencia 
clara en Platón y Aristóteles y, al menos uno de ellos, “el Mentiroso”, junto con  
“el Cornudo” en 3 y “el Encapuchado” en 2, parece tener su origen en Eubúlides, 
socrático menor sucesor de Euclides de Megara en la dirección de la escuela dialéc- 
tica. Cf. Diógenes Laercio 2. 108. Otro antecedente posible del sofisma del “Enca-
puchado” se encuentra en Aristóteles. Cf. Aristóteles, Refutaciones Sofísticas (SE) 
179a33-b6 y Anon., en SE 125, 13-18. Véase también Atherton, 1993, p. 410 n. 3.

8 Cf. Atherton, 1993, p. 415, y Barnes-Bobzien-Mignucci, 1999, p. 158.

11sofismas.indd   151 16/12/10   11:05:34



152	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

del uso equívoco del término “masculino” (éndre›ow) pues, 
como explica el texto y como veremos más adelante, este tér- 
mino tiene en griego al menos dos significados claramente 
distintos. 

La homonimia, sin embargo, es sólo un caso, entre muchos 
otros posibles, en que puede darse el uso equívoco de expre-
siones. En verdad, hay casos de uso equívoco de expresiones 
que no se deben a una homonimia. La homonimia atañe a 
la pluralidad de significados de una palabra, pero hay ex-
presiones lingüísticas que, no siendo palabras, pueden tener, 
ellas mismas, múltiples significados. Tal es el caso de cier-
tas oraciones que examinaremos más adelante en este apar-
tado. En este caso, explica el texto 9, la oración completa 
tiene una multiplicidad de significados en virtud meramente 
de su sintaxis, sin que ninguna de las palabras que figuran en 
ella tenga, ella misma, más de un significado. De este modo, 
según 9, la homonimia es un tipo de ambigüedad (émfibol¤a), 
pero hay, cuando menos, ochos tipos distintos de ambigüe- 
dad, siendo la homonimia sólo una de ellas (las otras siete, 
como lo sugiere el texto 9, serían sintácticas). 

En resumen, los sofismas que dependen del sonido vocal 
entrañan una ambigüedad —de palabra o de sintaxis— en 
virtud de la cual la expresión ambigua puede emplearse equí
vocamente. Asimismo, al haber ocho tipos de ambigüedad, 
habría al menos ocho tipos de sofismas que dependen del 
sonido vocal. Ahora bien ¿es la equivocidad (de palabra o de 
sintaxis) una condición suficiente, o también una condición 
necesaria, para que, según los estoicos, un argumento sea un 
sofisma que depende del sonido vocal? Salvo en el caso del 
texto 1a, en que se sugiere que existen anomalías lingüísticas 
distintas de la ambigüedad que podrían generar sofismas que 
dependen del sonido vocal, en las fuentes no hay una respues-
ta a esta pregunta, pero no se menciona ningún fenómeno 
lingüístico distinto de la equivocidad que pudiera dar origen 
a un sofisma que dependa del sonido vocal. En particular, 

11sofismas.indd   152 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 153	

los sofismas debidos a la vaguedad (como, por ejemplo los 
“[sofismas] montones”), no pertenecen al ámbito de los que 
dependen del sonido vocal, sino al de los que dependen de 
estados de cosas extra-lingüísticos.9 A ellos regresaremos en 
el siguiente apartado. 

En la clase de los sofismas que dependen del sonido vo-
cal, la noción de ambigüedad —émfibol¤a— merece especial 
atención. Como vimos, en efecto, esta clase de sofismas de-
pende del uso equívoco de expresiones y éste, a su vez, de la 
ambigüedad de dichas expresiones. Para citar un ejemplo que 
encontramos en 10: “El abrigo es masculino, masculino es 
animoso, por consiguiente el abrigo es animoso”. Es un sofis-
ma debido a una homonimia (ımvnim¤a) que afecta el término 
“masculino” (éndre›ow) cuando no se especifica si el hablante 
se refiere a lo varonil, en cuyo caso el término puede aplicarse 
a objetos inanimados, como los abrigos, o a lo animoso (eÎ­
cuxow), en cuyo caso sólo puede aplicarse a personas. Gracias 
a esta ambigüedad, el argumento anterior usa “masculino” 
para inferir, a partir de premisas aparentemente verdaderas, 
una conclusión inaceptable como El abrigo es animoso. La 
ambigüedad opera en la segunda premisa —“masculino es 
animoso”— pues si bien es verdadera en el caso de personas, 
es falsa en el caso de cosas inanimadas, como los abrigos, 
pues “animoso” no es un atributo de abrigos y, por ende, no 
puede aplicarse a ellos. La solución del sofisma consiste en 
poner a descubierto este hecho, con lo cual el interlocutor no 
se ve realmente obligado a aceptar esta conclusión. En efecto, 
la conclusión se sigue de las premisas sólo si la segunda de 
ellas dice algo equivalente a masculino aplicado a abrigos es 
animoso. Pero, en ese caso, la premisa sería falsa. En cam-
bio, si la segunda premisa dijera algo equivalente a masculino 
aplicado a personas es animoso, la conclusión no se seguiría 
de las premisas. Por lo tanto, no hay una interpretación de 

9 Véanse muy particularmente los textos 1a y 7.

11sofismas.indd   153 16/12/10   11:05:34



154	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

la segunda premisa tal que el interlocutor del hablante tenga 
realmente que aceptar la conclusión, pues para verse obligado 
a tal cosa, la conclusión tendría que seguirse de las premisas 
y, a la vez, las premisas tendrían que ser verdaderas. 

La definición general de ambigüedad —émfibol¤a— figura 
en el texto 8: es ambigua aquella expresión que significa dos o 
más estados de cosas (prãgmata) es decir, dos o más decibles 
(lektã) siempre y cuando ella signifique ambos estados de 
cosas “lingüística y estrictamente y de acuerdo con el mismo 
uso” (lektik«w ka‹ kur¤vw ka‹ katå tÚ aÈtÚ ¶yow). Estas preci-
siones respecto del modo en que la expresión ambigüa debe 
de significar han sido objeto de un análisis detallado en la 
literatura reciente sobre este tema y no regresaré a ellas en este 
trabajo.10 Por ahora, cabe notar que, según 8, los portadores de 
ambigüedad son, de forma genérica, las expresiones lingüís-
ticas (l°jeiw) y no únicamente los sonidos vocales (fvna¤), 
los cuales constituyen, en realidad, sólo un tipo de expresión 
lingüística. Esto implica que a los sofismas que dependen del 
“sonido vocal” (parå tØn fvnÆn) debería llamárseles, estric-
tamente, sofismas que dependen de la “expresión lingüística” 
(parå tØn l°jin) para dar cabida a expresiones lingüísticas no 
vocales. En cualquier caso, tanto l°jiw como fvnÆ pueden re-
ferirse indistintamente a palabras sueltas u oraciones, lo cual 
implica que la definición que aparece en 8 se aplica tanto a la 
ambigüedad de una palabra como a la ambigüedad sintáctica. 
Tal es el caso del ejemplo que aparece en el texto: la expresión 
auletris peptoke (AÈlhtr‹w p°ptvke). Se trata de ambigüedad 
sintáctica porque la expresión puede significar que una casa 
tres veces se ha caído (aule= casa, tris= tres veces, peptoke= 
se ha caído) y, a la vez, que la flautista se ha caído (auletris= 
flautista). Esta ambigüedad sintáctica ha de haber sido particu-
larmente evidente en el caso de la expresión escrita, pues, como 

10 Cf. Atherton, 1993, pp. 152-174; Salles, 2002, pp. 9-12, y 2005, pp. 100-103, 
y Boeri, 2003.

11sofismas.indd   154 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 155	

era costumbre en la época clásica y helenística, las expresiones 
escritas aparecían en mayúsculas y, sobre todo, sin espacios ni 
acentos. En nuestro ejemplo: Aulhtrispeptvke. Aquí es 
patente que no hay nada en la expresión misma que descarte 
uno de los significados, a diferencia de lo que ocurre si se 
escribe la expresión como aparece en los códices —AÈlhtr‹w 
p°ptvke— pues, en este caso, parece descartarse el significado 
una casa tres veces se ha caído en la medida en que AÈlÆ y 
tr¤w aparecen unidos y no separados como tendrían que estarlo 
para poder dar ese significado.11 El texto 9 de Galeno pone de 
manifiesto este problema al dar como ejemplo de ambigüedad 
la expresión Aulhtrispesousa, la cual aparece en los códi-
ces sin espacios ni acentos.12 Si observamos la lista de ocho 
ambigüedades que aparece en 9 podemos notar que varias de 
ellas, y no sólo Aulhtrispesousa, se ajustan a la definición 
de ambigüedad sintáctica que hallamos en 8. Para sólo tomar 
dos ejemplos, la sexta y la octava son casos claros de ello.13 

3. Los sofismas que dependen de estados de cosas

Pasemos ahora a la clase de los sofismas que dependen de 
estados de cosas (parå tå prãgmata). De acuerdo con 1a, esta 

11 Cf. Boeri, 2003, p. 187 n. 11.
12 En este ejemplo, el verbo p¤ptv aparece en participio aoristo mientras que, en 

el ejemplo anterior, aparecía en indicativo perfecto. Hasta donde puedo ver, esta 
diferencia no es importante. La principal diferencia es que en Aulhtrispesousa, 
la expresión en su conjunto aparece sin separaciones ni acentos. Esto pone de ma-
nifiesto la ambigüedad que, de otra forma, no puede apreciarse claramente, pues al 
dividirse y acentuarse las palabras, la expresión toma una morfología específica y 
parece admitir un solo significado.

13 La existencia de ambigüedades así entendidas tiene consecuencias importan-
tes tanto para la metafísica estoica y el tema de la individualización de los incorpó-
reos, así como para su física y, en concreto, para el problema de la diferenciación 
temporal de los ciclos cósmicos. Sobre el problema de la diferenciación de los ci-
clos cósmicos, cf. Barnes, 1978. Sobre cómo la teoría estoica de las ambigüedades 
puede ayudar a resolver ese problema, cf. Boeri, 2003, y Salles, 2002 y 2005.

11sofismas.indd   155 16/12/10   11:05:34



156	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

clase incluye una larga serie de sofismas que ya eran famosos 
en la época helenística: 

œn e‰nai ceudom°nouw lÒgouw ka‹ élhyeÊontaw ka‹ épofãskon­
taw svr¤taw te ka‹ toÁw ımo¤ouw toÊtoiw, §llipe›w ka‹ épÒrouw ka‹ 
pera¤nontaw ka‹ §gkekalumm°nouw kerat¤naw te ka‹ oÎtidaw ka‹ ye- 
r¤zontaw. 

Entre estos sofismas se encuentran los argumentos “mentiro- 
sos”, los que “dicen la verdad”, los “que niegan”, “los mon-
tones”, así como los que se asemejan a ellos (los defectuosos, los 
aporéticos y los concluyentes), y asimismo “[los] encapuchados”, 
“cornudos”, “no-alguien” y “segadores”.

La enumeración que aparece en el texto merece dos comen-
tarios. El primero es que el uso de plurales puede significar 
que los estoicos lidiaron con varias versiones de cada uno 
de los sofismas que se mencionan, porque probablemente no 
existía una única formulación canónica de ninguno de ellos.14 

El segundo comentario se refiere a la tripartición entre sofis-
mas “defectuosos”, “aporéticos” y “concluyentes”. A primera 
vista, podría tratarse de tres clases específicas de sofismas 
que dependen de estados de cosas. Es decir, al igual que “los 
mentirosos”, “los que dicen la verdad”, “los que niegan”, 
“los montones”, “los encapuchados”, “los cornudos”, “los no-
alguien” y “los segadores”, las tres clases que nos interesan 
compondrían la clase genérica de los que dependen de estados 
de cosas. Sin embargo, en un trabajo reciente, se ha sostenido 
que la tripartición defectuosos-aporéticos-concluyentes, cons-
tituye una división distinta e independiente.15 De acuerdo con 
esta lectura, habría, en verdad, dos clasificaciones estoicas de 
los sofismas que dependen de estados de cosas: una de ellas los 
dividiría en ocho (mentirosos, que dicen la verdad, que niegan, 
montones, encapuchados, cornudos, no-alguien y segadores) 

14 Al respecto, cf. Barnes-Bobzien-Mignucci, 1999, p. 158 n. 157.
15 Idem, 1999, p. 158.

11sofismas.indd   156 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 157	

y la segunda, posterior a ésta, dividiría a estas ocho clases en 
defectuosos, aporéticos y concluyentes. El texto 7 está a favor 
de esta lectura: al clasificar “los encapuchados”, “los mon-
tones”, “los cornudos” y “los no-alguien” dentro de la clase 
de los aporéticos, este texto parece sugerir que los sofismas 
aporéticos son, en sí mismos, una clase que comprende a los 
encapuchados, los montones, los cornudos y los no-alguien. 
Sin embargo, contra esta lectura está 1a. Ahí los sofismas 
aporéticos se presentan como una clase alineada a la de “los 
encapuchados”, “los montones”, “los cornudos” y “los no-
alguien”, es decir, como clases del mismo orden donde unas 
no comprenden a las otras, según lo supone la interpretación 
anterior. Esto indica la presencia de una tensión en las fuentes, 
probablemente insuperable, respecto de la clasificación estoica 
de los sofismas. En cualquier caso, muchos de ellos son jo- 
yas de la lógica filosófica y todavía hoy en día son objeto de 
análisis y debate por parte de filósofos del lenguage y de la 
lógica, en particular, “los Mentirosos” y “los Montones”.16 

La principal formulación de “los Mentirosos” proviene de 
Cicerón en el texto 4. Debido a una laguna textual importante, 
a la que me refiero en el Apéndice, es imposible conocer el sig-
nificado exacto del texto.17 Pero es una posibilidad es: “si dices 
que mientes y en esto dices la verdad, mientes <y, si mientes, > 
dices la verdad”. Es decir, si digo “Miento” y lo que digo —la 
proposición Miento— es verdadero, entonces, si esta proposi-
ción se refiere a todo lo que digo, incluyéndola a ella, se sigue 
que estoy mintiendo y, por lo tanto, que lo que digo es falso. 
Pero si lo que digo es falso, es decir, si es falso que miento, 

16 Véanse por ejemplo Williamson, 1994; Beall, 2003 y 2007 y Sainsbury, 2009.
17 En la traducción adoptamos la lectura de Mignucci: si te mentiri dicis idque 

verum dicis, mentiris <et, si mentiris,> verum dicis (“si dices que mientes y en 
esto dices la verdad, mientes <y, si mientes>, dices la verdad”). Para una defensa 
filosófica y filológica de esta lectura, cf. Mignucci, 1999, pp. 59-60. Para una 
discusión detallada de las distintas propuestas editoriales para colmar la laguna. 
Cf. Mignucci, 1999, pp. 56-62; Barnes-Bobzien-Mignucci, 1999, pp. 163-167, y 
Bobzien, 2002, pp. 221-222.

11sofismas.indd   157 16/12/10   11:05:34



158	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

entonces, dado que lo opuesto de mentir es decir la verdad, lo 
que digo es verdadero. En conclusión, al decir “Miento”, si 
lo que digo es verdadero, lo que digo es falso y, si lo que digo 
es falso, lo que digo es verdadero.18 Según sabemos gracias 
Plutarco en 5, Crisipo adoptó una postura respecto de este 
sofisma según la cual es preciso (1) “negar que es falsa sin 
restricción una conjunción que se obtiene por medio de [pro-
posiciones] contradictorias indefinidas” (tÚ gãr éor¤stvn sum
peplegm°non ti diÉ éntikeim°nvn mØ fãnai ceËdow eÈpÒrvw e‰nai) 
y (2) “afirmar que en ciertos argumentos que poseen premisas 
verdaderas y realizan una inferencia congruente, las contra-
dictorias de sus conclusiones también son verdaderas” (lÒgouw 
[...] fãnai tinåw élhy∞ tå lÆmmata ka‹ tåw égvgåw Ígie›w ¶xon­
taw e‰ta ka‹ tå éntike¤mena t«n sumperasmãtvn ¶xein élhy∞). 
En (1), las dos proposiciones serían, en este caso, Miento y su 
contradictoria, Digo la verdad, y Crisipo habría afirmado que 
su conjunción no es falsa. En (2), Crisipo habría reconstruido 
el sofisma bajo la forma de un argumento congruente cuyas 
premisas implicarían la verdad tanto de su conclusión como 
de la contradictoria de su conclusión, lo cual equivale a decir, 
como en (1), que hay conjunciones no falsas de proposiciones 
contradictorias. Es difícil entender a partir de este testimonio 
de Plutarco cuál era exactamente la solución que Crisipo pre-
tendía aportar al problema. Pero, según el testimonio de Ci-

18 Otras dos fuentes importantes sobre el sofisma del “Mentiroso” son los 
fragmentos de las Investigaciones Lógicas de Crisipo que aparecen en las colum-
nas 9-21 de PHerc. 307 (fragmentos editados en SVF 2.298a y FDS 698), Gelio, 
Noctes Atticae 18.2.9-10 y Anon. in Sophist. Elench. 25.58, 29-33 tradicionalmente 
atribuido a Alejandro de Afrodisia. Cf. Mignucci, 1999, p. 1 nn. 1-6. Este sofisma 
tiene probablemente su origen en Eubúlides (Diógenes Laercio 7.108), sucesor de 
Euclides de Megara (cf. apartado 1 más arriba). Hay rastros de este sofisma en el 
propio Aristóteles, cf. Sophistici Elenchi 25 (180b2-3: ı lÒgow ka‹ per‹ toË ceÊdes­
yai tÚn aÈtÚn ëma ka‹ élhyeÊein) aunque el pasaje es oscuro y su interpretación ha 
generado polémica. Cf. Mignucci, 1999, pp. 55-56. Para definir el género al que 
pertenece el sofisma mentiroso dentro de la lógica contemporánea, cf. cap. 5 de 
Sainsbury, 2009, y también Beal, 2003 y 2007.

11sofismas.indd   158 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 159	

cerón en 4, su percepción del problema parece haber sido que 
éste sólo surge cuando se intenta atribuir un valor de verdad 
a estas proposiciones y que, por consiguiente, una solución 
al problema requiere no atribuirles ningún valor de verdad. 
Proposiciones como Miento serían, por lo tanto, una excep-
ción al principio de bivalencia.19 

A una conclusión similar puede llegarse respecto de la solu-
ción que parece haber propuesto Crisipo a “los Montones”. Una 
de las principales formulaciones aparece en el texto 7: “no es el 
caso que dos sean pocos, pero que tres no lo sean, ni que és-
tos [lo sean] pero cuatro no lo sean, y así hasta llegar a diez. 
Sin embargo, dos son pocos, por consiguiente también lo son 
diez”.20 En principio, la adopción por parte de los estoicos del 
principio de bivalencia los obliga a aceptar que la proposición 
x son pocos tiene un valor de verdad determinado en cada una 
de las etapas del proceso, pues no puede carecer de uno en 
algún punto si es que efectivamente, como lo pide el principio 

19 Esta línea interpretativa ha sido propuesta y desarrollada en Mignucci, 1999, 
Barnes-Bobzien-Mignucci, 1999, pp. 168-169, y Bobzien, 2002, pp. 221-222. Si 
la interpretación es correcta, la solución estoica es distinta de la propuesta por los 
restringentes medievales, quienes argumentan que proposiciones como Miento son 
siempre falsas porque son autocontradictorias (tal es el caso de Guillermo de Oc-
kham, cf. Spade, 1988) y, hasta cierto punto, distinta también de la propuesta por 
los cassantes, quienes argumentan que proposiciones como Miento no son proposi-
ciones genuinas sino sinsentidos a los que no se puede atribuir un valor de verdad 
(tal es el caso del tratado anónimo del siglo xii De Insolubilibus, cf. De Rijk, 1966). 
Los estoicos referidos por Cicerón en el texto 4 no parecen adoptar la postura de 
los cassantes porque: (a) no afirman que estas proposiciones sean sinsentidos, sino 
sólo que son “inexplicables” (inexplicabilia) y, además, porque (b) Cicerón observa 
una tensión entre aceptar la definición de proposición —la cual dice que toda pro-
posición debe de tener un valor de verdad— pero no atribuir un valor de verdad a 
algo como Miento, pues sólo puede haber tal tensión si Miento es considerado una 
proposición. Para una interpretación que identifica la postura estoica con la de los 
cassantes, cf. Alejandro de Afrodisia, en Top. 188, 19-28. 

20 Para otras versiones del sofisma, cf. Sexto Empírico AM 10.113-18 Cicerón, 
Acad. 2.93 y Galeno, Exp. Med. 16. 1-17.3. Véase también Plutarco, Comm. Not. 
1084C-D (versión respecto de la cual Bobzien, 2002, p. 217 n. 3 y 227 n. 36 argu-
menta que no es del tipo sorites). 

11sofismas.indd   159 16/12/10   11:05:34



160	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

de bivalencia, toda proposición es verdadera o falsa. Esto, sin 
embargo, implica que hay un punto exacto del proceso en que 
la proposición cambia de valor de verdad, a saber, cuando el 
valor de la variable x deja de ser poco y pasa a ser mucho. 
Ahora bien, dado que existe tal punto, se sigue que la con-
clusión a la que pretende llegar el sofisma —“diez también 
son pocos”— es falsa: pues aunque no sepamos en qué punto 
de 1 a 10 dejó de haber pocos y empezó a haber muchos, 
sabemos, en virtud de la verdad del principio de bivalencia, 
que hubo tal punto. Ergo, no estamos obligados a aceptar esa 
conclusión y, con ello, se viene abajo el sofisma. Según esta 
interpretación la estrategia estoica puede calificarse de “epis
temicista”. La indeterminación que afecta el uso de predicados 
como Ser pocos no se debería a los objetos que satisfacen esos 
predicados, pues todo objeto o bien satisface ese predicado o 
bien no lo satisface (no hay objetos vagos), sino a nuestra fal-
ta de discernimiento: la causa de la vaguedad es una carencia 
de nuestro aparato epistemológico. Habría casos límite en que 
somos incapaces de determinar con claridad si un objeto dado 
satisface ese predicado o no. 

Sin embargo, esta interpretación epistemicista de los es-
toicos, cuyo defensor más reciente es Timothy Williamson,21 

se contrapone a una lectura no-epistemicista y de carácter 
más bien metafísico, desarrollada en todo detalle por Susan-
ne Bobzien en un trabajo reciente.22 Como en el caso de los 

21 Cf. Williamson, 1994, pp. 8-35, especialmente, pp. 12-27. 
22 Cf. Bobzien, 2002. Cf. Konstan, 1987, pp. 27-28. Según Konstan, ciertos 

filósofos helenísticos, incluyendo algunos estoicos, ya habían reconocido la exis-
tencia de objetos vagos en este sentido: “[...] according to certain schools, appar-
ently including the Stoics and one faction among the skeptics (and also Epicureans 
and certain medical writers, if their references to atoms and pores are any evidence 
on this score), there exists a class of non-evident things such that it is not the case 
that we simply do not know, or do not yet know, whether the predicate F or -F 
applies to them, but rather such that it is true that we can apply neither F nor  
-F [...] all the examples of this class of phenomena involve very large numbers of 
things, and, more specifically, the fact that a certain pair of contradictory attributes 

11sofismas.indd   160 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 161	

sofismas mentirosos, los sofismas montones constituirían ca-
sos especiales en que es necesario abandonar el principio de 
bivalencia: así como los estoicos, y tal vez el propio Crisipo, 
habría sostenido que proposiciones autoreferenciales como 
Miento carecen de un valor de verdad, así también —sostiene 
Bobzien—, Crisipo habría afirmado que proposiciones que 
involucran el uso de predicados como Ser pocos carecen de 
valor de verdad en algunos casos límite. Esta interpretación 
es metafísica porque supone que, en realidad, existen objetos 
vagos en el sentido de que hay objetos que son neutrales res-
pecto de ciertos predicados: no satisfacen ni estos predicados 
ni su negación. Según esta lectura, la solución que los estoicos 
habrían aportado a los sofismas montones habría consistido en 
simplemente suspender el juicio o “guardar silencio” tal como 
lo sugiere el texto 10. Sabiendo que cierto objeto x es neutral 
respecto de cierto predicado P y su negación no-P (por ejem-
plo, sabiendo que 5 no es ni poco ni mucho), el sabio estoico 
no debe de asentir ni a la proposición Px (cinco es poco) ni a 
la proposición no-Px (cinco es mucho).23 

Cabe notar que un texto sobre el cual pretende apoyarse la 
interpretación epistemicista de los estoicos puede leerse de tal 
modo que también sirva de punto de apoyo para la interpre-
tación metafísica. Se trata de 7 y, en particular, de la parte en 
que se afirma lo siguiente: 

Pues en el caso del sorites, cuando la última presentación cog-
nitiva es adyacente a la primera presentación no cognitiva y es 

—oddness and evenness— that are predicable of ordinary quantities are neither of 
them predicable in the case of the number of stars or of the hairs in one’s head”. 
La evidencia que Konstan cita a favor de esta tesis (cf. 1987, pp. 18-32) proviene 
principalmente de Sexto Empírico (PH 2.97 M 7.243, 7. 393, 8. 25, 8. 147, 8.318 
y 11.59) y Plutarco, Comm. not. 1079E-1080D). Sobre este tema y, en particular, la 
discusión de Crisipo sobre el dilema del cono según Plutarco, Comm. not. 1079E-
1080D, cf. Hahm, 1972. 

23 Sobre la estrategia descrita aquí de guardar silencio, cf. Sexto Empírico, PH 
2.253 y Cicerón, Acad. 2.93 con comentario en Bobzien, 2002, pp. 228-230, y 
Long & Sedley, 1987, vol. 1, p. 230. 

11sofismas.indd   161 16/12/10   11:05:34



162	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

casi indistinguible [de ella], los que están con Crisipo sostienen 
que, en el caso de presentaciones en las que hay una diferencia 
tan pequeña, el sabio se detendrá y guardará silencio, pero en 
aquellos casos en los que [tal diferencia] es más grande prestará 
asentimiento a aquélla como verdadera.24

Una lectura de este texto es que, si bien no hay objetos vagos, 
nuestras presentaciones no nos permiten distinguir entre casos 
límite: el problema de la vaguedad es epistemológico y debi-
do a una insuficiencia nuestra para discriminar ciertas diferen-
cias reales. Ésta es la lectura epistemicista de 7. Pero el texto 
también pueden entenderse en el sentido de que la diferencia 
entre presentaciones, por ser demasiado pequeña, es un indi-
cio de que no existe realmente una diferencia tajante entre ca-
sos límite. Por ejemplo, en la serie de uno a diez, no existe un 
punto absoluto antes del cual se aplica el predicado Son pocos 
y después del cual se aplica Son muchos, sino que hay objetos 
en esa serie —problamente situados hacia la mitad— respecto 
de los cuales está objetivamente indeterminado si son pocos o 
son muchos.25 Esta divergencia entre dos lecturas igualmente 
razonables, pero opuestas, de 7 indica que este testimonio de 
Diógenes Laercio no permite, por sí solo, determinar cuál es 
la postura de la teoría estoica de los sofismas respecto del pro-
blema metafísico de si existen o no objetos vagos.26 

Para concluir: ¿cómo se sitúan los estoicos respecto de la 
postura que adoptan los filósofos contemporáneos de la lógica 
sobre el problema de la vaguedad? Si la lectura realista de los 
estoicos es la correcta, hay una diferencia importante entre 
ellos y la postura predominante en la actualidad. De acuerdo 
con ésta, que podríamos calificar de “semanticista”, el fenó-

24 Texto citado tanto en Williamson, 1994, p. 18, como en Bobzien, 2002, p. 234. 
25 Cf. Bobzien, 2002, pp. 233-237. 
26 Como bien lo ha señalado Konstan, pruebas claras de que los estoicos re-

conocieron la existencia de objetos vagos pueden hallarse en otras fuentes, a las 
cuales ya me he referido en la n. 22. 

11sofismas.indd   162 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 163	

meno de la vaguedad se debe a los significados del lenguaje 
y no al mundo extra-lingüístico: hay predicados lingüísticos 
cuyo significado no es del todo preciso, de tal manera que su 
dominio se traslapa en ciertos casos con el de su negación. Por 
ejemplo, “calvo” y “no-calvo”, en virtud de una imprecisión 
de significado, pueden ambos predicarse correctamente de un 
cierto número de casos.27 El semanticismo se aparta del epis-
temicismo en la medida en que el primero atribuye la vague-
dad a una imprecisión semántica del lenguaje, mientras que el 
segundo a una carencia de nuestro aparato cognoscitivo. Pero 
el semanticismo también se aparta del realismo en la medida 
en que el realismo atribuye la vaguedad a ciertos rasgos del 
mundo extra-lingüístico y no a una imperfección semántica 
del lenguaje. De acuerdo con el realismo, existen objetos va-
gos en el sentido en que hay predicados tales que ni ellos ni 
su negación se predican de estos objetos. Para regresar a un 
ejemplo anterior, en la serie numérica de 1 a 10, suponiendo 
que 10 es mucho y 1 es poco, habría números intermedios que 
no son ni poco ni mucho. Como puede apreciarse a través de 
estos dos ejemplos, las dos teorías, además de diferenciarse 
por atribuir la vaguedad a cosas distintas (al lenguaje en un 
caso y al mundo extra-lingüístico en el otro), también difieren 
entre sí en virtud de querer explicar fenónemos distintos re-
lacionados con la vaguedad: (a) el que haya predicados tales 
que ellos y su negación pueden, en ciertos casos, aplicarse a 
los mismos objetos (“calvo” y “no-calvo”) y (b) el que haya 
predicados tales que ellos y su negación no se aplican a nin-
gún objeto de un cierto dominio. El semanticismo contem-
poráneo se centra en el primer fenómeno y lo atribuye a una 
imprecisión en el significado de los predicados lingüísticos; 
el estoicismo, en cambio, se refiere al segundo fenómeno y lo 

27 Cf. Sainsbury, 2009, pp. 24-25 y 47-49, aunque ciertos filósofos contempo-
ráneos de la lógica rechazan el semanticismo, entre ellos, Evans, 1978, y Wiggins, 
2001, pp. 161-171. 

11sofismas.indd   163 16/12/10   11:05:34



164	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

atribuye a una especie de neutralidad en los objetos mismos 
respecto de ciertos predicados y sus negaciones, pues no sa-
tisfacen ni los unos ni los otros y, por ello, son “vagos” en el 
sentido de que son neutrales a este respecto. Ésta es sin duda 
una razón por la cual los estoicos, a diferencia de la mayoría 
de los filósofos modernos de la lógica, son realistas respe- 
to de la vaguedad. Ahora bien, ¿hay alguna prueba de que los 
estoicos tenían cuando menos conocimiento del primer pro-
blema? Dejaremos esta pregunta abierta limitándonos a obser-
var que, si bien en una fuente antigua se menciona el ejemplo 
del hombre “calvo”,28 no es del todo claro lo siguiente: (a) si 
se refiere a un ejemplo estoico y, tampoco, (b) si pretende 
ejemplificar el primer problema o sólo una versión del segun-
do (ciertos hombres no son ni “calvos” ni “no calvos”). 

28 Cf. Galeno, Exp. Med. xx. 3 citado en Barnes-Bobzien-Mignucci, 1999, p. 
170. 

11sofismas.indd   164 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 165	

Apéndice

Ediciones consultadas
 
• Diógenes Laercio: H. S. Long (ed.), Diogenis Laertii vitae 
philosophorum, 2 vols., Oxford, Clarendon Press, 1964. 
• Luciano de Samosata: A. M. Harmon (ed.), Lucian, vol. 2., 
Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1915.
• Sexto Empírico: H. Mutschmann (ed.), Sexti Empirici opera, 
vol. 1, Leipzig, Teubner, 1912. 
• Plutarco, Moralia: R. Westman & M. Pohlenz (edd.), Plutar-
chi moralia, vol. 6.2, Leipzig, Teubner, 19592. 
• Simplicio (texto 6): H. Diels (ed.), Simplicii in Aristotelis 
physicorum libros octo commentaria, 2 vols. (Commentaria 
in Aristotelem Graeca 9 & 10, Berlin, Reimer, 9, 1882; 10, 
1895).
• Simplicio (texto 10) K. Kalbfleisch, Simplicii in Aristote-
lis categorias commentarium (Commentaria in Aristotelem 
Graeca 8, Berlin, Reimer, 1907). 
• Galeno: K. Gabler (ed.), Libellus de captionibus quae per 
dictionem fiunt ad fidem unius qui superest codicis editus 
[Dissertatio inauguralis], Rostock, 1903. 
• Cicerón: Harris Rackham (ed.), en Loeb Classical Library. 

A continuación cito in extenso los pasajes a los que me refiero 
en este artículo. A excepción de los textos 4 y 7, los demás 
no están acompañados de un aparato crítico y, por ende, no se 
toman en cuenta otras lecturas que pudieran afectar el signifi-
cado filosófico de los textos. 

1a Diógenes Laercio 7.43-44

TØn d¢ dialektikØn diaire›syai e‡w te tÚn per‹ t«n shmainom°nvn 
ka‹ t∞w fvn∞w tÒpon: ka‹ tÚn m¢n t«n shmainom°nvn e‡w te tÚn per‹ 
t«n fantasi«n tÒpon ka‹ t«n §k toÊtvn Ífistam°nvn lekt«n éjiv- 

11sofismas.indd   165 16/12/10   11:05:34



166	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

mãtvn ka‹ aÈtotel«n ka‹ kathgorhmãtvn ka‹ t«n ımo¤vn Ùry«n 
ka‹ Ípt¤vn ka‹ gen«n ka‹ efid«n, ımo¤vw d¢ ka‹ lÒgvn ka‹ trÒpvn ka‹  
sullogism«n ka‹ t«n parå tØn fvnØn ka‹ tå prãgmata sofis­
mãtvn: œn e‰nai ceudom°nouw lÒgouw ka‹ élhyeÊontaw ka‹ épo- 
fãskontaw svr¤taw te ka‹ toÁw ımo¤ouw toÊtoiw, §llipe›w ka‹ épÒrouw 
ka‹ pera¤nontaw ka‹ §gkekalumm°nouw kerat¤naw te ka‹ oÎtidaw ka‹ 
yer¤zontaw. E‰nai d¢ t∞w dialektik∞w ‡dion tÒpon ka‹ tÚn proeirhm°non 
per‹ aÈt∞w t∞w fvn∞w, §n ⁄ de¤knutai ≤ §ggrãmmatow fvnØ ka‹ t¤na 
tå toË lÒgou m°rh, ka‹ per‹ soloikismoË ka‹ barbarismoË ka‹  
poihmãtvn ka‹ émfiboli«n ka‹ per‹ §mmeloËw fvn∞w ka‹ per‹ mou­
sik∞w ka‹ per‹ ˜rvn katã tinaw ka‹ diair°sevn ka‹ l°jevn.

La dialéctica se divide en un área concerniente a los significados 
y otra al sonido vocal; y el [área] de los significados [se divide] 
en área de las presentaciones y de los decibles que a partir de ellas 
subsisten: proposiciones, [que son decibles] completos, predica- 
dos —tanto activos como pasivos—, géneros y especies y, de 
manera similar, argumentos, modos de argumento, silogismos 
y sofismas que dependen del sonido vocal y de los estados de 
cosas. Entre esos sofismas se encuentran los argumentos “del 
mentiroso”, “del que dice la verdad”, “del que niega los argu-
mentos”, “del sorites” y, los defectuosos, aporéticos y los con-
clusivos, que se asemejan a ellos. Los argumentos “del velo”, 
“del cornudo”, “del no-alguien” y “del segador”. Corresponde 
también a la dialéctica el área peculiar, antes mencionada, que se 
refiere al sonido vocal mismo, en la cual se muestra la expresión 
escrita y cuáles son las partes del discurso, la cual se refiere al 
solecismo, al barbarismo, la poesía, la ambigüedad, la expresión 
melodiosa, la música, y, de acuerdo con algunos [estoicos], a las 
definiciones, las divisiones y las expresiones. 

1b Sexto Empírico PH 2.229-231

OÈk êtopon d¢ ‡svw ka‹ t“ per‹ t«n sofismãtvn §pist∞sai lÒgƒ diå 
brax°vn, §pe‹ ka‹ efiw tØn toÊtvn diãlusin énagka¤an e‰nai l°gousi 
tØn dialektikØn ofl semnÊnontew aÈtÆn. efi går t«n te élhy«n ka‹ 
ceud«n lÒgvn, fas¤n, §st‹n aÏth diagnvstikÆ, ceude›w d¢ lÒgoi 
ka‹ tå sof¤smata, ka‹ toÊtvn ín e‡h diakritikØ lumainom°nvn tØn 

11sofismas.indd   166 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 167	

élÆyeian fainom°naiw piyanÒthsin. ˜yen …w bohyoËntew ofl dialek- 
tiko‹ saleÊonti t“ b¤ƒ ka‹ tØn ¶nnoian ka‹ tåw diaforåw ka‹ tåw 
§pilÊseiw dØ t«n sofismãtvn metå spoud∞w ≤mçw peir«ntai didãs­
kein, l°gontew sÒfisma e‰nai lÒgon piyanÚn ka‹ dedolieum°non Àste 
prosd°jasyai tØn §piforån ≥toi ceud∞ µ …moivm°nhn ceude› µ êdh- 
lon µ êllvw éprÒsdekton, oÂon ceud∞ m¢n …w §p‹ <toÊtou> toË 
sof¤smatow ¶xei ÑoÈde‹w d¤dvsi kathgÒrhma pie›n: kathgÒrhma d° 
§sti tÚ éc¤nyion pie›n: oÈde‹w êra d¤dvsin éc¤nyion pie›nÉ, ¶ti d¢ 
˜moion ceude› …w §p‹ toÊtou Ñ˘ mÆte §ned°xeto mÆte §nd°xetai, toËto 
oÈk ¶stin êtopon: oÎte d¢ §ned°xeto oÎte §nd°xetai tÚ ı fiatrÒw, 
kayÚ fiatrÒw §sti, foneÊei: <oÈk êra êtopÒn §sti tÚ ı fiatrÒw, kayÚ 
fiatrÒw §sti, foneÊei>É. ¶ti d¢ êdhlon oÏtvw ÑoÈx‹ ka‹ ±r≈thkã t¤ se 
pr«ton, ka‹ oÈx‹ ofl ést°rew êrtio¤ efisin: ±r≈thka d° t¤ se pr«ton: 
ofl êra ést°rew êrtio¤ efisinÉ. ¶ti d¢ éprÒsdekton êllvw, …w ofl legÒ­
menoi soloik¤zontew lÒgoi, oÂon Ñ˘ bl°peiw, ¶stin: bl°peiw d¢ freni­
tikÒn: ¶stin êra frenitikÒnÉ.

Con probabilidad no esté fuera de lugar enfocarnos brevemente 
en la teoría de los sofismas, pues quienes veneran la dialéctica 
misma dicen que también es necesaria para la solución de éstos. 
En efecto, afirman, si ésta es capaz de identificar argumentos 
verdaderos y falsos, y los sofismas también son argumentos fal-
sos, también debe ser capaz de distinguirlos a ellos, que ultrajan 
la verdad por medio de su aparente verosimilitud. Por ello, los 
dialécticos, saliendo al rescate de nuestra vacilante vida, intentan 
con empeño enseñarnos la concepción de los sofismas, sus dife-
rencias y sus soluciones, al decir que un sofisma es un argumento 
convincente, pero, un hecho engañoso, de tal modo que es acep-
tada su conclusión, que es falsa o igual a una falsa o no-evidente 
o de otra forma inaceptable. Por ejemplo, es falsa como en el 
caso de este sofisma: “nadie da a beber un predicado; pero beber 
ajenjo es un predicado; por lo tanto, nadie da a beber ajenjo”. En 
cambio, [la conclusión] es igual a una falsa como en éste: “aque-
llo que ni era ni es el caso, no es absurdo; pero ni era ni es el 
caso que el médico en cuanto médico cometa un asesinato; <por 
lo tanto, no es absurdo que el médico en cuanto médico cometa 
un asesinato>”. Por otra parte, [la conclusión] es no manifies- 
ta de este modo: “no ambas son el caso: te he hecho una prime- 
ra pregunta y no es par el número de estrellas; pero te he hecho 

11sofismas.indd   167 16/12/10   11:05:34



168	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

una primera pregunta: por lo tanto, el número de estrellas es 
par”. Y [la conclusión] es de otra forma inaceptable como en 
los argumentos que enuncian solecismos, por ejemplo: “lo que 
ves existe; pero ves una alucinación; por lo tanto, la alucinación 
existe”. 

1c Diógenes Laercio 7.79 

ÖEti t«n lÒgvn ofl m¢n élhye›w efisin, ofl d¢ ceude›w. élhye›w m¢n oÔn 
efisi lÒgoi ofl diÉ élhy«n sunãgontew, oÂon “efi ≤ éretØ »fele›, ≤ 
kak¤a blãptei: <éllå mØn »fele› ≤ éretÆ: ≤ kak¤a êra blãptei>”. 
ceude›w d° efisin ofl t«n lhmmãtvn ¶xont°w ti ceËdow µ ép°rantoi 
ˆntew, oÂon “efi ≤m°ra §st¤, f«w §stin: ≤m°ra d° §sti: zª êra D¤vn”.

Además, de los argumentos, algunos son verdaderos, otros, falsos. 
Verdaderos son los argumentos que concluyen a través de [pre-
misas] verdaderas, por ejemplo: “si la virtud beneficia, el vicio 
daña”; [pero por cierto la virtud beneficia; por lo tanto, el vicio da- 
ña]. Falsos son los argumentos que poseen una de sus premisas 
falsa o son inválidos, por ejemplo: “si es de día, hay luz; es de 
día; por lo tanto, Dión vive”. 

2 Luciano, Vit. auc. 22

	 xrusippos:	S kÒpei goËn: ¶sti soi paid¤on;
	 agorasths:	T ¤ mÆn;
	 xrusippos:	T oËto ≥n pvw krokÒdeilow èrpãs˙ plhs¤on toË pota­

moË plazÒmenon eÍr≈n, kütã soi épod≈sein Ípisxn∞tai 
aÈtÒ, µn e‡p˙w télhy¢w ˜ ti d°doktai aÈt“ per‹ t∞w épo- 
dÒsevw toË br°fouw, t¤ fÆseiw aÈtÚn §gnvk°nai;

	 agorasths:	 DusapÒkriton §rvtòw. épor« går ıpÒteron efip∆n épo- 
lãboimi. éllå sÁ prÚw DiÚw épokrinãmenow énãsvsa¤ 
moi tÚ paid¤on, mØ ka‹ fyãs˙ aÈtÚ katapi≈n.

	 xrusippos:	 Yãrrei: ka‹ êlla gãr se didãjomai yaumasi≈tera.
	 agorasths:	T å po›a;
	 xrusippos:	T Ún yer¤zonta ka‹ tÚn kurieÊonta ka‹ §p‹ pçsi tØn 

ÉHl°ktran ka‹ tÚn §gkekalumm°non.

11sofismas.indd   168 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 169	

	 agorasths:	T ¤na toËton tÚn §gkekalumm°non µ t¤na tØn ÉHl°ktran 
l°geiw;

	 xrusippos:	 ÉHl°ktran m¢n §ke¤nhn tØn pãnu, tØn ÉAgam°mnonow, 
∂ tå aÈtå o‰d° te ëma ka‹ oÈk o‰de: parest«tow går 
aÈtª toË ÉOr°stou ¶ti égn«tow o‰de m¢n ÉOr°sthn, ˜ti 
édelfÚw aÈt∞w, ˜ti d¢ o�tow ÉOr°sthw égnoe›. tÚn dÉ aÔ 
§gkekalumm°non ka‹ pãnu yaumastÚn ékoÊs˙ lÒgon: 
épÒkrinai gãr moi, tÚn pat°ra o‰sya tÚn seautoË;

	 agorasths:	 Na¤.
	 xrusippos:	T ¤ oÔn; ≥n soi parastÆsaw tinå §gkekalumm°non ¶rv­

mai, toËton o‰sya; t¤ fÆseiw;
	 agorasths:	 DhladØ égnoe›n.
	 xrusippos:	 ÉAllå mØn aÈtÚw ∑n ı patØr ı sÒw: Àste efi toËton 

égnoe›w, d∞low e‰ tÚn pat°ra tÚn sÚn égno«n.

	 crisipo:	 Pero mira: ¿tienes un niño? 
	 comprador:	 ¿Y qué? 
	 crisipo:	 Si al encontrarlo paseando cerca del río, un cocodri-

lo de algún modo lo rapta y enseguida te promete 
entregarlo si dices con verdad lo que le parece a él 
respecto de la entrega del crío, ¿qué le dirás que sa-
bes? 

	 comprador:	 Preguntas algo difícil de responder, pues me confun-
de con cuál [de las respuestas], al pronunciarla, reco-
braría [a mi hijo]; tú, en cambio, ¡por Zeus!, sálvame 
al niño respondiendo [la pregunta con verdad], para 
que [el cocodrilo] no se precipite tragándoselo. 

	 crisipo:	 No temas, pues habré de enseñarte otras cosas aún 
más sorprendentes. 

	 comprador:	 ¿Cuáles son? 
	 crisipo:	 “El Segador”, “el Maestro” y, sobre todo, “la Elec-

tra”, es decir, “el Encapuchado”. 
	 comprador:	 ¿Cuál es “el Encapuchado” y cuál es “la Electra”? 
	 crisipo:	 Electra es aquella famosa, la de Agamenón, la cual 

conoce y al mismo tiempo no conoce las mismas 
cosas. En efecto, al ponerse Orestes junta a ella sin 
aún darse a conocer, ella conoce a Orestes, porque es 
su hermano, pero ignora que éste es Orestes. Tam-

11sofismas.indd   169 16/12/10   11:05:34



170	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

bién escucharás “el Encapuchado”, un argumento 
sumamente sorprendente. Respóndeme: ¿conoces a 
tu propio padre? 

	 comprador:	 Sí. 
	 crisipo:	 Pues bien: si habiendo colocado frente a ti a alguien 

encapuchado, [te] pregunto si lo conoces, ¿qué [me] 
dirás? 

	 comprador:	 Obviamente que ignoro [quién es].
	 crisipo:	 Sin embargo, esta misma persona era tu padre. Por 

consiguiente, si ignoras quién es, es claro que igno-
ras quién es tu padre. 

3 Diógenes Laercio 7.186-187

ÑO dØ filÒsofow ka‹ toioÊtouw tinåw ±r≈ta lÒgouw: “ı l°gvn to›w 
émuÆtoiw tå mustÆria ésebe›: ı d° gÉ flerofãnthw to›w émuÆtoiw l°gei 
<tå mustÆria>: ésebe› êra ı flerofãnthw”. êllo: “˘ oÈk ¶stin §n 
tª pÒlei, toËtÉ oÈdÉ §n tª ofik¤&: oÈk ¶sti d¢ fr°ar §n tª pÒlei, oÈdÉ 
êrÉ §n tª ofik¤&”. êllo: “¶sti tiw kefalÆ: §ke¤nhn dÉ oÈk ¶xeiw: ¶sti 
d° g° tiw kefalØ <∂n oÈk ¶xeiw>: oÈk êra ¶xeiw kefalÆn”. êllo: 
“e‡ tiw §stin §n Megãroiw, oÈk ¶stin §n ÉAyÆnaiw: ênyrvpow dÉ §st‹n 
§n Megãroiw: oÈk êrÉ §st‹n ênyrvpow §n ÉAyÆnaiw”. ka‹ pãlin: “e‡ 
ti lale›w, toËto diå toË stÒmatÒw sou di°rxetai: ëmajan d¢ lale›w: 
ëmaja êra diå toË stÒmatow sou di°rxetai”. ka¤: “e‡ ti oÈk ép°- 
balew, toËtÉ ¶xeiw: k°rata dÉ oÈk ép°balew: k°ratÉ êrÉ ¶xeiw”. ofl dÉ 
EÈboul¤dou toËtÒ fasin.

[Crisipo] el filósofo también ponía a consideración argumentos 
como los siguientes: “quien divulga los misterios a los no-inicia-
dos es impío; pero el hierofante, al menos, divulga <los misterios> 
a los no-iniciados; por consiguiente, el hierofante es impío”. Otro 
más: “lo que no está en la ciudad, tampoco está en la casa; no 
hay un pozo en la ciudad; por consiguiente, tampoco hay uno en 
la casa”. Otro más: “existe cierta cabeza, pero no la tienes; pues 
bien, existe una cabeza que no tienes; por consiguiente, no tienes 
una cabeza”. Otro más: “Si alguien está en Megara, no está en 
Atenas; pero un hombre está en Megara; por consiguiente, un 

11sofismas.indd   170 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 171	

hombre no está en Atenas”. De nuevo: “si pronuncias algo, eso 
pasa por tu boca; pronuncias carro; por consiguiente, un carro pasa 
por tu boca” y “si no has perdido algo, lo tienes; no has perdido 
unos cuernos; por lo tanto, tienes unos cuernos”. Otros dicen que 
éste es de Eubúlides. 

4 Cicerón, Acad. 2.95 

nempe fundamentum dialecticae est quidquid enuntietur (id au-
tem appellant éj¤vma, quod est quasi effatum) aut verum esse 
aut falsum. quid igitur haec vera an falsa sunt: “si te mentiri di-
cis idque verum dicis, mentiris <*> verum dicis”? Haec scilicet 
inexplicabilia esse dicitis, quod est odiosius quam illa quae nos 
non comprehensa et non percepta dicimus. Sed hoc omitto, illud 
quaero: si ista explicari non possunt nec eorum ullum iudicium 
invenitur ut respondere possitis verane an false sint, ubi est illa 
definitio, effatum esse id quod aut verum aut falsum sit? 
mentiris <*> verum dicis lac. ind. edd. : [idque verum dicis], mentiris <et> 
verum dicis Plasberg : mentiris <an> verum dicis Schütz : mentiris <et, si te 
mentiri dicis, idque mentiris> verum dicis Hülser : mentiris <et, si mentiris,> 
verum dicis Mignucci : mentiris <et> verum dicis Barnes-Bobzien-Mignucci

Claramente es fundamento de la dialéctica que aquello que se 
enuncia (a esto lo llaman axíoma, es decir, proposición) es o 
bien verdadero o bien falso. Pues bien ¿qué son éstas [sc. pro-
posiciones], verdaderas o falsas: “si dices que mientes y en esto 
dices la verdad, mientes <y, si mientes, > dices la verdad”? Uste- 
des dicen que son inexplicables, lo cual es aún más repugnante 
que aquellas que decimos que no comprendemos y no percibi-
mos. Pero dejo esto de lado y [me] pregunto lo siguiente: si éstas 
[sc. proposiciones] no pueden explicarse y ningún juicio respecto 
de ellas se descubre que les permita a ustedes responder si son 
verdaderas o falsas, ¿dónde está aquella definición, según la cual 
[una proposición] es aquello que o bien es verdadero o bien es 
falso? 
	

11sofismas.indd   171 16/12/10   11:05:34



172	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

5 Plutarco CN 1059D-E 

§mo‹ doke› metå ple¤sthw §pimele¤aw ka‹ deinÒthtow o�tow ı énØr 
énatr°pein ka‹ katabãllein tØn sunÆyeian, …w §niaxoË ka‹ 
aÈto‹ marturoËsin ofl tÚn êndra semnÊnontew, ˜tan aÈt“ per‹ toË 
ceudom°nou mãxvntai. tÚ gãr éor¤stvn sumpeplegm°non ti diÉ 
éntikeim°nvn mØ fãnai ceËdow eÈpÒrvw e‰nai, lÒgouw d¢ pãlin aÔ 
fãnai tinåw élhy∞ tå lÆmmata ka‹ tåw égvgåw Ígie›w ¶xontaw e‰ta 
ka‹ tå éntike¤mena t«n sumperasmãtvn ¶xein élhyª, po¤an ¶nnoian 
épode¤jevw µ t¤na p¤stevw oÈk énatr°pei prÒlhcin; tÚn m°n ge po­
lÊpodã fasi tåw plektãnaw aÍtoË peribibr≈skein Àr& xeim«now, ≤ 
d¢ Xrus¤ppou dialektikØ tå kuri≈tata m°rh ka‹ tåw érxåw aÍt∞w 
énairoËsa ka‹ perikÒptousa t¤na t«n êllvn §nnoi«n épol°loipen 
énÊpopton;

Este hombre me parece echar abajo y hundir la costumbre con 
gran ahínco y destreza como ocasionalmente lo testifican los que 
lo veneran, cada vez que se enfrentan con él respecto del “Men-
tiroso”. En efecto, ¿a qué clase de concepción de demostración o 
de preconcepción de prueba no derriba el negar que es falsa sin 
restricción una conjunción que se obtiene por medio de [propo-
siciones] contradictorias indefinidas y, asimismo, afirmar que en 
ciertos argumentos que poseen premisas verdaderas y [llevan a 
cabo] una inferencia congruente, las contradictorias de sus con-
clusiones también son verdaderas? En todo caso, dicen que el 
pulpo carcome sus propios tentáculos en la época de invierno, 
pero la dialéctica de Crisipo, al destruir y amputarse sus princi-
pales partes y principios, ¿a cuál de las demás concepciones ha 
dejado fuera de sospecha? 

6 Simplicio, in Phys. 1299, 35-1300, 10 

ÉEk dØ toÊtvn t«n lÒgvn, fhs‹n ı ÉAl°jandrow, dunatÚn ırm≈menon 
deiknÊnai tå parå to›w Stviko›w éji≈mata, ì metap¤ptontã tinew 
l°gousin éperigrãfvw mØ ˆnta toiaËta. ¶sti d¢ taËta toiaËta: Ñefi 
zª D¤vn, zÆsetai D¤vnÉ. toËto går efi ka‹ élhy°w §sti nËn érxÒmenon 
épÚ élhyoËw toË Ñzª D¤vnÉ ka‹ l∞gon efiw élhy¢w tÚ ÑzÆsetaiÉ, éllÉ 
¶stai pot°, ˜te t∞w proslÆcevw élhyoËw oÎshw t∞w Ñéllå mØn zª 

11sofismas.indd   172 16/12/10   11:05:34



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 173	

D¤vnÉ metapese›tai tÚ sunhmm°non efiw ceËdow t“ ¶sesya¤ pote, ˜te 
élhyoËw ˆntow ¶ti toË Ñzª D¤vnÉ, oÈk ¶stai élhy¢w tÚ Ñka‹ zÆse­
taiÉ, o� mØ ˆntow élhyoËw tÚ ˜lon sunhmm°non g¤noito ín ceËdow 
metap›pton: oÈ går ée¤, ˜te tÚ ÑZªÉ élhy°w, ka‹ tÚ ÑzhsetaiÉ, §pe‹ 
oÏtvw éyãnatow ín e‡h ı D¤vn. oÈ mØn ¶stai ır¤santaw efipe›n, pÒte 
oÈk élhy¢w ¶stai z«ntow aÈtoË tÚ ÑzÆsetaiÉ. diÚ ka‹ §n éperigrãfƒ 
ka‹ éor¤stƒ xrÒnƒ l°gousi g¤nesyai tØn t«n toioÊtvn éjivmãtvn 
metãptvsin.

Comenzando a partir de estos argumentos, dice Alejandro [de 
Afrodisia], es posible mostrar que, en los estoicos, las proposicio-
nes que algunos llaman “cambiantes de forma indeterminada” no 
son tales. Éstas son de este tipo: “Si Dión está vivo, Dión estará 
vivo”, pues si bien esto es verdadero ahora (teniendo como ante-
cedente la proposición verdadera “Dión está vivo” y como con- 
secuente verdadero “estará vivo”), sin embargo, llegará un mo-
mento en que, siendo verdadera la premisa adicional “pero Dión 
está vivo”, el condicional cambiará [de valor de verdad] a falso, 
en virtud de que llegará un momento en que, siendo todavía 
verdadera “Dión vive” [ya] no será verdadera “y estará vivo”: 
al no ser ésta verdadera, el condicional en su conjunto, al ser 
cambiante, se volvería falso. En efecto, no siempre [es verda- 
dera] “estará vivo” cuando “está vivo” es verdadera, pues de 
ese modo Dión sería inmortal. Pero, por cierto, no será posible 
decir definidamente cuándo, al estar vivo él, no será verdadera 
“estará vivo”. Por ello, dicen que el cambio [de valor de verdad] 
de tales proposiciones ocurre en un tiempo indefinido e indeter-
minado. 

7 Diógenes Laercio 7.82

Ka‹ êporoi d° tin°w efisi lÒgoi §gkekalumm°noi ka‹ dialelhyÒtew 
ka‹ svr›tai ka‹ kerat¤dew ka‹ oÎtidew. ¶sti d¢ §gkekalumm°now, 
oÂon ı toioËtow <*> <¶sti d¢ svr¤thw oÂon ı toioËtow> “oÈx‹ tå m¢n 
dÊo Ùl¤ga §st¤n, oÈx‹ d¢ ka‹ tå tr¤a, oÈx‹ d¢ ka‹ taËta m°n, oÈx‹ 
d¢ ka‹ tå t°ssara ka‹ oÏtv m°xri t«n d°ka: tå d¢ dÊo Ùl¤ga §st¤: 
ka‹ tå d°ka êra”. <*> oÎtiw d° §sti lÒgow sunaktikÚw §j éor¤stou 
ka‹ …rism°nou sunest≈w, prÒslhcin d¢ ka‹ §piforån ¶xvn, oÂon “e‡ 

11sofismas.indd   173 16/12/10   11:05:35



174	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

t¤w §stin §ntaËya, oÈk ¶stin §ke›now §n ÑRÒdƒ. <éllå mÆn §st¤ tiw 
§ntaËya: oÈk êra t¤w §stin §n ÑRÒdƒ>”.

ı toioËtow <*> lac. ind. Cujas ap. Casaubon <¶sti d¢ svr¤thw oÂon ı toioËtow> 
suppl. Sedley / <*> oÎtiw lac. ind. Cujas ap. Casaubon / <éllå mÆn §st¤ tiw 
§ntaËya: oÈk êra t¤w §stin §n ÑRÒdƒ> suppl. von Arnim post Ménage

También hay algunos argumentos aporéticos: “los encapucha-
dos”, “los ocultos”, “los montones”, “los cornudos” y “los no- 
alguien”. “El encapuchado” es como éste <*>. <“El montón” 
es como éste:> no es el caso que “dos” sean pocos, pero que 
“tres” no lo sean, ni que éstos [lo sean] pero “cuatro” no lo 
sean, y así hasta llegar a “diez”. Sin embargo, dos son pocos, 
por consiguiente también lo son “diez”. <*> “El no-alguien” es 
un argumento concluyente que, al tener una premisa adicional y 
una conclusión, está formado por una proposición indefinida 
y una definida [como primera premisa], por ejemplo, “si hay una 
persona aquí, ésta no está en Rodas. <Pero hay una persona aquí; 
por consiguiente, no hay una persona en Rodas.> 

8 Diógenes Laercio 7.62

'Amfibol¤a d° §sti l°jiw dÊo µ ka‹ ple¤ona prãgmata shma¤nousa 
lektik«w ka‹ kur¤vw ka‹ katå tÚ aÈtÚ ¶yow, Àsy' ëma tå ple¤ona 
§kd°jasyai katå taÊthn tØn l°jin: oÂon AÈlhtr‹w p°ptvke: dh
loËtai går diÉ aÈt∞w tÚ m¢n toioËton, Ofik¤a tr‹w p°ptvke, tÚ d¢ 
toioËton, AÈlÆtria p°ptvke.

Una ambigüedad es una expresión que, lingüística y estrictamen-
te, significa dos o incluso más estados de cosas y de acuerdo con 
el mismo uso, de manera que, conforme a esa expresión, se ad-
miten simultáneamente los múltiples [significados]. Por ejemplo, 
auletris peptoke pues por sí misma [esta expresión en griego] 
revela lo siguiente: “una casa tres veces se ha caído” o “Una 
flautista se ha caído”. 

11sofismas.indd   174 16/12/10   11:05:35



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 175	

9 Galeno, Soph. 595, 8-596, 15

tåw d¢ diaforåw t«n legom°nvn émfiboli«n aÈtåw lhpt°on: efis¤ 
ge prÚw t«n xariest°rvn legÒmenai tÚn ériymÚn hÄ. m¤a m°n, ∂n 
koinØn Ùnomãzousi toË te <di>˙rhm°nou ka‹ toË <é>diairetoË, 
o·a §st‹n ≤ ÑAULHTRISPESOUSAÉ: koinØ går aÏth toË te aÈlhtr‹w 
ÙnÒmatow ka‹ toË <di>˙rhm°nou. deut°ra d¢ parå tØn §n to›w èplo›w 
<ımvnum¤an>, oÂon “éndre›ow”, µ går xit∆n µ ênyrvpow: tr¤ton 
d¢ parå tØn §n to›w suny°toiw ımvnum¤an, oÂon “ênyrvpÒw §stin”: 
émf¤bolow går ı lÒgow, e‡te tØn oÈs¤an e‡te tØn pt«sin e‰nai sh
ma¤nei. tetãrton d° §sti parå tØn ¶lleicin, …w “t¤now sÁ e‰;” ka‹ 
går §lle¤pei tÚ diå m°sou, oÂon despÒtou µ patrÒw. p°mpton d¢ parå 
tÚn pleonasmÒn, Àsper ≤ toiaÊth “éphgÒreusen aÈt“ mØ ple›n”: 
tÚ går “mØ” proske¤menon émf¤dojon poie› tÚ pçn, e‡te tÚ ple›n 
éphgÒreusen e‡te tÚ mØ ple›n. ßkthn fas‹n e‰nai tØn mØ diasafoË­
san t¤ metå t¤now êshmon mÒrion t°taktai, …w §n t“ “KAINUKENH-
PARELASSEN”. tÚ går <µ> stoixe›on <µ pr«ton µ teleuta›on µ> 
diazeuktikÒn. •bdÒmh d° §stin ≤ mØ dhloËsa t¤ metå t¤now t°taktai 
shmantikÚn mÒrion, …w §n t“ “PentÆkontÉ éndr«n •katÚn l¤pe d›ow 
ÉAxilleÊw”. ÙgdÒh <dÉ ≤> mØ dhloËsa t¤ §p‹ t¤ énaf°retai, …w §n t“ 
“D¤vn <§st‹ ka‹> Y°vn” eÏroiw ên. êdhlon gãr §stin, e‡te §p‹ tØn 
émfot°rvn Ïparjin énaf°retai e‡te §p‹ toioËton oÂon ı D¤vn Y°vn 
§st‹n µ pãlin.

Deben tomarse en cuenta las mismas diferencias entre las llama-
das “ambigüedades”. En todo caso, se enuncian ocho por parte de 
los [estoicos] más agudos. Una primera es la que llaman común 
al [nombre] dividido y al indivisible, tal como la [ambigüedad] 
“AULETRISPESOUSA”, pues es común al nombre “auletris” 
[en la oración “auletris pesousa”: “la flautista que cayó”] y al 
nombre dividido [sc. “aule tris” en la oración “aule tris pesousa”: 
“una casa que cayó tres veces”]. Una segunda se da respecto 
de la <homonimia> en [nombres] simples, por ejemplo “mascu- 
lino”, pues [masculino] es abrigo u hombre. Una tercera se da 
respecto de la homonimia en [nombres] compuestos, por ejemplo, 
“es hombre”, pues es ambiguo si la expresión significa la subs-
tancia o el caso nominativo. Una cuarta se da respecto de la omi- 
sión como “de quién eres?”, pues se omite el término medio, 
por ejemplo, “del amo” o “del padre”. Una quinta se da respecto 

11sofismas.indd   175 16/12/10   11:05:35



176	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

del pleonasmo, como la de este tipo: “le prohibió no velear”. 
En efecto, la palabra “no”, al agregarse, hace que el todo tenga 
un doble sentido respecto de si [el hablante] le prohibió velear 
o no velear. Dicen que una sexta es la que no dejó claro qué 
parte asemántica se construye con cuál, como en la [expresión] 
“KAINUKENHPARELASSEN”. En efecto, la letra <“H”> es 
<o bien primera, o final, o> disyuntiva. Una séptima es la que 
no muestra qué parte semántica se construye con cuál, como 
en la [expresión]: “a cincuenta de cien hombres dejó el ‘noble’ 
Aquiles”. Una octava es la que no muestra qué se refiere a qué, 
como podrías encontrarla en la <expresión> “Dión es también 
Teón”, pues no es patente si se refiere a la existencia de ambos 
[sc. Dión es y también Teón, es decir, ambos existen] o a algo tal 
como “Dión es Teón” y al revés [es decir, existe una identidad 
entre ambos: son la misma persona]. 

10 Simplicio, in Cat. 24, 9-21

ka‹ l°gousin kal«w, ˜ti épÚ t«n pragmãtvn g¤netai d∞la tå ım≈
numa, ˜tan toË aÈtoË ÙnÒmatow =hy°ntow §g∆ m¢n êllhn ¶nnoian, 
sÁ d¢ êllhn per‹ toË ÙnÒmatow prosball≈meya, Àsper toË kÊvn 
ÙnÒmatow =hy°ntow §g∆ m¢n tÚn xersa›on, sÁ d¢ tÚn yalãttion 
§nnoÆseiaw. diÚ ka‹ §n to›w parÉ ımvnum¤an sullogismo›w ≤suxã­
zein ofl dialektiko‹ parakeleÊontai, ßvw ín §pÉ êllo shmainÒmenon 
ı §rvt«n metagãg˙ tÚ ˆnoma: oÂon, e‡ tiw §rvtò efi ı xit∆n éndre›ow 
efi tÊxoi éndre›ow «n, sugxvrhsÒmeya: kín §rvtÆs˙ efi ı éndre›ow 
eÎcuxow, ka‹ toËto sugxvrhsÒmeya, élhy¢w gãr: efi d¢ sunagãg˙ 
˜ti ı xit∆n êra eÎcuxow, §ntaËya tØn ımvnum¤an toË éndre¤ou 
diaste¤lasyai ka‹ de›jai [tØn éndre¤an ≥goun tØn eÈcux¤an] ˜ti 
êllvw m¢n §p‹ toË xit«now, êllvw d¢ §p‹ toË tØn éndre¤an ¶xon­
tow l°getai. Àste tå prãgmata kur¤vw, oÈx‹ tå ÙnÒmata poie› tØn 
ımvnum¤an.

Y argumentan correctamente [al decir] que las homonimias ma-
nifiestas proceden de las cosas cada vez que, al pronunciarse el 
mismo nombre, proponemos, yo, una concepción y tú, otra, res-
pecto del nombre, como cuando al haberse pronunciado el nom-
bre “perro” yo pensé, por mi parte, en el perro terrestre, pero tú, 

11sofismas.indd   176 16/12/10   11:05:35



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 177	

en el perro marino. Por ello, en los silogismos que descansan so-
bre una homonimia, los dialécticos nos sugieren callar hasta que 
la persona que pregunta remita la palabra a otro referente. Por 
ejemplo, si alguien pregunta si “el abrigo” es masculino, concor-
daremos (si resultara que es masculino). Y si preguntara si “el 
masculino” es animoso, también concordaremos, pues es cierto. 
En cambio, si dedujera que, por lo tanto, “el abrigo” es ani- 
moso, en esa circunstancia recomiendan distinguir la homonimia 
de “masculino” y mostrar que se predica de una manera del abri-
go y de otra distinta de quien tiene valentía. Por consiguiente, en 
sentido estricto, [son] los estados de cosas, pero no los nombres, 
los que producen la homonimia. 

11 Plutarco, Comm. Not. 1084C-D

ka‹ mØ dusxerain°tvsan §p‹ taËtÉ égÒmenoi t“ katå mikrÚn lÒgƒ, 
Xrus¤ppou mnhmoneÊontew §n t“ pr≈tƒ t«n Fusik«n Zhthmãtvn 
oÏtv prosãgontow: oÈx ≤ m¢n nÁj s«mÉ §st¤n, ≤ dÉ •sp°ra ka‹ ı 
ˆryrow ka‹ tÚ m°son t∞w nuktÚw s≈matÉ oÎk §stin: oÈdÉ ≤ m¢n ≤m°ra 
s«mÉ §st‹n oÈx‹ d¢ ka‹ ≤ noumhn¤a s«ma ka‹ ≤ dekãth ka‹ pente­
kaidekãth ka‹ ≤ triakåw ka‹ ı mØn s«mÉ §st‹ ka‹ tÚ y°row ka‹ tÚ 
fyinÒpvron ka‹ ı §niautÒw.

Y que ustedes no se disgusten si son conducidos por el argumen-
to que [avanza] poco a poco hacia esos casos, acordándonos de 
Crisipo que en el libro I de sus Investigaciones Físicas concluye 
así: no es el caso que la noche sea un cuerpo, y la tarde, el alba 
y la medianoche no sean cuerpos; tampoco es el caso que el día 
sea un cuerpo, pero que no sea un cuerpo el primer día del mes, 
el décimo, el quinceavo, el trigésimo, el mes [entero], el vera- 
no, el otoño y el año. 

11sofismas.indd   177 16/12/10   11:05:35



178	 salles / la teoría estoica de los sofismas  

Bibliografía

Atherton, Catherine, The Stoics on Ambiguity, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1993. 

Barnes, Jonathan, “La doctrine du retour éternel”, en J. Brunschwig (ed.), 
Les Stoïciens et leur logique, Paris, Vrin, 1978. 

—,	 Susanne Bobzien y Mario Mignucci, “Chapter 5: Logic”, en Keimpe 
Algra, Jonathan Barnes, Jaap Mansfeld, Malcolm Schofield (eds.), 
The Cambridge History of Hellenistic Philosophy, Cambridge, Cam-
bridge University Press, 1999.

Beall, Jeffrey (ed.), Liars and Heaps. New Essays on the Paradox, 
Oxford, Oxford University Press, 2003. 

—	 (ed.), Revenge of the Liar. New Essays on the Paradox, Oxford, Ox-
ford University Press, 2007. 

Bobzien, Susanne, “Chrysippus and the epistemic theory of vagueness”, 
Proceedings of the Aristotelian Society, 102, 2002, pp. 217-238.

Boeri, Marcelo, “Incorpóreos, tiempo e individuación en el estoicismo. A 
propósito de ‘Tiempos, objetos y sucesos en la metafísica estoica’ de 
Ricardo Salles”, Diánoia, 51, 2003, pp. 181-193. 

Canto, Monique, “Introduction”, Platon. Euthydème, Paris, Garnier-
Flammarion, 1989. 

De Rijk, Lambertus Marie, “Some Notes on the Mediaeval Tract De in-
solubilibus, with the Edition of a Tract Dating from the End of the 
Twelfth Century”, Vivarium, 4, 1966, pp. 83-115.

Dufour, Richard, Chrysippe. Oeuvre Philosophique, Paris, Les Belles 
Lettres, 2004. 

Evans, Gareth, “Can there be vague Objects?”, Analysis, 38, 1978, p. 208. 
Hahm, David, “Chrysippus’Solution to the Democritean Dilemma of the 

Cone”, Isis, 63, 1972, pp. 205-220. 
Konstan, David, “Points, lines and infinity: Aristotle’s Physics Zeta and 

Hellenistic Philosophy”, en John J. Cleary (ed.), Proceedings of the 
Boston Area Colloquium in Ancient Philosophy, 3, 1987, pp. 1-32. 

Long, Anthony, David Sedley, The Hellenistic Philosophers, Cambridge, 
Cambridge University Press, 1987.

Mates, Benson, Stoic Logic, Berkeley, University of California Press, 1953.
Praechter, Karl, “Platon und Euthydemus”, Philologus, 87, 1932, pp. 

121-135. 
Sainsbury, Mark, Paradoxes (3a. ed.), Cambridge, Cambridge University 

Press, 2009. 
Salles, Ricardo, “Tiempos, objetos y sucesos en la metafísica estoica”, 

Diánoia, 47, 2002, pp. 3-22.

11sofismas.indd   178 16/12/10   11:05:35



nova tellvs, 28◆2, 2010, pp. 145-179	 179	

—,	 “On the Individuation of Times and Events in orthodox Stoicism”, en 
Ricardo Salles (ed.), Metaphysics, Soul and Ethics. Themes from the 
work of Richard Sorabji, Oxford, Oxford University Press, 2005. 

Sedley, David, “Diodorus Cronus”, Stanford Encyclopedia of Philosophy, 
2009. http://plato.stanford.edu/entries/diodorus-cronus/

Spade, P. V., Lies, Language and Logic in the Later Middle Age, London, 
Variorum Reprints, 1988.

—,	 “Ockham on Self-Reference”, Notre Dame Journal of Formal Logic, 
15, 1974, pp. 298-300. Reimp. en Spade 1988.

Wiggins, David, Sameness and Substance Renewed, Cambridge, Cambrid-
ge University Press, 2001. 

Williamson, Timothy, Vagueness, London, Routledge, 1994.

11sofismas.indd   179 16/12/10   11:05:35




