
363 nova tellvs, 28◆1, 2010

Tra i meriti più significativi del recente libro di Lidia Palumbo vi 
è sicuramente quello di proporre un’interpretazione unitaria della 
mimesis in Platone. In tal senso, esso si inserisce a pieno diritto in 
un dibattito scaturito in seguito alla recente pubblicazione di alcune 
cospicue monografie. Nei primi mesi del 2009 è infatti apparso il 
penetrante studio di Jean-François Pradeau, seguito a breve dis-
tanza dalla traduzione italiana del testo di Stephen Halliwell (ed. 
inglese del 2002), considerato ormai unanimemente un “classico” 
sull’argomento.1

Sin dalle pagine introduttive l’autrice dichiara che lo scopo della 
sua indagine è di 

mostrare come solo una comprensione unitaria del fenomeno mimetico 
—una comprensione cioè che riconosce nella mimesis, in tutti i casi di 
mimesis, uno stesso fenomeno che si ripete in contesti diversi— possa 
essere una sua autentica comprensione, e possa quindi cogliere l’impor-
tanza che la mimesis assume nella filosofia platonica, una filosofia che 

Parole chiave: mimesis, Platone, rappresentazione.
Keywords: mimesis, Plato, representation.
Recepción: 19 de febrero de 2010.
Aceptación: 19 de mayo de 2010.

Palumbo, Lidia, Mimesis. Rappresentazione, teatro e mondo 
nei dialoghi di Platone e nella Poetica di Aristotele, Napo-
li, Loffredo, 2009, 581 págs.

1 S. Halliwell, L’Estetica della Mimesis: testi antichi e problemi moderni, tr. 
it. di D. Guastini e L. Maimone Ansaldo Patti, a cura di G. Lombardo, Palermo, 
Aesthetica, 2009 (ed. orig. The Aesthetics of Mimesis. Ancient Texts and Modern 
Problems, Princeton NJ-Oxford, Princeton University Press, 2002); J.-F. Pradeau, 
Platon, l’imitation de la philosophie, Paris, Aubier, 2009.

Palumbo.indd   363 23/6/10   10:18:05



364	 stavru / palumbo, mimesis. rappresentazione, teatro e mondo

interpreta tutta intera la realtà sensibile e tutta intera la conoscenza di 
essa come casi di mimesis.2 

Di qui la proposta, formulata esplicitamente dall’autrice, di tradurre 
unitariamente il termine mimesis con “rappresentazione”. La mono-
grafia sviluppa con coerenza questa tesi, arrivando ad enucleare un 
denominatore comune alle molteplici accezioni di mimesis presenti 
nel corpus Platonicum. Ciò permette da un lato di far luce sulla 
concezione originaria di tale nozione, dall’altro di mostrare come 
le sue pur evidenti sfaccettature semantiche si fondino su un co-
mune retroterra speculativo. È dunque soltanto a partire dall’idea 
di rappresentazione che è possibile cogliere l’intrinseca polivalenza 
semantica della mimesis e, a partire da essa, mettere in luce i limiti 
insiti nella sua riduzione a semplice “imitazione”.

La studiosa si propone di fare i conti soprattutto con quest’ultimo 
modo di intendere la mimesis, particolarmente radicato tra gli stu-
diosi moderni.3 Infatti, mentre l’imitazione definisce solo un aspetto 
della mimesis, la rappresentazione ricomprende al proprio interno 
l’imitazione senza esaurirsi in essa. Ciò risulta in maniera partico-
larmente evidente non appena si riporta la mimesis al suo contesto 
originario, quello della cultura poetico-teatrale. Qui essa vuol dire 
essenzialmente rappresentazione nel senso di uno “spettacolo” che 
implica da un lato la dimensione produttiva della “messa in scena”, 
dall’altro la dimensione ermeneutico-interpretativa di una fruizione 
che è al tempo stesso contemplativa e partecipativa (tale cioè da 
determinare un’identificazione dell’uditore con la rappresentazione 
stessa): 

La mimesis non è dunque l’imitazione, ma è la rappresentazione di un 
mondo e di una possibilità di vita. Tale rappresentazione è mimetica 
in quanto è in grado di coinvolgere lo spettatore inducendo immede-

2 L. Palumbo, Mimesis, cit., p. 17.
3 In epoca moderna fu Johann Joachim Winckelmann a individuare nella no-

zione di Nachahmung la quintessenza della mimesis degli antichi. In un piccolo 
volumetto del 1755, destinato a diventare nel giro di pochi anni il manifesto del 
Klassizismus, egli si soffermò sulle implicazioni estetico-artistiche alla base di tale 
nozione. Le sue riflessioni influenzarono un’intera generazione di celebri poeti e 
scrittori (per citare solo i più illustri: Johann Gottfried Herder, Gotthold Ephraim 
Lessing, Moses Mendelssohn, Friedrich Schiller e Johann Wolfgang Goethe).

Palumbo.indd   364 23/6/10   10:18:05



nova tellvs, 28 ◆1, 2010, pp. 363-367	 365	

simazione. La nozione di emulazione non esprime allora la mimesis in 
quanto tale, ma i suoi effetti: la mimesis non è imitazione, ma può ge-
nerare imitazione in chi la osserva, in chi osserva la rappresentazione e 
ne è coinvolto. In quanto arte figurativa o poetica, la rappresentazione 
mimetica non è imitativa ma può essere imitata. Si tratta di una diffe-
renza sottile ma cruciale. È confondendo il movimento produttivo della 
rappresentazione creativa che si è potuta ridurre l’intera sfera della mi-
mesis ad un’imitazione. La mimesis (rappresentazione) non è imitativa 
del mondo, è piuttosto il mondo che, rappresentato in un certo modo 
dalla mimesis, può trasformarsi e somigliare alla sua immagine: può 
diventare come è stato rappresentato. Le opere d’arte non copiano affat-
to la realtà, ma la rappresentano, e per effetto di tale rappresentazione 
la realtà può avviare una propria trasformazione in direzione di quella 
possibilità formale che la mimesis ha suggerito, ha evocato, ha creato.4

Tale nesso tra la rappresentazione e l’identificazione dello spettato-
re viene esaminato da Lidia Palumbo nel secondo capitolo,5 il quale 
è dedicato ad un approfondimento del contesto in cui la mimesis 
platonica matura e prende forma. È infatti soltanto a partire dalla 
cultura teatrale dell’Atene del quinto e del quarto secolo che tale 
nozione ottiene un fondamentale chiarimento: 

il teatro assume agli occhi di Platone un significato importantissimo, 
che è quello di mostrare a chiare lettere il modo di funzionare di ogni 
realtà mimetica: ogni realtà mimetica, infatti, per Platone, è quella che 
è perché rimanda a qualcosa che la trascende, e rispetto alla quale essa è 
una rappresentazione, una riproduzione, una visualizzazione. Il teatro, 
con il suo straordinario potere di ingannare, di simulare la presenza di 
un assente, di rappresentarla, di visualizzarla, si pone come l’osservato-
rio privilegiato dal quale è possibile guardare all’intero mondo empiri-
co come ad una mimesis.6

La similitudine del procedimento mimetico con quello teatrale ha 
dunque una giustificazione che è in primo luogo di carattere me-
tafisico: entrambi sono una presentificazione di ciò che è costituti- 
vamente oltre quel che viene rappresentato.

4 L. Palumbo, Mimesis, cit., pp. 235-236, n. 249.
5 Ivi, pp. 154-236.
6 Ivi, p. 158.

Palumbo.indd   365 23/6/10   10:18:05



366	 stavru / palumbo, mimesis. rappresentazione, teatro e mondo

Ancor più importante è però un ulteriore parallelismo con il te-
atro. Come nella rappresentazione scenica la storia risale ad un 
narratore che non appare al pubblico, così la mimesis si riferisce a 
qualcosa che non si mostra, ma che viene rappresentato sulla “scena 
del mondo”. Qualcosa che rimane celato dietro la sua immagine mi-
metica, ma che diventa visibile grazie a quella medesima immagine: 
“nel preciso senso di mimeisthai, rappresentare significa simulare 
l’effettiva presenza di un assente”.7 Questa relazione tra il visibile 
e l’invisibile caratterizza in particolar modo la mimesis che connette 
le idee trascendenti alla realtà empirica: 

laddove c’è mimesis c’è qualcos’altro di cui la mimesis è mimesis. Que-
sto qualcos’altro —il modello dell’atto mimetico— è assolutamente 
irriducibile al risultato dell’atto mimetico stesso: il mondo delle idee 
è altro, irriducibile, ulteriore, assolutamente ed incommensurabilmen-
te migliore del mondo empirico che è di esso una mimesis. Il mondo 
delle idee è qualcosa di altro, di ulteriore e di migliore, anche rispetto 
al pensiero filosofico, che a quel mondo rivolge il suo sguardo e che 
nella scrittura dialogica riflette una mimesis di questo rivolgimento e 
di questo sguardo. Ma le forme mimetiche —il mondo empirico come 
il dialogo filosofico— sono tutto ciò di cui dispongono gli uomini per 
vedere, al di là della rappresentazione, l’invisibilità dei modelli di cui 
tali forme mimetiche sono rappresentazioni. Ogni forma di mimesis, il 
mondo naturale come il dialogo platonico, rimanda a qualcosa di altro e 
di migliore, di cui è indispensabile rappresentazione. Questo rimando 
e questa ulteriorità, presenti nella nozione stessa di mimesis, sono ciò 
che fanno di essa la nozione chiave della filosofia platonica.8

Il fondamento della mimesis non è quindi soltanto estetico, ma an-
che ontologico ed ermeneutico: l’intera realtà empirica è rappre-
sentazione di un originale destinato a rimanere altrimenti inaccessi-
bile. Si tratta di una rappresentazione intrinsecamente paradossale, 
poiché implica un farsi visibile di ciò che è costitutivamente invisi-
bile. Infatti,

ciò che consente questo “calarsi” nel tempo e nello spazio, questa mol-
tiplicazione, questa visibilità è precisamente la rappresentazione, la 
mimesis. Essa però —ed è questo il punto cruciale— comporta una 

7 Ivi, p. 155.
8 Ivi, p. 279.

Palumbo.indd   366 23/6/10   10:18:05



nova tellvs, 28 ◆1, 2010, pp. 363-367	 367	

“trasformazione”: calandosi nel tempo e nello spazio, assumendo mol-
teplicità e mobilità, divenendo visibile, l’idea perde ciò che ha di più 
caratteristico, e cioè la sua essenzialità immutabile, la sua dimensione 
unitaria ed atemporale. In questo senso ogni rappresentazione, proprio 
in quanto rappresentazione, è una sorta di tradimento.9 

E tuttavia il teatro greco ci insegna che la rappresentazione mime-
tica, lungi dall’essere solo inganno, possiede una forza persuasiva 
senza eguali: 

lo spettacolo, con il suo darsi scenico, con la potenza della sua mimesis, 
con l’evidenza della sua visualizzazione, con la straordinaria persuasi-
vità della sua parola poetica fagocita tutte le altre possibilità del pensie-
ro dello spettatore: l’uomo diventa soltanto spettatore —vive come in 
un sogno— e la sua maniera di pensare e di vivere sarà modellata dal 
poeta tragico, che è nei fatti l’unico educatore dell’Atene teatrocratica.10 

Di qui l’affinità —prima ancora che la differenza— tra la mimesi 
cosiddetta “cattiva”, quella dei poeti e dei tragediografi da cui Pla-
tone prende polemicamente le distanze nella Repubblica (libri II, 
III e X) e la mimesi cosiddetta “positiva”, caratteristica precipua 
dell’insegnamento filosofico nelle Leggi: 

Noi stessi siamo autori di una tragedia che, per quanto possibile, è la 
più bella e la migliore; infatti tutta la nostra costituzione è stata ordinata 
come mimesis della più bella e della migliore vita, che noi affermiamo 
essere davvero la tragedia più vera. Poeti siete voi, e poeti delle stesse 
cose siamo anche noi, vostri rivali nell’arte e avversari nel dramma più 
bello, che il solo vero nomos per natura realizza (817B).11 

Il teatro è, insieme alla poesia, la forma più potente di persuasione 
educativa di cui disponga l’Atene di età classica. Ed è proprio a 
questa capacità persuasiva che Platone attinge nella sua scrittura 
filosofica, la quale viene così a distinguersi nettamente dalla asettica 
trattatistica peri physeos in voga nel mondo presocratico.

Alessandro Stavru

9 Ivi, p. 199.
10 Ivi, pp. 208-209.
11 Trad. F. Ferrari e S. Poli, con modifiche.

Palumbo.indd   367 23/6/10   10:18:05




