
nova tellvs, 27 ◆2, 2009237

Parole chiave: Città di Elea, filosofia eleatica, Parmenide, Zenone di Elea.
Keywords: Elea, eleatic philosophy, Parmenides, Zeno of Elea.
Recepción: 21 de septiembre de 2009.
Aceptación: 23 de octubre de 2009.

Rossetti, Livio, I “sophoi” di Elea: Parmenide e Zenone, 
Bari, Levante Editori, 2009, 48 pp. (+ 30 p. Appendice ico-
nografica, a cura di Francesco de Martino)

Con questo saggio, breve ma denso e gustoso, Livio Rossetti, 
professore presso l’Università di Perugia e direttore scientifico di 
Eleatica,1 vale a dire l’appuntamento annuale nel Complesso Alario 
di Ascea (Salerno), ci introduce alla filosofia delle due grandi per-
sonalità native di Elea, Parmenide e Zenone.

Conoscere lo sviluppo del pensiero degli uomini non può essere 
disgiunto dall’ambiente in cui essi sono nati e hanno vissuto; per 
questo motivo il Rossetti ha inteso, con questa “guida scientifica” 
di Elea (Ascea Marina, Velia, Elea o prima ancora Yele) accogliere 
il visitatore, “che viene qui quasi in pellegrinaggio”, soffermandosi 
sugli scavi, che hanno portato alla luce importanti documenti relati-

1 Appuntamento annuale che ha luogo sotto la direzione di Livio Rossetti ed 
è costituito da tre lezioni magistrali che hanno come tema la filosofia presocratica e 
segnatamente la filosofia eleatica. Nel 2008 è uscito il volume relativo ad Eleatica 
2006: N.-L. Cordero et al., Parmenide scienziato? (Sankt Augustin, Academia Ver-
lag), che dà voce anche a un vasto dibattito, con interventi di G. Cerri, F. Gambetti, 
A. Hermann, M. Pulpito, C. Robbiano, L. Rossetti e A. Wacziarg. Volumi analoghi 
sono previsti per le successive edizioni di Eleatica con lezioni di M. Laura Gemelli 
Marciano (Univ. Zürich) nel 2007, Jonathan Barnes (Sorbonne, Paris) nel 2009 e 
A. P. D. Mourelatos (Univ. Texas at Austin) nel 2010.

Rossetti.indd   237 9/11/09   11:27:30



238	 protopapas-marneli  / rossetti, i “sophoi” di elea: parmenide e zenone 

vi non solo ai filosofi di Elea, ma anche alla storia della città stessa 
(p. 9). Che si tratti di un allievo, di uno studente, di un ricercatore, 
di un professore di filosofia o anche di un semplice amante della 
filosofia greca antica, il visitatore entra in questa vera polis i cui 
cittadini erano orgogliosi di appartenervi, come pure si vantavano 
della loro cultura e della famosa scuola di medicina che vi aveva 
sede. Gli abitanti di quest’antica colonia greca dei Focei, secondo 
Erodoto,2 furono costretti a partire dalle coste della Ionia e finirono 
per stabilirsi definitivamente, dopo grandi sventure, ad Elea, nel vi 
secolo a. C.

Parmenide nacque ad Elea e fu allievo di Senofane di Colofo-
ne, saggio poeta conviviale il quale, dopo aver a lungo viaggiato 
per tutta la Grecia, vi si stabilì e scrisse un poema Peri physeos, 
in cui illustrava i “segreti” della natura (p. 16). Parmenide scrisse 
anch’egli un poema dal titolo Peri physeos, molto probabilmente a 
imitazione del suo maestro.

La sezione dedicata a Parmenide (pp. 19-35) si apre con il capi-
tolo: “Parmenide, Dante e … un’autentica colonna sonora”. È evi-
dente che questo originale raffronto tra i due poeti colpisce subito 
il lettore, perché sembrerebbe che Dante abbia inconsapevolmente 
imitato Parmenide, all’inizio del suo poema. Dante, che al principio 
della sua narrazione, senza alcun preambolo, dichiara di essersi tro-
vato, a trentacinque anni di età, in una selva oscura, avendo smar-
rito la diritta via, ricorda il kouros di Parmenide che viene portato 
su un carro trainato da cavalle. Questo raffronto, tuttavia, facilita 
enormemente il lettore italiano che cerchi di afferrare il senso del 
poema parmenideo, poiché gli offre la possibilità di partire da un 
punto di riferimento a lui molto familiare (il primo canto dell’Infer-
no di Dante) con un unico scopo: quello di ravvicinare il pensiero 
dei due poeti, che al principio dei loro poemi si trovano entrambi in 
uno stato di sonno o dormiveglia. Di seguito, ma sempre nello stes-
so capitolo, l’autore propone un’idea sorprendente e innovatrice per 
l’interpretazione del poema: quella di cogliere tutti i rumori custo-
diti nei periodi del proemio per trasformarli, attraverso le immagini 
descritte a parole, in suoni reali, che scuotano la fantasia del lettore. 
Ma vi è di più; perché accanto alle immagini descritte dal poeta 

2 Storie, Libro I, 163-168.

Rossetti.indd   238 9/11/09   11:27:30



nova tellvs, 27 ◆2, 2009, pp. 237-242	 239	

eleata, accanto alla via descritta con le sue parole, vi è la vera polis 
di Elea. Si tratta cioè della città che gli scavi hanno riportato alla 
luce; ed è appunto della strada che porta verso il portico dell’acro-
poli, che pare parlare Parmenide durante il suo viaggio fantastico. 
E così, da questo avvicinamento tra l’archeologia e la filosofia si 
coglie fino a che punto queste due scienze coesistano e dipendano 
l’una dall’altra.

Il Rossetti, senza stancare il lettore, procede a una rapida ma 
fruttuosa analisi dell’essere parmenideo, adottando uno stile incon-
sueto, non tanto tecnico, pensato per le esigenze della comprensio-
ne orale; e pur trattandosi di un testo scientifico, l’uso della forma 
del dialogo vivacizza il ritmo della lettura e tiene sempre sollecito 
l’interesse del lettore/visitatore.

Nello stesso modo il R. arriva al capitolo successivo, dal titolo 
“Passiamo al secondo logos”, in cui si illustra il motivo per cui la 
dea, dopo avere mostrato al poeta la strada della verità, successi-
vamente lo guida per rivelargli la strada dell’opinione. E mentre la 
prima strada, quella dell’essere, è caratterizzata dalla stabilità, l’al-
tra, la strada dell’opinione, è caratterizzata dalla molteplicità (p. 26). 
Riferendosi alla sezione dedicata ai corpi celesti, il Rossetti sottoli-
nea con cura l’originalità del discorso della dea, la quale enumera, 
in una sorta di indice, i fenomeni celesti. Inserire un indice nei libri, 
sottolinea l’autore, è una novità che appare soltanto durante l’età 
ellenistica. Qui Parmenide sembra toccare il problema dell’isola-
mento della terra nello spazio e definisce la divisione della terra in 
zone (cap. “Un modo creativo di rappresentarsi il cosmo”, pp. 27- 
30). Questa originalità del pensiero antico si ritrova per la prima 
volta presso le scuole italiche, dato che un secolo dopo Anassagora 
la ignorava, Socrate ne dubitava e Platone medesimo non l’accettò 
che in uno stadio avanzato delle sue riflessioni sulla costituzione 
dell’Universo.3

Nel capitolo successivo, “Un’idea di Popper” (pp. 31-35), il Ros-
setti afferma che Popper4 potrebbe aver completamente penetrato il 

3 Cf. A. Fresca, in Atti del V convegno di studi sulla Magna Grecia, Napoli, 
L’arte tipografica, 1966, pp. 165-169 (p. 164).

4 K. R. Popper, The World of Parmenides. Essays in Presocratic Enlightenment, 
London, Routledge, 1988.

Rossetti.indd   239 9/11/09   11:27:30



240	 protopapas-marneli  / rossetti, i “sophoi” di elea: parmenide e zenone 

pensiero di Parmenide, dal momento che spiega la doxa attraverso 
le fasi della luna, così come essa è vista dalla terra. Ciò sembra 
molto probabile, in quanto Cicerone, negli Academica,5 descrive la 
forma della terra ma analizza anche il termine probabile, al quale si 
riferisce pure Popper. È possibile che Popper si sia ispirato allo stu-
dio di quest’opera ciceroniana per sostenere la sua tesi sui concetti 
dell’aletheia e della doxa di Parmenide.

Il capitolo “Parmenide medico” (pp. 32-33) riporta alla doman-
da, posta di frequente, “Parmenide fisico o medico?”, un dibattito 
aperto da tanti anni e che pone l’accento sul modo in cui il filosofo 
passava dall’astrologia alla fisiologia umana. Il Rossetti sottolinea a 
ragione che, tenendo come punto di partenza non solo i frammenti 
parmenidei del poema che si riferiscono alla fecondazione e alla pro-
creazione, ma anche i risultati degli scavi che hanno portato alla luce 
iscrizioni con il nome di Parmenide come Ouliades, si può affermare 
che il filosofo fu anche un medico-fisico, un’ouliades physikos. Se-
guendo il pensiero di G. Calogero,6 Parmenide non è un physikos nel 
senso aristotelico (anzi, in tal senso lo era solo secondariamente); 
è piuttosto un physikos-Ouliades, cioè un “naturalista risanatore”, 
in quanto si occupò non solo del puro eon, ma anche delle singole 
realtà dell’esperienza, e se ne era occupato dapprima come medico, 
a quanto risulta anche dai frammenti superstiti. 

Nell’ultimo capitolo su Parmenide, “Lo straordinario successo di 
Parmenide” (pp. 33-35), l’autore insiste sul fenomeno del pensiero 
parmenideo, che fin dall’antichità suscitò infiniti dibattiti. È proprio 
con Parmenide che lo spirito greco si allontana dall’indentifica-
zione del Dio con la Natura, per dirigersi verso quel razionalismo 
completo (panlogismo) che si ritrova per la prima volta nell’opera 
dell’Eleata. Così, dai principi materiali di Talete e di Anassimene, 
dell’acqua e dell’aria, il pensiero filosofico risale verso i principi 
intelligibili: il numero secondo i Pitagorici, il Logos secondo Era-
clito, l’essere secondo Parmenide, gli atomi secondo Democrito. 
E questi principi, alle volte opposti tra loro, hanno un carattere iden-

5 Academica, II, 37, 11. V. anche Acad., II, 32 , 104 e fr 19 in Augustin., C. 
Acad., II, 26.

6 Cf. Filosofia e Medicina in Parmenide, in Atti del 5o convegno di studi sulla 
Magna Grecia, Napoli, L’arte tipografica, 1966, pp. 69-71 (p. 70).

Rossetti.indd   240 9/11/09   11:27:30



nova tellvs, 27 ◆2, 2009, pp. 237-242	 241	

tico, diremmo un’affinità fondamentale, l’intelligibilità. Per quanto 
riguarda Parmenide, si tratta della nozione della verità (aletheia), la 
verità della ragione che è impossibile cercare nel molteplice, cioè 
nel mondo sensibile. Tenendo conto del successo e dell’effetto che la 
filosofia parmenidea suscitò nel pensiero dei filosofi a lui posteriori 
e sopratutto in Platone, il Rossetti sottolinea appunto che il filosofo 
di Elea seppe raccogliere col dinamismo del suo pensiero tutti gli 
spiriti geniali del v secolo, dispersi in gran parte del Mediterraneo, 
realizzando una sorta di prima “Repubblica delle Lettere” o la prima 
“globalizzazione” tra intellettuali.

La sezione su Zenone (pp. 37-46) introduce il lettore al pensie-
ro del discepolo e concittadino. Il Rossetti procede, con lo stesso 
piacevole stile di scrittura, all’analisi dei motivi che condussero il 
filosofo a inventare circa quaranta paradossi, appunto per indicare 
come anche nel mondo fisico, apparentemente logico, esistano delle 
assurdità. Basta pensare alla teoria dell’essere del maestro, appa-
rentemente assurda, per arrivare finalmente alla ragione assoluta, 
spogliata dalle apparenze superficiali (p. 41).

Zenone non ha voluto fornire la soluzione dei suoi quesiti. Ha 
voluto soltanto stimolare l’intelletto del lettore, affinché questi pos-
sa arrivare a una soluzione logica. I suoi “paradossi” (che sia Achil-
le e la tartaruga, la freccia che si muove oppure rimane immobile, 
oppure ancora la questione dell’esistenza dello spazio) richiedono 
però un approccio rigoroso, la ricerca di una soluzione tutt’altro 
che alla leggera. Si deve studiare Zenone per potere rispondere alle 
sue sfide intellettuali. Siamo noi a rispondere ai problemi posti dal 
filosofo. E mentre Parmenide ha voluto istruire il lettore, presentan-
dogli la via della verità, Zenone non assume mai questa attitudine, 
dichiara il Rossetti (p. 45). Volendo adesso tratteggiare il discepolo, 
si può dire che è l’unico ad avere lasciato libero il pensiero del 
lettore, perché trovi da sé la soluzione dei suoi quesiti. Ciò che pre-
vale però, sottolinea infine il Rossetti, è il dinamismo intellettuale 
di questi due filosofi, che accende perfino oggi incessanti dibattiti 
filosofici (p. 46).

Dopo i riferimenti bibliografici (pp. 47-48), il libro presenta 
un’appendice iconografica, realizzata dal Professor Francesco De 
Martino con l’assistenza di Elisabetta Floreano e di Tiziana Gub-
biotti, in cui sono raccolte testimonianze antiche e, più numerose, 

Rossetti.indd   241 9/11/09   11:27:30



242	 protopapas-marneli  / rossetti, i “sophoi” di elea: parmenide e zenone 

moderne della fortuna dei filosofi di Elea-Velia e dei “paradossi” 
zenoniani.7 Oltre all’affresco con Zenone di Santa Maria Novella 
(fig. p. 50), il libro offre al visitatore/lettore una serie di cartine sia 
geografiche, sia topografiche, fotografie degli scavi della città di 
Elea, ritratti dei due filosofi, per finire con i fumetti ispirati ai pa-
radossi zenoniani. Il Rossetti ha saputo regalare al lettore/visitatore 
dell’antica Elea un libro davvero utile, una guida scientifica e un 
manuale indispensabile a chi voglia conoscere, pensare, comunicare 
con gli Eleati, passeggiare negli scavi e passeggiando, magari, pro-
vare a risolvere qualcuno dei paradossi zenoniani.

				    Maria Protopapas-Marneli

7 Francesco de Martino, Andavano e non sapean dove, p. 51 del medesimo 
libro.

Rossetti.indd   242 9/11/09   11:27:30




