
nova tellvs, 27 ◆1, 2009141

Una aproximación a las nociones de sujeto y
de verdad práctica en Aristóteles

Jesús Araiza
Universidad Nacional Autónoma de México

araimar_ jes@yahoo.com.mx

Resumen: La verdad práctica, según Aristóteles, se da en el hombre gracias a que 
surge dentro del alma una opinión verdadera y simultáneamente una acción recta. 
Lo falso en la esfera de las acciones se produce, por el contrario, con el surgimiento 
de una opinión falsa y una acción no recta. El papel de la phantasía en ello es de­
terminante, pues ésta es un movimiento que se produce a partir de la percepción en 
acto y el ser vivo se engaña, si confunde las imágenes con el objeto real. La causa 
del engaño es la imaginación, pues son las imágenes residuales que quedan después 
de que el objeto sensible ya no está, las que ponen en movimiento a los demás 
animales que carecen de intelecto, y son las que mueven al hombre en forma de 
sueño durante el reposo, o en forma de pasión o enfermedad durante la vigilia, a 
causa de que se le nubla el intelecto.

* * *

Abstract: According to Aristotle, practical truth occurs in man due to a true opi­
nion emerging from the soul, simultaneously with an honest deed. In contrast, the 
untrue in the sphere of actions occurs as a result of a false opinion and a dishonest 
deed. The imagination (phantasia) plays a determining role in the sphere of actions, 
for it is a movement produced from perception in act. The living deceive themselves 
if they confuse images with real objects. 

The cause of illusions is the imagination, for it is the residual images remaining 
when the sensible object is no longer there that move other animals lacking intellect; 
they are also what moves man in the form of dreams during sleep or, in the form 
of passion or sickness during waking hours, as a result of the intellect becoming 
clouded over.

Palabras clave: engaño, imaginación, percepción, sujeto, verdad práctica.
Keywords: illusion, imagination, perception, practical truth, subject.
Recepción: 23 de enero de 2009.
Aceptación: 30 de abril de 2009.

Aristoteles.indd   141 11/6/09   19:14:33



nova tellvs, 27  ◆1, 2009143

Una aproximación a las nociones de sujeto y
de verdad práctica en Aristóteles*

Jesús Araiza

Naturalmente hubiera sido conveniente que al mismo 
tiempo ellos [sc. nuestros predecesores] hablaran tam­
bién acerca del engañarse, pues es más propio de los 
animales, y durante un tiempo más largo el alma per­
manece en ello [antes que en la verdad].1

La complejidad que entrañan los conceptos de sujeto y de 
verdad en Aristóteles obliga a reconocer los límites que le im­
pone la naturaleza misma de la cosa. Dado que la dificultad de 
una investigación como ésta es doble, quizá para quien in­
vestiga resulta necesario partir del principio de que la causa 
de la dificultad no está en el objeto externo sino en noso­
tros.2 Según Aristóteles, cuanto más simples y manifiestas son 
las cosas que se investigan, tanto mayor es el obstáculo que en­
frenta en su contemplación el intelecto. Pues, metafóricamente, 
tal como se ven afectados los ojos de los murciélagos frente a 
la luz del sol, así padece el intelecto del alma frente a las cosas 
por naturaleza más evidentes (phanerôtata) de todas.3 

* Este ensayo forma parte del Proyecto de Investigación “La teoría del cono­
cimiento según la filosofía de Aristóteles” (Programa de Maestría y Doctorado en 
Filosofía de la FFyL-UNAM). 

1 Arist., De an., III, 3, 427a 29-b 2: ka¤toi ¶dei ëma ka‹ per‹ toË ±pat∞syai aÈtoÁw 
l°gein, ofikeiÒteron går to›w z–oiw, ka‹ ple¤v xrÒnon §n toÊtƒ diatele› ≤ cuxÆ.

2 De la causa interna de la dificultad nos advierte el mismo Aristóteles en Met., 
A, 1, 993b 7-9: “Pero también, siendo la dificultad de dos maneras, quizá la causa 
de ella no esté en las cosas sino en nosotros” (‡svw d¢ ka‹ t∞w xalepÒthtow oÎshw katå 
dÊo trÒpouw, oÈk §n to›w prãgmasin éllÉ §n ≤m›n tÚ a‡tion aÈt∞w).

3 Met., a, 1, 993b 9-11: Àsper går tå t«n nukter¤dvn ˆmmata prÚw tÚ f°ggow ¶xei tÚ 
meyÉ ≤m°ran, oÏtv ka‹ t∞w ≤met°raw cux∞w ı noËw prÚw tå tª fÊsei faner≈tata pãntvn.

Aristoteles.indd   143 11/6/09   19:14:33



144	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

Una investigación completa sobre el sujeto4 y la verdad en 
Aristóteles nos llevaría, sin duda, a profundizar en el estudio 

4 La palabra sujeto en Aristóteles tiene una significación más amplia que la 
que habitualmente se entiende hoy en día. Aquí nos referiremos al animal hu­
mano, al hombre, muy especialmente a un humano en concreto, como aquello a 
lo que Aristóteles denomina sujeto y sustancia. El concepto de sujeto en griego, 
tò hypokeímenon, quiere decir, literalmente, lo subyacente, aquello que subyace. 
Desde el punto de vista lógico, el sujeto (tò hypokeímenon) es aquello de lo que 
se predica todo lo demás y que no se predica de un sujeto [Phys., I, 6, 189a 30-
32: tØn dÉ érxØn oÈ kayÉ Ípokeim°nou de› l°gesya¤ tinow. ¶stai går érxØ t∞w érx∞w: tÚ 
går Ípoke¤menon érxÆ, ka‹ prÒteron doke› toË kathgoroum°nou e‰nai]. El sujeto (tò 
hypokeímenon) es, por tanto, en un sentido, idéntico a la sustancia (ousía). Pues 
la sustancia se predica de varias maneras: “Se dice la sustancia, si no en varios 
sentidos, sí por lo menos en cuatro especialmente: En efecto, sustancia de cada 
cosa parece ser el ‘qué era ser’, el universal, el género, y el cuarto de ellos el suje­
to”. Met., g, 3, 1028b 33-36: L°getai dÉ ≤ oÈs¤a, efi mØ pleonax«w, éllÉ §n t°ttars¤ ge 
mãlista: ka‹ går tÚ t¤ ∑n e‰nai ka‹ tÚ kayÒlou ka‹ tÚ g°now oÈs¤a doke› e‰nai •kãstou, 
ka‹ t°tarton toÊtvn tÚ Ípoke¤menon. La sustancia, pues, es aquello de lo que se pre­
dica todo lo demás y que no se predica de un sujeto. Met., g, 3, 1028b 36-1029a 
3: “El sujeto es aquello de lo que se predica lo demás, pero él mismo ya no se 
predica de otra cosa. Por eso hay que discernir en primer lugar acerca de él. Pues 
sobre todo parece ser sustancia el sujeto primero” (tÚ dÉ Ípoke¤menÒn §sti kayÉ o 
tå êlla l°getai, §ke›no d¢ aÈtÚ mhk°ti katÉ êllou: diÚ pr«ton per‹ toÊtou diorist°on: 
mãlista går doke› e‰nai oÈs¤a tÚ Ípoke¤menon pr«ton). Según Cat., 5, 2a 11 ss., las 
categorías o predicamentos son diez: la sustancia como aquella que se predica 
en el sentido más soberano, primariamente y ante todo (OÈs¤a dÉ ≤ kuri≈tatã 
te ka‹ pr≈tvw ka‹ mãlista legom°nh); es aquella de la que se predican las nueve 
restantes: la cantidad, la cualidad, la relación, el lugar, el tiempo, la posición, la 
posesión, el hacer y el padecer (posÚn µ poiÚn µ prÒw ti µ poÁ µ pot¢ µ ke›syai µ 
¶xein µ poie›n µ pãsxein). Por ejemplo, un determinado hombre (tìs ánthrōpos), en 
tanto que sustancia, no se predica de ningún sujeto; pues él mismo subyace (hypo­
keîtai) a los demás predicamentos; ese determinado hombre es un sujeto del cual 
primariamente (prôtôs) se predica lo demás; a saber, que es humano o animal ra- 
cional (deútera ousía), que es médico (tò poîon), que mide 1.70 m de estatura (tò 
póson), que es maestro (tò prós ti), que está en la Academia (poû), ahora (póte), 
que está de pie o sentado (keîsthai), que opera o cauteriza (poieîn), que es operado 
o cauterizado (páschein), o que posee la ciencia médica (échein). Desde el punto 
de vista ontológico, el subjectum (tò hypokeímenon) es aquello que sub-yace (ho 
hypo-keîtai) o que permanece (ho ménei); es aquello que, aun cuando admite en él 
cambios de un contrario a otro, él mismo permanece siendo lo que es. Por ejemplo, 
si un determinado hombre (tis ánthrōpos, en el sentido de humano) adquiere el 
conocimiento médico, de una condición cualitativa de privación pasa a una condi­
ción de posesión. Pues de no ser médico llega a ser médico; o bien si de caliente 
llega a ser frío o de frío llega a ser caliente; pese al cambio cualitativo permanece 

Aristoteles.indd   144 11/6/09   19:14:33



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 145	

de sus tratados de filosofía primera (metafísica), de física y de 
lógica. No obstante, puesto que debemos comenzar por aque­
llo que nos es más conocido y es más accesible a nuestros 
sentidos, dejando para otro momento la contemplación de la 
cosa desde el punto de vista lógico, ontológico y epistemoló­
gico, debemos contentarnos con explorar en ensayo algunas 
de las vetas más accesibles que, en relación con el tema sujeto 
y verdad práctica, parecen ofrecernos especialmente los trata­
dos de Ética nicomaquea, Del alma y Del movimiento de los 
animales.5 

siendo humano. Aunque se da, en efecto, un cambio en él, ese hombre determinado 
en el que se da el cambio permanece siendo ánthrōpos, es decir, un ser humano. 
Lo mismo sucede con el cambio cuantitativo y con el cambio de lugar: desde el 
nacimiento, por ejemplo, el hombre crece constantemente o se mueve de un lugar 
a otro; no obstante, su naturaleza subyacente (physis hypokeimênē) permanece. 
Desde su infancia —pasando por su adolescencia— llega a la edad adulta sin que 
su naturaleza subyacente cambie. Tal como ha sido dicho, el concepto de sujeto 
(hypokeímenon) en Aristóteles tiene la misma significación que el concepto de sus­
tancia (ousía), de modo que si un sujeto es aquello de lo que se predica lo demás 
sin que él se predique de nada, será sujeto o sustancia un determinado hombre de 
igual manera en que un determinado caballo o una determinada planta son sujeto o 
sustancia. Hemos de advertir que, pese a esta extensión del concepto de sujeto en 
Aristóteles, prevalece como ejemplo primario el caso de un ser humano en parti­
cular (tìs ánthrōpos).

5 Son tres fundamentalmente los temas que nos facilitan una aproximación al 
estudio de la verdad práctica en Aristóteles: (a) su teoría acerca de la acción; (b) el 
análisis del alma humana, la cual se divide en partes; y (c) su teoría acerca de la 
causa del movimiento en el animal humano. Como veremos, tanto su teoría acerca 
de la acción (a) como su teoría acerca del movimiento en el animal humano (c) se 
despliegan mediante el análisis de las partes del alma (psychê) y de su funciona­
miento (b). Es decir, la acción y la causa del movimiento en el hombre se explican 
como fenómenos de naturaleza eminentemente psíquica. Hemos de analizar el 
alma en Aristóteles (cf. De an., III, 9) como un compuesto que se divide ya sea 
en dos partes —la racional y la irracional—, ya sea en tres especies de apetito 
—el anhelo, la furia y el deseo—, o también, en un sentido, en tres, pero en otro 
sentido, en cuatro diferentes facultades —la facultad nutritiva (tò thrēptikón), la 
sensitiva (tò aisthētikón) y la imaginativa (tò phantastikón), la cual, a su vez, se di­
vide en imaginación sensitiva (aisthētikê phantasía) y en imaginación deliberativa 
o calculadora (bouleutikê phantasía)—. La facultad imaginativa, en efecto, se en­
cuentra no solamente dentro del registro de lo irracional; pues, como veremos más 
adelante, sin phantasía no hay intelecto. De an., III, 11, 434a 7; III, 10, 433b 29: 

Aristoteles.indd   145 11/6/09   19:14:33



146	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

La verdad (alêtheia) supone concordancia entre dos dimen­
siones, la del pensamiento (diánoia) y la de la cosa o del 
hecho (tò prâgma). La falsedad implica lo contrario; ocurre 
cuando no hay concordancia entre lo dicho y el hecho, porque 
al hablante le pasa inadvertido (lanthánei) esto último y se 
engaña con respecto al objeto verdadero. Es verdadero opinar 
que lo que es es y que lo que no es no es, porque hay con­
cordancia entre el pensamiento y la cosa; en cambio, es falso 
opinar que lo que es no es o que lo que no es es, porque no 
hay concordancia entre el pensamiento y el hecho. En efecto, 
si algo existe es verdadero afirmar que existe y falso negar 
que existe; y si algo no existe, es falso afirmar que existe y 
verdadero negar que existe.6 De manera que la afirmación y la 
negación acerca de lo mismo son necesariamente contrarias, 
y no es posible ni que lo mismo exista y no exista al mismo 
tiempo, ni que la afirmación y la negación contrarias acerca 
de lo mismo sean simultáneamente verdaderas o simultánea­
mente falsas.7 Por ejemplo, si afirmo que Calias está sentado 
cuando Calias está sentado, mi afirmación es verdadera; en 
cambio, si afirmo que Calias está sentado cuando Calias se ha 
puesto de pie, mi afirmación es ahora falsa;8 si niego que Ca­
lias está sentado cuando Calias está sentado, la negación es 
falsa; y si niego que Calias está sentado cuando Calias no está 
sentado, la negación es verdadera. Por lo tanto, así como es 
imposible que Calias esté al mismo tiempo sentado y no sen­

“Toda imaginación es o bien racional o bien sensitiva. Así pues, de esta <última> 
participan también los demás animales” (fantas¤a d¢ pçsa µ logistikØ µ afisyhtikÆ. 
taÊthw m¢n oÔn ka‹ tå êlla z“a met°xei). 

6 De int., 6, 17a 26-29: “Puesto que es posible declarar lo existente como no 
existente y lo no existente como existente, y lo existente como existente y lo 
no existente como no existente” (§pe‹ d¢ ¶sti ka‹ tÚ Ípãrxon épofa¤nesyai …w mØ 
Ípãrxon ka‹ tÚ mØ Ípãrxon …w Ípãrxon ka‹ tÚ Ípãrxon …w Ípãrxon ka‹ tÚ mØ Ípãrxon 
…w mØ Ípãrxon).

7 Cf. Met., g, 6, 1011b 15 ss., 7, 1011b 26; Cat., V, 4a 26, 36.
8 De an., III, 3, 428b 8: “sino que <una opinión verdadera> se convirtió en falsa 

cuando le pasó inadvertido que el hecho cambió” (éllå ceudØw §g°neto ˜te lãyoi 
metapesÚn tÚ prçgma).

Aristoteles.indd   146 11/6/09   19:14:33



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 147	

tado, así también es imposible que la afirmación y la negación 
acerca de lo mismo sean al mismo tiempo verdaderas o simul­
táneamente falsas.

Al proceder en la determinación de lo verdadero y lo falso, 
Aristóteles discierne9 tres planos dentro de su teoría lógica y 
psicológica: la esfera del lenguaje y de la escritura, por un lado, 
la esfera del pensamiento, por otro, y, en tercer lugar, la esfera 
de lo que de hecho se da en el registro de lo sensible y de lo 
inteligible. Los signos que se dan en la voz (en têi phonêi)10 
son símbolos (sýmbola) de los signos que se dan dentro del 
alma (en têi psychêi) y los signos que se dan en la escritura (tà 
graphómena) son símbolos (sýmbola) de los que se dan en la 
voz.11 Y así como los signos escritos no son los mismos para 
todos los hombres, así tampoco las voces son las mismas para to- 
dos. En cambio, las afecciones del alma, de las que primaria­
mente las voces son símbolo, son las mismas para todos los 
hombres; y aquellas cosas <externas> de las que estas afeccio­
nes del alma son semejanzas, son también ya las mismas para 
todos. Dentro del alma hay, por tanto, conceptos (noêmata) 
—los objetos que el intelecto (noûs) intelige (noeî), a los que 
Aristóteles llama también afecciones (pathêmata)— de los cua- 
les la voz es sýmbolon. La verdad o falsedad no se produce 
cuando no se da ni en el pensamiento ni, por consiguiente, en la 

9 Cf. De int., 1, 16a 1-18, 14, 23a 27-24b 9.
10 Cómo define Aristóteles la voz (phonê), puede verse en De an., II, 8, 420b 

27-33: “De manera que es voz el golpe del aire inspirado —por efecto del alma 
que está en estas partes— contra la llamada tráquea (pues no todo sonido de un 
animal es voz, como hemos dicho —porque es posible también hacer sonidos con 
la lengua, como los que tosen— sino que es necesario que un ser animado sea el 
que produce el golpe sonoro y que <el golpe> se acompañe de cierta imaginación, 
pues la voz ciertamente es un sonido significante)” [Àste ≤ plhgØ toË énapneom°nou 
é°row ÍpÚ t∞w §n toÊtoiw to›w mor¤oiw cux∞w prÚw tØn kaloum°nhn érthr¤an fvnÆ §stin 
(oÈ går pçw z–ou cÒfow fvnÆ, kayãper e‡pomen —¶sti går ka‹ tª gl≈tt˙ cofe›n ka‹ …w 
ofl bÆttontew— éllå de› ¶mcuxÒn te e‰nai tÚ tÊpton ka‹ metå fantas¤aw tinÒw: shmanti-
kÚw går dÆ tiw cÒfow §st‹n ≤ fvnÆ)].

11 Cf. De int., 1, 17b 7 ss.

Aristoteles.indd   147 11/6/09   19:14:33



148	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

voz un concepto sin enlace. “Pues lo verdadero y lo falso con- 
sisten en un enlace de conceptos”.12 Por ejemplo, los concep- 
tos aislados “hombre” (ánthrōpos) o “bueno” (agathós) o este 
(hoútos) o “ser” (eînai), no son ni verdaderos ni falsos, si 
bien quieren decir algo.13 La verdad o falsedad se da con el 
enlace de conceptos, cuando al concepto se añade algo. Por 
ejemplo, la afirmación este hombre es bueno se compone ya 
de un enlace de conceptos. Dado que se habla de un hombre 
concreto, si el hombre del que se habla es Sócrates, la afirma­
ción Sócrates es bueno es necesariamente o verdadera o falsa. 
Si la afirmación Sócrates es bueno es verdadera, la negación 
Sócrates no es bueno es falsa; y si la negación Sócrates no es 
bueno es verdadera, la afirmación Sócrates es bueno es falsa.14 
Ahora bien, el que aquello que se dice sea verdadero no es 
causa de que el hecho exista, sino al contrario: en cierta ma­
nera el hecho se manifiesta como causa de que el enuncia- 
do (ho lógos) sea verdadero; pues el enunciado se dice verdade- 
ro o falso porque el hecho (tò prâgma) existe o no existe.15 
Esto explica el papel fundamental que, en relación con la ver­
dad o falsedad del objeto, desempeña en primer lugar la per­
cepción sensorial (aísthēsis), y luego la imaginación (phanta­
sía), los apetitos (oréxeis) y el intelecto (noûs).16 

12 De an., III, 8, 432a 11: sumplokØ går nohmãtvn §st‹ tÚ élhy¢w µ ceËdow.
13 eàn prostethêi <tì> De int., 1, 16a 18. 
14 Met., g, 7, 1012a 3-6: “Además todo lo pensable o inteligible o lo afirma o lo 

niega el pensamiento —y esto es evidente a partir de la definición— cuando ase­
vera con verdad o falsedad; cuando compone de este modo afirmando o negando, 
dice verdad, y cuando de otro modo, dice mentira” (¶ti pçn tÚ dianohtÚn ka‹ nohtÚn 
≤ diãnoia µ katãfhsin µ épÒfhsin —toËto dÉ §j ırismoË d∞lon— ˜tan élhyeÊ˙ µ 
ceÊdhtai: ˜tan m¢n …d‹ sunyª fçsa µ épofçsa, élhyeÊei, ˜tan d¢ …d¤, ceÊdetai).

15 Cat., 12, 14b 18-22: ¶sti d¢ ı m¢n élhyØw lÒgow oÈdam«w a‡tiow toË e‰nai tÚ 
prçgma, tÚ m°ntoi prçgma fa¤neta¤ pvw a‡tion toË e‰nai élhy∞ tÚn lÒgon: t“ går e‰nai tÚ 
prçgma µ mØ élhyØw ı lÒgow µ ceudØw l°getai.

16 También la percepción sensorial es para el animal el principio del conoci­
miento y del saber, de las artes, de la experiencia y de la memoria. En efecto, sin 
percepción sensorial (aísthēsis) no hay posibilidad de aprendizaje ni de conoci­

Aristoteles.indd   148 11/6/09   19:14:34



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 149	

Hemos dicho, con Aristóteles, que la verdad o falsedad no 
se produce cuando no se da ni en el pensamiento ni en la voz 
un concepto sin enlace. Por ejemplo, ni la imagen conceptual 
hombre ni la voz hombre es verdadera o falsa, si no se le añade 
es o no es <algo>; porque lo verdadero y lo falso como está 
dicho consisten en un enlace de conceptos.17 Pues bien, el 
percibir sensorialmente es semejante al concepto sin enlace 
y a la voz sin enlace.18 Percibir una antorcha es semejante a 
aquella imagen que se da en el pensamiento, imagen de la cual 
la voz antorcha es símbolo. El percibir el objeto sensible 
concreto no parece indicar todavía verdad o falsedad, como 
tampoco hay aún verdad o falsedad en la simple imagen con­
ceptual antorcha ni en la sola voz significativa antorcha. En 
cambio, si, al percibir que la antorcha es fuego, el que ve, re­
conoce —por ver que se mueve— que es el enemigo, entonces 
ya la percepción podría llegar a ser o verdadera o falsa.

Los sentidos (aisthêseis) contribuyen primariamente en el 
animal al discernimiento de los objetos sensibles; de hecho 

miento particular o universal. Pues las ciencias y las artes son en cierto modo re­
sultado de la experiencia y de la formación de principios universales en el animal, 
y tanto los principios como la experiencia resultan de un proceso de aprendizaje 
en el que la memoria desempeña un papel fundamental. No hay memoria sin per­
cepción sensorial. La memoria se da en el animal cuando éste, además de recibir 
en él los objetos sensibles, es capaz de retener dentro de él la imagen del objeto 
sensible. Por eso afirma el Estagirita que aquellos animales que son capaces de 
recordar son más prudentes y más capaces de aprender que los que no pueden re- 
cordar. Aprenden —dice— cuantos, además de la memoria, poseen el sentido del 
oído. En cambio el resto de los animales que no pueden oír viven con sus fanta­
sías (taîs phantasíais) y sus recuerdos (kaì taîs mnêmais) y participan poco de la 
experiencia (Met., A, 1, 980a 29 ss. Cf. An. post., II, 19). Qué cosa es la prudencia 
según el pensamiento de Aristóteles, es un problema cuya investigación he comen­
zado en otro escrito (cf. J. Araiza, “La relación entre phrónēsis y sophía, entre 
bíos politikós y bíos theorētikós en Magna Moralia y en Ethica Nicomachea de 
Aristóteles”, Noua tellus, 25-2, 2007, pp. 183-207). 

17 Cf. nota 12.
18 De an., III, 7, 431a 8: “Así pues, el percibir es semejante al simple declarar 

y pensar <un nombre sin enlace>” (tÚ m¢n oÔn afisyãnesyai ˜moion t“ fãnai mÒnon 
ka‹ noe›n).

Aristoteles.indd   149 11/6/09   19:14:34



150	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

ellos constituyen la facultad del alma que en más alto grado 
contribuye al conocimiento de los objetos singulares.19 Sin 
embargo, los objetos sensibles (tà aisthētá) son de tres espe­
cies y lo verdadero no se da sino solamente en los primeros. 
En efecto, respecto de la primera clase de objetos la sensación 
no se engaña;20 en cambio, en relación con las otras dos espe­
cies de objetos sensibles, la sensación incurre en engaño. Los 
primeros son los objetos propios (tà ídia) de cada sentido: 
el objeto propio de la vista es el color, el del oído el sonido, el 
del gusto el sabor y el del olfato el olor. La peculiaridad de 
éstos radica en que cada uno es percibido por un solo sentido 
y por ningún otro y en que la sensación no se engaña acerca 
del objeto. El color, en efecto, sólo puede ser percibido por la 
vista, el sonido sólo puede ser percibido por el oído, el sabor 
por el gusto y el olor por el olfato; y la vista no se engaña 
(ouk apatâtai) al percibir el color, por ejemplo, que es blanco, 
ni el oído al percibir el sonido, por ejemplo, que es agudo, ni 
el gusto al percibir que el sabor es dulce.21 Los segundos son 
los objetos sensibles por accidente (tà symbebēkóta); son aque­

19 Met., A, 1, 981b 11: “<Las sensaciones> proporcionan el conocimiento más 
decisivo acerca de los objetos particulares” (kuri≈tata¤ gÉ efis‹n atai t«n kayÉ 
ßkasta gn≈seiw).

20 O en todo caso incurre en lo falso en muy pequeña medida. De an., III, 3, 
428b 18: “La sensación de los objetos propios es verdadera o contiene sólo en 
muy pequeño grado lo falso” (≤ a‡syhsiw t«n m¢n fid¤vn élhyÆw §stin µ ˜ti Ùl¤giston 
¶xousa tÚ ceËdow).

21 A menos, desde luego, que se trate de una naturaleza enferma o corrompida, 
pues las mismas cosas no parecen dulces al que tiene fiebre y al que está sano, ni 
lo mismo parece caliente al débil que al que tiene una buena constitución corporal. 
El hombre sano y el que tiene una buena constitución corporal es, según la teoría 
de Aristóteles, la medida de los objetos sensibles. Desde el punto de vista de su 
constitución anímica, el hombre bueno en cuanto que es una especie de término 
medio —pues está sano— es la medida de todas las cosas (cf. EN, X, 5, 1076a 
12). En cuanto a la acción, el fin se le muestra con verdad al que posee un modo 
de ser excelente; en cambio al que posee un modo de ser malo se le muestra como 
fin cualquier cosa. El que es excelente en cuanto al carácter (ho spoudaîos) juzga 
cada cosa correctamente, y en los objetos singulares se le muestra lo verdadero, tal 
como si él fuera canon y medida de ellos. Cf. EN, III, 4, 1113a 25-b 4. 

Aristoteles.indd   150 11/6/09   19:14:34



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 151	

llos en los que accidentalmente se dan los objetos propios, y  
es en ellos en donde es posible que el sentido se engañe. Por 
ejemplo, la vista no se engaña en que el objeto que está perci- 
biendo es de color blanco, pero en que ese objeto blanco es el 
hijo de Diares o el mismo Diares, ya es posible que mienta. La 
tercera clase de objetos sensibles son los llamados comunes (tà 
koiná). Son aquellos que no son percibidos exclusivamente por 
un solo sentido, sino que son comunes a todos: por ejemplo, 
el movimiento y el reposo, el número, la forma y la magni­
tud; pues percibir el movimiento o el reposo de un objeto es 
posible no sólo a la vista y al tacto sino también al oído. En 
estos últimos objetos sensibles como en los que se perciben por 
accidente la sensación puede incurrir ya en engaño. En la con­
sideración de la causa y el modo en que se produce el engaño 
es preciso que investiguemos el papel de la phantasía o ima­
ginación, pues la imaginación parece ser la responsable de que 
nos engañemos tanto con respecto a qué cosa es el objeto en 
el que se da el sensible propio o en dónde se encuentra, como 
con respecto a si está en movimiento, qué forma o magnitud 
tiene o si es uno, son dos o son más en número. 

La sensación (aísthēsis) es la facultad mediante la cual el 
alma recibe dentro de sí las formas del objeto sensible sin la ma- 
teria, es como la cera que recibe el sello del anillo sin el bron­
ce y sin el oro.22 Así también cada órgano sensorial es capaz 
de recibir el objeto sensible sin la materia, como el ojo recibe 
el color sin el objeto, el oído recibe el sonido sin los objetos 
que chocan y lo producen en el aire, y el olfato recibe el olor 
sin la materia del cuerpo del que procede el olor. La percep­

22 De an., II, 12, 424a 17. Otra metáfora ilustrativa sirve a Aristóteles para de­
terminar la naturaleza del alma como receptáculo de las formas sin la materia: es 
la analogía del alma con la mano. Tal como la mano coge dentro de ella la piedra, 
así el alma recibe dentro de ella, si bien no la piedra, sí la forma: “Pues la piedra no 
está en el alma, sino la forma <de la piedra>, de manera que el alma es como la 
mano, pues también la mano es instrumento de instrumentos y el intelecto es forma 
de formas y la sensación forma de los objetos sensibles” (De an., III, 8, 431b 29-
432a 3).

Aristoteles.indd   151 11/6/09   19:14:34



152	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

ción se produce, por tanto, cuando —de manera semejante en 
que el sello del anillo toca la cera— el objeto sensible entra 
en contacto con el órgano sensorial. Dicho órgano posee la 
facultad de recibir en él la forma del objeto sin la materia de 
la cual éste está constituido. El ojo recibe dentro de él, sin la 
llama, el color propio de la llama que se da en la antorcha. 
Pero a este movimiento anímico por el cual dentro del órgano 
sensorial se signa la imagen del objeto sin la materia le siguen 
dos fenómenos que se originan en la misma región del alma: 
la memoria (mnêmē) y la imaginación (phantasía). 

La memoria o el recuerdo (mnêmē) se produce en el ani­
mal de modo semejante a como tiene lugar la sensación. La 
diferencia entre ésta y aquélla es el tiempo, pues la una se 
produce en el presente, la otra en cambio una vez que trans­
currió un tiempo. La percepción es del presente y tiene lugar 
en el presente, cuando actualmente el ojo ve, el oído oye o el 
gusto toca y gusta. La memoria, en cambio, es del pasado; 
no se produce sino una vez que ha tenido lugar la percepción 
de un objeto cuando ha transcurrido tiempo (hótan génētai 
chrónos).23 La memoria es, por tanto, la imagen de semejanza 
(eikôn) que queda en la misma sede de la percepción senso­
rial, después de que ya ocurrió la percepción de algo; pues 
es entonces, tras haber transcurrido tiempo, cuando el animal 
recuerda que vio, oyó o probó algo. La memoria es, por tanto, 
aquella afección que está presente cuando ya el objeto está 
ausente, es la permanencia (monê) de la huella que se signa 
en una parte del alma —como el sello que se ha grabado en 
la cera a través del movimiento de la percepción— y que que­
da dentro del animal, como una pintura (zōgráphēma), luego 
del contacto entre el objeto sensible y el órgano sensorial. La 
facultad de la percepción es, pues, en el alma, como la cera 
que recibe el sello del anillo sin el bronce y sin el oro, mien­
tras la memoria es la afección (páthos) que queda dentro, es la 

23 Cf. De mem. et rem., 1, 449b 25.

Aristoteles.indd   152 11/6/09   19:14:34



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 153	

permanencia del sello del anillo sin el bronce y sin el oro, en 
aquella parte corporal en la que se da la sensación.24

Según Aristóteles, la imaginación (phantasía), comparte con 
la memoria tanto la sede en el alma como los objetos a los que 
se refiere, pues ambas se generan a partir de la actividad de la 
percepción sensorial en la misma región en donde esta última 
se produce, y son recordables por sí mismas aquellas cosas de 
las que también hay imaginación; recordables por accidente, 
cuantas no son sin imaginación.25 Pues bien, para decirlo en 

24 Cf. De mem. et rem., 1, 450a 25-32: “Uno podría plantear la aporía de cómo es 
que alguna vez estando presente la afección pero estando ausente la cosa se recuer­
de lo que no está presente. Es evidente, en efecto, que es necesario pensar una cosa 
tal como la que se origina a través de la sensación en el alma y en la parte corporal 
que posee a aquélla; así, por ejemplo, alguna pintura es la afección, aquella de la 
cual decimos que su posesión es memoria. En efecto, el movimiento producido se 
signa dentro, como cierto grabado de la cosa percibida, tal y como hacen los que 
sellan con sus anillos”. Según la teoría del conocimiento de Aristóteles, la memo­
ria desempeña una función fundamental en la generación de la razón (lógos), de 
la experiencia, del arte y la ciencia en el animal humano. Cf. An. post., II, 19, 99b 
15-100b 17: “Pues <los animales> tienen una facultad innata capaz de discernir, 
que se llama sensación; sin embargo, aunque la sensación se da dentro, en algunos 
animales se engendra la permanencia (monê) de la cosa percibida, en otros no se 
engendra. Pues bien, aquellos en los que no se engendra —ya sea en general o en 
relación con las cuales no se engendra— no tienen conocimiento fuera de la per­
cepción; en cambio en aquellos en los que sí se da tienen, después de la percep­
ción <la permanencia> en el alma. Y al producirse muchas <percepciones> de tal 
clase, se produce ya una diferencia, de modo que en algunos se genera a partir de 
la permanencia de tales percepciones la razón (lógon), en otros, sin embargo, no 
se genera. 

Así pues, a partir de la percepción se produce la memoria, tal como decimos, 
y, a partir de la memoria producida de la misma cosa muchas veces se produce la 
experiencia, pues muchos recuerdos en número constituyen una sola experiencia. 
Y a partir de la experiencia o de todo universal que se ha asentado en reposo en el 
alma —el uno junto a los muchos, lo cual en todos estos <muchos> como uno es 
lo mismo—, es un principio del arte y de la ciencia; si se refiere a la generación, 
del arte, si del ser, de la ciencia. Tampoco los modos de ser entonces existen dentro 
ya definidos, ni se producen a partir de otros hábitos más conocidos, sino a partir 
de las percepciones, como en una batalla al producirse un viraje, después que se de- 
tiene uno se detiene otro y luego otro, hasta que llega al principio. El alma es fun­
damentalmente de tal clase, que es capaz de experimentar esto”. 

25 Cf. De mem. et rem., 1, 450a 22-25.

Aristoteles.indd   153 11/6/09   19:14:34



154	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

una palabra, según la teoría del Estagirita, la imaginación es 
la causante principal de que el hombre viva en el engaño o 
mienta. Veamos, así sea de manera esquemática, cómo define 
la phantasía y cómo explica la generación de ésta y su rela­
ción con la verdad y falsedad, con lo bueno y lo malo, con la 
percepción sensorial, la opinión y el intelecto. 

La phantasía es el movimiento (kínēsis) que se produce por 
efecto de la sensación en acto, es decir, por la actividad de la 
sensación.26 Es imaginación (phantasía) el movimiento que 
se produce, primero, al percibir este color determinado —sea 
rojizo, amarillo o anaranjado—, luego, al percibir que aquello 
en lo que se da el color es la llama de una antorcha, y, final­
mente, es el movimiento que, al ver que el objeto se mueve, 
lleva a la creencia de que se trata del enemigo. En la percep­
ción de los tres objetos sensibles —el propio, el accidental y 
el común— se produce, pues, un movimiento respectivo. La 
percepción del color y del movimiento que se produce —de 
que es precisamente este color determinado el que se percibe 
y no otro— son verdaderos; en cambio, tanto la percepción 
e imaginación acerca de qué es aquello en lo que se da el 
color percibido, como la percepción e imaginación acerca de 
si eso mismo se mueve, está en reposo, es de esta magnitud o 
es uno, dos o más en número, pueden ser falsas, sobre todo si 
el objeto está lejos.27 Una afirmación de Aristóteles que a pri­
mera vista parece enigmática, pero que encierra sin duda una 
revelación sustancial sobre la naturaleza de la imaginación, 
es aquella de que “el primer movimiento que se produce en 
presencia de la sensación es verdadero, mientras que los otros 
dos pueden tanto en presencia como en ausencia de la sensa­

26 Cf. De an., III, 3, 429a 1. Cf. 428b 13, 25. Cf. De insomn., 1, 459a 17.
27 De an., II, 6, 418a 14-16: “Pero al menos cada <sentido> juzga acerca de 

estos objetos y no se engaña acerca de que es color o de que es sonido; sino acerca 
de qué es lo que posee el color o dónde está, o qué es lo sonoro o dónde está” (éllÉ 
•kãsth ge kr¤nei per‹ toÊtvn, ka‹ oÈk épatçtai ˜ti xr«ma oÈdÉ ˜ti cÒfow, éllå t¤ tÚ 
kexrvsm°non µ poË, µ t¤ tÚ cofoËn µ poË).

Aristoteles.indd   154 11/6/09   19:14:34



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 155	

ción ser falsos, especialmente cuando el objeto sensible está 
lejos”.28 ¿Qué significa tanto en presencia como en ausencia de 
la sensación? Es claro que, al decir en presencia de la sensa­
ción, se refiere al movimiento que desencadena el acto de la 
sensación; es, pues, el movimiento desencadenado por la afec­
ción del órgano sensorial al momento en que éste percibe el 
objeto sensible. En su escrito Acerca de los sueños29 plantea 
el Estagirita el problema de si percibimos el acto de soñar con 
la percepción o con la opinión, y si el fenómeno del sueño 
tiene que ver con el percibir o con el pensar. En efecto, dice, 
dentro del reposo (en toîs hýpnois), parecemos ver de modo 
semejante que quien se aproxima es hombre y que es blanco; 
y afirma que, además, a un lado de la imagen30 pensamos al­
guna otra cosa, de la misma forma en que durante la vigilia 
acerca de lo que percibimos también pensamos algo. Pues 
bien, este pensamiento que desencadena el acto de la percep­
ción durante la vigilia, siendo análogo a la opinión que se pro­
duce a un lado de la imagen dentro del dormir, es obra de la 
imaginación. Y aun en la vigilia, en presencia de la sensación 
lo mismo que en ausencia de la misma, puede engañarnos: 

De manera que es evidente que la imagen (phántasma) dentro 
del dormir no es tampoco el sueño todo y que aquello que pen­
samos dentro con la opinión, lo opinamos. Sin embargo, lo que 
sin duda en torno a todo esto es tan evidente, es que aquella 
misma parte con la que despiertos somos engañados durante las 
enfermedades, esa misma durante el dormir produce la afección 
(páthos).31

28 De an., III, 3, 428b 27-30: ka‹ ≤ m¢n pr≈th paroÊshw t∞w afisyÆsevw élhyÆw, 
afl dÉ ßterai ka‹ paroÊshw ka‹ époÊshw e‰en ín ceude›w, ka‹ mãlista ˜tan pÒrrv tÚ 
afisyhtÚn ¬. 

29 Cf. De insomn., 1, 458b 15 ss.
30 “El sueño (enýpnion) es una especie de imagen (phántasma) que se produce 

dentro del dormir (en hýpnion)”. Cf. De insomn., 3, 462a 16.
31 Cf. De insomn., 1, 458b 25.

Aristoteles.indd   155 11/6/09   19:14:34



156	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

La causa del engaño durante el reposo parece ser el engaño 
que se produce durante la vigilia a partir de la actividad de la 
sensación. Y es que con el movimiento que se produce dentro 
del órgano sensorial cuando éste entra en contacto con el ob­
jeto sensible, ocurre lo mismo que con aquellos objetos pro­
yectados que, aunque ya no están en contacto con lo que los 
puso en movimiento, se mueven. Pues aquello que los puso en 
movimiento, dice Aristóteles, movió cierta cantidad de aire y, 
ésta, al moverse, movió a su vez otra; y de este modo el mo­
tor produce el movimiento lo mismo en el aire que en el agua 
hasta que el objeto proyectado se detiene.32 De manera seme­
jante, pues, a un objeto que, una vez proyectado, se sigue mo­
viendo aunque aquello que lo puso en movimiento ha cesado 
de moverse, el movimiento que los objetos sensibles producen 
en los órganos sensoriales no sólo está presente dentro de 
ellos cuando las sensaciones están presentes, sino también una 
vez que éstas se han ido. Y las imágenes que quedan luego 
que ha cesado la actividad de la percepción son semejantes a 
las sensaciones; de modo que, por razón de que las imágenes 
(phantásmata) permanecen dentro del órgano sensorial como 
residuo o resto (hypóleimma)33 de la percepción y siguen mo­

32 De insomn., 2, 459a 28-459b 1: paraplÆsion går tÚ pãyow §p¤ te toÊtvn ka‹ 
§p‹ t«n ferom°nvn ¶oiken e‰nai. ka‹ går §p‹ t«n ferom°nvn toË kinÆsantow oÈk°ti yig-
gãnontow kine›tai: tÚ går kin∞san §k¤nhsen é°ra tinã, ka‹ pãlin otow kinoÊmenow 
ßteron: ka‹ toËton dØ tÚn trÒpon, ßvw ín stª, poie›tai tØn k¤nhsin ka‹ §n é°ri ka‹ §n 
to›w Ígro›w.

33 No es objeto del presente ensayo descubrir semejanzas o nociones paralelas 
entre las teorías de Aristóteles y de Freud sobre la función de la phantasía y de la 
percepción sensorial en la génesis del fenómeno onírico y de ciertas enfermedades 
y afecciones que se dan durante la vigilia. Éste será objeto de una investigación 
posterior. No obstante, es preciso dejar aquí constancia de que, al tropezar en 
nuestro análisis del fenómeno de los sueños en Aristóteles con la explicación de 
los restos (hypóleimma) que quedan dentro —aun después de que cesa el acto de la 
percepción— como causantes del fenómeno onírico, es imposible que no evo­
quemos al punto el paralelismo que ella presenta con la explicación en Freud de 
los restos diurnos como generadores de las imágenes y de los pensamientos que 
dan forma a los sueños. Cf. De insomn., 3, 461b 21. Cf. 461a 18: hai hypóloipoi 
kinêseis.

Aristoteles.indd   156 11/6/09   19:14:34



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 157	

viéndose, y porque esas imágenes residuales son semejantes 
a las sensaciones (kai homoías eînai taîs aisthêsesi), muchos 
animales actúan en conformidad con ellas, sea porque carecen 
de intelecto como las bestias, sea porque el intelecto se nubla 
a veces en la pasión, en la enfermedad o dentro del dormir:34

Ahora bien, cada una de estas <semejanzas>, como ha sido dicho, 
es un resto (hypóleimma) de la cosa percibida en acto. Y después 
de que el objeto verdadero (toû alēthoûs) que estaba presente 
se ha ido, también es verdadero decir (alēthés eipeîn) que es tal 
cual es Corisco, pero que no es Corisco. Cuando estaba en acto 
la percepción, la parte soberana del alma y la parte que juzga no 
llamaba Corisco <a la imagen>, sino que por causa de ésta <i. e. 
por la imagen de Corisco y por su semejanza con el objeto perci­
bido> reconocía al Corisco verdadero (tòn alēthinón). Por tanto, 
aquel objeto del cual dice, cuando lo percibe, que es Corisco 
<...>, tal como sucede al percibirlo, ese objeto es movido por los 
movimientos que tienen lugar dentro de los órganos sensoriales, 
y el objeto semejante (tò hómoion) parece ser el objeto verdadero 
(tò alēthés). La potencia del dormir es tan grande, que hace que 
esto se nos oculte (lanthánein).35

Por lo anterior resulta claro por qué Aristóteles afirma36 que 
la mayoría de los animales, incluido el hombre, pasa mayor 

34 De an., III, 3, 429a 4-8: ka‹ diå tÚ §mm°nein ka‹ ımo¤aw e‰nai ta›w afisyÆsesi, 
pollå katÉ aÈtåw prãttei tå z“a, tå m¢n diå tÚ mØ ¶xein noËn, oÂon tå yhr¤a, tå d¢ diå 
tÚ §pikalÊptesyai tÚn noËn §n¤ote pãyei µ nÒsƒ µ Ïpnƒ, oÂon ofl ênyrvpoi.

35 Cf. De insomn., 3, 461b 21-30. Una explicación más detallada acerca de la 
imagen de semejanza y de cómo se comporta dentro del alma en ausencia del objeto 
verdadero se encuentra en De mem. et rem., 1, 450b 10-451a 14: “Por tanto, en unos 
no permanece la imagen en su alma, pero de los otros, no se toca. No obstante, si 
tal cosa es lo que ocurre acerca de la memoria ¿acaso esto es lo que recuerda la 
afección o aquello a partir de lo cual se originó? Si es esto último, en efecto, ninguna 
de las cosas ausentes podríamos recordar; pero si es aquello ¿cómo es que habiendo 
percibido esto recordamos aquello que no percibimos: lo ausente? Si es semejante, 
exactamente como un grabado o una pintura en nosotros ¿por qué razón la sensación 
de esto mismo sería memoria de otra cosa pero no de esto mismo? 

36 Una afirmación a la que remite este pasaje, si bien no de manera directa, es 
la que hace en Met., A, 1, 981b 30-982a 1, de que los animales incapaces de es­

Aristoteles.indd   157 11/6/09   19:14:35



158	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

tiempo en el engaño y que el alma permanece durante un tiem- 
po más prolongado en el engaño que en la verdad.37 Pero, ade- 
más, para quien siga con cuidado en el texto griego la ex­
posición de Aristóteles acerca de lo verdadero (alēthés), de 
la causa de lo falso (pseûdos) y del engaño (apátē), saltará a la 
vista cómo es que, aun sin aludir al parentesco etimológico 
de las palabras lanthánein y alēthés, en el uso intenciona- 
do que simultáneamente hace de ellas y mediante una reso­
nancia de juego de palabras que su explicación produce, pone 
de manifiesto lo que de hecho sucede en el fenómeno que nos 
explica. El verbo lanthánō y la forma radical de la que proce­
de, lêthō, significa estar oculto, mantenerse oculto, pasar in­
advertido; el adjetivo a-lēthés, por consiguiente, significa por 
el alfa privativa no oculto, no inadvertido. Así pues —según 
la explicación que nos da acerca de aquello que produce lo 
falso y el engaño— durante la vigilia, en el momento en que 
la percepción está en acto, se produce una imagen que repre­
senta dentro del alma la forma del objeto percibido sin la ma­
teria; no es la piedra38 ni el anillo lo que está dentro del alma 
cuando el ojo percibe este objeto, sino la forma de la piedra 
o del anillo sin la materia de que está hecha, sin el bronce 
y sin el oro; esa imagen, por tanto, no es el objeto externo 
mismo, sino solamente una semejanza (homoiôtēs) del objeto 
verdadero (toû alēthoûs). Después de que el objeto verdade- 
ro que estaba presente al momento de la percepción se ha ido, 
es también verdadero decir (alēthés eipeîn) que es tal cual es 
el objeto verdadero, pero que no es el verdadero. Es decir, que 
a la parte soberana del alma y que juzga y discierne la imagen 
del objeto verdadero no se le oculta —(ou lanthánei) pode­

cuchar no aprenden, viven por sus imaginaciones y recuerdos y participan poco 
de la experiencia (tå m¢n oÔn êlla ta›w fantas¤aiw zª ka‹ ta›w mnÆmaiw, §mpeir¤aw d¢ 
met°xei mikrÒn).

37 Cf. De an., III, 3, 427a 29-b 2. Cf. también III, 3, 429a 1.
38 De an., III, 8, 431b 29-432a 1: oÈ går ı l¤yow §n tª cuxª, éllå tÚ e‰dow.

Aristoteles.indd   158 11/6/09   19:14:35



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 159	

mos parafrasear aquí a Aristóteles— que lo uno es la imagen 
y lo otro es el objeto verdadero (tò alēthés); literalmente, no 
se le oculta (ou lanthánei) que lo otro es el objeto que no se 
oculta (tò a-lēthés) o que no pasa inadvertido (alēthés) o que 
se de-vela o des-cubre (a-lēthés). Esto se diría en griego: ou 
lanthánei hoti héteros tò a-lēthés estín. La negación ou ante­
puesta al verbo lanthánei expresa el mismo significado que 
el adjetivo a-lēthés, pues el sentido del alfa privativa inicial 
es equivalente al de una negación. No sin razón, dicho sea de 
paso, Heidegger advertía que la alêtheia no debía ser traduci­
da como Wahrheit —pues por verdad se entiende la validez 
de declaraciones en forma de oraciones— sino más bien como 
Unverborgenheit. En efecto, decía, lo que hay que pensar en 
la alêtheia no tiene en sentido estricto nada que ver con la 
verdad (Wahrheit), sino antes bien tiene que ver absoluta­
mente con el no ocultamiento (Unverborgenheit) que supone 
toda determinación de la verdad.39 Así pues, dado que, aun 
cuando ha cesado el acto de la percepción, esa imagen de 
semejanza permanece dentro del alma y el órgano sensorial 
sigue en movimiento por efecto del movimiento que, a su vez, 
produjo en él el objeto sensible que ya está ausente, la per­
manencia de las imágenes residuales en el órgano sensorial, 
su movimiento dentro de éste y la semejanza de las imágenes 
con las sensaciones, sobre todo durante el dormir, durante la 
pasión o dentro de la enfermedad hacen que el objeto seme­
jante (tò hómoion), la imagen, parezca ser el objeto verdade­
ro (tò alēthés).40 La potencia del dormir, afirma Aristóteles,41 
es tan grande, que hace que el hecho de que uno toma el 

39 Cf. Heidegger, Seminare, p. 402.
40 Rhet., I, 1, 1355a 14-18: “Pues es propio de la misma facultad <del alma> el 

ver tanto lo verdadero como lo semejante a lo verdadero...” (tÒ te går élhy¢w ka‹ tÚ 
˜moion t“ élhye› t∞w aÈt∞w §sti dunãmevw fide›n).

41 Pero también la potencia de la pasión y de la enfermedad, junto a la del sue­
ño, podríamos añadir aquí.

Aristoteles.indd   159 11/6/09   19:14:35



160	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

objeto semejante por el objeto verdadero (tò alēthés = lo 
que no se oculta) se oculte (lanthánei). La causa del engaño 
es, por tanto, la imaginación, pues son las imágenes residua- 
les que quedan después de que el objeto sensible ya no está las 
que ponen en movimiento a los demás animales que carecen 
de intelecto, y son las que mueven al hombre durante el re­
poso, la pasión o la enfermedad a causa de que se le nubla el 
intelecto (dià tò epikalýptesthai tón noûn). 

A esta disposición en la que la imaginación nos engaña, lo 
mismo durante el sueño que durante la vigilia, parece contri­
buir sobre todo la pasión (páthos) durante el tiempo en que 
estamos despiertos, pues nos engañamos más fácilmente con 
respecto a las sensaciones, dice el Estagirita, cuando estamos 
sumidos en las pasiones (en toîs páthesin). Así sucede, por 
ejemplo, al cobarde en su miedo o al enamorado en su amor, 
de modo que a partir de una pequeña semejanza el uno pa­
rece ver a los enemigos y el otro al objeto amado, y cuanto 
más se encuentra dentro de la pasión, tanto más es imagina­
do el objeto a partir de una pequeña semejanza (ap’ elásso­
nos homoiótētos).42 Así pues, el engañarse durante la vigilia 
ocurre sobre todo dentro del estado de afección del alma al 
que Aristóteles llama páthos, pasión (equivalente al estado de 
afección que se produce durante el dormir, pues llama tam­
bién páthos al soñar),43 y que no difiere cualitativamente de 
los estados patológicos en los que, al encontrarnos afectados, 
nos es imposible discernir la realidad sensible sin incurrir en 
lo falso. Son pasiones, en efecto, aquellas afecciones del alma 
a las que les sigue placer y dolor, por cuya causa, siendo alte­
rado con respecto a su percepción del mundo sensible, el suje­
to cambia en sus juicios frente a la realidad externa.44 Por esa 

42 Cf. De insomn., 2, 460b 3-8.
43 De insomn., 2, 459a 9: “esta afección (tò páthos) a la que llamamos soñar” 

(tÚ pãyow toËto ˘ kaloËmen §nupniãzein).
44 Cf. Rhet., II, 1, 1378a 19.

Aristoteles.indd   160 11/6/09   19:14:35



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 161	

razón, una y la misma cosa no es imaginada de igual modo 
por el que ama que por quien odia, por el que se encuentra 
encolerizado que por quien está libre del apetito de venganza. 
El estado habitual en el que se encuentra una persona irascible 
es tal que, por imaginar y concluir de manera anticipada que 
ella misma es objeto de una ofensa, es llevada a incurrir en el 
engaño y a realizar cosas que quizá no le convenga hacer y 
que nadie que estuviese libre de apetito de venganza estaría 
dispuesto a realizar. Su estado es semejante al de los sirvien­
tes que, por su disposición ardiente para servir, cuando el amo 
dice “dame”, siendo llevados por su ardor, antes de oír lo que 
convenía dar ya lo dieron, y se equivocaron por completo en 
la acción; pues convenía dar un libro, y sin embargo lo que 
dieron fue un estilete.45 Su reacción es parecida a la de los 
perros que, antes de averiguar si el que toca es un amigo de 
su amo, tan pronto como escuchan un sonido se precipitan 
ladrando tras la puerta.46 

La causa de su disposición hacia la venganza es que el 
estado habitual en el que se encuentra es doloroso. La ira, en 
efecto, es un apetito de venganza acompañado de dolor, cau­
sado por imaginar un menosprecio hecho a uno mismo o a 
alguno de sus seres queridos, de parte de algún otro a quien 
no le concierne hacer tal menosprecio imaginario.47 En la de­
finición aristotélica de la ira (orgê) encontramos cinco ele­
mentos engarzados que tienen que ver directamente con la 
imaginación (phantasía): el apetito de venganza, el dolor, el 
placer y la doble creencia de que hay un menosprecio y de 

45 Cf. MM, II, 6, 1202b 12-17. Trad. de J. Araiza, en La Ética magna de Aristó­
teles: análisis, interpretación y traducción de una obra política, tesis de licencia­
tura, FCPyS, UNAM, 1997, p. 248.

46 Cf. EN, VII, 7, 1149a 28.
47 El aspecto imaginario que determina la causa de la ira está dado por las 

palabras dià phainoménēn oligōrían, que pueden ser traducidas literalmente en el 
contexto como a causa de un menosprecio imaginario. Rhet., II, 2, 1378a 30-31: 
ÖEstv dØ ÙrgØ ˆrejiw metå lÊphw timvr¤aw [fainom°nhw] diå fainom°nhn Ùligvr¤an efiw 
aÈtÚn ≥ <ti> t«n aÈtoË. 

Aristoteles.indd   161 11/6/09   19:14:35



162	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

que dicho menosprecio es inferido por otro a quien no le con­
cierne hacerlo. De hecho, el placer y el dolor parecen ser una 
especie de componentes esenciales de la imaginación sensiti­
va. La causa que produce el dolor y que pone en movimien- 
to al doliente es la imaginación del menosprecio; pues tan pronto 
como se imagina que hay ultraje o menosprecio, concluye que 
es necesario pelear contra éste de quien se imagina que pro- 
cede el desprecio, de manera que al punto se molesta y pre­
cipita a la venganza. La causa final, aquello con vistas a lo 
cual se puso en movimiento, es la búsqueda de placer, pues la 
venganza aparece como una satisfacción y un cumplimiento 
del apetito doloroso. Y es que la furia es más dulce que la 
miel que destila gota a gota en el pecho de los hombres.48 Así 
pues, a todo arranque doloroso de ira le sigue una especie de 
placer que procede de la esperanza de vengarse, en la medida 
en que resulta placentera la creencia de poder alcanzar aquello 
que cada uno apetece. Y no es lo mismo, según Aristóteles, el 
castigo que la venganza, pues el castigo (kólasis) tiene como 
objeto a aquel que lo padece, mientras que la venganza (timō
ría) se orienta hacia aquel que la apetece para su satisfac­
ción.49 Esto no excluye, sin embargo, que el que busca el cas­
tigo del otro no comience precisamente con un castigo hacia 
sí mismo, pues un castigo es doloroso y la ira es un apetito 
doloroso en busca de placer. Que quien se encuentra en tal 
estado es semejante al que se halla dormido y sueña, puede 
percibirse claramente por lo que dice el Estagirita:

Le sigue, en efecto, tanto por esa razón una especie de placer, 
como también porque durante un tiempo permanecen ocupados 
con el pensamiento en vengarse. Por consiguiente, la phantasía 

48 Como dice Homero acerca de la furia (thymós), según Aristóteles, Rhet., II, 
2, 1378b 7: ˜w te polÁ gluk¤vn m°litow kataleibom°noio éndr«n §n stÆyessin é°jetai. 
Cf. Il., XVIII, 109 ss.

49 Rhet., I, 10, 1369b 12-14: diaf°rei d¢ timvr¤a ka‹ kÒlasiw: ≤ m¢n går kÒlasiw 
toË pãsxontow ßnekã §stin, ≤ d¢ timvr¤a toË poioËntow, ·na plhrvyª.

Aristoteles.indd   162 11/6/09   19:14:35



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 163	

que entonces surge, produce dentro un placer, que es tal como 
el que tiene lugar en los sueños.50

Por lo que se refiere al apetito de lo placentero, a los placeres 
del alimento, de la bebida y del sexo, el que se encuentra su­
mido en el deseo (epithymía) y en la esperanza (elpís), en la 
medida en que ha de ser placentero lo que desea y espera, ima­
gina el objeto como algo que realmente va a ocurrir y como 
un bien. Le ocurre lo mismo que a los que, sumidos en fiebre, 
sienten placer por la sed, cuando se acuerdan que bebieron o 
cuando tienen la esperanza de saciarla. Algo semejante sucede 
a los enamorados, los cuales tanto al hablar, escribir o hacer 
cualquier otra cosa acerca del objeto que aman sienten placer, 
por la creencia de que al recordarlo perciben el objeto ama­
do.51 En el deseo (epithymía) lo mismo que en el amor (érōs) 
se da una mezcla de placer y de dolor tanto en presencia como 
en ausencia del objeto. En efecto, no sólo al estar presente se 
alegran, sino también cuando al estar ausente lo recuerdan, 
y el dolor sobreviene especialmente por no estar presente. Pare- 
ce, sin embargo, que la función del recuerdo y la imaginación 
radica precisamente en expulsar el dolor mediante el placer 

50 Rhet., II, 2, 1378b 8-10: ékolouye› går ka‹ ≤donÆ tiw diã te toËto ka‹ diÒti 
diatr¤bousin §n t“ timvre›syai tª diano¤&: ≤ oÔn tÒte ginom°nh fantas¤a ≤donØn 
§mpoie›, Àsper ≤ t«n §nupn¤vn.

51 La phantasía, como ha sido dicho, es el movimiento que se produce por 
la sensación en acto. Cuando el objeto es percibido, a partir del movimiento que 
se da por el contacto del objeto y del órgano sensorial se origina un movimiento 
asociativo en el alma, el cual, a su vez, hace que el animal se mueva en una o en 
otra dirección. El movimiento producido por la percepción sensorial despierta en el 
animal la asociación de algo placentero o doloroso que lo mueve hacia adelante 
o hacia atrás. El placer lo mueve a buscar lo que imagina que es bueno y el dolor 
lo mueve a huir de lo que imagina como malo. Cuando el león escucha un sonido 
que asocia con el bramido de un buey, siente placer no por percibir la voz del 
buey, sino por imaginar a partir del bramido del buey que su alimento está cerca. 
Los perros tampoco sienten placer por el olor de las liebres, sino porque el olfato 
despierta en ellos y les produce al punto la sensación del alimento. Cf. EN, III, 13, 
1118a 18.

Aristoteles.indd   163 11/6/09   19:14:35



164	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

que traen consigo, y que a un dolor excesivo corresponde la 
búsqueda de un placer excesivo. Esto puede verse también en 
el caso del duelo, cuando, ante el dolor por la pérdida del ob­
jeto amado, el recuerdo trae consigo en el doliente un placer, 
cuyo límite respecto del dolor no es fácil determinar:

Tanto en las situaciones de luto como en los cantos fúnebres de 
igual modo sobreviene cierta especie de placer: el dolor se pro­
duce, en efecto, por el hecho de que él ya no existe; en cambio, 
el placer, por tener el recuerdo y por ver en cierto modo lo que él 
hacía y cómo era. Por eso ha sido dicho también con razón: “Así 
dijo, y en todos movió el intenso deseo de llorar a gritos”.52

Podemos advertir, por este pasaje, que la función de la percep­
ción sensorial radica en conocer la a-lêtheia, una verdad o un 
no-ocultamiento que produce dolor, porque el sujeto percibe 
y no se le oculta (ou lanthánei vale decir) el hecho de que 
el objeto amado ya no está presente, ya no existe; y que la 
función de la phantasía radica en hacer presente lo ausente 
en cierta forma, en convertir el dolor en placer mediante el 
recuerdo, pues el recuerdo y el “ver en cierto modo lo que 
él hacía y cómo era” trae consigo la generación de un placer 
que se origina en el intenso deseo de llorar a gritos. Al decir 
“por ver en cierto modo lo que él hacía y cómo era”, se re­
fiere Aristóteles al hecho de que el sujeto doliente imagina al 
ausente como presente; y de ahí resulta claro que esta opera­
ción equivalente al engaño por el que la imaginación toma la 
imagen de semejanza —presente— por el objeto verdadero 
—ya ausente— es la misma que produce el placer. Se trata 
en tal caso de un placer que, según la bella y reveladora frase 
de Homero, sobreviene tras el recuerdo, precisamente con el 
intenso deseo de llorar a gritos. 

52 Rhet., I, 11, 1370b 25-29: ka‹ §n p°nyesi ka‹ yrÆnoiw …saÊtvw §pig¤gneta¤ tiw 
≤donÆ: ≤ m¢n går lÊph §p‹ t“ mØ Ípãrxein, ≤donØ dÉ §n t“ memn∞syai ka‹ ırçn pvw 
§ke›non ka‹ ì ¶pratten ka‹ oÂow ∑n: diÚ ka‹ toËtÉ efikÒtvw e‡rhtai œw fãto, to›si d¢ pçsin 
ÍfÉ ·meron Œrse gÒoio. Cf. Il., XXIII, 108.

Aristoteles.indd   164 11/6/09   19:14:35



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 165	

Pero hagamos aquí una breve digresión, para dejar cons- 
tancia de la claridad con que se expresa Aristóteles al advertir 
que lo que está en juego en la investigación ética, especialmen­
te en relación con los placeres y dolores del cuerpo, es pre­
cisamente la búsqueda de lo verdadero y que en esta búsque- 
da es importante que no se nos oculte cuál es la causa de lo 
falso:

Puesto que es conveniente decir no solamente lo verdadero sino 
también la causa de lo falso —esto, en efecto, contribuye a la 
convicción, pues cuando se manifiesta fundada la causa de por 
qué es imaginado como verdadero lo que no es en realidad ver­
dadero, ello produce el que uno crea más en lo verdadero. De 
manera que hay que decir por qué razón los placeres corporales 
son imaginados como preferibles.53

Es preciso hacer notar que el contexto en el que se encuentra 
este pasaje tiene como centro el estudio del placer corporal 
(hēdonê sōmatikê) y, además, que en las cinco líneas en que 
justifica por qué conviene que advirtamos la causa del engaño 
en el que nos hace caer la imaginación, Aristóteles emplea 
cuatro veces el concepto alēthés,54 una vez el concepto de 
lo falso (tò pseûdos) y tres veces el verbo phaínō en su voz 
media. Si nos detenemos un poco en el análisis de este verbo, 
veremos que su significado tiene mucho que ver con el senti- 
do del adjetivo alēthés. En efecto, phaínō —así, en voz ac- 
tiva— quiere decir traer a la luz, hacer visible, hacer aparecer, 

53 EN, VII, 14, 1154a 22-26: ÉEpe‹ dÉ oÈ mÒnon de› télhy¢w efipe›n éllå ka‹ tÚ 
a‡tion toË ceÊdouw: toËto går sumbãlletai prÚw tØn p¤stin: ˜tan går eÎlogon fanª 
tÚ diå t¤ fa¤netai élhy¢w oÈk ¯n élhy°w, pisteÊein poie› t“ élhye› mçllon: Àste 
lekt°on diå t¤ fa¤nontai afl svmatika‹ ≤dona‹ aflret≈terai.

54 Una de ellas precedida por la negación ouk y el participio del verbo ser on: 
oÈk ¯n élhy°w. Lo falso (tò pseûdos) es lo contrario de lo verdadero (tò alēthés) y 
lo que no es verdadero se opone contradictoriamente a lo verdadero. En el con­
texto de este pasaje, lo no verdadero equivale a lo falso. Ambos se oponen a lo 
verdadero, pero aquello contradictoriamente, esto último en tanto que contrario.

Aristoteles.indd   165 11/6/09   19:14:35



166	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

descubrir,55 y en su forma de voz media, phaínomai, significa 
llegar a ser visible, aparecer, mostrarse, mientras que la pala­
bra a-lêthés (verdadero) quiere decir literalmente lo no-oculto, 
lo que no se esconde, lo que no deja de mostrarse, lo que se de-
vela o des-cubre. Así pues, tanto en el uso que hace del verbo 
phaínomai como en el empleo que hace del adjetivo alēthés, 
Aristóteles juega de nueva cuenta con la noción del hacerse 
visible, del aparecer, del mostrarse, del no ocultarse, no escon­
derse, no dejar de mostrarse, de-velarse, des-cubrirse. Todas 
estas formas son atributos de la alêtheia; pues la a-lêtheia es 
la que no se oculta (ou lanthanei), en otras palabras, la que 
se hace visible (phaínetai). Ahora bien, aquí se trata de decir 
no sólo en qué consiste lo verdadero, sino también cuál es la 
causa de lo falso; pues nos persuadimos más en relación con 
la verdad cuando se nos muestra fundada la causa de por qué 
es imaginado como verdadero algo que no es verdadero. 

Por lo que no es verdadero (ouk on alēthés) debemos en­
tender aquí la afirmación de que los placeres corporales son 
preferibles; pues los placeres del cuerpo no son elegibles, de 
modo que es falso afirmar que los placeres corporales son 
preferibles. Lo verdadero es que los placeres preferibles y 
elegibles por sí mismos son los no corporales. Por placeres 
corporales debemos entender aquellos a los que precede dolor 
y que hacen las veces de remedio, como el placer del alimen­
to, de la bebida, del sexo, el placer de la venganza y el que 
deriva de la ingestión de objetos extraños a la naturaleza del 
cuerpo o sustancias tóxicas como alcohol y drogas, o alca­
loides y medicamentos. Por placeres no corporales debemos 
entender aquellos a los que no precede dolor alguno y que se 
disfrutan no como un remedio56 o curativo a un dolor, sino por 

55 Dr. W. Pape’s Griechisch-Deutsches Handwörterbuch zu drei Bänden, Dritte 
Auflage bearbeitet von M. Sengebusch, fünfter Abdruck, Druck und Verlag von F. 
Bieweg und Sohn, Braunschweig, 1908, s. 1250-1251.

56 EN, VII, 14, 1154b 17-19: l°gv d¢ katå sumbebhkÚw ≤d°a tå fiatreÊonta: ˜ti går 
sumba¤nei fiatreÊesyai toË Ípom°nontow ÍgioËw prãttontÒw ti, diå toËto ≤dÁ doke› e‰nai.

Aristoteles.indd   166 11/6/09   19:14:35



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 167	

sí mismos; por ejemplo, el placer de pensar, de contemplar, 
de escuchar; pues estas actividades, a diferencia de aquellos 
objetos, se buscan y se disfrutan por sí mismas, sin que les 
preceda ningún dolor.57 

Así pues, retomando el hilo de nuestro tema, según Aris­
tóteles, la procuración de placer llega a ser como un remedio 
(iatreía) del dolor, y por esa razón ciertos placeres corpo­
rales se manifiestan a la imaginación como placeres prefe­
ribles, de manera que, cuanto más excesivos son los dolo­
res percibidos, tanto más violentos son los remedios que se 
persiguen, en la creencia de que tales placeres curativos son 
buenos. El engaño consiste en la creencia de que el remedio 
que produce la curación es bueno. Ahora bien, un remedio no 
es bueno en sí mismo, sino que lo es por accidente, en la me­
dida en que cura una necesidad. Pues toda curación al igual 
que toda operación quirúrgica tiene que ver con algo enfer­
mo, de modo que si una curación es buena, ha de serlo nada 
más para este enfermo en particular. En cambio, lo bueno en 
un sentido absoluto (haplôs) se dice con respecto a todo lo que 
está sano. Así pues, lo que es bueno para un enfermo —una 
operación o una rehabilitación— es dañino para un hombre 
sano. Además, una peculiaridad de aquellos que, por su natu­
raleza mórbida —sea congénita o adquirida—, persiguen esa 
clase de curaciones, consiste en que no pueden disfrutar de 
otra especie de placeres, de manera que ellos mismos se pro­
curan esta especie de sed. 

Aunque es claro para quien ha seguido alguna vez con aten­
ción los tratados de Ética de Aristóteles, que, al explicar la 

57 Cf. EN, I, 6, 1096b 17. MM, II, 7: “Por tanto, aquí hay dolor, donde hay 
generación de placer. Sin embargo, en el caso de la visión, de la audición y de 
la percepción olfativa no hay precedencia de dolor; pues nadie que haya sentido 
placer por ver o por oler padeció antes dolor. Y de modo semejante también en el 
caso del pensamiento es posible que el que contempla algo sienta placer sin que 
haya padecido antes dolor, de manera que habrá una especie de placer que no es 
generación”.

Aristoteles.indd   167 11/6/09   19:14:36



168	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

causa del engaño en relación con lo que verdaderamente es 
placentero y doloroso, tiene en vista y se refiere sobre todo al 
llamado incontinente (akratês), aquí merece especial mención 
el caso de la melancolía, una especie de hábito crónico que 
por su naturaleza parece encontrarse más cerca de la intempe­
rancia (akolasía) que de la incontinencia (akrasía): 

Los melancólicos por su naturaleza requieren siempre de un re­
medio; pues su cuerpo está permanentemente irritado y siempre 
se encuentran en un apetito violento. Y el placer expulsa tanto 
el dolor contrario como cualquier otro, si es intenso, y por eso 
llegan a ser intemperantes y malos.58 

En este punto conviene retomar la pregunta sobre la verdad 
práctica: ¿en qué consiste y cómo se analiza la alêtheia prak­
tikê según la teoría de Aristóteles? La cuestión acerca de la 
verdad práctica se encuentra estrechamente vinculada a la pre- 
gunta sobre la causa del movimiento en el ser humano (án­
thrōpos).59 La acción (prâxis), en efecto, es una especie de 
movimiento que se origina dentro del alma como resultado 
de un proceso deliberativo60 y de una elección. Dado que la 
elección es resultado del proceso deliberativo previo, y deli­
berar es lo mismo que razonar,61 pero un razonamiento supone 
la palabra (lógos), de ahí se sigue que los demás animales no 
participan de la acción, en la medida en que tampoco partici­
pan de la palabra (lógos). La acción (prâxis) es una clase de 
estructura psíquica que se compone de una deliberación (boú­
leusis), la cual tiene a su vez como fin una elección (proaíre­
sis). Y la elección es el principio de la acción, en el sentido de 
causa de donde procede el principio del movimiento. Así pues, 

58 Cf. EN, VII, 14, 1154b 11-15. 
59 EE, II, 6, 1222b 29: ≤ går prçjiw k¤nhsiw.
60 Cf. J. Araiza, “Ética nicomaquea, III: la deliberación”, en Noua tellus, 19-2, 

IIFL, UNAM, 2001, pp. 57-67. 
61 EN, VI, 2, 1139a 12-14: tÚ går bouleÊesyai ka‹ log¤zesyai taÈtÒn.

Aristoteles.indd   168 11/6/09   19:14:36



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 169	

si el hombre, al igual que los demás animales, se mueve por 
impulso o por tracción, la causa de que él se impulse hacia 
adelante es la elección. La causa que, a su vez, lo atrae ha­
cia adelante, es lo apetecible (tò orektón) y lo inteligible (tò 
noētón); pues ningún animal se mueve a no ser que busque 
algo o huya de algo, y busca lo bello (tò kalón), lo convenien­
te (tò symphéron) o lo placentero (to hēdý), pero huye de lo 
vergonzoso (tò aischrón), de lo nocivo (tò blaberón) y lo do­
loroso (tò lyperón).62 Ahora bien, no importa si lo que mueve 
por tracción al animal es lo bello, lo conveniente o lo placen­
tero o es antes aquello que él imagina que es bello, conve­
niente o placentero; el que es bueno en cuanto al carácter (ho 
agathós), dice Aristóteles, es correcto (katorthotikós) con re­
lación a estos objetos; el que es éticamente malo (ho kakós) 
yerra (hamartētikós).63 De ahí se puede entender también que, 
así como con respecto a la constitución corporal hay hombres 
sanos —a los que lo dulce sabe dulce y lo amargo, amargo— 
y hombres enfermos —a los que lo dulce sabe amargo y lo 
amargo dulce— así también en lo concerniente a la disposición 
anímica hay algunos en los que, a consecuencia del buen es­
tado que guarda su imaginación, las cosas placenteras parecen 
placenteras y las dolorosas, dolorosas, y algunos en los que, a 
consecuencia de un trastorno que padece su imaginación, las 
cosas placenteras parecen dolorosas y las dolorosas placente­
ras. De esta manera, hay algunos que persiguen lo vergonzoso 
como algo bello, lo nocivo como algo conveniente y lo do­
loroso como placentero, y huyen de lo bueno, de lo útil y lo 
agradable como si fuesen respectivamente algo malo, nocivo y 
doloroso. 

Todo el proceso y el desplazamiento de lugar en el humano 
se presenta en forma de razonamiento y como un movimien­

62 EN, II 2, 1104b 30: tri«n går ˆntvn t«n efiw tåw aflr°seiw ka‹ tri«n t«n efiw tåw fugãw, 
kaloË sumf°rontow ≤d°ow, ka‹ [tri«n] t«n §nant¤vn, afisxroË blaberoË luphroË.

63 EN, II 2, 1104b 33: per‹ taËta m¢n pãnta ı égayÚw katoryvtikÒw §stin ı d¢ 
kakÚw èmarthtikÒw, mãlista d¢ per‹ tØn ≤donÆn. 

Aristoteles.indd   169 11/6/09   19:14:36



170	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

to en el que participan dos facultades del alma: el apetito 
(órexis)64 y el pensamiento (diánoia). Dado que un razona­
miento se compone de dos premisas —la una universal, la 
otra particular— y, además, de una conclusión, la acción es 
como la conclusión del razonamiento.65 Por ejemplo, si hay 
sed, el deseo (epithymía) dice “debo beber”; ahora bien, “esto 
es bebible” —dice la percepción sensorial o la phantasía o 
el intelecto—, de modo que al punto bebe.66 La premisa par­
ticular es una opinión respecto del objeto sensible: “esto es 
bebible”; y dicha opinión de que “esto es bebible” es la que 
da impulso y orientación a la acción concreta de beber.67 Lo 
bebible, asimismo, es lo apetecible, aquello que en tanto causa 
final mueve sin ser movido. Tal como el objeto amado (tò erô­
menon) mueve al sujeto amante (ho erastês) y el objeto desea­
do (tò epithymētón) mueve al sujeto deseante (ho epithymôn) 
—pues el objeto mueve al sujeto sin moverse—, así lo que 
parece placentero mueve al hombre sin moverse. Es evi- 
dente, por otra parte, que el sujeto amante o deseante no se 

64 El apetito (órexis) es una especie de movimiento en acto. Cf. De an., III, 10, 
433b 18: ka‹ ≤ ˆrejiw k¤nhs¤w t¤w §stin, ≤ §nerge¤&; pero hay hay tres especies de ape­
tito: anhelo (bóulesis), furia (thymós) y deseo (epithymía). El anhelo es apetito de 
lo bello, pues anhelamos cuando creemos que algo es bello; sin embargo, por esta 
misma razón, es apetito de las cosas convenientes:  por ejemplo, si anhelamos estar 
sanos, anhelaremos también las cosas saludables, aquellas que nos convienen para 
producir y preservar la salud. El anhelo (bóulesis), por tanto, se refiere a lo bello, 
a lo bueno y a las cosas convenientes. La furia (thymós) es apetito de venganza 
y se refiere a los actos vengativos (ta timoretiká); por eso podríamos afirmar que 
esta especie de apetito es prácticamente lo mismo que la ira (orgué), pues la ira, 
según nos dice Aristóteles en Rhet., II, 2, 1378a 31, es apetito de venganza (órexis 
timorías). El deseo (epithymía) es apetito de lo placentero, pues por el deseo se 
hacen cuantas cosas son imaginadas placenteras.

65 Cf. MA, 8, 701a 22.
66 Cf. MA, 8, 701a 32. Es así como el animal humano se impulsa a moverse y 

a actuar; la causa última del movimiento es el apetito (órexis) y éste se produce 
dentro del hombre o bien a través de la percepción sensorial, o bien a través de la 
phantasía o mediante la intelección.

67 EN, VII, 1147b 9-10: §pe‹ dÉ ≤ teleuta¤a prÒtasiw dÒja te afisyhtoË ka‹ kur¤a 
t«n prãjevn.

Aristoteles.indd   170 11/6/09   19:14:36



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 171	

mueve excepto si le parece que el objeto es sobre todo placen­
tero; pues si le parece que es bello o que conviene, también 
le parece placentero. Es decir, se mueve por resultado de una 
especie de opinión. Por eso afirma Aristóteles que “apetece­
mos porque nos parece, no nos parece porque apetecemos”.68 
En otras palabras, opinamos porque hemos escuchado o he­
mos sido persuadidos de que algo es bello o placentero, y por 
causa de esta convicción apetecemos aquello que nos parece 
deseable. El deseo, por consiguiente, no se da sin la participa­
ción de la opinión; pero, dado que la opinión tampoco se da 
sin imaginación, de ahí se sigue que todo deseo se acompaña 
asimismo de imaginación. Es deseable, en efecto, aquello que 
es imaginado bello.69

Ahora bien, el apetito (órexis) y la phantasía pueden ser o 
correctos o incorrectos; por esa razón lo apetecible siempre 
mueve, sea en tanto que bien o en tanto que bien imaginario.70 
Y lo apetecible es imaginado siempre placentero, lo contrario 
de lo apetecible —lo huible— es imaginado en cambio doloro­
so; de modo que lo uno se busca y de lo otro se huye. Por tan­
to, lo que mueve al animal por tracción es o el bien o aquello 
que se imagina que es un bien, y esto es el bien practicable, 
y lo practicable es aquello que puede ser de otra forma.71 Es 
aquí en donde puede tener lugar el error (hamartía), lo falso 
(pseûdos) y el engaño (apátē); pues la opinión y el razona­
miento —a diferencia del intelecto, la ciencia y la pruden­
cia— admiten la posibilidad de ser también falsos.

Es claro, por otra parte, que hay dos especies de conoci­
miento: el universal y el particular, de la misma manera en 
que un razonamiento se compone de una premisa universal 

68 Met., L, 7, 1072a 29: ÙregÒmeya d¢ diÒti doke› mçllon µ doke› diÒti ÙregÒmeya.
69 Met., L, 7, 1072a 27.
70 De an., III, 10, 433a 27-29: diÚ ée‹ kine› m¢n tÚ ÙrektÒn, éllå toËtÉ §st‹n µ tÚ 

égayÚn µ tÚ fainÒmenon égayÒn.
71 De an., III, 10, 433a 29-30: éllå tÚ praktÚn égayÒn. praktÚn dÉ §st‹ tÚ §ndexÒ-

menon ka‹ êllvw ¶xein.

Aristoteles.indd   171 11/6/09   19:14:36



172	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

y de otra particular. La premisa particular es una opinión que 
cae dentro del ámbito de lo particular, donde la percepción 
sensible es soberana. 

Cuando de las dos formas de opinión resulta una sola, enton­
ces el alma debe necesariamente en la dimensión del pensa­
miento afirmar y decir sí al resultado obtenido; mientras que 
en la dimensión de los hechos prácticos, donde la opinión se 
dirige hacia la acción, debe al instante poner en obra el resul­
tado obtenido. Por ejemplo, en el razonamiento práctico: “Todo 
lo dulce debe gustarse; esto es dulce”; la conclusión llega a 
ser lo mismo que la acción: “por tanto, esto debe gustarse”.
Pues necesariamente quien esté en posibilidades de hacerlo y 
no sea impedido, realizará la conclusión de su razonamiento: 
disfrutará esto que es imaginado dulce. En este punto conviene 
señalar que, en conformidad con la teoría de la acción en Aris­
tóteles, se da una relación de analogía entre bondad y verdad, 
maldad y falsedad: aquello que en el registro del pensamiento 
práctico (en dianoíai praktikêi) es afirmación y negación, eso 
mismo en el registro del apetito (en oréxei) es persecución y 
huída.72 La elección es un compuesto de pensamiento (diá­
noia) y de apetito (órexis), de razón y de impulso irracional; 
de modo que, si la elección es excelente, es necesario que el 
pensamiento sea verdadero y el apetito sea correcto.73 El ape- 
tito persigue los mismos objetos que la razón afirma: el pen­
samiento práctico y la verdad práctica.74 Si, entonces, en con- 
formidad con esto el pensamiento es falso, es necesario que el 
apetito no sea correcto. Y si el pensamiento no es verdadero 
o el apetito no es correcto, no es posible que la elección sea 
excelente. ¿Pero qué significa que la elección sea excelente? 

72 EN, VI, 2, 1139a 21: ¶sti dÉ ˜per §n diano¤& katãfasiw ka‹ épÒfasiw, toËtÉ §n 
Ùr°jei d¤vjiw ka‹ fugÆ.

73 EN, VI, 2, 1139a 23: de› diå taËta m¢n tÒn te lÒgon élhy∞ e‰nai ka‹ tØn ˆrejin 
ÙryÆn.

74 EN, VI, 2, 1139a 26: aÏth m¢n oÔn ≤ diãnoia ka‹ ≤ élÆyeia praktikÆ.

Aristoteles.indd   172 11/6/09   19:14:36



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 173	

Por elección excelente (proaíresis spoudaía) debemos enten- 
der algo semejante a lo que le ocurre al arquero cuando acierta 
en el blanco. En la esfera de la acción, efectivamente, es po- 
sible acertar lo mismo que errar, y sólo se acierta de un modo: 
cuando se da en el centro; en cambio, se yerra de muchos. Y el  
acierto es doble: por un lado, se acierta en la dimensión del pen- 
samiento; por otro, en el registro del apetito irracional. Entre 
lo primero y lo segundo hay una relación de analogía, pues el 
acierto en el pensamiento es verdadero, mientras que el acier- 
to en el apetito irracional es correcto. La función de la delibera- 
ción consiste precisamente en calcular con miras a los hechos 
prácticos y en ver de qué forma se acierta y se va a alcanzar 
el objetivo: el que delibera es como el arquero que esti- 
ra la cuerda y apunta la flecha en la dirección correcta, calcu­
lando —según la fuerza de su arco, la distancia y la posición 
del objeto— dar en el blanco o lo más cerca de él. Que el 
blanco hacia el cual apuntamos es la felicidad, cómo elabora 
el alma el trabajo de la deliberación y en qué sentido ese pro­
ceso es obra de la prudencia (phrónēsis), ha sido expuesto ya 
en dos escritos previos.75

Así pues, Aristóteles define la elección como intelecto ape­
titivo o como apetito intelectivo, y afirma que el hombre se 
encuentra constituido por un principio de esta clase:76 es decir, 
el hombre es un compuesto de alma y cuerpo, es un compues­
to de intelecto y de impulso irracional, de razón y de pasio- 

75 Cf. J. Araiza, “Ética nicomaquea, III: la deliberación”, en Noua tellus, 19-2, 
2001, pp. 57-67; y “La relación entre phrónēsis y sophía, entre bíos politikós y 
bíos theorētikós en Magna Moralia y en Ethica Nicomachea de Aristóteles”, en 
Noua tellus, 25-2, 2007, pp. 183-207.

76 EN, VI, 2, 1139b 4: “Por eso la elección es o bien intelecto apetitivo o ape­
tito intelectivo” (diÚ µ ÙrektikÚw noËw ≤ proa¤resiw µ ˆrejiw dianohtikÆ). La elección 
es un apetito deliberativo (órexis bouleutiké), a causa del impulso que nos mueve 
a actuar, y del pensamiento que le antecede; pues actuamos según la elección, 
cuando hacemos algo movidos por un impulso para actuar, después de haberlo 
pensado. Por causa del impulso (hormé) para actuar, la elección es, en efecto, ape­
tito (órexis); pero, por causa del pensamiento (diánoia), es de carácter deliberativo 
(bouleutiké). Cf. MM, I, 17, 1189a 31 ss.

Aristoteles.indd   173 11/6/09   19:14:36



174	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

nes. La elección excelente es posible para el hombre gracias 
a la posesión de la virtud. En efecto, nadie elige nada, si 
no es con miras a un fin. Y la elección puede ser excelente 
o mala; es excelente, cuando el hombre elige a partir de la 
excelencia o virtud ética. Por otra parte, el fin perfecto es 
un bien práctico: la felicidad; es aquello con vistas a lo cual 
todos eligen y hacen todas las cosas. Aquí surge el problema 
quizá más importante desde el punto de vista práctico del que 
se ocupan los tratados de ética aristotélicos: ¿Siempre que se 
da lo verdadero en el orden del pensamiento, se da lo correc­
to en el registro de los apetitos? ¿O, aun cuando se diera lo 
verdadero en el pensamiento práctico, podría darse de manera 
simultánea lo incorrecto en la realización de los apetitos? Éste 
es el caso del llamado incontinente (akratês), en el que se da 
un comportamiento absurdo. Pues es akratês quien no se equi­
voca con el pensamiento sino en el apetito; es aquel que, a 
pesar de que sabe qué es lo que le conviene hacer y de qué 
cosas le conviene huir, es movido por su deseo a realizar lo 
contrario de lo que su razón le ordena, y termina actuando 
en conformidad con su deseo (epithymía), incluso cuando su 
pensamiento, siendo verdadero, le indica lo contrario. Por tan­
to, el incontinente no es prudente, pues prudente es quien no 
solamente sabe qué es lo que conviene hacer y de qué accio­
nes conviene huir, sino quien es al mismo tiempo consecuente 
y actúa según ese saber. Pero hemos de volver un poco más 
adelante a este problema. 

Reflexionar, deliberar y razonar con miras a la acción es 
función de la prudencia. Y no hay prudencia sin virtudes éti­
cas ni virtudes éticas sin prudencia. De ahí que la respuesta a 
la pregunta cómo se adquiere la verdad práctica —según la 
perspectiva de la filosofía de Aristóteles— implique necesa­
riamente el recurso de la virtud ética. Por virtud ética (aretê 
ēthikê), en Aristóteles no hay que entender en absoluto impli­
cación alguna de ley moral, obligación o deber. Poseer la virtud 
o excelencia ética en verdad consiste en algo más sencillo de 

Aristoteles.indd   174 11/6/09   19:14:36



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 175	

lo que comúnmente se cree: no es otra cosa que tener una 
disposición proporcionada e intermedia, es poseer la mejor dis- 
posición habitual del carácter (héxis ēthikê), anímica o psíqui­
ca77 en relación con las pasiones. Por ejemplo, así como la 
función del ojo es ver, y la virtud del ojo radica en ver bien, 
pero un ojo enfermo no ve bien; así como la función del pie 
es caminar, y la virtud del pie reside en caminar bien, pero un 
pie enfermo no camina bien; así como la función del arquero 
es tirar al blanco y la excelencia del buen arquero es dar en el 
blanco; así también la función del hombre consiste en vivir y 
la excelencia del hombre reside en vivir bien. Ciertamente la 
función del hombre no se limita a vivir en tanto que animal o 
en vivir como viviría una planta, sino que consiste en vivir en 
tanto que hombre. Y la virtud para el hombre reside en vivir 
bien y en actuar bien. Para decirlo con un par de casos, posee 
la virtud ética aquel que, al actuar o ponerse en movimiento, 
no cae en ninguno de los extremos concernientes a la pasión. 
Ejemplos de pasión tenemos en la ira (orgê), la ambición (pleo- 
nexía), el temor (phóbos) y el deseo (epithymía). 

En torno a la ira hay una manera intermedia de conducir­
se, situada entre dos extremos diametralmente opuestos: se 
encuentra en la mejor disposición habitual quien considera 
todas las circunstancias particulares de la acción y no se com­
porta en relación con la ira como el irascible, pues se aíra 
con quien conviene, como conviene; por lo que conviene, 
cuando conviene y cuanto conviene. El irascible, en cambio, 
al igual que el insensible de ira, se engaña con respecto a lo 
conveniente en cada situación particular. El irascible se aíra 
con quien no conviene, cuando no conviene, por lo que no 
conviene, cuanto no conviene o como no conviene; el in­
sensible de ira, a su vez, no se aíra ni siquiera cuando con- 
viene, por lo que conviene, cuanto conviene ni con quien 
conviene. Es una especie de tarado. El que se ubica hacia el 

77 Psychê significa alma.

Aristoteles.indd   175 11/6/09   19:14:36



176	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

término medio entre estos dos es el llamado hombre apacible, 
manso. No es, pues, como el irascible, porque, si se aíra, se 
aíra con quien conviene, en el momento oportuno y nunca 
lo hace violentamente ni por un tiempo largo; ni es como el 
insensible de ira, porque no deja de mostrar su indignación 
cuando merece la pena. 

En relación con el dinero y los bienes económicos hay tam­
bién una manera intermedia de conducirse y dos extremos: 
es pródigo (ásōtos) quien gasta en toda ocasión, con quien 
no conviene, cuanto no conviene y como no conviene; es 
avaro (aneleútheros), en cambio, el que no gasta ni siquiera 
cuando conviene ni cuanto conviene ni con quien conviene. 
En ambos casos el trastorno en relación con su afecto por el 
dinero parece que tiene que ver de algún modo con el temor a 
la muerte: el pródigo es aquel que gasta como si fuera a morir 
en seguida, es aquel que no busca ni siquiera la preservación 
de sí mismo: á-sōtos, en efecto, significa el que no se salva; 
el avaro es el que ahorra como si fuera vivir eternamente; 
es el que se comporta en torno a los bienes económicos y 
al dinero como un esclavo. El pródigo es el que gasta sin 
medida no sólo con conocidos y familiares, sino que despil­
farra su fortuna aun con extraños y desconocidos y nunca 
discierne las circunstancias particulares: con quién conviene 
gastar, cuándo, cuánto, por qué, cómo, para qué, etc.; el avaro 
es, en cambio, aquel que nunca gasta ni con desconocidos ni 
con conocidos, y el que no gasta ni siquiera con sus padres, con 
su esposa o hijos, y, si lo hace, ha de ser un gasto pequeño o 
lo hace con dolor. Quien se ubica hacia el término medio entre 
el manirroto y el avaricioso es el llamado liberal (eleuthérios), 
en otras palabras, el que gasta en la ocasión conveniente, la 
cantidad conveniente, con la persona que conviene, en la for­
ma en que conviene y por la razón conveniente. 

Algo semejante ocurre en relación con el temor y el deseo: 
es posible temer y desear lo que conviene, cuanto conviene 
y como conviene o bien equivocarse en cada caso. El que 

Aristoteles.indd   176 11/6/09   19:14:36



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 177	

acierta en el caso del deseo es templado (sôphrōn) y el que 
no se equivoca en torno al miedo es el llamado valiente; el 
temor al que concierne la valentía y sus extremos opuestos 
se refiere sobre todo a la muerte. Es valiente, pues, el que en 
relación con la muerte teme en la medida, por la razón y 
en las circunstancias en que conviene temer. El yerro se da 
de dos formas: es cobarde el que teme lo no temible (pues a 
veces es preferible una muerte por una causa bella, antes que 
sufrir una vida vergozosa), o el que teme el objeto más de lo 
conveniente o de una manera intensa; es temerario, en cam­
bio, el que no teme en absoluto el objeto ni siquiera cuando 
conviene temerlo, por ejemplo, para quien tiene una buena 
disposición en relación con el miedo, es temible una muerte 
vergonzosa. El templado se encuentra hacia un punto medio 
entre el intemperante y el insensible respecto de placeres cor­
porales. El intemperante (akólastos) es quien siente placer con 
lo que no conviene, como no conviene y cuanto no conviene 
y cree que eso es lo mejor; el insensible es, por el contrario, 
el que no desea ni siquiera lo que conviene, cuanto, cuando ni 
como conviene. Dado que se encuentra hacia el medio entre 
el intemperante y el insensible, el templado es quien ni desea 
lo que no conviene, ni deja de desear lo que conviene.78 La 
templanza (sōphrosýnē) es simplemente el mejor hábito que 
podemos alcanzar en lo que atañe a los placeres corporales.79

Nuestra relación con el deseo puede ser correcta o incorrec­
ta, según la clase de deseo, pues hay dos especies: uno natural 
y otro no natural. El primero es común a todos los hombres y 
el yerro en tal caso se da solamente por exceso; en cambio, el 
deseo no natural es aquel que no conviene bajo ningún aspec­
to ni medida. En efecto, con respecto al deseo se da el yerro 
de dos maneras y según las dos clases de objeto mencionadas. 

78 Cf. EN, III, 15, 1119b 16.
79 MM, I, 21, 1191a 37: svfrosÊnh dÉ §st‹n mesÒthw ékolas¤aw ka‹ énaisyhs¤aw 

t∞w per‹ tåw ≤donãw. ¶stin går ≤ svfrosÊnh ka‹ èpl«w ëpasa éretØ ßjiw ≤ belt¤sth.

Aristoteles.indd   177 11/6/09   19:14:36



178	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

Es común a todos los hombres y natural, por ejemplo, el de­
seo del alimento, de la bebida y del sexo, pues todos sentimos 
por naturaleza cierto placer al satisfacerlo (pues, como dice 
Homero, el joven en el vigor de la edad desea el lecho),80 y el 
yerro se da en este caso solamente en un sentido: por disfru­
tarlo más de lo conveniente. Comer, beber y tener relaciones 
sexuales son actividades no sólo necesarias y naturales, sino 
también saludables; no obstante, lo mismo la gula, que el al­
coholismo y el excesivo sometimiento del cuerpo al contacto 
sexual dañan evidentemente la salud.

Son deseos adquiridos y particulares, en cambio, aquellos 
que varían en cada caso particular. Por ejemplo, el deseo de 
comer tierra, gusanos, o de comer carne humana, el de ultrajar 
y abusar sexualmente de niños o de cometer homicidio. Las 
causas son algún tipo de mutilación psíquica, la costumbre o 
una especie de perversión natural.81 A diferencia de los obje­
tos del deseo comunes y naturales, los adquiridos y particu­
lares mueven a yerro en muchos sentidos. Aquellos que los 
padecen, como es el caso de los incontinentes, desean eviden­
temente lo que no conviene, y lo saben; y si desean también 
lo que conviene, lo desean más de lo que conviene o más 
de lo que los desea la mayoría o como no conviene. Los in- 
temperantes, por su parte, son aquellos que yerran absolu­
tamente en la clase de objeto, pues desean como bueno lo 
malo y creen que nada hay mejor que gustar lo que les parece 
placentero. Además, no solamente se equivocan en uno de los 
aspectos particulares —qué conviene, cuándo, cuánto y cómo 
conviene— sino en todos a la vez.82 

Es posible desear, pues, lo conveniente pero de manera no 
conveniente o también desear lo que no conviene. Si a pesar 
de que el objeto deseado es conveniente hay engaño, entonces 

80 Cf. EN, III, 13, 1118b 10.
81 Cf. EN, VII, 5, 1148b 17.
82 Cf. EN, III, 11, 1118b 8 ss., y VII, 5, 1148b 15 ss.

Aristoteles.indd   178 11/6/09   19:14:37



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 179	

el yerro se produce por desearlo como no conviene o cuanto 
no conviene. El yerro se da en su realización por caer en 
el exceso. Mas si el objeto que se desea es vergonzoso, enton­
ces el yerro no es por exceso, sino que lo es absolutamente. 
Por ejemplo, alguien podría desear a la mujer de su amigo 
y desearla intensamente. Por lo general, en efecto, esta especie 
de deseos son vehementes. Frente a un deseo de esta espe- 
cie, el pensamiento (diánoia) podría o ser verdadero o ser 
falso. Si el pensamiento es verdadero, habría en cuanto al 
apetito (órexis) dos posibilidades: supongamos que alguien 
desea seducir a la mujer de su amigo sabiendo que no es co­
rrecto su deseo. Su pensamiento intenta disuadirlo de realizar 
aquello que imagina como dulce, pero su deseo lo impulsa 
a su cumplimiento. Frente a esta especie de deseo hay una 
alternativa: o realizarlo o no realizar el deseo. Dado que el 
intelecto es principio y el pensamiento es verdadero, el sujeto 
actuante se comporta correctamente, si su acción concuerda 
con lo que indica su pensamiento. Si, a pesar del apetito de 
lo placentero que se orienta en una dirección opuesta a la 
del pensamiento, el cuerpo es movido en la misma dirección 
que el pensamiento verdadero —en la medida en que el suje- 
to actúa en conformidad con la razón—, habrá continencia; 
pero, si el cuerpo es movido por el apetito en sentido contrario 
a lo que dice el pensamiento, entonces habrá incontinencia; 
pues, a pesar de que el pensamiento es verdadero, el apetito 
no es correcto, y se actúa en conformidad con el impulso del 
apetito irracional. Si el pensamiento, por otra parte, es falso, 
entonces no cabe la posibilidad de que el apetito sea verdade­
ro. Por ejemplo, si piensa que debe seducir a la mujer de su 
amigo y que eso es lo mejor, pues toma como punto de partida 
la premisa de que todo lo que se imagina dulce debe gustarse, 
entonces el yerro será absoluto, porque el intelecto práctico en 
él se encuentra totalmente eclipsado. 

Éste es un problema crucial del que se ocupa la ética aris­
totélica y que no debe pasar inadvertido a quien investiga la 

Aristoteles.indd   179 11/6/09   19:14:37



180	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

cuestión de la verdad práctica. El fenómeno de la continencia, 
incontinencia e intemperancia constituye el centro de la cues­
tión sobre la verdad práctica y la teoría de la acción en Aris­
tóteles.83 Aunque estos dos últimos hábitos —incontinencia 
e intemperancia— tienen por objeto el deseo y los placeres 
corporales —el deseo en efecto, es apetito de lo placentero, de 
la bebida, de la comida y del sexo— su estructura es en cierto 
sentido opuesta y sus modos de ser contrarios. 

Al leer en Aristóteles la distinción entre deseos malos y de­
seos buenos, alguien podría oponer la objeción de que al Estagi­
rita le pasó inadvertido el hecho de que los deseos son relativos 
y que, por tanto, no pueden ser malos o buenos por sí mismos. 
De la dificultad de si lo bueno y lo malo es relativo o no lo 
es, nos ocuparemos en otro lugar. Baste por el momento con 
señalar que este problema no pasa inadvertido a la filosofía de 
Aristóteles, en los fenómenos anímicos sucede algo análogo a 
lo que ocurre en los fenomenos corporales.84 Además, si el bien 
fuese algo relativo, entonces ocurrirían los absurdos en los que 
cae la tesis de Protágoras, según la cual la medida de todas las 
cosas es el hombre. En tal caso, dice Aristóteles, la misma cosa 
sería al mismo tiempo verdadera y falsa.85 Así pues, en el ám­
bito de la ética tendríamos que admitir el absurdo de que el de- 
seo de matar a otro hombre, de robar, de comer carne humana o 
de tener un encuentro sexual con la mujer del amigo es bueno 
y es malo según le parezca a cada uno y que no es malo per se. 
Tampoco al médico le sería lícito hablar de enfermedad o salud 
en el caso de un cuerpo enfermo o de uno sano, pues ambas 
cosas, enfermedad y salud, serían análogamente relativas. Pero 
de este problema, de cómo aborda la filosofía peripatética el 

83 Su teoría acerca de estos tres hábitos se encuentra expuesta y desarrollada 
sobre todo en dos de las tres éticas que nos han sido conservadas: EN, VII, y MM, 
II, 6.

84 Cf. nota 43.
85 Cf. Arist., Met., V, 5, 1009a 6; IX, 3, 1047a 6, y X, 1, 1053a 35.

Aristoteles.indd   180 11/6/09   19:14:37



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 181	

fenómeno de la incontinencia y de la causa del trastorno en la 
phantasía humana ha de hablarse en otro lugar.86

El incontinente (akratês) es aquel que sabe qué cosas son 
malas; pero, movido por el placer, las hace aun en contra 
de su razón, de manera que siente culpa y arrepentimiento 
después de haberlas realizado. El intemperante (akólastos) es 
aquel que considera que las cosas malas son buenas, de modo 
que las realiza sin sentir el menor remordimiento. Éste no 
se castiga (a-kólastos quiere decir literalmente, por el alfa 
privativa inicial, el que es incapaz de castigarse. Kólasis, en 
efecto, significa castigo). El primero, en cambio, carece del 
poder (a-kratês) de contenerse ante sus deseos. El intempe­
rante (akólastos) es aquel que parte de la premisa universal de 
que todo lo dulce debe gustarse, de manera que, siempre que 
esté en posibilidades de hacerlo y si nada se lo impide, gustará 
aquello que, según su sensación, su phantasía o su intelecto, 
es dulce. El incontinente parte de la premisa de que no todo 
lo dulce debe gustarse. En efecto, hay cosas que su intelecto 
práctico le indica que son malas, de modo que no se engaña en 
cuanto a la naturaleza del objeto. No obstante, su deseo le dice 
que son placenteras. Su deseo, por tanto, lo mueve a disfrutar­
las aun en contra de su razón. En ambos casos hay un engaño, 
pero el trastorno que padecen no corresponde a la misma parte 
del alma: el intemperante tiene eclipsada su razón y no puede 
discernir lo bueno de lo malo; el incontinente, en cambio, tie­
ne su razón en orden y sabe por su razón qué cosas conviene 
hacer y qué cosas evitar. El engaño en el incontinente se da en 
la parte irracional del alma, la phantasía de su parte irracional 
tiene un trastorno por el cual lo placentero le parece doloro­
so y lo doloroso placentero. El engaño en el intemperante se 
da tanto en la parte racional como en la parte irracional del 
alma; la phantasía no sólo de la parte irracional sino también 
la de la parte racional del alma se encuentra destruida. Este 

86 Cf. EN, VII. 

Aristoteles.indd   181 11/6/09   19:14:37



182	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

último, por consiguiente, declara en relación con lo placen­
tero y lo doloroso una afirmación falsa y su deseo persigue 
como si fuesen correctos los objetos que su razón le indi- 
ca como verdaderos. Así pues, el trastorno se da no solamente 
en el orden de la phantasía sensitiva, sino también en su phan­
tasía deliberativa. El engaño en él es completo. No importa 
qué cosa sea aquello que el deseo le indique como placentero. 
Sea comer carne humana, cometer homicidio, parricidio, fili­
cidio, pederastia, tortura, robo, secuestro, etc., todo esto ha de 
gustarlo o ha de deliberar cómo y qué hacer para gustarlo. El 
incontinente, por su parte, hace una afirmación verdadera en 
relación con lo placentero: “No todo lo dulce debe gustarse”. 
En él no se da el engaño en el registro del pensamiento; pues 
sabe, por ejemplo, que no conviene seducir ni disfrutar a la 
mujer ajena, ni que todo lo que el deseo imagine como pla­
centero debe gustarse. 

El deseo podría decir, en efecto, que lo más dulce de todo es 
comerse a un niño o tener una relación sexual extraña —como 
ocurría a Fálaris, tirano de Agrigento, quien por lo demás se 
jactaba de su poder de dominio sobre tales apetitos—87 y la ra­
zón en el incontinente podría simultáneamente prohibir el dis­
frute del deseo por considerarlo inconveniente o vergonzoso. 
No obstante, la fuerza del deseo es en él tan intensa y él mis­
mo tan débil, que carece de poder (es un a-kratês) para con­
tenerse y oponerse a su deseo. Al contrario del continente, el 
cual, pese al deseo vehemente de un objeto vergonzoso, puede 
controlar su deseo, el incontinente es arrastrado por el apetito 
de lo placentero. Qué se da en la estructura anímica del incon­

87 EN, VII, 5, 1149a 11 ss.: “Los que <padecen un trastorno> por causa de una 
enfermedad, como la epilepsia o la locura, son mórbidos. Es posible a veces poseer 
no solamente alguna de estas afecciones y no ser dominado por ellas, me refiero 
por ejemplo al caso de Fálaris, si <es que es verdad que> se dominaba al sentir el 
deseo de comerse un niño o frente a un placer absurdo de relaciones sexuales” (ofl 
d¢ diå nÒsouw, oÂon tåw §pilhptikãw, µ man¤aw noshmat≈deiw. toÊtvn dÉ ¶sti m¢n ¶xein 
tinå §n¤ote m¢n mÒnon, mØ krate›syai d°, l°gv d¢ oÂon efi Fãlariw kate›xen §piyum«n 
paid¤ou fage›n µ prÚw éfrodis¤vn êtopon ≤donÆn).

Aristoteles.indd   182 11/6/09   19:14:37



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 183	

tinente este fenómeno, a qué se debe el trastorno en su imagi­
nación sensitiva y mediante qué tratamiento sería posible cu­
rar su padecimiento, es asunto del que habremos de ocuparnos 
en otra investigación. Los placeres difieren con frecuencia de 
un sujeto a otro, en la medida en que las mismas cosas produ­
cen a unos placer y a otros dolor, las mismas cosas producen a 
unos dolor y odio y a otros placer y sentimiento afectuoso; las 
cosas dulces no parecen lo mismo al que tiene fiebre y al que 
está sano ni lo caliente parece lo mismo al sano que a quien está 
débil. No obstante, en todos los casos que tienen que ver con 
los objetos sensibles, lo que el hombre excelente imagina ver­
dadero eso es lo verdadero, y lo que le parece placentero, 
eso es lo placentero, de modo que aquel que en cuanto a su 
carácter es bueno, ése mismo es la medida de cada cosa y son 
placeres verdaderos los que así le parecen y cosas placenteras 
aquellas en las que se complace.88

Y si alguien dijera que todos tienden hacia un bien imaginario 
(phainoménou agathoû), pero que no son soberanos de su imagi­
nación (phantasía), sino que tal cual cada uno es, tal imagina él 
también el fin. Así pues, si cada uno es en cierto modo causante 
de su propia disposición habitual, también será en cierto modo 
causante de su propia imaginación. De lo contrario, nadie será cau- 
sante del mal que él mismo hace, sino que lo realiza por igno­
rancia del fin...89

Por todo lo anterior, y dado que la imaginación parece ser la 
responsable del engaño al actuar y al moverse de lugar, es de 
absoluta importancia para el hombre el cuidado desde la in­
fancia de las costumbres y de su carácter.90 Las costumbres, la 

88 EN, X, 5, 1176a 15-19: doke› dÉ §n ëpasi to›w toioÊtoiw e‰nai tÚ fainÒmenon t“ 
spouda¤ƒ. efi d¢ toËto kal«w l°getai, kayãper doke›, ka‹ ¶stin •kãstou m°tron ≤ éretØ 
ka‹ égayÒw, √ toioËtow, ka‹ ≤dona‹ e‰en ín afl toÊtƒ fainÒmenai ka‹ ≤d°a oÂw otow 
xa¤rei.

89 Cf. EN, III, 5, 1114a 31 ss.
90 De ahí que según MM deba considerarse la parte pasional o afectiva del alma 

como punto de partida, antes que la razón, pues al menos en el caso del inconti- 

Aristoteles.indd   183 11/6/09   19:14:37



184	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

parte irracional del alma y el cuerpo se generan en el animal 
antes de que se generen la razón y el intelecto. No obstante, 
según la doctrina ética de Aristóteles, tanto la razón como el 
intelecto son para nosotros el fin de nuestra naturaleza, y con 
vistas a ellos deben organizarse tanto la generación como el 
cuidado de las costumbres.91 Ya desde el nacimiento de las 
costumbres y del cuidado que ha de tenerse en la formación 
del carácter, debe consagrarse la educación al servicio del in­
telecto y del alma, esto es obra de la prudencia y de la políti­
ca. Por eso, en primer lugar —dice Aristóteles—, es necesario 
que el cuidado del cuerpo preceda al del alma, y se dé luego 
el cuidado del apetito (órexis). Pero que el cuidado del apetito 
sea con vistas al intelecto y el cuidado del cuerpo con vistas 
al alma.92 

De aquí resulta evidente por qué la ética en un sentido cro­
nológico precede a la política y por qué la filosofía práctica 

nente parecería que la razón adentro no posee en absoluto autoridad. Y la causa es 
la disposición y el desorden en el que se encuentran las pasiones: “Sin embargo, 
simplemente la razón no es principio ni conductor de la virtud, como creen los 
demás, sino más bien son las pasiones. Pues conviene que se engendre en primer 
lugar cierto impulso irracional hacia lo bello (lo cual también se produce); luego, 
de esta manera, que la razón emita posteriormente sus decretos y juzgue. Y uno 
podría ver esto en los niñitos y en los vivientes privados de razón; pues en éstos 
se engendran antes, desprovistos de razón, impulsos pasionales hacia lo bello, y 
sobreviniendo después la razón y estando en consonancia, produce la realización 
de las cosas bellas. Sin embargo, si para las cosas bellas uno toma el principio a 
partir de la razón, las pasiones no le acompañan dando su consentimiento, antes 
bien muchas veces le contrarían —Aristóteles se refiere aquí al caso de los incon­
tinentes—; por eso la pasión, que yace en buen estado, parece un principio para 
la virtud, más que la razón” (MM, II, 7, 1206b 17). A este respecto son muy perti­
nentes las palabras de Aspasio, filósofo peripatético de la primera mitad del siglo 
ii de nuestra era, quien da testimonio de la importancia que daban a la ética —esto 
es, al cuidado de las pasiones, de las costumbres y del carácter— las escuelas en la 
antigüedad (cf. Aspasius, In Arist. Ethica Nicomachea commentaria, 2.9).

91 Pol., VII, 15, 1334b 15-17: ı d¢ lÒgow ≤m›n ka‹ ı noËw t∞w fÊsevw t°low, Àste 
prÚw toÊtouw tØn g°nesin ka‹ tØn t«n §y«n de› paraskeuãzein mel°thn.

92 Pol., VII, 15, 1334b 25-28: diÚ pr«ton m¢n toË s≈matow tØn §pim°leian énagka›on 
e‰nai prot°ran µ tØn t∞w cux∞w, ¶peita tØn t∞w Ùr°jevw, ßneka m°ntoi toË noË tØn t∞w 
Ùr°jevw, tØn d¢ toË s≈matow t∞w cux∞w.

Aristoteles.indd   184 11/6/09   19:14:37



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 185	

(i. e., la combinación ética y política) es anterior, a su vez, a la 
filosofía contemplativa. La ética, en efecto, es una especie de 
arte —análogo a la medicina— que se consagra al cuidado 
de sí mismo, especialmente al cuidado de la parte irracional 
del alma del sujeto: del deseo, del temor, la ira, la ambición y 
las demás pasiones; el político que ha de consagrarse al cuida­
do de la comunidad política, si ha de ser considerado político 
en el sentido verdadero del término,93 tendría que haber tran­
sitado por un proceso de investigación y transformación de sí 
mismo, de tal modo que sus movimientos y acciones, en su 
relación con los demás, no sean determinados por sus fanta­
sías, apetitos y pasiones, pues la capacidad de gobernar sobre 
los otros es una facultad que comienza precisamente en la ca­
pacidad de gobernarse a sí mismo. Por lo demás, alguien que 
no es capaz de ejercer autoridad sobre sus pasiones no puede 
alcanzar ni procurar a su intelecto las condiciones óptimas 
para que éste lleve a cabo la actividad que le es propia. Quizá 
no haya un rasgo más distintivo en la filosofía antigua que 
la diferencie tanto de la filosofía moderna y contemporánea, 
como el hecho de que prácticamente en todas las escuelas 
filosóficas se da la preocupación primeramente por el cuidado 
del carácter y de las costumbres del filósofo en formación, 
mientras que es posterior en el tiempo su preocupación por el 
estudio de la filosofía de la naturaleza (physikê) y de la filo­
sofía contemplativa (theōrētikê). Un claro testimonio de ello 
lo encontramos en las palabras de Aspasio, el más antiguo 
comentador de Aristóteles, cuando dice: 

Así pues, que la sabiduría posee un rango más honorable que la 
política, podría uno considerarlo a partir de estas y tales cosas. La 

93 Cf. EE, I, 5, 1216a 23-27: “Pero la mayoría de los políticos no alcanzan ver­
daderamente (alēthôs) el nombre; pues no son políticos según la verdad (katà tēn 
alêtheian); el político, en efecto, es el que elige las acciones bellas por causa de 
ellas mismas; en cambio, la mayoría se apega a una vida así con vistas a los bienes 
económicos y a su ambición”.

Aristoteles.indd   185 11/6/09   19:14:37



186	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

ética, como se ha dicho previamente, es la más necesaria. Con­
viene incluso que nos ocupemos en primer lugar de ella tanto de 
palabra como de obra, tal como Sócrates juzgaba, no porque uno 
desprecie el conocimiento de las cosas divinas, ni porque des- 
cuide la ciencia de las cosas que conciernen a la naturaleza, cual 
si fuese superflua, sino por considerar necesario el cuidado del 
carácter (tēn toû êthous epiméleian). También los pitagóricos edu- 
caban en primer lugar a sus discípulos tanto en carácter como en 
razonamientos. Ahora bien, Aristóteles parece estimar en grado 
sumo esta enseñanza (sc. la ética); y dice que ella se refiere a lo 
humano.94

En efecto, un filósofo, tal como lo concibe el Estagirita, no es 
quien se refugia en las palabras y cree que, aunque no ponga 
en práctica su conocimiento acerca de las cosas justas y tem­
pladas, sólo por reflexionar y por hablar bien de ellas ya es 
excelente en cuanto a su carácter: 

<Los que así proceden> hacen algo semejante a lo que los en­
fermos que escuchan cuidadosamente a los médicos, pero no 
realizan ninguna de sus prescripciones. Así pues, tal como éstos 
no tendrán su cuerpo en buen estado al cuidarlo de este modo, 
así tampoco aquéllos tendrán en buen estado su alma, al filosofar 
de esta manera.95

La verdad práctica tiene que ver con el carácter (tò êthos), 
los hábitos (hai héxeis) y las costumbres (tà éthē) del filóso- 
fo. Para decirlo en pocas palabras, no puede ser llamado fi­
lósofo —porque no lo es— aquel que no se ha ocupado con 
esmero del cuidado de sus pasiones, de sus deseos, temores y 
apetitos. El incontinente, por lo tanto, ni es un oyente apropia­
do para la enseñanza ética,96 ni es filósofo práctico97 ni contem­

94 Cf. Aspasius, In Arist. Ethica Nicomachea commentaria, 2.9. Cf. EN, X, 10, 
1181b 15.

95 Cf. EN, II, 3, 1105b 12.
96 Cf. EN, I, 2, 1095a 2.
97 EN, VII, 11, 1152b 1: Per‹ d¢ ≤don∞w ka‹ lÊphw yevr∞sai toË tØn politikØn f i- 

losofoËntow, y X, 6, 1176a 30-b 6.

Aristoteles.indd   186 11/6/09   19:14:37



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 187	

plativo. No es apto para escuchar razonamientos acerca de las 
acciones de la vida, pues un incontinente vive de conformidad 
con sus pasiones; por la misma razón no es un filósofo prác- 
tico, pues el fin de esta filosofía es la acción, y la acción es 
lo contrario de la pasión; y tampoco es contemplativo por­
que la actividad del intelecto y la vida contemplativa se dan 
sólo en la medida en que el alma se encuentra bien dispuesta 
para ese fin, es decir, cuando ella está en una disposición de 
ocio (scholê), libre del jaloneo de las pasiones, en templanza, 
en valentía, en mansedumbre, en liberalidad y en las demás 
disposiciones medias que resultan del trabajo de la prudencia 
(phrónēsis). 

La verdad práctica no ha de buscarse, pues, fuera sino den­
tro del alma del filósofo. La armonía entre el decir y el hacer, 
entre el dicho y el hecho es una concordancia que se da en re- 
lación con sus palabras y acciones.98 Aristóteles llama a dicha 
armonía alêtheia, verdad, y alētheutikós, verdadero, a aquel 
que vive de conformidad con esta concordancia. La excelencia 
del carácter que —junto con la amistad (philía)— se alcanza 
gracias al trabajo de la prudencia se llama alêtheia. Y tanto 
ésta como la amistad99 son modos de ser perfectos, porque se 
extienden a todos los campos de la vida humana y compren­
den dentro de ellas todas las demás excelencias del carácter. 

Según Aristóteles, la verdad es un término medio entre la 
jactancia y la disimulación. Se ubica hacia el término me­
dio aquel que llama cada cosa por su nombre (authékastos), 
aquel que es verdadero (alētheutikós) tanto en obra como en 
palabra y reconoce simplemente lo que existe en él, ni más 
ni menos.100 Es un término medio (mésos), porque es posible 
ser falso de dos maneras: en relación con las cosas que uno 

98 Cf. EN, II, 7, 1108a 11, y IV, 13, 1127a 20, b 2.
99 Cf. J. Araiza, “Sobre la amistad según la teoría ética de Aristóteles”, en Nova 

tellus, 23-2, 2005, pp. 125-159. 
100 Cf. EN, IV, 13, 1127a 23 ss.

Aristoteles.indd   187 11/6/09   19:14:37



188	 araiza / una aproximación a las nociones de sujeto

sabe y con las cosas que existen en uno mismo. Si se atribuye 
más cualidades de las que en realidad tiene, o dice saber más 
de lo que sabe es jactancioso; si, por el contrario, se atribuye 
a sí mismo menos cualidades de las que posee y finge que 
sabe menos de lo que en realidad sabe, es disimulado.101 Ser 
verdadero o falso en este sentido no quiere decir serlo en los 
contratos ni en torno a la justicia o injusticia —pues en tal 
caso se le llamaría justo o injusto— sino que es verdadero, 
según Aristóteles, aquel que, sin que esté en juego contrato o 
cosa justa alguna, dice la verdad en palabra y obra por ser él 
en su disposición habitual y en su carácter tal como de hecho 
es. Por tanto, es equitativo y amigo de la verdad (philalêthēs); 
y es el que dice la verdad tanto si da lo mismo decirla como 
si no, pero la dirá aún más cuando no da lo mismo. Es jac­
tancioso (alazôn) el que, por el contrario, sin mayor finalidad 
finge tener más cualidades de las que en realidad tiene; y es 
de naturaleza vil, pues de otra forma no se complacería en lo 
falso. Sin embargo, parece más vanidoso que malintenciona­
do. Es posible que simule para adquirir fama u honra y en tal 
caso no sería tan censurable, pero si lo hace por dinero y para 
sacar provecho económico, es más vergonzoso. El jactancioso 
puede ser como el mentiroso (pseústēs) que simplemente se 
complace en la mentira, pero también puede pretender la fama 
o el lucro. En cualquier caso es jactancioso por elección. Si 
finge porque pretende fama, busca un elogio o una felicita­
ción; pero si lo hace por lucro, finge que sabe cosas que son 
de provecho para el prójimo, cosas cuya carencia le es posible 
ocultar (dialatheîn), como ser adivino, sabio o médico (hoîon 
mántin, sophón, iatrón). El disimulado (eírōn), al contrario del 
jactancioso, da en cuanto a su carácter una mejor impresión. 
No parece hablar con vistas al lucro, sino por huir de tanta 
ostentación, de modo que niega lo que es tenido por valioso 
y prestigioso. 

101 Cf. MM, I, 32, 1193a 28-38. Cf. EE, III, 7, 1233b 38-1234a 3.

Aristoteles.indd   188 11/6/09   19:14:37



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 141-189	 189	

Así pues, la verdad práctica en Aristóteles tiene que ver con 
el carácter y el modo de ser del sujeto. En efecto, en la medida 
en que se define como verdadero aquel que dice tener lo que 
tiene y dice saber lo que sabe, no por otra razón sino por tener 
un carácter tal que privilegia la verdad antes que la falsedad, 
en esa medida la verdad tiene que ver con la ética. Y pare- 
ce, como puede inferirse por lo que ha sido dicho hasta aquí, 
que, al menos según la teoría de Aristóteles, el camino para 
alcanzar la verdad práctica y evitar el engaño es el mismo 
que conduce a la adquisición del término medio en todas las 
esferas de la vida del hombre: en relación con el deseo, con 
el miedo, con el dinero, con la ira, con la ambición y con el 
resto de los apetitos irracionales. Y tal es el fin de la ética aris­
totélica: la consecución del término medio. Por lo demás, en 
cuanto a la pregunta de si es asequible o no el término medio 
para nosotros, hombres del siglo xxi, de si lo es cómo sería, 
y si no lo es por qué no lo sería, todo ello ha de ser objeto de 
una investigación posterior. 

Aristoteles.indd   189 11/6/09   19:14:37




