
nova tellvs, 27 ◆1, 2009109

Principios en el Timeo de Platón (48a7-e1)

Ivana Costa
Universidad de Buenos Aires

ivanac@hotmail.com

Resumen: El presente trabajo intenta, por medio de un análisis detallado del pasaje 
48a7-e1 del Timeo, repasar los diversos significados que adquiere allí el término 
“principio” (archḗ). El primer objetivo es argumentar —contra la opinión gene-
ralizada— que en el “segundo relato” de Timeo, el que comienza en 47e, Platón 
no abandona la búsqueda de “otros” principios, diversos del principio inteligente 
establecido en el proemio. El segundo objetivo es argumentar que tal búsqueda no 
es, como se ha querido ver, incompatible con el estilo y método del relato verosímil 
(lógos/mûthos eikṓs) que emplea Platón a lo largo de la mayor parte del diálogo, 
sino que es justamente al revés. Es el relato verosímil el vehículo que permitirá 
acceder a ciertos principios que mediante la sola consideración de “lo que ocurre 
por inteligencia” no se alcanzan a ver.

* * *

Abstract: The mail purpose of this paper is to distinguish the different meanings 
of the term “principle” (archḗ) involved in Timaeus, 48a7-e1, so as to be able to 
argue, first —against the most accepted opinion—, that in the “second discourse” 
of Timaeus, the one that begins in 47e, Plato does not abandon the idea of finding 
“other” principles, different from the intelligent principle settled in the proemium 
of his speach. And to argue, second, that this seek does not contradict the style 
and method of the lógos/mûthos eikṓs that Plato is employing in the great majority 
of the dialogue, but that it is precisely the contrary. It is the dúnamis of the eikṓs 
lógos the one which allows our acces to certain principles that cannot be reached 
with the only consideration of “what occurs by means of intelligence”.

Palabras clave: archḗ, Platón, principios, Timeo.
Keywords: archḗ, Plato, principles, Timaeus.
Recepción: 9 de enero de 2009.
Aceptación: 27 de marzo de 2009.

Timeo.indd   109 11/6/09   19:35:27



nova tellvs, 27  ◆1, 2009111

Principios en el Timeo de Platón (48a7-e1)

Ivana Costa

Las divergencias respecto de los principios o el principio que 
habría sugerido Platón en sus diálogos son materia de de-
bate intenso desde la Antigüedad. Más aun respecto de lo 
que podría haber establecido por fuera de los diálogos, en 
las ágrapha dógmata. No hemos de dar por cerrada ningu-
na discusión sobre los principios de la filosofía platónica en 
unas pocas páginas, pero creo que es posible todavía extraer 
elementos relevantes para una evaluación del tema mediante 
un análisis detallado de algunos pasajes cruciales del Timeo. 
Parece una tarea quimérica: hallar en un diálogo en extremo 
controvertido —y sobre todo en sus pasajes centrales, que 
concentran las mayores discrepancias entre los intérpretes—
soluciones para problemas filosóficos y hermenéuticos acaso 
sin salida. Sin embargo, creo que una paciente reconsidera-
ción de los textos nos dará, al fin, algunos frutos pertinentes 
para la discusión. 

Las más recientes interpretaciones comprehensivas del Ti-
meo publicadas en Europa —me refiero sobre todo a los aná-
lisis de D. Miller y de T. K. Johansen—,1 que concentran sus 
esfuerzos en proveer una completa lectura del pasaje central 
del Timeo (47e-53c), han insistido en privilegiar en forma 

1 D. Miller, The third kind in Plato’s Timaeus, Göttingen, Vandenhoeck and Ru-
precht, 2003; T. K. Johansen, Plato’s Natural Philosophy. A Study of the Timaeus-
Critias, Cambridge, Cambridge University Press, 2004. En parte también puede 
incluirse en esta línea la reflexión introductoria de F. Fronterotta en su traducción 
italiana del Timeo (Milán, BUR, 2003).

Timeo.indd   111 11/6/09   19:35:27



112	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

absoluta el principio intelectual, es decir, para el caso del 
Timeo, al noûs ordenador, míticamente personificado en el de- 
miurgo y explícitamente invocado en 48a1-2, al afirmar que 
la génesis del mundo ocurrió por una combinación de anánkē 
y noûs.2 Pero estos mismos intérpretes han dejado a la noción 
de anánkē prácticamente vacía de relevancia filosófica, por 
considerarla no un factor causal sino una instancia postrera; 
o como se ha dicho: “un producto de la creación, no una con- 
dición previa”.3 Existen razones textuales e interpretativas para 
rechazar el monismo intelectualista de estas lecturas,4 razones 
que, no obstante, no son el objetivo de estas páginas. Lo que 
me propongo es tratar de aclarar, mediante un análisis detalla-
do del pasaje 48a7-e1, los diversos significados del término 
“principio” allí empleados. Creo que este análisis permitirá 

2 Cf. Tim., 48a: toË kÒsmou g°nesiw §j énãgkhw te ka‹ noË sustãsevw §gennÆyh: 
3 T. K. Johansen, 2006, p. 95.
4 He tratado de defender el valor causal decisivo que tiene la anánkē en la 

composición del mundo, así como su relativa autonomía respecto del principio 
causal inteligente (noûs) en otro trabajo (“Anánkē”, en prensa). En rigor, cuando 
leemos, en Tim., 47e3-48a7, que Timeo, tras haber dado una explicación de lo que 
ocurre en virtud de la causa noética, admite que “debemos adjuntarle también lo 
que es producto de la necesidad” ya que “el universo nació, efectivamente, por la 
combinación de necesidad e inteligencia” (de› d¢ ka‹ tå diÉ énãgkhw gignÒmena t“ 
lÒgƒ paray°syai. memeigm°nh går oÔn ≤ toËde toË kÒsmou g°nesiw §j énãgkhw te ka‹ 
noË sustãsevw §gennÆyh:), nos vemos obligados a reconocer nosotros también, lo 
mismo que Platón, que los factores que provienen del mero hecho de que existe la 
anánkē son igualmente factores productivos en el cosmos. Es por eso que, más allá 
de subrayar con claridad el valor de la “persuasión” que lleva a cabo la inteligencia 
y del relativo “sometimiento” de anánkē a los designios de aquélla, Platón nos dice 
que “una exposición acerca de cómo [el mundo] se originó realmente según estos 
[principios, noûs y anánkē] debe combinar también la especie de la causa errante 
en tanto forma natural de causalidad” (e‡ tiw oÔn √ g°gonen katå taËta ˆntvw §re›, 
meikt°on ka‹ tÚ t∞w planvm°nhw e‰dow afit¤aw, √ f°rein p°fuken:, el subrayado es nues-
tro). Excede el marco de este trabajo un detenido análisis de la bibliografía crítica 
sobre este punto. Baste, al menos, con el comentario de Heinz Happ a este tramo 
del diálogo. Luego de determinar que anánkē (como chōra) deben considerarse 
principios contrapuestos al noûs, afirma el autor (H. Happ, 1971, p. 107): “Quien, 
a pesar de esto, interpreta el Timeo en el sentido de un monismo tiene el texto en 
su contra”.

ˆ

Timeo.indd   112 11/6/09   19:35:27



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 113	

mostrar —contra la opinión generalizada en las últimas déca-
das— que en el “segundo relato” de Timeo (el que comienza 
en 47e), Platón no abandona la búsqueda de “otros” diversos 
principios, y que tal búsqueda no es, como han querido ver di-
versos intérpretes contemporáneos, incompatible con el estilo 
y método del relato verosímil (lógos/mûthos eikṓs) que emplea 
Platón en la voz de Timeo, sino que es justamente al revés: el 
relato verosímil será el vehículo que de hecho permitirá acce-
der a ciertos principios que mediante la sola consideración de 
“lo que ocurre por inteligencia” no se alcanzan a ver.

El texto

El texto que analizaremos sigue a una explícita presentación 
de la anánkē y a un reconocimiento de que ella, entendida 
como una forma errante de causalidad, debe ser tenida en 
cuenta también como un factor causal natural. Es la concien-
cia de esa ausencia, la del factor causal errante o anankástico, 
que no había sido tenido en cuenta en el “primer relato” de Ti- 
meo (desde 27d en adelante), la que obliga a comenzar de 
nuevo en busca de algo más, un “tercer género” o principio. Dice 
entonces Timeo, en 48a7:

Debemos reiniciar por ello nuestra tarea y, tal como hicimos 
anteriormente, empezar ahora otra vez desde el principio, adop- 
tando un nuevo principio adecuado a esta perspectiva. Tenemos 
que considerar la naturaleza del fuego, agua, aire y tierra y su 
estado antes de la creación del universo, pues creo que nadie 
hasta ahora reveló su origen, sino que, como si nos dirigiéramos 
a quienes ya saben lo que es el fuego y cada uno de ellos, los lla-
mamos principios y los hacemos elementos del universo, aunque 
quienquiera que tenga un poco de inteligencia debería utilizar 
dicha similitud sólo de manera aproximada, y no como si se 
tratara de tipos de sílaba. (48c2) Pues bien nuestra posición es la 
siguiente. Ahora no he de hablar ni de principio ni de principios 
de todas las cosas ni de lo que me parece acerca de ellos, no por 

Timeo.indd   113 11/6/09   19:35:28



114	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

nada, sino por lo difícil que es demostrar lo que creo en la forma 
presente de exposición, y ni ustedes creen que sea necesario que 
yo lo diga, ni yo sería capaz de convencerme a mí mismo de 
que actuaría correctamente si me propusiera tamaña empresa. Te-
niendo presente lo dicho al comienzo de la exposición respecto 
de la fuerza de los discursos verosímiles, intentaré uno no menos 
verosímil sino más, incluso anterior al que procede del principio 
y procuraré disertar acerca de cada uno de ellos en particular y 
acerca del conjunto. Recomencemos el discurso, después de in-
vocar también ahora, al principio de nuestra disertación, al dios 
protector para que nos conduzca sanos y salvos de esta exposi-
ción rara y desacostumbrada a la doctrina probable.5

Platón nos coloca ante un nuevo proemio: es preciso reco-
menzar desde el principio (épÉ érx∞w), pero tomando un nuevo 
principio (•t°ran érxØn), uno anterior al usual. La renovada 
invocación a los dioses, que remite a la invocación llevada a 
cabo anteriormente, en 27c-d, subraya el paralelismo que bus-
ca establecer Platón con la situación inicial del relato, en la 
que se plantearon ciertos supuestos, como axiomas, que deri-
varon en una exposición verosímil —el lógos o mûthos eikṓs 
que caracteriza prácticamente a todo el discurso de Timeo—. 
El resultado provisional de este relato verosímil ha sido una 

5 48a7-e1: œde oÔn pãlin énaxvrht°on, ka‹ laboËsin aÈt«n toÊtvn prosÆkousan 
•t°ran érxØn aÔyiw aÔ, kayãper per‹ t«n tÒte nËn oÏtv per‹ toÊtvn pãlin érkt°on épÉ 
érx∞w. tØn dØ prÚ t∞w oÈranoË gen°sevw purÚw ÏdatÒw te ka‹ é°row ka‹ g∞w fÊsin yeat°on 
aÈtØn ka‹ tå prÚ toÊtou pãyh: nËn går oÈde¤w pv g°nesin aÈt«n memÆnuken, éllÉ …w 
efidÒsin pËr ˜ti pot° §stin ka‹ ßkaston aÈt«n l°gomen érxåw aÈtå tiy°menoi stoixe›a 
toË pantÒw, pros∞kon aÈto›w oÈdÉ ín …w §n sullab∞w e‡desin mÒnon efikÒtvw ÍpÚ toË ka‹ 
braxÁ fronoËntow épeikasy∞nai. nËn d¢ oÔn tÒ ge parÉ ≤m«n œde §x°tv: tØn m¢n per‹ 
èpãntvn e‡te érxØn e‡te érxåw e‡te ˜p˙ doke› toÊtvn p°ri tÚ nËn oÈ =ht°on, diÉ êllo 
m¢n oÈd°n, diå d¢ tÚ xalepÚn e‰nai katå tÚn parÒnta trÒpon t∞w diejÒdou dhl«sai tå 
dokoËnta, mÆtÉ oÔn Íme›w o‡esye de›n §m¢ l°gein, oÎtÉ aÈtÚw aÔ pe¤yein §mautÚn e‡hn ín 
dunatÚw …w Ùry«w §gxeiro›mÉ ín tosoËton §piballÒmenow ¶rgon: tÚ d¢ katÉ érxåw =hy¢n 
diafulãttvn, tØn t«n efikÒtvn lÒgvn dÊnamin, peirãsomai mhdenÚw ∏tton efikÒta, mçllon 
d°, ka‹ ¶mprosyen épÉ érx∞w per‹ •kãstvn ka‹ sumpãntvn l°gein. yeÚn dØ ka‹ nËn §pÉ 
érxª t«n legom°nvn svt∞ra §j étÒpou ka‹ éÆyouw dihgÆsevw prÚw tÚ t«n efikÒtvn dÒgma 
dias–zein ≤mçw §pikalesãmenoi pãlin érx≈meya l°gein. La traducción empleada es la 
de F. Lisi (1992) con muy ligeras modificaciones.

Timeo.indd   114 11/6/09   19:35:28



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 115	

cierta demostración6 de lo que fue concebido por intervención 
de la inteligencia. Ahora, este nuevo comienzo está obligado 
a considerar “la naturaleza del fuego, agua, aire y tierra y 
su estado antes de la creación del universo”. Los cuatro ele-
mentos, presentes en la filosofía presocrática de manera siste-
mática por lo menos desde Empédocles,7 apenas habían sido 
mencionados en la primera parte de la exposición de Timeo. 
Allí, en 31b4‑34b9, al explicar la constitución del universo, 
se dijo que por ser el mundo visible y tangible debe estar 
compuesto de fuego y tierra, pero también de agua y aire, los 
cuales se suman para garantizar la armonía y proporción de 
los cuatro. Esta primera explicación, si bien combina nociones 
tomadas del pensamiento presocrático (además de los cuatro 
“elementos”, incluso la f il¤a del universo que lo mantiene 
unido),8 Timeo procura asimismo incorporarlas a una suerte 

6 Cf. §pid°deiktai en Tim., 47e4. Desde esta perspectiva, el resultado del eikṑs 
lógos o eikṓs mûthos es propiamente una “demostración”.

7 Ya Hesíodo, en Teog., 736-738 se refiere al caos primordial (xãsma m°ga) en el 
cual hay tierra oscura (g∞w dnofer∞w), mar, el Tártaro brumoso, etc. Probablemente 
la suya no sea una idea original, sino deudora de una tradición antiquísima en la 
cual el origen del universo se concibe a partir de un caos inicial que está, a su vez, 
dividido en cuatro ámbitos diferenciados y regulados por diversas potencias divi-
nas (al centro, la Tierra rodeada del Océano; sobre la Tierra, los cielos y debajo, 
la oscuridad y la noche). Sin embargo, es en Empédocles donde aparece atesti-
guado por primera vez el conjunto de los cuatro elementos: pËr, Ïdvr, ga›a, éÆr 
(DK 31B17.18) entendidos como ingredientes del universo, que permiten explicar 
sistemáticamente el cambio y el movimiento incesantes en el universo. Por cierto, 
Empédocles no los llama “elementos” (stoixe¤a) sino “raíces”: =izÒmata, y en el 
esquema que presenta tampoco ellos actúan solos, sino movidos por las fuerzas de 
FilÒthw y Ne›kow. Cf. T. G. Sinnige, 1968, pp. 111-117. Pero si bien la teoría de las 
raíces de Empédocles da un paso adelante en la explicación del cambio y el mo-
vimiento (todo cambio cualitativo en el mundo visible podría entenderse como un 
cambio en los ingredientes de la mezcla que lo constituye), no llega a conformar 
una teoría coherente de la unidad indisoluble que subyace a los cambios, tal como 
procuraron, de diversa forma, Platón y Aristóteles. En este texto del Timeo, es 
evidente que Platón entiende que su propia explicación de la unidad que subyace a 
los cambios debe ser (puede ser, de hecho) más exhaustiva. 

8 Los intérpretes también adjudican esta mención, en Tim., 32c2, a una influen-
cia directa de Empédocles —cf. F. M. Cornford, 1937, pp. 44-45, n. 4; C. Eggers 

Timeo.indd   115 11/6/09   19:35:28



116	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

de deducción matemática que revele la necesidad del vínculo 
indisoluble de estos supuestos constitutivos elementales en un 
todo unitario, así como la proporción de sus relaciones mu-
tuas.9 Interesa, sobre todo, el hecho de que en esta primera 
explicación platónica, los cuatro “elementos” tomados de la 
filosofía presocrática o de las más antiguas cosmogonías son 
subordinados a la deliberación del creador. Las formas ver-
bales con que allí se hace referencia a la acción del construc-
tor o demiurgo son suficientemente claras: cf. dianohye¤w en 
32c8, katano«n en 33a6, nom¤saw en 33c1, ≤gÆsato en 33d2, 
logisye‹w en 34b1, así como la referencia al “plan” para el fu-
turo universo —logismÒw en 34a8— y la actuación demiúrgica 
entendida como diå tØn afit¤an ka‹ tÚn logismÚn en 33b2, etcé-
tera. Pero no hay en esta primera descripción un énfasis en el 
análisis de los cuatro “elementos” considerados por su propia 
naturaleza “material”; apenas se menciona el hecho de que la 
visibilidad del mundo procede del fuego y su tangibilidad, de 
la tierra, o que agua y aire son armonizadores, que facilitan la 
proporción del conjunto. En cambio, ahora, en el segundo re
lato, Platón se propone tomar una perspectiva anterior y más 
completa, que aporte también la descripción del estado de los 
cuatro mal-llamados-elementos “antes de la creación del uni-
verso”. 

Esta perspectiva sería efectivamente una contribución ori-
ginal del Timeo —más concretamente del “segundo relato”, 
el que comienza en 47e3— a la filosofía natural, debido a 
que, de acuerdo con Platón, “nadie hasta ahora reveló” el ori-
gen de fuego, aire, agua y tierra, sino que todos parecen dar 
por supuesto que ya se sabe qué son, y también que se trata 

Lan, 1999, n. 44; F. Fronterotta, 2003, n. 97—, autor cuyo rastro reencontraremos 
en la explicación platónica del movimiento del universo en su conjunto, en 58a-c.

9 La descripción platónica corresponde a una progresión geométrica a:b::b:c, 
que se puede transformar en una b:a::c:b, de modo tal que el “término medio” sea 
el primero y último, y los “extremos” puedan convertirse en medios sin alterar la 
proporción. Cf. A. Taylor, 1928, y F. Fronterotta, 2003, n. 96.

Timeo.indd   116 11/6/09   19:35:28



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 117	

de los principios y elementos del todo (érxa¤ ka¤ stoixe¤a 
toË pantÒw), aunque —objeta— la analogía entre las sílabas, 
entendidas como elementos simples, y los primeros constitu-
tivos materiales no puede ser más que una aproximación al 
problema.10 El pasaje que se extiende desde 47e3 hasta 53c 
describirá en primer lugar y especialmente la situación pre-
cósmica y en ella, la aparición de los elementos:11 el “estado 
en el que se halla todo cuando dios está ausente” (53b3). 
Pero es preciso advertir, sin embargo, que no todo el pasaje 
que da inicio al segundo relato referirá exclusivamente a esta 
situación de “caos precósmico”: de hecho, la comprensión 
de este tramo central del diálogo ha sido compleja, a lo largo de 
la historia de su interpretación, no sólo por las dificultades 
propias del tema y de la forma de expresión platónica (pla-
gada de analogías que suelen confundir por la imprecisión y 
ambigüedad propia de lo metafórico), sino también, en buena 
medida, por la coincidencia de diversos planos de explicación, 
fundidos en una sola narración que los integra, en lugar de 
distinguirlos para darles claridad expositiva. Así, por ejemplo, 
el pasaje que comienza en 49b8 no describe una situación 

10 Stoixe›on significa la unidad del sonido, el fonema, y Platón la emplea también 
como la letra del alfabeto, de modo que aquí estaría objetando a los filósofos natu-
rales por pretender saber “el ABC del universo”, tal como dice Taylor, 1928, p. 306. 
Contra esta perspectiva, cf. F. Lisi, 1992, p. 198, n. 54. Según Eudemo (Simpl., Com. 
a la Fís., 7.13) Platón en Teeteto, 201e, utiliza por primera vez la palabra stoixe›on 
en sentido físico para designar a los componentes últimos de las cosas, que, más allá 
de la simpatía de Platón por esta imagen de las letras (cf. Crátilo, 393d2-4, y Fil., 
17a8, donde utiliza grãmma y grãmmata respectivamente), es el sentido que tiene la 
metáfora aquí.

11 M. L. Gill, 1986, p. 37, discute con quienes creen que el relato que concierne 
al “caos” precósmico abarca sólo el pasaje 52d2-53b5 y sostiene, en cambio, que 
la descripción de la situación precósmica se extiende a lo largo de todo el pasaje, 
cuya introducción aparece en 47e3-48e1 y se desarrolla a partir de 48e2. Su po-
sición, muy atendible en la crítica a la ilegítima reducción de la descripción del 
“caos”, ignora la diferencia de niveles de narración, y esto trae aparejado conclu-
siones a mi modo de ver inaceptables. E. Berti, 1997, p. 128, con mayor prudencia, 
señala que los pasajes específicos referidos a una situación anterior al orden son 
48b, 52d y 53a.

Timeo.indd   117 11/6/09   19:35:28



118	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

previa a la constitución del mundo y de los elementos en él, 
sino que, refiriéndose al mundo tal como lo percibimos y lo 
nombramos, y a la presencia en él de cosas tales como fuego, 
agua, tierra, etcétera, nos presenta la dificultad filosófica de 
tener que aludir con el lenguaje a la materialidad del universo 
y, por tanto, a su natural inestabilidad.12 Este problema no 
concierne evidentemente a una situación precósmica (¿quién 
nombraría los aspectos particulares de un mundo que todavía 
no se ha formado? ¿con qué lenguaje? ¿para qué?), por lo tan-
to ése no es un problema cosmogónico o cosmológico que alu- 
de a un estado previo, sino un problema filosófico presente,13 
tanto semántico como epistemológico y ontológico; o sea: cómo 
referir con certidumbre y qué grado de realidad otorgarle a lo 
que no es en absoluto estable. Volvamos entonces al análisis 
de 48a7-e1. 

La verosimilitud del lógos y el estatuto de los principios

En la segunda parte del pasaje que estamos analizando, que 
comienza en 48c2, Platón afirma que por el momento no va 
a hablar “de principio ni de principios”:14 se trata, sobre todo, 
de un aplazamiento de la cuestión, pero que no es definiti- 
vo, ya que el propósito fundamental de dar inicio a un segun-
do relato, con un “nuevo principio”, es determinar un cierto 
principio cósmico cuya especificación se había pasado por 
alto en la primera parte del relato. Y antes de definir como 
espacio (chṓra) a este principio cosmológico buscado, Platón 
se refiere a él como un eîdos (49a4, 51a7) vago y difícil de 

12 “Si ninguno de ellos (e.d. los cuatro elementos) se manifiesta nunca de la 
misma manera, ¿cómo no se pondría en ridículo quien afirmara sin reservas que 
cualquiera de ellos es éste y no otro?” (49d1-3).

13 El dificilísimo pasaje se puede extender desde 49a6 hasta 50a4.
14 De todas maneras, unas pocas líneas más abajo, afirma que va a recomenzar 

“desde el principio” (épÉ érx∞w) y llega a estipular nuevos principios (cf. 53d4-6).

Timeo.indd   118 11/6/09   19:35:28



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 119	

precisar, y como un génos (48e4) diverso de los ya asumidos, 
o sea: ser y devenir.15 De cualquier manera, este tercer princi-
pio no será establecido (o impuesto) axiomáticamente, como 
ocurrió en el proemio inicial de 27c-29d, cuando se fijaron 
tres proposiciones que funcionan como una serie de axiomas16 
de los que se deduce buena parte de lo que sigue, sino que en 
este punto Platón propone llegar hasta la doctrina verosímil 
(prÚw tÚ t«n efikÒtvn dÒgma) partiendo de una exposición rara 
y desacostumbrada (§j étÒpou ka‹ éÆyouw dihgÆsevw). El mé-
todo, sugiere Platón, aparece garantizado por la misma fuerza 
de los relatos verosímiles (tØn t«n efikÒtvn lÒgvn dÊnamin).17 
Es decir que la potencia del discurso verosímil permite a los 
interlocutores arribar a otro principio —justamente uno que 
estaba faltando en el relato cosmogónico— para llegar, por 
medio de una exposición rara y desacostumbrada, a insertarlo 
en una doctrina verosímil que se pronuncie “acerca de cada 
elemento en particular y acerca del conjunto” (per‹ •kãstvn 
ka‹ sumpãntvn).

Esta lectura que estoy proponiendo difiere de la que hacen 
autores como E. Berti o D. Runia,18 quienes —por diversas 
vías— afirman que a lo largo del lógos eikṓs Platón no habla 
de principios e incluso que no pretende hacerlo en absoluto. 
A mi modo de entender, Platón sí quiere referirse también a 
los principios de la génesis —desde ya, no exclusivamente 

15 Que se trata de un principio análogo a los otros dos es algo que debemos 
concluir no sólo de las recapitulaciones de 50d, 51e y 52d, sino también del hecho 
de que Platón, tras deducir dos principios ontológicos y adjudicarles un modo de 
conocimiento singular (Tim., 27d6-28a5), en este “nuevo comienzo” busca un co-
rrelato gnoseológico del espacio: el razonamiento bastardo (cf. 52b-c).

16 La terminología ha sido propuesta por D. Runia, 1997.
17 Nuestra lectura de las expresiones lógos/mûthos eikṓs pasa por alto, tal como 

ha sugerido G. Vlastos, 1939, la diferencia entre lógos/mûthos. Lo mismo hacen 
los autores que veremos a continuación: E. Berti y D. Runia, quienes se diferen-
cian así de la propuesta exegética de L. Brisson, 1982 y 1992, a la que haremos 
referencia más adelante: cf. n. 40.

18 E. Berti, 1997, y D. Runia, 1997.

Timeo.indd   119 11/6/09   19:35:28



120	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

a ellos— mediante el lógos o mito eikṓs;19 y al hacerlo retoma 
críticamente problemas epistemológicos planteados en diálo-
gos anteriores. Pero veamos las posiciones de las que aquí me 
estoy apartando. 

La interpretación de Enrico Berti

Enrico Berti entiende que, puesto que la génesis del todo se 
ha determinado en forma axiomática en el proemio de la ex-
posición de Timeo, en 27c-29d, el lógos eikṓs —o sea, todo el 
texto del diálogo que sigue— no se ocupa “de la génesis del 
universo sino de sus modalidades particulares”.20 Esta fórmu-
la elegida por Berti entraña, a mi modo de ver, una peligrosa 
dosis de vaguedad, porque implica que todo lo que Platón 
diga luego del proemio es una mera “modalidad particular” y 
no la propia “demostración” del desarrollo de esa génesis.21 

El objetivo fundamental de Berti en el artículo al que nos re
ferimos es mostrar que el hecho mismo de que el mundo ha 
nacido y no es inengendrado (más allá de qué fuera lo que 
quería decir realmente Platón con esta fórmula)22 no es objeto 

19 Si bien es cierto que, como veremos, existen otros aspectos de la génesis 
—por ejemplo, en el caso de la explicación del origen de lo corpóreo, la determi-
nación de principios últimos, anteriores a los triángulos elementales— que escapan 
al dominio de lo verosímil y, en general, a todo conocimiento, puesto que sólo 
dios y el que es amado por él pueden concebirlos. En este sentido, la investigación 
verosímil acerca de los principios que propone el Timeo tiene un límite —como lo 
tiene, en general, la naturaleza humana, y el conocimiento humano en particular, 
en relación con la divina— más allá del cual sólo le es posible aventurarse al que 
es “amado por el dios”. 

20 Cf. Berti, 1997, especialmente p. 127.
21 Insisto una vez más en el verbo §pid°deiktai de 47e4. Platón entiende que ha 

desarrollado una §p¤deijiw de lo forjado por medio de la inteligencia, demostración 
a la que sumará ahora la que corresponde a la tarea de la anánkē, sin la cual la 
exposición de la génesis del universo sería insuficiente.

22 Me refiero a si esa generación debe entenderse literal o no literalmente, en el 
tiempo o fuera del tiempo, etc. Dejamos de lado, para no entorpecer excesivamente 

Timeo.indd   120 11/6/09   19:35:28



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 121	

del lógos o mito verosímil sino “de un discurso irrefutable e 
invencible, es decir, científico”, expresado —en el proemio, 
claro está— por una argumentación férrea: “un discurso muy 
riguroso que apela a la totalidad de la filosofía platónica”. 
Esto es, en un sentido, muy cierto: la enumeración inicial que 
ha hecho Timeo de tres “axiomas” llevó luego a establecer 
deductivamente el hecho mismo de que hay generación, es 
decir, que el universo no es inengendrado, no-nacido, sino 
gignÒmenow. Piénsese en el modo de argumentación platónico 
del comienzo: la afirmación de que el mundo “nació” —cf. g°- 
gonen, en 28b7—23 es deducida por la aplicación del primer 
“axioma”:

— existen lo que es y lo que deviene; uno inteligible, el otro 
sensible

a la constatación ineludible del carácter sensible del universo:

— si este universo es del tipo de realidad sensible, entonces este 
universo debe ser del tipo de realidad que deviene. 

Pero esta deducción inicial sobre “el hecho mismo de la ge-
neración” no impide que, una vez atravesado el proemio y el 
primer relato (el relato de lo que ha ocurrido por obra de la 
inteligencia), Platón siga hablando de la génesis del universo 
en tanto génesis, o sea de su desarrollo, y no meramente de 
una o varias “modalidades particulares”.24 Porque, además, 

la lectura de estas páginas dedicadas al segundo comienzo, el análisis de la discu-
sión que al respecto se ha llevado a cabo desde la Academia hasta hoy.

23 El análisis más agudo de esta fórmula y su entorno, aunque en una interpre-
tación decididamente no literal del relato, ha sido ofrecido por M. Baltes, 1996, 
especialmente pp. 77-82.

24 Se podría objetar que la génesis a la que refiere el argumento de E. Berti co-
rrespondería al principio mismo: t¤ tÚ gignÒmenon ée¤ (28a1-2) y no a la génesis en-
tendida como el nacimiento o el desarrollo de algo; sin embargo, es claro que esto 
no puede ser así. Que existe el devenir (un primer sentido de “génesis”) constituye 
el primer “axioma” del proemio; pero Platón no deduce de allí que entonces el 

Timeo.indd   121 11/6/09   19:35:28



122	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

¿cuál sería la diferencia que se busca establecer dividiendo a 
la génesis en génesis (en sí) y las modalidades particulares 
de la génesis? ¿Cuáles son las “modalidades particulares” que 
no constituyen un relato de la génesis misma? ¿Acaso se 
busca marcar la diferencia de niveles que existe, por ejemplo, 
entre describir el origen del alma (41b-46c), la causa última 
del movimiento (57c-58c) y las causas que hacen que el color 
rojo sea rojo y no castaño rojizo o púrpura (68a-c)?25 Podría 
ser. Pero el caso es que Platón se refiere, más allá del proemio, 
a problemas relativos a la génesis que no son en absoluto “par- 
ticulares”, por ejemplo: qué es y por qué hay movimiento (57c- 
58c), cuáles son los elementos últimos de los seres corpóreos 
(53c-57c), por qué y cómo es que se dan diferenciadamente 
alma y cuerpo en los seres humanos (41b-46c). Todo esto in- 
volucra principios —como lo va a ser el receptáculo o espacio 
(chṓra) en el contexto del “segundo relato” cuyo comienzo 
estamos analizando— y a la vez forma parte del lógos eikṓs. 

Hay una afirmación en el escrito de Berti que explica mejor 
su posición y la nuestra: 

Puesto que en el proemio Platón afirma que el mundo, es más: el 
kÒsmow, el orden cósmico, en tanto es bello, es obra de un de-
miurgo inteligente y, por tanto, es generado, el hecho de la gene-

universo debe ser, en sí mismo, devenir. La argumentación platónica hace deducir 
el hecho de que existe algún desarrollo de lo devenido (segundo sentido de “gé-
nesis”) —ya sea como una creación técnico-artesanal o luego también como una 
generación en sentido biológico— de la constatación de que el universo es sensible 
(carácter propio de lo devenido) y de que todo lo que es devenido tiene que tener 
alguna causa (identificada allí con el artesano y padre de este mundo).

25 El interés de este pasaje para quien se ocupa del carácter verosímil (eikṓs) del 
relato de Timeo es notable. Al describir la naturaleza de las diversas composiciones 
cromáticas, Platón afirma que es “verosímil y apropiado” (67d2) llevar a cabo un 
“razonamiento conveniente” respecto de las características de los colores, ya que 
podrían “salvar el mito verosímil” (68d2), aunque la medida de sus proporciones, sin 
embargo, no podría decirlas quien investiga pues no podría dar “una razón necesaria 
de ellas ni la argumentación verosímil” (68b7-8). Así, tras dar un lógos conveniente, 
dice Platón que si alguien buscara probar todo esto experimentalmente (68d4) estaría 
ignorando “la diferencia entre la naturaleza divina y la humana” (68d4-7).

Timeo.indd   122 11/6/09   19:35:28



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 123	

ración del mundo, esto es, su origen, no es objeto de efik≈w mËyow, 
como lo son sus modalidades particulares, sino que es objeto de 
discurso irrefutable e invencible, es decir, “científico”. Esta es, 
de hecho, la razón misma por la cual las modalidades particu- 
lares de la generación son objeto de efik≈w mËyow.26

Bien señala Berti que el proemio cifra “el hecho de la genera-
ción del mundo” al decir que la causa del cosmos, que es be-
llo, es un demiurgo bueno. Sin embargo, me parece que incu-
rre Berti en un error al afirmar, de inmediato, que el proemio 
establece también “el origen” de esa generación. Por cierto, 
Platón ha fijado en el proemio “la primera formulación histó-
rica del llamado principio de causalidad” —todo lo que de-
viene lo hace por una causa—27 y esto es imprescindible para 
determinar “científicamente” el estatuto generado del universo 
(más allá de si esto se interprete literalmente o no), es decir el 
hecho mismo de la generación. Pero el proemio no distingue, 
como hará luego Platón en 46d y ss., las diversas formas que 
puede adoptar la causalidad. Por cierto, que Platón presen- 
te en el proemio exclusivamente la forma de causalidad inteli-
gente, es imprescindible para su propósito de deducir el esta-
tuto generado del mundo. Aplicando la causalidad inteligente 
al dato comprobable del carácter sensible del mundo, Platón 
obtiene aquello que quería explicar —e. d. el dato de que 
el mundo “nació”—con la fuerza de un discurso irrefutable, 
“científico”, como dice Berti. Ahora, esa causalidad no agota 
el problema del origen de la generación, problema que atañe 
no ya a una deducción lógica o “científica”, sino que implica 
pensar la generación precisamente como un desarrollo. Más 
allá de la forma en que se lo interprete, ya sea que se piense 
en este desarrollo como temporal o histórico (como lo sería en 
una interpretación literal del relato) o como una metáfora di-
dáctica de la dependencia ontológica que guarda el mundo 

26 Berti, 1997, p. 127. Las cursivas son nuestras.
27 Cf. Tim., 28a. El entrecomillado es de E. Berti, 1997, p. 126.

Timeo.indd   123 11/6/09   19:35:29



124	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

respecto de otros factores, en cualquier caso esa afirmación 
implica por lo menos —aun en una interpretación no literal—
una sucesión de factores en cuya explicación el solo principio 
de causalidad inteligente resulta insuficiente. Y eso es lo que 
precisa mostrar el segundo relato de Timeo, al que pertenece 
el pasaje que nos ocupa aquí.

Platón señala en 47e3-48a7 que para dar una explicación 
completa acerca del origen del universo se deben incluir tanto 
la causalidad inteligente como la “causa errante”. Esto es, pre-
cisamente, lo que se repite, con mayor énfasis todavía, en el 
pasaje que sigue al que ahora estamos considerando:

El comienzo de nuestra exposición acerca del universo, por tan-
to, debe estar articulado de una manera más detallada que antes. 
Entonces, diferenciamos dos principios, mientras que ahora de-
bemos mostrar un tercer género adicional. En efecto, dos eran 
suficientes para lo dicho antes, uno supuesto como modelo, in-
teligible y que es siempre inmutable, el segundo como imagen 
del modelo, que deviene y es visible. En aquel momento no 
diferenciamos una tercera clase porque consideramos que estas 
dos iban ser suficientes. Ahora, sin embargo, el discurso parece 
estar obligado a intentar aclarar con palabras una especie difícil 
y vaga. ¿Qué características y qué naturaleza debemos suponer 
que posee? Sobre todas, la siguiente: la de ser un receptáculo de 
toda la generación, como si fuera su nodriza.28

El “nuevo comienzo” tiene lugar, precisamente, porque 
Platón considera que el origen de la generación29 necesita30 ser 

28 48e2-49a6: ÑH dÉ oÔn aÔyiw érxØ per‹ toË pantÚw ¶stv meizÒnvw t∞w prÒsyen 
di˙rhm°nh: tÒte m¢n går dÊo e‡dh dieilÒmeya, nËn d¢ tr¤ton êllo g°now ≤m›n dhlvt°on. 
tå m¢n går dÊo flkanå ∑n §p‹ to›w ¶mprosyen lexye›sin, ©n m¢n …w parade¤gmatow e‰dow 
Ípotey°n, nohtÚn ka‹ ée‹ katå taËtå ˆn, m¤mhma d¢ parade¤gmatow deÊteron, g°nesin 
¶xon ka‹ ıratÒn. tr¤ton d¢ tÒte m¢n oÈ dieilÒmeya, nom¤santew tå dÊo ßjein flkan«w: 
nËn d¢ ı lÒgow ¶oiken efisanagkãzein xalepÚn ka‹ émudrÚn e‰dow §pixeire›n lÒgoiw §m- 
fan¤sai. t¤nÉ oÔn ¶xon dÊnamin ka‹ fÊsin aÈtÚ Ípolhpt°on; toiãnde mãlista: pãshw 
e‰nai gen°sevw ÍpodoxØn aÈtØn oÂon tiyÆnhn.

29 Cf. pãshw gen°sevw en 49a6.
30 El uso del verbo efisanagkãzv en 49a3 evidencia la fuerza de la necesidad 

en esta constricción doble, que llega al “intentar aclarar” aún más lo dicho antes, 

Timeo.indd   124 11/6/09   19:35:29



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 125	

explicado por causas y principios que exceden aquella deducción 
inicial del proemio de 27c-29d. Al igual que la deducción ini- 
cial, también este nuevo comienzo —y no sólo el proemio, 
como entiende Berti— expresa “el auténtico pensamiento de 
Platón e incluso el núcleo entero de su filosofía”. Porque en 
la perspectiva platónica —y aquí radica el sentido de reco-
menzar desde el principio—, el mundo no es lo que es exclu-
sivamente porque dios ha querido hacerlo bello a su imagen 
y semejanza;31 el mundo también es lo que es porque para 
llegar a esa construcción mimética (siguiendo la metáfora ar-
tesanal de la que se vale el relato platónico) el dios ha debido 
imponerse a la necesidad y persuadirla de llevar todo, en la 
medida de lo posible, del desorden al orden. Esta tarea de la 
demiurgia consistente en tomar a su cargo la persuasión de 
un factor autónomo, que no es de suyo inteligente pero que 
resiste siempre, es una diferencia fundamental que exhibe la 
filosofía platónica respecto de la filosofía natural presocrática, 
que según Platón sólo atiende a los factores azarosos y mecá-
nicos; pero también es una diferencia fundamental respecto de 
las cosmologías judeocristianas que más tarde se inspirarán en 
el Timeo,32 que concentran todo el poder creador en un único 
factor eminentemente racional y absolutamente omnipotente.

Debemos contestar otra interpretación, también diversa de la 
que voy a proponer aquí, y evaluar las plausibles objeciones.

puesto que los principios considerados en el proemio son insuficientes. Cf. el uso 
análogo de énagkãzv en Crat., 432c.

31 En este sentido, la crucial pregunta que se hace Platón en 29d7-e1, y sobre 
todo la respuesta que él mismo da en ésta y las dos líneas que siguen, quedan en 
parte abiertas: no son todo lo que se puede decir al respecto y deben ser retomadas 
en el “nuevo principio” que estamos considerando aquí.

32 Piénsese, por ejemplo, en la transformación que lleva a cabo Filón de Alejan-
dría de este dios platónico en su propia exégesis del Génesis bíblico, forjada con 
las herramientas conceptuales y con el vocabulario del Timeo: allí el dios griego 
que debía persuadir a la anánkē y a la vez contemplar el modelo eidético superior 
se convierte en un dios absolutamente supremo que —sin duda alguna por in-
fluencia de una tradición de lectura en la que el medioplatonismo fue crucial— ya 
contiene en sí mismo a las Ideas, como lógoi.

Timeo.indd   125 11/6/09   19:35:29



126	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

La interpretación de David Runia

David Runia coincide con la posición de Berti cuando afirma 
que en el lógos eikṓs del Timeo, Platón no establece ni quiere 
establecer principios de toda la realidad. Según él, esto es 
evidente en 48c3 y 53d6. El primer pasaje que Runia aduce 
como prueba es el que estamos analizando, donde Platón afir-
ma: “ahora no he de hablar ni de principio ni de principios de 
todas las cosas ni de lo que me parece acerca de ellos”. El 
segundo pasaje que ofrece Runia como prueba es aquel don-
de se afirma que “los principios superiores a estos —a los 
triángulos que ha tomado como principios de las figuras llamadas 
a formar los cuerpos elementales— los conoce dios y, entre los 
hombres el que sea amado por él”. Me propongo mostrar, en-
tonces, contra esta interpretación:

(I) que Platón sí establece determinados principios mediante el 
lógos eikṓs, más allá de que él piense que aún existan principios 
superiores a los mencionados en 53d; y 

(II) que lo que le impediría “hablar ahora” (48c) del “princi-
pio o principios de todo” no es el hecho de estar utilizando un 
lógos eikṓs, sino la conciencia de que para poder hablar y volver 
comprensible su parecer acerca de los principios de todo hace 
falta deducir primero un principio hasta ahora no considerado: el 
espacio-receptáculo de la generación. 

Vayamos por partes. Para poder demostrar (I) debemos con-
siderar primero qué se entiende por “principio”, porque, de 
hecho, hay múltiples cosas a las que Platón denomina aquí 
“principio”; sólo en el pasaje que estamos considerando, archḗ 
aparece siete veces con al menos tres sentidos distintos:

(1)	 puesto que no se ha tenido en cuenta la causa errante, en  
	 48b2 afirma que hay que buscar “de nuevo otro principio”  
	 (•t°ran érxØn aÔyiw aÔ)

Timeo.indd   126 11/6/09   19:35:29



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 127	

(2)	 por esto mismo, sostiene en 48b3 que hay que comenzar  
	 “desde el principio” (épÉ érx∞w);

(3)	 no obstante, no podemos tomar como genuino principio al  
	 fuego, al agua, a la tierra, etc., como hacen quienes, equivo- 
	 cadamente, los llaman “principios” (48b7: l°gomen érxåw),

(4)	 pero sobre “el principio o los principios de todas las cosas”  
	 (per‹ èpãntvn e‡te érxØn e‡te érxåw), dice en 48c4, no ha de  
	 hablar ahora;

(5)	 en 48d1-2 afirma que, según lo dicho “al principio” (katÉ  
	 érxåw) sobre la fuerza del lógos eikṓs —refiriéndose a 29b-d,  
	 muy probablemente—, ahora intentará otro lógos;

(6)	 así, prosigue en 48d3-5, va a pronunciar “acerca de cada uno  
	 de ellos y acerca del conjunto” otro lógos, “no menos vero- 
	 símil que el anterior sino más, incluso anterior al que proce- 
	 de del principio” (peirãsomai mhdenÚw ∏tton efikÒta, mçllon  
	 d°, ka‹ ¶mprosyen épÉ érx∞w per‹ •kãstvn ka‹ sumpãntvn  
	 l°gein)

(7)	 invocamos entonces “ahora en el principio” (nËn §pÉ érxª, en  
	 48d6) de nuestro discurso al dios para que nos conduzca a  
	 salvo a través de una exposición rara y desacostumbrada.

Veamos: en (2), (5) y (7), Platón utiliza un sentido general de 
principio como inicio o comienzo, refiriéndose siempre al re-
lato que está llevando a cabo, cuyos pasajes previos son vistos 
como el inicio respecto de los pasajes que ahora está atrave-
sando y los que todavía quedan por narrar (diversos autores 
han preferido traducir aquí no “principio” ni “comienzo” sino 
“punto de partida”).33 En cambio, en (1), (3), (4) y (6) es evi-
dente que archḗ significa “principio” en otro sentido. En (1), 
puesto que la sentencia está directamente conectada con lo an-
terior —“una exposición acerca de cómo se originó realmente 
según estos <principios: noûs y anánkē> debe combinar tam-
bién la especie de la causa errante en tanto forma natural de 
causalidad”—, nos lleva a inferir que el otro nuevo principio 
referido en 48b2 es necesariamente el principio de la causa-

33 P. e. L. Brisson, 1992; F. Lisi, 1992, y F. Fronterotta, 2003, ad locum.

Timeo.indd   127 11/6/09   19:35:29



128	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

lidad errante, es decir, la anánkē entendida como fuente de 
todo lo desordenado y azaroso en los procesos; lo que ocurre 
sin inteligencia, tal como se describe a la causalidad segunda 
en 46e7-8: tÚ tuxÚn êtakton •kãstote §jergãzontai. Si esta 
inferencia es correcta, entonces en 48d5, o sea en (6), cuando 
alude al deber de formular un lógos “más verosímil e incluso 
anterior al que procede del principio”, Platón debe estar refi-
riéndose con archḗ al principio respecto del cual el otro nue-
vo principio mencionado en (1) es efectivamente otro nuevo; 
por lo tanto (6) debe aludir al noûs, esto es, al principio de 
causalidad inteligente enunciado en 29d-e. De hecho, como 
señalamos anteriormente, toda la demostración llevada a cabo 
hasta 47e3 ha procedido de este principio, y lo que ahora se 
busca es un principio nuevo que complete la tarea ya que así 
como ha sido planteada resulta insuficiente.34 En resumen, (1) 
y (6) refieren a los principios de primer orden de la narración 
de Timeo: noûs y anánkē, entendidos como los factores prin-
cipales cuya intervención se requiere para la composición (cf. 
la recurrencia de synístemi y sýstasis en los pasajes que siguen 
a 53c) de este universo.

En (3) Platón objeta a quienes llaman “principios” a fuego, 
agua, aire y tierra.35 Está claro que para él estos cuatro mal-
llamados-elementos no son principios. Pero esto no nos da 
inmediatamente una respuesta a nuestra pregunta de qué sig-
nifica en este pasaje 48b7 la palabra “principio”. Puesto que 
para Platón el error de los filósofos presocráticos es doble, la 
impropiedad de llamar “principios” a fuego, agua, aire y tierra 
puede ser objetada por confundirse a éstos o bien con princi-
pios de primer orden o bien con principios de segundo orden. 
Aclarémoslo: para Platón, el problema con la física de los 
presocráticos es doble: en primer lugar, ellos no han entendido 

34 Cf. flkanã y flkan«w en 48e-49a, así como la negación de esa suficiencia que 
antes, en 27d y ss., se tenía por segura.

35 Los intérpretes los han identificado con Leucipo y Demócrito (67A6 DK).

Timeo.indd   128 11/6/09   19:35:29



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 129	

cuáles son los auténticos principios; los que aquí estoy lla-
mando de primer orden (también podrían llamarse principios 
en un sentido generalizante),36 los cuales en el Timeo corres-
ponden a noûs y anánkē. En segundo lugar, los presocráticos 
no han reconocido convenientemente la cadena que conduce a 
los principios y elementos que nos permiten discriminar, com-
prender la naturaleza corpórea; estos son los que denominé 
unas líneas más arriba principios de segundo orden, o también 
principios que se obtienen por análisis y división, en sentido 
“descendente” o “elementalizante”).37 Estos últimos son los 
dos tipos de triángulos —el isósceles con un ángulo recto y el 
escaleno rectángulo que puede formar, uniéndose a con otro 

36 Hablo aquí de principios de primer orden o generalizantes y de segundo 
orden o elementalizantes para referirme a la diferencia que consiste en abstraer, de 
un lado, principios superiores de los cuales algo deriva y, de otro, los elementos 
últimos que lo componen. Cf. H. Krämer, 1989, pp. 161 y ss., es quien introduce 
la denominación generalizante/elementalizante, y describe a la primera como “re-
ducción categorial” y a la segunda, como “reducción dimensional” (pp. 207-208). 
Esta distinción, sin embargo, no es idéntica a la que señala Aristóteles en Etica 
Nicomaquea, I 4, 1095a30 y ss. (“No se nos escape que existe una diferencia en-
tre los razonamientos que parten de los principios y aquellos que conducen a los 
principios —hoì apò tōn archōn lógoi kaì hoi epì tàs archás—. En efecto, también 
Platón con buen motivo planteaba este problema e indagaba si el camino parte de 
los principios o bien conduce a los principios…”), acaso inspirado en la alegoría 
de la Línea (cf. el tránsito §pÉ érxØn en Rep., 511a5 y el inverso, referido por el 
kataba¤nv de Rep., 511b8). Estos serían los caminos respectivamente “ascenden-
te” y “descendente” hacia los principios, a los que alude H. Happ, 1971, como el 
camino o método de “análisis y reducción”, o sea hacia los principios (epì tàs ar-
chás) y el de “síntesis y deducción”, a partir de los principios (apò tōn archōn). En 
el Timeo se trata más bien de diferenciar el estatuto de ciertos principios antes que 
de describir el modo de acceso a ellos. En este tramo del Timeo que estamos anali-
zando, Platón utiliza —tal como entiendo el pasaje que va hasta 58c— ambos mé- 
todos (el de abstracción y el de deducción) en diversas ocasiones y aludirá tanto a 
principios generalizantes como a los elementalizantes, aunque es a esta distinción 
a la que se refiere aquí archḗ.

37 Platón podría estar reprochando a los filósofos presocráticos: (a) el haber 
creído que encima de todo en la escala de la naturaleza están fuego, agua, aire y 
tierra, como principios (archaí; principios de primer orden), o (b) el haber creído 
que estos cuatro son los elementos (stoicheîa), las partículas efectivamente míni-
mas “desde las que algo se genera y en lo que finalmente todo se reduce al corrom-
perse”, al decir de Aristóteles (o sea: principios de segundo orden).

ˆ

ˆ ˆ

ˆ

Timeo.indd   129 11/6/09   19:35:29



130	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

igual, un equilátero— cuya combinación da lugar a determi-
nadas figuras básicas, y éstas, a las partículas básicas en que 
se puede descomponer cada uno de los llamados elementos. 
A estos triángulos, Platón los llama archaí en 53d4-6: “En 
nuestra marcha según el discurso verosímil acompañado de ne- 
cesidad, suponemos que éste es el principio del fuego y de los 
otros cuerpos”.38 A ellos se podría estar refiriendo también en 
(3). Si fuera así, en 48b7, lo que estaría objetando es por qué 
los presocráticos no han avanzado en forma descendente, di-
vidiendo el sólido elemental en partículas y éstas en figuras, y 
éstas en dos triángulos básicos “completos”. Sin embargo, un 
poco más adelante, luego de llamar “principios” a los trián-
gulos, en 53d4-6, Platón dice que todavía existen “principios 
superiores a estos”; esta aclaración no sería necesaria si en 
48b7 se estuviera refiriendo efectivamente a los triángulos 
como principios; de modo que descartamos que en (3) se esté 
suponiendo a los triángulos como archaí, y entonces allí ar- 
chḗ —o mejor: los archaí que no vieron los presocráticos—
tiene el mismo sentido de (1) y (6), es decir que refiere a los 
principios de primer orden que los presocráticos no vieron. 

Queda pendiente el análisis de una de las ocurrencias de la 
palabra archḗ (en singular y en plural) de este pasaje: precisa-
mente el caso (4), de 48c4; lo analizaremos en los párrafos que 
siguen. Por el momento quisiera hacer notar que efectivamente 
Platón habla de principios en este segundo relato y en el marco 
del lógos eikṓs: lo había estado haciendo anteriormente, como 
muestra el análisis de (1) y (6), y sigue haciéndolo después de 
esta supuesta proscripción que, como sugerí unas páginas más 
atrás, es sobre todo un aplazamiento de la cuestión. Lo demues-
tra el pasaje 53d4-6, donde los triángulos elementales —formas 
geométricas a partir de las cuales surgen fuego, agua, aire y 
tierra en tanto sólidos básicos— son llamados archai y con- 

38 taÊthn dØ purÚw érxØn ka‹ t«n êllvn svmãtvn Ípotiy°meya katå tÚn metÉ énãgkhw 
efikÒta lÒgon poreuÒmenoi.

Timeo.indd   130 11/6/09   19:35:29



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 131	

siderados principios de todo lo corpóreo. Aún más, cuando 
afirma que estos triángulos son “el principio del fuego y de los 
otros cuerpos”, Timeo enmarca esta afirmación en un lógos 
eikṓs que es también necesario; la hipótesis avanza katå tÚn 
metÉ énãgkhw efikÒta lÒgon, es decir “según el lógos verosímil y 
necesario”. Por lo tanto, hemos demostrado lo que queríamos 
en relación con el punto (I). Veamos ahora el punto (II). 

“Ahora no he de hablar de principios”

Puede que, según Platón, los presocráticos no hayan logrado 
captar ni los principios de primer orden ni los de segundo or-
den (ambos tipos de principios han sido o serán considerados 
en el relato de Timeo) pero seguramente tampoco han logrado 
vislumbrar “el principio o principios de todo”, de los cuales 
—dice Timeo— él tampoco puede hablar en su relato. “Ahora 
no he de hablar ni de principio ni de principios de todas las 
cosas ni de lo que me parece acerca de ellos, no por nada, sino 
por lo difícil que es demostrar lo que creo en la forma pre- 
sente de exposición”. ¿De qué clase de principios se trata esta 
vez? ¿Y por qué Platón no puede hablar de ellos? Empecemos 
por esta segunda cuestión. La negativa a hablar del o de los 
principios de todo se ha entendido tradicionalmente o bien como 
una limitación propia y específica del lógos eikṓs —así lo ven, 
por ejemplo, además de D. Runia, L. Brisson, O. Velásquez y F. 
Fronterotta—, o bien como una limitación general de la escritura 
para abordar los principios, y por tanto como una autorreferen-
cia, apenas velada, a las “doctrinas no escritas”, único marco 
legítimo que Platón aceptaría para una teoría de los principios 
—así ha entendido este pasaje H. Krämer y otros exégetas, 
ligados a interpretación “esotérica” de Platón. Dice Krämer: 

El Timeo por una parte y el Filebo y el Político por la otra, se 
complementan en el sentido de que mediante una serie de fór-
mulas típicas en las cuales Platón dice querer abstenerse de decir 

Timeo.indd   131 11/6/09   19:35:30



132	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

ciertas cosas, hacen referencia a la reducción dimensional (ele-
mentalizante) y categorial (generalizante) de la tradición indirec-
ta. La parte central del Timeo (…) alude varias veces (48c; 53d) 
a archaí todavía más altas…39 

L. Brisson, quien ha argumentado más sistemáticamente en favor 
de la primera posición, entiende que la fórmula eikṓs mýthos y 
eikṓs lógos refiere siempre a “lo sensible que imita a las Ideas”, 
pero mientras que el eikṓs lógos alude al “estado actual de las 
cosas sensibles”, cuya descripción constituye siempre un relato 
verificable, el eikṓs mýthos apunta en cambio al estado de estas 
mismas cosas “antes y durante su constitución”.40 

Ninguna de estas dos posiciones me resultan convincentes, 
aunque para una crítica general a lo que veo como una in-
completa comprensión contemporánea del mýthos/lógos eikṓs 
precisaríamos extendernos en exceso aquí. Ahora me interesa 
mostrar que no es el carácter eikṓs del lógos lo que impide 
hablar de principios, sino que la dificultad estriba en que, para 
poder hacerlo, falta todavía plantear una condición aún no 
hallada; falta una tarea. Por cierto partimos de la negativa 
de Timeo planteada en 48c4: ahora —dice— no va a hablar de 
archḗ ni de archaí de todas las cosas “por lo difícil que resul-
taría en el modo presente de exposición”. Pero si el modo de 
exposición al que se refiere fuera justamente —como creen 
Runia y otros— el lógos eikṓs, el pasaje que ya antes citamos, 
53d y ss., estaría contradiciendo la negativa de 48c4, pues en 
53d5-7 dice Timeo: “En nuestra marcha según el lógos vero-

39 H. Krämer, 1989, p. 207.
40 L. Brisson, 1982, pp. 161-163, y 1992, pp. 70-71 y n. 336, p. 247. F. Fronte-

rotta, 2003, pp. 26-29 (también n. 186, p. 256). O. Velásquez, 2004, p. 134, n. 192, 
también ha sostenido que el “tropos, tono o estilo” aquí referido es “el método del 
eikṑs lógos”. Cf. la distancia prudencial que toma C. Eggers Lan, 1999, p. 105, n. 
36, de esta posición: Eggers concentra sus dudas en las conclusiones de Brisson, 
que parecen —dice— “acusar la impronta del positivismo moderno”; pero más 
convincente aun resulta su objeción cuando indica que “en uno de los pasajes rele-
vados por Brisson, la expresión eikṑs lógos está referida a la generación del mundo 
por un dios” y no, por tanto, al “estado actual (y verificable) de las cosas”.

Timeo.indd   132 11/6/09   19:35:30



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 133	

símil pero también necesario (katå tÚn metÉ énãgkhw efikÒta 
lÒgon) suponemos que éstos son los principios de los cuerpos; 
pero los principios superiores a estos los conocen sólo dios y 
entre los hombres, los que son amados por el dios”.41 

Platón se está refiriendo allí, con toda claridad, a dos clases 
distintas de principios: 

•	 por un lado están los principios de la generación de lo corpóreo  
	 que es posible establecer, por un método de análisis, combina- 
	 do con hipótesis verosímiles —esto es, reduciendo dimensio- 
	 nalmente los cuerpos a figuras y éstas a su expresión mínima,  
	 los triángulos elementales, elegidos estos según hipótesis plau- 
	 sibles (cf. en 54a4-542 el reconocimiento de que puede haber  
	 otras hipótesis que, si son buenas, no serían rivales sino “ami- 
	 gas”);
•	 por otro lado, los principios superiores a estos, cuya existencia  
	 se admite aquí, aunque se aclara que sólo dios y el hombre que  
	 es amado por él los pueden conocer;

y sólo estos últimos no pueden adquirirse mediante lógos eikṓs 
pues los primeros —se dice sin lugar a dudas— son “supues-
tos” por el lógos verosímil. En cuanto a los que escapan a 
este modo de expresión, resulta que tampoco dice Platón que 
deban ser hallados o supuestos por otra clase de lógos —por 
ejemplo, un lógos apodíctico, o un lógos axiomático, similar 
al de 27c-29d, del cual se obtuvieron, por otra parte, principios 
muy importantes para el lógos eikṓs general de Timeo— sino 
sólo que llegar a esos principios “superiores” es prerrogativa 
del dios o del ser humano que haya alcanzado una relación de 
f il¤a con él.

41 taÊthn dØ purÚw érxØn ka‹ t«n êllvn svmãtvn Ípotiy°meya katå tÚn metÉ 
énãgkhw efikÒta lÒgon poreuÒmenoi: tåw dÉ ¶ti toÊtvn érxåw ênvyen yeÚw o‰den ka‹ 
éndr«n ˘w ín §ke¤nƒ f¤low ¬.

42 “El que eventualmente esté en condiciones de afirmar que el triángulo por él 
escogido es el más bello para la composición de los elementos, impondrá su opi-
nión pues no es un adversario sino un amigo” (ín oÔn tiw ¶x˙ kãllion §klejãmenow 
efipe›n efiw tØn toÊtvn sÊstasin, §ke›now oÈk §xyrÚw Ãn éllå f¤low krate›).

Timeo.indd   133 11/6/09   19:35:30



134	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

Veamos ahora otra vez la limitación de 48c4 en contexto: 
“Ahora no he de hablar ni de principio ni de principios de 
todas las cosas ni de lo que me parece acerca de ellos, no 
por nada, sino por lo difícil que es demostrar lo que creo en 
la forma presente de exposición”. Esta afirmación es inme-
diatamente enfatizada y parcialmente aclarada: “y ni ustedes 
creen que sea necesario que yo lo diga, ni yo sería capaz de 
convencerme a mí mismo de que actuaría correctamente si me 
propusiera tamaña empresa”.43 Vuelve entonces la pregunta 
¿cuál es “la forma presente de exposición” a la que se refiere? 
Yo estoy tratando de argumentar que esta “forma de expo-
sición” que impediría llegar a los principios no es el lógos 
eikṓs tout court. Pero para mostrarlo mejor voy a la segunda 
pregunta: ¿en qué consiste esa “tamaña empresa” que no se 
puede encarar en esta forma expositiva? Mi hipótesis es que 
esta “tamaña empresa” que nadie admitiría que él es capaz de 
encarar ahora, en este momento (p°ri tÚ nËn) —nótese que no 
es nunca jamás sino “no ahora”— no es la misma que se 
niega en 53d7, cuando rechaza en una forma más terminan-
te (aunque sin explicar cuál sería un método de exposición 
adecuado en ese caso). En 48c4 niega la posibilidad de en-
carar ahora la empresa desmedida de abstraer “el principio 
o los principios de todas las cosas” (per‹ èpãntvn e‡te érxØn 
e‡te érxåw) sin contar con el principio faltante. Aquí “todas 
las cosas” significa todas las cosas generadas corpóreas; y 
resulta que el principio faltante es congénere con esa forma 
errante de causalidad, la que en parte constituye a los cuerpos 
(los cuerpos sin alma —pues el mundo también es un cuerpo, 
pero animado, gobernado por su alma, más antigua y valiosa) 

43 G. Lozza, 1994, p. 169, n. 155, ha vinculado esta “cautela para proponer una 
tesis nueva” con la expuesta en Rep., V 450d y ss. La comparación es sugestiva; 
sin embargo, debe notarse que en Rep. se distingue entre “conocer la verdad” (que 
anima a hablar de los temas más caros e importantes) y “exponer teorías cuando 
aún se duda de ellas y se las investiga”. Aquí, me parece, la verdad, en senti- 
do fuerte, no está en juego, y las dudas provienen sobre todo de un paso aún fal-
tante en la argumentación.

Timeo.indd   134 11/6/09   19:35:30



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 135	

y que es causa, también en parte, del movimiento espontáneo 
de estos cuerpos, así como del hecho de que estos, a su vez, 
muevan espontáneamente a otros. Timeo está reconociendo 
que en el curso presente del relato verosímil él no es capaz 
de formular los principios elementalizantes de lo corpóreo, 
pero no por una falla intrínseca del tipo de discurso verosímil, 
sino sólo porque todavía falta en este relato la referencia al 
principio (a la vez físico y metafísico) que es sede, nodriza 
y receptáculo de toda la generación, que sólo más adelante 
podrá ser establecido. “Todas las cosas” referidas por èpãntvn 
en 48c4 son las cosas que se nos aparecen como fenómenos 
físicos (49b7-49d3), las que están en el espacio (52b3 y ss.) 
y son sólidas, y por tanto son reductibles en última instancia 
a figuras triangulares básicas (53c-54a). El relato verosímil 
no esquiva el establecimiento de principios (o géneros, o aun 
especies, ya que el vocabulario platónico tiende a expandirse 
en este punto)44 para “todas las cosas” de este tipo: un recep-
táculo que permite explicar el fluir de los fenómenos como 
sucesiones cualitativas (51b2-7)45 y funciona como sede para 
todo lo generado que ocupa un espacio (52a-b),46 así como la 
hipótesis de los triángulos, principios elementalizantes, que 
en él se mueven por afinidades y semejanzas (53c y ss.). En 
cambio los “principios superiores” respecto de esas mismas 
cosas, que según 53d5-7 sólo dios y sus amigos conocen, per-
manecen aquí, y también luego, a oscuras.47

44 Cf. infra, n. 52 y, específicamente sobre la contraposición platónica entre 
especies y géneros, cf. D. Miller, 2003, cap. 2. 

45 En este pasaje, “Timeo explica que el fuego y el agua (a los cuales uno es-
taría tentado a considerar como entidades autónomas) no son en realidad más que 
secciones espacio-temporalmente circunscriptas del receptáculo, las que resultan 
respectivamente encendidas y humedecidas, o sea sujetas a modificaciones de na
turaleza cualitativa”. La cita es de F. Ferrari, 2007.

46 tr¤ton d¢ aÔ g°now ¯n tÚ t∞w x≈raw ée¤, fyorån oÈ prosdexÒmenon, ßdran d¢ pa
r°xon ˜sa ¶xei g°nesin pçsin,

47 La conexión entre este parcial ocultamiento de los principios superiores alu-
dido por Timeo con el célebre pasaje de Teeteto, 202c y ss., como así también con 

Timeo.indd   135 11/6/09   19:35:30



136	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

Insistamos todavía en las limitaciones de este singular ló-
gos eikṓs: lo que se afirma es que él, Timeo, no puede hablar 
ahora de lo que cree, de lo que le parece (doke›) acerca de los 
principios de todas las cosas. Mostrar lo que él cree, su parecer 
(dhl«sai tå dokoËnta), es muy difícil en la forma presente de 
exposición. La causa de la limitación que introduce es la difi-
cultad de mostrar su parecer en una cierta forma discursiva; y 
asimismo, la contraposición que introducen las partículas m¢n-
de —“no por nada sino por lo difícil…”—48 manifiestan la 
diferencia entre limitarse por mero capricho y limitarse por 
la dificultad propia de una forma expositiva. Pero esta estruc-
tura discursiva que impide referirse a lo que Timeo o Platón 
creen no es el lógos eikṓs sino, como sugiere la analogía con 
el primer discurso —que será trazada inmediatamente des-
pués de estas palabras, por medio de la nueva invocación a 
los dioses—, una nueva forma de proemio, correspondiente al 
nuevo comienzo. Debemos recordar, de paso, que el proemio 
del primer relato comienza, precisamente, con una apelación 
al parecer, a la opinión (dÒja) de Timeo, de la cual surgen los 
dos principios que aquí se deben reformular porque se han 
mostrado fructíferos pero insuficientes:

Pues bien, en mi opinión (katÉ §mØn dÒjan) hay que diferenciar 
primero lo siguiente: ¿Qué es lo que es siempre y no deviene y 
qué, lo que deviene continuamente, pero nunca es?49 

Esto pone de manifiesto —contrariamente a lo que deduce L. 
Brisson—50 que la opinión o el parecer no están ausentes de la 
forma expresiva en que se acuñan los principios. La dificultad 

el significado general de la discusión a propósito del “sueño” de Sócrates al final 
de ese diálogo, es una tarea pendiente.

48 êllo m¢n oÈd°n, diå d¢ tÚ xalepÚn e‰nai...
49 Cf. Tim., 27d5-28a1: ÖEstin oÔn dØ katÉ §mØn dÒjan pr«ton diairet°on tãde: t¤ 

tÚ ¯n ée¤, g°nesin d¢ oÈk ¶xon, ka‹ t¤ tÚ gignÒmenon m¢ ée¤, ¯n d¢ oÈd°pote;
50 L. Brisson, 1992, n. 336. 

Timeo.indd   136 11/6/09   19:35:30



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 137	

para que Timeo muestre lo que cree radica, entonces, concre-
tamente, en que a esta forma expresiva le falta un principio/
género, uno que no se tuvo en cuenta inicialmente. Dice Ti-
meo en las líneas que siguen a nuestro pasaje:

El principio de nuestra exposición acerca del universo, por tanto, 
debe estar articulado de una manera más detallada que antes. En-
tonces, diferenciamos dos especies, mientras que ahora debemos 
mostrar un tercer género adicional.51

Hemos visto que, en el proemio, aquellos dos e‡dh52 o princi-
pios, ser y devenir, se establecieron de manera “axiomática”; 
proceder axiomáticamente sería tal vez lo esperable también 
en este caso. Sin embargo, me parece que Platón considera 
que la naturalidad o la lógica contraposición que se hallaba 
en aquella primera distinción básica entre ser y devenir no se 
encuentra —al menos no tan fácilmente— ahora, cuando se ha 
de definir al tercer género. Aquellos dos consisten uno en la 
negación de los atributos del otro (tanto a nivel ontológico 
como gnoseológico), pero a este nuevo principio o género 
hasta ahora ausente del relato ¿qué carácter se ha de dar? Es 
lo que va a intentar responder en el extenso pasaje que sigue, 
interrumpido por diversos excursos que procuran aclarar me-
jor los puntos oscuros (y muchas veces lo hacen sólo a medias 
o, incluso, tienden a confundir al lector). Nuestro pasaje, 48a7- 
e1, culmina entonces con una reivindicación final del lógos 
eikṓs, y con una llamada a repetir —en forma análoga a lo 
que se hizo cuando se dedujeron los dos principios generali-
zantes de 27d-28a— un proemio para ese relato verosímil que 
culmine en el establecimiento del tercer género, receptáculo o 
espacio. Repitámoslo aquí:

51 48e2-5: ÑH dÉ oÔn aÔyiw érxØ per‹ toË pantÚw ¶stv meizÒnvw t∞w prÒsyen di˙rhm°- 
nh: tÒte m¢n går dÊo e‡dh dieilÒmeya, nËn d¢ tr¤ton êllo g°now ≤m›n dhlvt°on.

52 Sobre la interpretación del término eîdos en este contexto, y su eventual con
traposición con génos, cf. D. Miller, 2003, pp. 37-52.

Timeo.indd   137 11/6/09   19:35:30



138	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

Teniendo presente lo dicho al comienzo de la exposición res-
pecto de la fuerza de los discursos verosímiles, intentaré uno no 
menos probable que ningún otro, sino más, y procuraré disertar 
acerca de cada uno de los elementos en particular y acerca del 
conjunto, desde el principio. Recomencemos el discurso, después 
de invocar también ahora, al principio de nuestra disertación, al 
dios protector para que nos conduzca sanos y salvos de esta ex-
posición rara y desacostumbrada a la doctrina verosímil.53

Ha de notarse aquí, en primer lugar y una vez más, que Platón 
piensa exponer los principios de las cosas corpóreas median
te un lógos más verosímil que cualquier otro, y que mediante 
esta forma expositiva argumentará (légein) sobre cada cosa 
en particular y sobre el conjunto, fórmula que recuerda a las 
exigencias del Fedón de una argumentación teleológica, capaz 
de explicar “lo bueno para cada cosa” así como lo mejor “que 
une y conecta todo”. Y en segundo lugar, debe señalarse que la 
invocación a los dioses requiere esta vez su ayuda para avan-
zar “sanos y salvos” §j étÒpou ka‹ éÆyouw dihgÆsevw prÚw tÚ 
t«n efikÒtvn dÒgma, es decir que partirá desde una exposición 
rara y desacostumbrada —en nuestra interpretación se trata 
de una nueva y difícil forma de proemio, capaz de establecer 
este principio faltante que es el receptáculo o chṓra— hacia 
la doctrina verosímil, y ya no incompleta (puesto que incluirá 
también a lo generado corpóreo), acerca del nacimiento de 
este mundo. 

53 48d1-e1: tÚ d¢ katÉ érxåw =hy¢n diafulãttvn, tØn t«n efikÒtvn lÒgvn dÊnamin, 
peirãsomai mhdenÚw ∏tton efikÒta, mçllon d°, ka‹ ¶mprosyen épÉ érx∞w per‹ •kãstvn 
ka‹ sumpãntvn l°gein. yeÚn dØ ka‹ nËn §pÉ érxª t«n legom°nvn svt∞ra §j étÒpou ka‹ 
éÆyouw dihgÆsevw prÚw tÚ t«n efikÒtvn dÒgma dias–zein ≤mçw §pikalesãmenoi pãlin 
érx≈meya l°gein.

Timeo.indd   138 11/6/09   19:35:30



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 109-140	 139	

Bibliografía

Allen, R. E. (ed.), Studies in Plato’s Metaphysics, Londres, Humanities 
Press, 1965.

Baltes, M., “G°gonen (Platon, Tim. 28b7). Ist die Welt real entstanden oder 
nicht?”, en K. Algra et al. (eds.), Polyhistor. Studies in the history 
and historiography of Ancient Philosophy, Leiden, E. J. Brill, 1996, 
pp. 77-96.

Berti, E., “L’oggetto dell’ efik∆w mËyow nel Timeo di Platone”, en T. Cal-
vo-L. Brisson (eds.), Interpreting Timaeus-Critias, Proceedings of the 
IV Symposium Platonicum, Sankt Augustin, Academia Verlag, 1997, 
pp. 119-132.

Brisson, L., Platon, les mots et les mythes, París, F. Maspero, 1982 (trad. 
castellana de J. M. Zamora, Platón, las palabras y los mitos, Madrid, 
Abada, 2005).

—,	 Timée-Critias, trad., introd. et notes par L. Brisson, París, Flamma-
rion, 1992.

Calvo, T.-L. Brisson (eds.), Interpreting Timaeus-Critias, Proceedings 
of the IV Symposium Platonicum, Sankt Augustin, Academia Verlag, 
1997.

Cornford, F. M., Plato’s Cosmology, Londres, Routledge & Kegan Paul, 
1937.

Eggers Lan, C., Timeo de Platón, trad., introd. y notas de C. Eggers Lan, 
Buenos Aires, Colihue, 1999.

Ferrari, F., “Il rapporto tra chóra e hýle”, en Quaestio, 7, 2007, pp. 3-23.
Fronterotta, F., Platone, Timeo, introd., trad. e note a cura di F. Fronte-

rotta), Milán, Rizzoli, 2003.
Gill, M. L., “Matter and Flux in Plato’s Timaeus”, Phronesis, 32, 1987, 

pp. 34-53.
Happ, H., Hyle, Studien zum Aristotelischen Materie-Begriff, Berlín-Nueva 

York, W. de Gruyter, 1971.
Johansen, T. K., Plato’s Natural Philosophy. A Study of the Timaeus-

Critias, Cambridge, Cambridge University Press, 2004 (2a. ed. Cam-
bridge, 2006).

Krämer, H., Platone e i fondamenti della metafisica, Milán, Vita e Pen-
siero, 1989 (hay traducción castellana de A. Cappelletti y A. Rosales, 
Platón y los fundamentos de la metafísica, Caracas, Monte Ávila, 
1996).

Lisi, F., Platón Diálogos vol. VI -Timeo-Critias, trad., introd. y notas de F. 
Lisi, Madrid, Gredos, 1992.

Timeo.indd   139 11/6/09   19:35:30



140	 costa / principios en el timeo de platón (48a7-e1)

Lozza, G., Platone, Timeo, trad. a cura di G. Lozzé, Milán, Oscar Mon-
dadori, 1994.

Miller, D., The third kind in Plato’s Timaeus, Göttingen, Vandenhoeck & 
Ruprecht, 2003. 

Runia, D., “The literary and philosophical status of Timaeus’ Proemium”, en 
T. Calvo-L. Brisson (eds.), Interpreting Timaeus-Critias, Proceedings 
of the IV Symposium Platonicum, Sankt Augustin, Academia Verlag, 
1997, pp. 101-118.

Sinnige, T. G., Matter and infinity in the Presocratic schools and Plato, 
Assen, Van Gorkum & Co., 1968.

Taylor, A., A Commentary on Plato’s Timaeus, Oxford, Clarendon Press, 
1928 (reimpr. 1962).

Velásquez, O., Platón, Timeo, versión del griego, introd. y notas de O. 
Velásquez), Santiago de Chile, Ediciones Univ. Católica de Chile, 
2003.

Vlastos, G., “The disorderly motion in the Timaeus”, en Allen (ed.), Stu-
dies in Plato’s Metaphysics, 1939, pp. 379-399.

Timeo.indd   140 11/6/09   19:35:30




