Timeo.indd 109

Principios en el Timeo de Platéon (48a7-el)

Ivana Costa

Universidad de Buenos Aires
ivanac @hotmail.com

RESUMEN: El presente trabajo intenta, por medio de un andlisis detallado del pasaje
48a7-el del Timeo, repasar los diversos significados que adquiere alli el término
“principio” (arché). El primer objetivo es argumentar —contra la opinién gene-
ralizada— que en el “segundo relato” de Timeo, el que comienza en 47e, Platon
no abandona la bisqueda de “otros” principios, diversos del principio inteligente
establecido en el proemio. El segundo objetivo es argumentar que tal bisqueda no
es, como se ha querido ver, incompatible con el estilo y método del relato verosimil
(logos/miithos eikos) que emplea Platén a lo largo de la mayor parte del didlogo,
sino que es justamente al revés. Es el relato verosimil el vehiculo que permitird
acceder a ciertos principios que mediante la sola consideracion de “lo que ocurre
por inteligencia” no se alcanzan a ver.

* ok ok

ABSTRACT: The mail purpose of this paper is to distinguish the different meanings
of the term “principle” (arché) involved in Timaeus, 48a7-e1, so as to be able to
argue, first —against the most accepted opinion—, that in the “second discourse”
of Timaeus, the one that begins in 47e, Plato does not abandon the idea of finding
“other” principles, different from the intelligent principle settled in the proemium
of his speach. And to argue, second, that this seek does not contradict the style
and method of the Idgos/miithos eikos that Plato is employing in the great majority
of the dialogue, but that it is precisely the contrary. It is the diinamis of the eikés
logos the one which allows our acces to certain principles that cannot be reached
with the only consideration of “what occurs by means of intelligence”.

PALABRAS CLAVE: arché, Platén, principios, Timeo.
KEYWORDS: arché, Plato, principles, Timaeus.
RECEPCION: 9 de enero de 2009.

ACEPTACION: 27 de marzo de 2009.

109 NOVA TELLVS, 271, 2009

11/6/09 19:35:27



Timeo.indd 111

Principios en el Timeo de Platéon (48a7-el)

Ivana Costa

Las divergencias respecto de los principios o el principio que
habria sugerido Platén en sus didlogos son materia de de-
bate intenso desde la Antigliedad. Mds aun respecto de lo
que podria haber establecido por fuera de los didlogos, en
las dgrapha dogmata. No hemos de dar por cerrada ningu-
na discusidn sobre los principios de la filosoffa platénica en
unas pocas pdginas, pero creo que es posible todavia extraer
elementos relevantes para una evaluacion del tema mediante
un andlisis detallado de algunos pasajes cruciales del Timeo.
Parece una tarea quimérica: hallar en un didlogo en extremo
controvertido —y sobre todo en sus pasajes centrales, que
concentran las mayores discrepancias entre los intérpretes—
soluciones para problemas filoséficos y hermenéuticos acaso
sin salida. Sin embargo, creo que una paciente reconsidera-
cion de los textos nos dard, al fin, algunos frutos pertinentes
para la discusion.

Las mads recientes interpretaciones comprehensivas del 7i-
meo publicadas en Europa —me refiero sobre todo a los and-
lisis de D. Miller y de T. K. Johansen—,! que concentran sus
esfuerzos en proveer una completa lectura del pasaje central
del Timeo (47e-53c), han insistido en privilegiar en forma

' D. Miller, The third kind in Plato’s Timaeus, Géttingen, Vandenhoeck and Ru-
precht, 2003; T. K. Johansen, Plato’s Natural Philosophy. A Study of the Timaeus-
Critias, Cambridge, Cambridge University Press, 2004. En parte también puede
incluirse en esta linea la reflexion introductoria de F. Fronterotta en su traduccion
italiana del Timeo (Mildn, BUR, 2003).

111 NOVA TELLVS, 27+1, 2009

»

11/6/09 19:35:27



Timeo.indd 112

112 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

absoluta el principio intelectual, es decir, para el caso del
Timeo, al noiis ordenador, miticamente personificado en el de-
miurgo y explicitamente invocado en 48al-2, al afirmar que
la génesis del mundo ocurrié por una combinacion de andnke
y noiis.> Pero estos mismos intérpretes han dejado a la nocién
de andnke practicamente vacia de relevancia filosofica, por
considerarla no un factor causal sino una instancia postrera;
o como se ha dicho: “un producto de la creacién, no una con-
dicién previa”.? Existen razones textuales e interpretativas para
rechazar el monismo intelectualista de estas lecturas,* razones
que, no obstante, no son el objetivo de estas paginas. Lo que
me propongo es tratar de aclarar, mediante un andlisis detalla-
do del pasaje 48a7-el, los diversos significados del término
“principio” alli empleados. Creo que este andlisis permitird

2 Cf. Tim., 48a: 100 xécuov yéveoic &€ dvdykng te kol vod cuotdoenc éyevvion:
3T. K. Johansen, 2006, p. 95.

4 He tratado de defender el valor causal decisivo que tiene la andnke en la
composicién del mundo, asi como su relativa autonomia respecto del principio
causal inteligente (noils) en otro trabajo (“Andnk&”, en prensa). En rigor, cuando
leemos, en Tim., 47¢3-48a7, que Timeo, tras haber dado una explicacion de lo que
ocurre en virtud de la causa noética, admite que “debemos adjuntarle también lo
que es producto de la necesidad” ya que “el universo nacid, efectivamente, por la
combinacion de necesidad e inteligencia” (8ei 8¢ xoi 1 St &vdyxkng yryvopeva 1d
Aoyo mopobécBot. peperyuévn yop odv 1 10038 10D KOGHOL Yéveslg €€ Avdykng Te Kol
vod cvotdoeng ¢yevvitn-), nos vemos obligados a reconocer nosotros también, lo
mismo que Platén, que los factores que provienen del mero hecho de que existe la
andnke son igualmente factores productivos en el cosmos. Es por eso que, mds alld
de subrayar con claridad el valor de la “persuasion” que lleva a cabo la inteligencia
y del relativo “sometimiento” de andnke a los designios de aquélla, Platon nos dice
que “una exposicién acerca de cémo [el mundo] se origind realmente segun estos
[principios, noiis y andnké] debe combinar también la especie de la causa errante
en tanto forma natural de causalidad” (ef t1ig odv f) véyovev xatd TodTo Svimg épel,
petktéov kol 10 THe TAavepévng eldog aitiag, 1) pépetv népukev-, el subrayado es nues-
tro). Excede el marco de este trabajo un detenido andlisis de la bibliografia critica
sobre este punto. Baste, al menos, con el comentario de Heinz Happ a este tramo
del didlogo. Luego de determinar que andnké (como chéra) deben considerarse
principios contrapuestos al noiis, afirma el autor (H. Happ, 1971, p. 107): “Quien,
a pesar de esto, interpreta el Timeo en el sentido de un monismo tiene el texto en
su contra”.

11/6/09 19:35:27



Timeo.indd 113

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 113

mostrar —contra la opinién generalizada en las ultimas déca-
das— que en el “segundo relato” de Timeo (el que comienza
en 47¢), Platon no abandona la bisqueda de “otros” diversos
principios, y que tal busqueda no es, como han querido ver di-
versos intérpretes contempordneos, incompatible con el estilo
y método del relato verosimil (Idgos/miithos eikds) que emplea
Platon en la voz de Timeo, sino que es justamente al revés: el
relato verosimil serd el vehiculo que de hecho permitird acce-
der a ciertos principios que mediante la sola consideracion de
“lo que ocurre por inteligencia” no se alcanzan a ver.

El texto

El texto que analizaremos sigue a una explicita presentacion
de la andnkeé y a un reconocimiento de que ella, entendida
como una forma errante de causalidad, debe ser tenida en
cuenta también como un factor causal natural. Es la concien-
cia de esa ausencia, la del factor causal errante o anankdstico,
que no habia sido tenido en cuenta en el “primer relato” de Ti-
meo (desde 27d en adelante), la que obliga a comenzar de
nuevo en busca de algo mds, un “tercer género” o principio. Dice
entonces Timeo, en 48a7:

Debemos reiniciar por ello nuestra tarea y, tal como hicimos
anteriormente, empezar ahora otra vez desde el principio, adop-
tando un nuevo principio adecuado a esta perspectiva. Tenemos
que considerar la naturaleza del fuego, agua, aire y tierra y su
estado antes de la creacion del universo, pues creo que nadie
hasta ahora revelo su origen, sino que, como si nos dirigiéramos
a quienes ya saben lo que es el fuego y cada uno de ellos, los 1la-
mamos principios y los hacemos elementos del universo, aunque
quienquiera que tenga un poco de inteligencia deberia utilizar
dicha similitud sélo de manera aproximada, y no como si se
tratara de tipos de silaba. (48c2) Pues bien nuestra posicion es la
siguiente. Ahora no he de hablar ni de principio ni de principios
de todas las cosas ni de lo que me parece acerca de ellos, no por

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 114

114 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

nada, sino por lo dificil que es demostrar lo que creo en la forma
presente de exposicion, y ni ustedes creen que sea necesario que
yo lo diga, ni yo serfa capaz de convencerme a mi mismo de
que actuaria correctamente si me propusiera tamafa empresa. Te-
niendo presente lo dicho al comienzo de la exposicién respecto
de la fuerza de los discursos verosimiles, intentaré uno no menos
verosimil sino mds, incluso anterior al que procede del principio
y procuraré disertar acerca de cada uno de ellos en particular y
acerca del conjunto. Recomencemos el discurso, después de in-
vocar también ahora, al principio de nuestra disertacion, al dios
protector para que nos conduzca sanos y salvos de esta exposi-
cion rara y desacostumbrada a la doctrina probable.’

Platén nos coloca ante un nuevo proemio: €S preciso reco-
menzar desde el principio (an’ dpyiic), pero tomando un nuevo
principio (¢tépov apynv), uno anterior al usual. La renovada
invocacion a los dioses, que remite a la invocacion llevada a
cabo anteriormente, en 27c-d, subraya el paralelismo que bus-
ca establecer Platon con la situacion inicial del relato, en la
que se plantearon ciertos supuestos, como axiomas, que deri-
varon en una exposicién verosimil —el ldgos o miithos eikos
que caracteriza practicamente a todo el discurso de Timeo—.
El resultado provisional de este relato verosimil ha sido una

5 48a7-el: @de odv mdAv dvoxopntéov, kai AaBodoty odTdv T00TeV TPOcHKOVGOY
gtépov Gpynv i o, kalbdmep mept @V THTE VOV 0BT TEPL TOVTOV TEAY dpKTéOY G’
&pxfic. Ty &M Tpo Thic 0Vpovod Yevéceme Topoc Vdortde te kol dépog kol yiig pOoy Beortéov
o0V Kol T TPO To0ToL TN VOV Yop 00delc o Yévesty adTdV pepfvukey, GAL" dg
eld6o1v mdp 811 moté dotv ko Fxootov odTdV Adyouev dpydg ot Tiféuevol cTotyelo
10D Tavtdg, mpoctikov cdTolg 008 Gv (g v cVALaPfc eldectv pdvov elkdtmg Lo Tod Kol
Bpoyd ppovodviog dmetkocdivorl. viv 8¢ odv 16 ve mop’ Hudv @de £xéto: Ty pev mepl
ondvtov ete apynv eite apyog elte 6nn dokel tovTOV TEPL TO VOV 00 pntéov, dt” GAlo
uev o0dév, St 88 10 yokemdv eivon Kottt TOV TapdvTo, TpdToV THe S1eEddov InAdoon T
Soxodvra, Nt odv Duelg oieaBe Selv éue Aéyery, ovt” adtdg ab melbey Euautodv ey v
Suvotdg bg dpBadg dyxetpoiu’ &v tocodtov EmiBaAdduevog Epyov- 10 8¢ kot dpyog pnbEv
Sropurdrtav, Ty 1@V eikdtov Adyov Shvapty, tetpdoopot undevog Nttov eikdto, LEALoV
8¢, xol Eunpocev dn’ dpxic mepl Ekdotov Kol cvundviov Aéyewv. Bedov 8 kol vdv én’
Gpyfi TV Aeyopdvav catfipa ¢ dtdnov kod dhBovg Sinyiceng npdg 10 TV elkdtov ddyua
Sreomley Muag émkolesdpevol A dpyoduebo Aéyewv. La traduccion empleada es la
de F. Lisi (1992) con muy ligeras modificaciones.

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 115

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 115

cierta demostracion® de lo que fue concebido por intervencion
de la inteligencia. Ahora, este nuevo comienzo estd obligado
a considerar “la naturaleza del fuego, agua, aire y tierra y
su estado antes de la creacién del universo”. Los cuatro ele-
mentos, presentes en la filosofia presocrdtica de manera siste-
madtica por lo menos desde Empédocles,” apenas habian sido
mencionados en la primera parte de la exposicién de Timeo.
Alli, en 31b4-34b9, al explicar la constitucién del universo,
se dijo que por ser el mundo visible y tangible debe estar
compuesto de fuego y tierra, pero también de agua y aire, los
cuales se suman para garantizar la armonia y proporcion de
los cuatro. Esta primera explicacidn, si bien combina nociones
tomadas del pensamiento presocrdtico (ademds de los cuatro
“elementos”, incluso la @iAio. del universo que lo mantiene
unido),® Timeo procura asimismo incorporarlas a una suerte

6 Cf. ¢émdédewcton en Tim., 47e4. Desde esta perspectiva, el resultado del eikos
l6gos o eikos miithos es propiamente una “demostracion”.

7 Ya Hesiodo, en Teog., 736-738 se refiere al caos primordial (ydouo uéyo) en el
cual hay tierra oscura (yfig dvogepfic), mar, el Tdrtaro brumoso, etc. Probablemente
la suya no sea una idea original, sino deudora de una tradicién antiquisima en la
cual el origen del universo se concibe a partir de un caos inicial que estd, a su vez,
dividido en cuatro dmbitos diferenciados y regulados por diversas potencias divi-
nas (al centro, la Tierra rodeada del Océano; sobre la Tierra, los cielos y debajo,
la oscuridad y la noche). Sin embargo, es en Empédocles donde aparece atesti-
guado por primera vez el conjunto de los cuatro elementos: ©op, ¥dwp, yolo, dip
(DK 31B17.18) entendidos como ingredientes del universo, que permiten explicar
sistemdticamente el cambio y el movimiento incesantes en el universo. Por cierto,
Empédocles no los llama “elementos” (ctoyeia) sino “raices”: piloépora, y en el
esquema que presenta tampoco ellos actdan solos, sino movidos por las fuerzas de
Odtng y Nelkog. Cf. T. G. Sinnige, 1968, pp. 111-117. Pero si bien la teoria de las
raices de Empédocles da un paso adelante en la explicacién del cambio y el mo-
vimiento (todo cambio cualitativo en el mundo visible podrfa entenderse como un
cambio en los ingredientes de la mezcla que lo constituye), no llega a conformar
una teorfa coherente de la unidad indisoluble que subyace a los cambios, tal como
procuraron, de diversa forma, Platén y Aristételes. En este texto del Timeo, es
evidente que Platén entiende que su propia explicacion de la unidad que subyace a
los cambios debe ser (puede ser, de hecho) mds exhaustiva.

8 Los intérpretes también adjudican esta mencidn, en Tim., 32¢2, a una influen-
cia directa de Empédocles —cf. F. M. Cornford, 1937, pp. 44-45, n. 4; C. Eggers

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 116

116 COSTA /PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

de deduccion matemdtica que revele la necesidad del vinculo
indisoluble de estos supuestos constitutivos elementales en un
todo unitario, asi como la proporcion de sus relaciones mu-
tuas.” Interesa, sobre todo, el hecho de que en esta primera
explicacién platénica, los cuatro “elementos” tomados de la
filosofia presocratica o de las mds antiguas cosmogonias son
subordinados a la deliberacion del creador. Las formas ver-
bales con que alli se hace referencia a la accion del construc-
tor o demiurgo son suficientemente claras: cf. diavonfeig en
32c¢8, xotavodv en 33a6, vouicag en 33cl, fyfoato en 33d2,
AoyioBeig en 34b1, asi como la referencia al “plan” para el fu-
turo universo —Aoywoudg en 34a8— vy la actuacion demitrgica
entendida como 1o v adtioy kol Tov Aoyiopov en 33b2, etcé-
tera. Pero no hay en esta primera descripcion un énfasis en el
andlisis de los cuatro “elementos” considerados por su propia
naturaleza “material”; apenas se menciona el hecho de que la
visibilidad del mundo procede del fuego y su tangibilidad, de
la tierra, o que agua y aire son armonizadores, que facilitan la
proporcion del conjunto. En cambio, ahora, en el segundo re-
lato, Platén se propone tomar una perspectiva anterior y mas
completa, que aporte también la descripcion del estado de los
cuatro mal-llamados-elementos “antes de la creacion del uni-
Verso’.

Esta perspectiva seria efectivamente una contribucion ori-
ginal del Timeo —mds concretamente del “segundo relato”,
el que comienza en 47e3— a la filosofia natural, debido a
que, de acuerdo con Platén, “nadie hasta ahora reveld” el ori-
gen de fuego, aire, agua y tierra, sino que todos parecen dar
por supuesto que ya se sabe qué son, y tambi€n que se trata

Lan, 1999, n. 44; F. Fronterotta, 2003, n. 97—, autor cuyo rastro reencontraremos
en la explicacion platénica del movimiento del universo en su conjunto, en 58a-c.

9 La descripcidn platénica corresponde a una progresion geométrica a:b::b:c,
que se puede transformar en una b:a::c:b, de modo tal que el “término medio” sea
el primero y ultimo, y los “extremos” puedan convertirse en medios sin alterar la
proporcion. Cf. A. Taylor, 1928, y F. Fronterotta, 2003, n. 96.

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 117

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 117

de los principios y elementos del todo (&pyot xai otoyelo
100 mavtdg), aunque —objeta— la analogia entre las silabas,
entendidas como elementos simples, y los primeros constitu-
tivos materiales no puede ser mds que una aproximacion al
problema.'® El pasaje que se extiende desde 47e3 hasta 53¢
describird en primer lugar y especialmente la situacion pre-
césmica y en ella, la aparicién de los elementos:!!' el “estado
en el que se halla todo cuando dios estd ausente” (53b3).
Pero es preciso advertir, sin embargo, que no todo el pasaje
que da inicio al segundo relato referird exclusivamente a esta
situacion de “caos precosmico”: de hecho, la comprension
de este tramo central del didlogo ha sido compleja, a lo largo de
la historia de su interpretacion, no s6lo por las dificultades
propias del tema y de la forma de expresion platénica (pla-
gada de analogias que suelen confundir por la imprecisién y
ambigliedad propia de lo metafdrico), sino también, en buena
medida, por la coincidencia de diversos planos de explicacion,
fundidos en una sola narracién que los integra, en lugar de
distinguirlos para darles claridad expositiva. Asi, por ejemplo,
el pasaje que comienza en 49b8 no describe una situacion

10 Sro1xelov significa la unidad del sonido, el fonema, y Platén la emplea también
como la letra del alfabeto, de modo que aqui estarfa objetando a los fildsofos natu-
rales por pretender saber “el ABC del universo”, tal como dice Taylor, 1928, p. 306.
Contra esta perspectiva, cf. F. Lisi, 1992, p. 198, n. 54. Segtin Eudemo (Simpl., Com.
a la Fis., 7.13) Platén en Teeteto, 201e, utiliza por primera vez la palabra ctoyeiov
en sentido fisico para designar a los componentes ultimos de las cosas, que, mds alld
de la simpatia de Platén por esta imagen de las letras (cf. Crdtilo, 393d2-4, y Fil.,
17a8, donde utiliza ypaupo y ypdupoto respectivamente), es el sentido que tiene la
metdfora aqui.

M. L. Gill, 1986, p. 37, discute con quienes creen que el relato que concierne
al “caos” precdosmico abarca sélo el pasaje 52d2-53b5 y sostiene, en cambio, que
la descripcion de la situacion precésmica se extiende a lo largo de todo el pasaje,
cuya introduccion aparece en 47e3-48el y se desarrolla a partir de 48e2. Su po-
sicién, muy atendible en la critica a la ilegitima reduccion de la descripcion del
“caos”, ignora la diferencia de niveles de narracion, y esto trae aparejado conclu-
siones a mi modo de ver inaceptables. E. Berti, 1997, p. 128, con mayor prudencia,
seflala que los pasajes especificos referidos a una situacién anterior al orden son
48b, 52d y 53a.

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 118

118 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

previa a la constitucion del mundo y de los elementos en él,
sino que, refiriéndose al mundo tal como lo percibimos y lo
nombramos, y a la presencia en €l de cosas tales como fuego,
agua, tierra, etcétera, nos presenta la dificultad filoséfica de
tener que aludir con el lenguaje a la materialidad del universo
y, por tanto, a su natural inestabilidad.!> Este problema no
concierne evidentemente a una situacion precdsmica (;quién
nombraria los aspectos particulares de un mundo que todavia
no se ha formado? ;con qué lenguaje? ;para qué?), por lo tan-
to ése no es un problema cosmogonico o cosmoldgico que alu-
de a un estado previo, sino un problema filoséfico presente,'®
tanto semdntico como epistemoldgico y ontoldgico; o sea: como
referir con certidumbre y qué grado de realidad otorgarle a lo
que no es en absoluto estable. Volvamos entonces al andlisis
de 48a7-el.

La verosimilitud del 16gos y el estatuto de los principios

En la segunda parte del pasaje que estamos analizando, que
comienza en 48c2, Platén afirma que por el momento no va
a hablar “de principio ni de principios™:!* se trata, sobre todo,
de un aplazamiento de la cuestion, pero que no es definiti-
vo, ya que el propdsito fundamental de dar inicio a un segun-
do relato, con un “nuevo principio”, es determinar un cierto
principio cosmico cuya especificacion se habia pasado por
alto en la primera parte del relato. Y antes de definir como
espacio (chdra) a este principio cosmoldgico buscado, Platén
se refiere a €l como un eidos (49a4, 51a7) vago y dificil de

12 “Si ninguno de ellos (e.d. los cuatro elementos) se manifiesta nunca de la
misma manera, ;cémo no se pondria en ridiculo quien afirmara sin reservas que
cualquiera de ellos es éste y no otro?” (49d1-3).

13 El dificilisimo pasaje se puede extender desde 49a6 hasta 50a4.

14 De todas maneras, unas pocas lineas mds abajo, afirma que va a recomenzar
“desde el principio” (én’ &pyfic) y llega a estipular nuevos principios (cf. 53d4-6).

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 119

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 119

precisar, y como un génos (48e4) diverso de los ya asumidos,
o sea: ser y devenir.'> De cualquier manera, este tercer princi-
pio no serd establecido (o impuesto) axiomdticamente, como
ocurrié en el proemio inicial de 27¢c-29d, cuando se fijaron
tres proposiciones que funcionan como una serie de axiomas'®
de los que se deduce buena parte de lo que sigue, sino que en
este punto Platén propone llegar hasta la doctrina verosimil
(tpog 10 1OV eikdtOV doyua) partiendo de una exposicidn rara
y desacostumbrada (¢§ dtémov kot anbovg dinymoewg). El mé-
todo, sugiere Platon, aparece garantizado por la misma fuerza
de los relatos verosimiles (thv t@v eikdétov Adyov dOvaury).!”
Es decir que la potencia del discurso verosimil permite a los
interlocutores arribar a otro principio —justamente uno que
estaba faltando en el relato cosmogénico— para llegar, por
medio de una exposicidn rara y desacostumbrada, a insertarlo
en una doctrina verosimil que se pronuncie “acerca de cada
elemento en particular y acerca del conjunto” (repi éxdotmv
KO GUUTOVTOV).

Esta lectura que estoy proponiendo difiere de la que hacen
autores como E. Berti o D. Runia,'® quienes —por diversas
vias— afirman que a lo largo del ldgos eikos Platon no habla
de principios e incluso que no pretende hacerlo en absoluto.
A mi modo de entender, Platon si quiere referirse también a
los principios de la génesis —desde ya, no exclusivamente

15 Que se trata de un principio andlogo a los otros dos es algo que debemos
concluir no sélo de las recapitulaciones de 50d, 51e y 52d, sino también del hecho
de que Platon, tras deducir dos principios ontoldgicos y adjudicarles un modo de
conocimiento singular (7im., 27d6-28a5), en este “nuevo comienzo” busca un co-
rrelato gnoseoldgico del espacio: el razonamiento bastardo (cf. 52b-c).

16 La terminologia ha sido propuesta por D. Runia, 1997.

17 Nuestra lectura de las expresiones [dgos/miithos eikds pasa por alto, tal como
ha sugerido G. Vlastos, 1939, la diferencia entre [dgos/miithos. Lo mismo hacen
los autores que veremos a continuacion: E. Berti y D. Runia, quienes se diferen-
cian asi de la propuesta exegética de L. Brisson, 1982 y 1992, a la que haremos
referencia mds adelante: cf. n. 40.

18 E. Berti, 1997, y D. Runia, 1997.

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 120

120 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

a ellos— mediante el ldgos o mito eikés;' y al hacerlo retoma
criticamente problemas epistemoldgicos planteados en didlo-
gos anteriores. Pero veamos las posiciones de las que aqui me
estoy apartando.

La interpretacion de Enrico Berti

Enrico Berti entiende que, puesto que la génesis del todo se
ha determinado en forma axiomatica en el proemio de la ex-
posicion de Timeo, en 27¢-29d, el ldgos eikds —o sea, todo el
texto del didlogo que sigue— no se ocupa “de la génesis del
universo sino de sus modalidades particulares” *° Esta férmu-
la elegida por Berti entrafia, a mi modo de ver, una peligrosa
dosis de vaguedad, porque implica que todo lo que Platon
diga luego del proemio es una mera “modalidad particular” y
no la propia “demostracion” del desarrollo de esa génesis.?!
El objetivo fundamental de Berti en el articulo al que nos re-
ferimos es mostrar que el hecho mismo de que el mundo ha
nacido y no es inengendrado (mds alld de qué fuera lo que
queria decir realmente Platén con esta férmula)?? no es objeto

19 Si bien es cierto que, como veremos, existen otros aspectos de la génesis
—por ejemplo, en el caso de la explicacion del origen de lo corpdreo, la determi-
nacion de principios ultimos, anteriores a los tridngulos elementales— que escapan
al dominio de lo verosimil y, en general, a todo conocimiento, puesto que sélo
dios y el que es amado por €l pueden concebirlos. En este sentido, la investigacion
verosimil acerca de los principios que propone el Timeo tiene un limite —como lo
tiene, en general, la naturaleza humana, y el conocimiento humano en particular,
en relacién con la divina— mds alld del cual sélo le es posible aventurarse al que
es “amado por el dios”.

20 Cf. Berti, 1997, especialmente p. 127.

2! Insisto una vez mds en el verbo émidédeicton de 47e4. Platén entiende que ha
desarrollado una ¢ridei&ig de lo forjado por medio de la inteligencia, demostracion
a la que sumard ahora la que corresponde a la tarea de la andnke, sin la cual la
exposicion de la génesis del universo seria insuficiente.

22 Me refiero a si esa generacion debe entenderse literal o no literalmente, en el
tiempo o fuera del tiempo, etc. Dejamos de lado, para no entorpecer excesivamente

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 121

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 121

del logos o mito verosimil sino “de un discurso irrefutable e
invencible, es decir, cientifico”, expresado —en el proemio,
claro estdi— por una argumentacién férrea: “un discurso muy
riguroso que apela a la totalidad de la filosofia platénica”.
Esto es, en un sentido, muy cierto: la enumeracion inicial que
ha hecho Timeo de tres “axiomas” llevé luego a establecer
deductivamente el hecho mismo de que hay generacion, es
decir, que el universo no es inengendrado, no-nacido, sino
yryvouevoe. Piénsese en el modo de argumentacién platénico
del comienzo: la afirmacion de que el mundo “nacié” —cf. yé-
yovev, en 28b7—2 es deducida por la aplicacién del primer
“axioma’:

— existen lo que es y lo que deviene; uno inteligible, el otro
sensible

a la constatacion ineludible del caracter sensible del universo:

— si este universo es del tipo de realidad sensible, entonces este
universo debe ser del tipo de realidad que deviene.

Pero esta deduccion inicial sobre “el hecho mismo de la ge-
neracion” no impide que, una vez atravesado el proemio y el
primer relato (el relato de lo que ha ocurrido por obra de la
inteligencia), Platon siga hablando de la génesis del universo
en tanto génesis, o sea de su desarrollo, y no meramente de

una o varias “modalidades particulares”.>* Porque, ademds,

la lectura de estas pdginas dedicadas al segundo comienzo, el andlisis de la discu-
sién que al respecto se ha llevado a cabo desde la Academia hasta hoy.

23 Bl andlisis mds agudo de esta férmula y su entorno, aunque en una interpre-
tacion decididamente no literal del relato, ha sido ofrecido por M. Baltes, 1996,
especialmente pp. 77-82.

24 Se podria objetar que la génesis a la que refiere el argumento de E. Berti co-
rresponderia al principio mismo: ti 10 yiyvéuevov cet (28al-2) y no a la génesis en-
tendida como el nacimiento o el desarrollo de algo; sin embargo, es claro que esto
no puede ser asi. Que existe el devenir (un primer sentido de “génesis”) constituye
el primer “axioma” del proemio; pero Platén no deduce de alli que entonces el

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 122

122 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

(cudl serfa la diferencia que se busca establecer dividiendo a
la génesis en génesis (en si) y las modalidades particulares
de la génesis? ;Cudles son las “modalidades particulares” que
no constituyen un relato de la génesis misma? ;Acaso se
busca marcar la diferencia de niveles que existe, por ejemplo,
entre describir el origen del alma (41b-46¢), la causa tltima
del movimiento (57¢c-58¢) y las causas que hacen que el color
r0jo sea rojo y no castafio rojizo o purpura (68a-c)?? Podria
ser. Pero el caso es que Platon se refiere, mds alld del proemio,
a problemas relativos a la génesis que no son en absoluto “par-
ticulares”, por ejemplo: qué es y por qué hay movimiento (57c-
58c), cudles son los elementos tultimos de los seres corpéreos
(53c-57¢), por qué y cdmo es que se dan diferenciadamente
alma y cuerpo en los seres humanos (41b-46¢). Todo esto in-
volucra principios —como lo va a ser el receptdculo o espacio
(chora) en el contexto del “segundo relato” cuyo comienzo
estamos analizando— y a la vez forma parte del ldgos eikos.

Hay una afirmacion en el escrito de Berti que explica mejor
su posicion y la nuestra:

Puesto que en el proemio Platén afirma que el mundo, es mds: el
koopog, el orden cosmico, en tanto es bello, es obra de un de-
miurgo inteligente y, por tanto, es generado, el hecho de la gene-

universo debe ser, en si mismo, devenir. La argumentacion platonica hace deducir
el hecho de que existe algin desarrollo de lo devenido (segundo sentido de “gé-
nesis”) —ya sea como una creacion técnico-artesanal o luego también como una
generacion en sentido bioldgico— de la constatacion de que el universo es sensible
(cardcter propio de lo devenido) y de que todo lo que es devenido tiene que tener
alguna causa (identificada alli con el artesano y padre de este mundo).

%5 El interés de este pasaje para quien se ocupa del cardcter verosimil (eikds) del
relato de Timeo es notable. Al describir la naturaleza de las diversas composiciones
cromdticas, Platén afirma que es “verosimil y apropiado” (67d2) llevar a cabo un
“razonamiento conveniente” respecto de las caracteristicas de los colores, ya que
podrian “salvar el mito verosimil” (68d2), aunque la medida de sus proporciones, sin
embargo, no podria decirlas quien investiga pues no podria dar “una razén necesaria
de ellas ni la argumentacidn verosimil” (68b7-8). Asf, tras dar un logos conveniente,
dice Platén que si alguien buscara probar todo esto experimentalmente (68d4) estarfa
ignorando “la diferencia entre la naturaleza divina y la humana” (68d4-7).

11/6/09 19:35:28



Timeo.indd 123

NOVA TELLVS, 27-1, 2009, pp. 109-140 123

racion del mundo, esto es, su origen, no es objeto de elxdg udbog,
como lo son sus modalidades particulares, sino que es objeto de
discurso irrefutable e invencible, es decir, “cientifico”. Esta es,
de hecho, la razén misma por la cual las modalidades particu-
lares de la generacién son objeto de eixdg pdboc.?°

Bien sefala Berti que el proemio cifra “el hecho de la genera-
cion del mundo” al decir que la causa del cosmos, que es be-
llo, es un demiurgo bueno. Sin embargo, me parece que incu-
rre Berti en un error al afirmar, de inmediato, que el proemio
establece también “el origen” de esa generacion. Por cierto,
Platén ha fijado en el proemio “la primera formulacién histé-
rica del llamado principio de causalidad” —todo lo que de-
viene lo hace por una causa—?’ y esto es imprescindible para
determinar “cientificamente” el estatuto generado del universo
(mds alld de si esto se interprete literalmente o no), es decir el
hecho mismo de la generacion. Pero el proemio no distingue,
como hard luego Platén en 46d y ss., las diversas formas que
puede adoptar la causalidad. Por cierto, que Platén presen-
te en el proemio exclusivamente la forma de causalidad inteli-
gente, es imprescindible para su propdsito de deducir el esta-
tuto generado del mundo. Aplicando la causalidad inteligente
al dato comprobable del cardcter sensible del mundo, Platon
obtiene aquello que queria explicar —e. d. el dato de que
el mundo “naci6o” —con la fuerza de un discurso irrefutable,
“cientifico”, como dice Berti. Ahora, esa causalidad no agota
el problema del origen de la generacion, problema que atafie
no ya a una deduccion légica o “cientifica”, sino que implica
pensar la generacidn precisamente como un desarrollo. Mds
alla de la forma en que se lo interprete, ya sea que se piense
en este desarrollo como temporal o histérico (como lo seria en
una interpretacion literal del relato) o como una metdfora di-
ddctica de la dependencia ontoldgica que guarda el mundo

26 Berti, 1997, p. 127. Las cursivas son nuestras.
2T Cf. Tim., 28a. El entrecomillado es de E. Berti, 1997, p. 126.

11/6/09 19:35:29



Timeo.indd 124

124 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

respecto de otros factores, en cualquier caso esa afirmacion
implica por lo menos —aun en una interpretacion no literal —
una sucesion de factores en cuya explicacion el solo principio
de causalidad inteligente resulta insuficiente. Y eso es lo que
precisa mostrar el segundo relato de Timeo, al que pertenece
el pasaje que nos ocupa aqui.

Platon sefiala en 47e3-48a7 que para dar una explicacion
completa acerca del origen del universo se deben incluir tanto
la causalidad inteligente como la “causa errante”. Esto es, pre-
cisamente, lo que se repite, con mayor énfasis todavia, en el
pasaje que sigue al que ahora estamos considerando:

El comienzo de nuestra exposicién acerca del universo, por tan-
to, debe estar articulado de una manera mads detallada que antes.
Entonces, diferenciamos dos principios, mientras que ahora de-
bemos mostrar un tercer género adicional. En efecto, dos eran
suficientes para lo dicho antes, uno supuesto como modelo, in-
teligible y que es siempre inmutable, el segundo como imagen
del modelo, que deviene y es visible. En aquel momento no
diferenciamos una tercera clase porque consideramos que estas
dos iban ser suficientes. Ahora, sin embargo, el discurso parece
estar obligado a intentar aclarar con palabras una especie dificil
y vaga. ;Qué caracteristicas y qué naturaleza debemos suponer
que posee? Sobre todas, la siguiente: la de ser un recepticulo de
toda la generacién, como si fuera su nodriza.?®

El “nuevo comienzo” tiene lugar, precisamente, porque
Plat6n considera que el origen de la generacion?® necesita® ser

28 48e2-49a6: ‘H & obv odbig dpym mept 10d movtdg Eote perlévag Thc tpdcbev
dmpnuévn- tdte pév yop bo e1dn deilduebo., vov 8¢ tpitov Ao yévog fuly dniotéov.
T pgv yap 800 tkovd (v émt toig Eunpocbev AeyBeioty, Ev uév bg nopoadelyuatog e180g
broteBév, vontov kal det koo todTo Sv, uiumuo 8¢ mopadeiypnotog dedtepov, yévestv
gyov kol dpatdv. tpitov 8¢ téte MEV 00 Srethdueba, vouicavteg t0 d0o EEetv ikavidg:
VOV 8¢ 0 Adyog Eotkev elcovaykdlety yokemov kol Guvdpov eidog émyelpely Adyolg eu-
pavicot. v’ 0dv &ov Shvouy kol gvoY ovTd droAnmTéov; Totdvde pdAioTo Tdong
elvor yevéseng Dodoyiy vty olov TIOAVNY.

2 Cf. ndong yevésewng en 49a6.

30 El uso del verbo eicovaykélw en 49a3 evidencia la fuerza de la necesidad
en esta constriccion doble, que llega al “intentar aclarar” atin mads lo dicho antes,

11/6/09 19:35:29



Timeo.indd 125

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 125

explicado por causas y principios que exceden aquella deduccion
inicial del proemio de 27c-29d. Al igual que la deduccidn ini-
cial, también este nuevo comienzo —y no sélo el proemio,
como entiende Berti— expresa “el auténtico pensamiento de
Platon e incluso el nicleo entero de su filosofia”. Porque en
la perspectiva platénica —y aqui radica el sentido de reco-
menzar desde el principio—, el mundo no es lo que es exclu-
sivamente porque dios ha querido hacerlo bello a su imagen
y semejanza;’! el mundo también es lo que es porque para
llegar a esa construccion mimética (siguiendo la metdfora ar-
tesanal de la que se vale el relato platonico) el dios ha debido
imponerse a la necesidad y persuadirla de llevar todo, en la
medida de lo posible, del desorden al orden. Esta tarea de la
demiurgia consistente en tomar a su cargo la persuasiéon de
un factor auténomo, que no es de suyo inteligente pero que
resiste siempre, es una diferencia fundamental que exhibe la
filosofia platdnica respecto de la filosofia natural presocrdtica,
que segun Platon sélo atiende a los factores azarosos y mecd-
nicos; pero también es una diferencia fundamental respecto de
las cosmologias judeocristianas que mads tarde se inspirardn en
el Timeo,* que concentran todo el poder creador en un tinico
factor eminentemente racional y absolutamente omnipotente.

Debemos contestar otra interpretacion, también diversa de la
que voy a proponer aqui, y evaluar las plausibles objeciones.

puesto que los principios considerados en el proemio son insuficientes. Cf. el uso
andlogo de dvayxélw en Crat., 432c.

31 En este sentido, la crucial pregunta que se hace Platén en 29d7-el, y sobre
todo la respuesta que €l mismo da en ésta y las dos lineas que siguen, quedan en
parte abiertas: no son todo lo que se puede decir al respecto y deben ser retomadas
en el “nuevo principio” que estamos considerando aqui.

32 Piénsese, por ejemplo, en la transformacion que lleva a cabo Fil6n de Alejan-
drfa de este dios platénico en su propia exégesis del Génesis biblico, forjada con
las herramientas conceptuales y con el vocabulario del Timeo: alli el dios griego
que debia persuadir a la andnke y a la vez contemplar el modelo eidético superior
se convierte en un dios absolutamente supremo que —sin duda alguna por in-
fluencia de una tradicién de lectura en la que el medioplatonismo fue crucial — ya
contiene en si mismo a las Ideas, como ldgoi.

11/6/09 19:35:29



Timeo.indd 126

126 COSTA /PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

La interpretacion de David Runia

David Runia coincide con la posicion de Berti cuando afirma
que en el ldgos eikos del Timeo, Platén no establece ni quiere
establecer principios de toda la realidad. Segun €I, esto es
evidente en 48c3 y 53d6. El primer pasaje que Runia aduce
como prueba es el que estamos analizando, donde Platon afir-
ma: “ahora no he de hablar ni de principio ni de principios de
todas las cosas ni de lo que me parece acerca de ellos”. El
segundo pasaje que ofrece Runia como prueba es aquel don-
de se afirma que “los principios superiores a estos —a los
tridngulos que ha tomado como principios de las figuras llamadas
a formar los cuerpos elementales— los conoce dios y, entre los
hombres el que sea amado por é1”. Me propongo mostrar, en-
tonces, contra esta interpretacion:

(D) que Platén si establece determinados principios mediante el
logos eikds, mas alld de que él piense que atn existan principios
superiores a los mencionados en 53d; y

(ID) que lo que le impediria “hablar ahora™ (48c) del “princi-
pio o principios de todo” no es el hecho de estar utilizando un
logos eikds, sino la conciencia de que para poder hablar y volver
comprensible su parecer acerca de los principios de todo hace
falta deducir primero un principio hasta ahora no considerado: el
espacio-receptdculo de la generacion.

Vayamos por partes. Para poder demostrar (I) debemos con-
siderar primero qué se entiende por “principio”, porque, de
hecho, hay muiltiples cosas a las que Platén denomina aqui
“principio”; sélo en el pasaje que estamos considerando, arche
aparece siete veces con al menos tres sentidos distintos:

(1) puesto que no se ha tenido en cuenta la causa errante, en
48b2 afirma que hay que buscar “de nuevo otro principio”
(Etépav Gpyhv ovBig o)

11/6/09 19:35:29



Timeo.indd 127

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 127

(2) por esto mismo, sostiene en 48b3 que hay que comenzar
“desde el principio” (dr” dpxfic);

(3) no obstante, no podemos tomar como genuino principio al
fuego, al agua, a la tierra, etc., como hacen quienes, equivo-
cadamente, los llaman “principios” (48b7: Aéyouev Gpyoc),

(4) pero sobre “el principio o los principios de todas las cosas”
(mepl andvtov eite apyny eite dpyog), dice en 48c4, no ha de
hablar ahora;

(5) en 48d1-2 afirma que, segun lo dicho “al principio” (xoat’
&pyoic) sobre la fuerza del logos eikos —refiriéndose a 29b-d,
muy probablemente—, ahora intentard otro ldgos;

(6) asi, prosigue en 48d3-5, va a pronunciar “acerca de cada uno
de ellos y acerca del conjunto” otro /dgos, “no menos vero-
simil que el anterior sino mds, incluso anterior al que proce-
de del principio” (melpdoopat undevog Nrtov eikdrol, udAlov
8¢, kol #umpocbev dn’ dpxfic mepl EkGGTOV KOl GUUTAVIOV
Aéyewv)

(7) invocamos entonces “ahora en el principio” (vdv én’ dpyi, en
48d6) de nuestro discurso al dios para que nos conduzca a
salvo a través de una exposicidn rara y desacostumbrada.

Veamos: en (2), (5) y (7), Platén utiliza un sentido general de
principio como inicio o comienzo, refiriéndose siempre al re-
lato que estd llevando a cabo, cuyos pasajes previos son vistos
como el inicio respecto de los pasajes que ahora estd atrave-
sando y los que todavia quedan por narrar (diversos autores
han preferido traducir aqui no “principio” ni “comienzo” sino
“punto de partida”).?* En cambio, en (1), (3), (4) y (6) es evi-
dente que arché significa “principio” en otro sentido. En (1),
puesto que la sentencia estd directamente conectada con lo an-
terior —“una exposicidn acerca de como se origind realmente
segun estos <principios: nois y andnké> debe combinar tam-
bién la especie de la causa errante en tanto forma natural de
causalidad”—, nos lleva a inferir que el otro nuevo principio
referido en 48b2 es necesariamente el principio de la causa-

3 P. e. L. Brisson, 1992; F. Lisi, 1992, y F. Fronterotta, 2003, ad locum.

11/6/09 19:35:29



Timeo.indd 128

128 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

lidad errante, es decir, la andnkeé entendida como fuente de
todo lo desordenado y azaroso en los procesos; lo que ocurre
sin inteligencia, tal como se describe a la causalidad segunda
en 46e7-8: 10 tuyov droxtov ekdotote £€epyalovton. Si esta
inferencia es correcta, entonces en 48d5, o sea en (6), cuando
alude al deber de formular un ldgos “mds verosimil e incluso
anterior al que procede del principio”, Platén debe estar refi-
riéndose con arché al principio respecto del cual el otro nue-
vo principio mencionado en (1) es efectivamente otro nuevo;
por lo tanto (6) debe aludir al noiis, esto es, al principio de
causalidad inteligente enunciado en 29d-e. De hecho, como
seflalamos anteriormente, toda la demostracion llevada a cabo
hasta 47e3 ha procedido de este principio, y lo que ahora se
busca es un principio nuevo que complete la tarea ya que asi
como ha sido planteada resulta insuficiente.’* En resumen, (1)
y (6) refieren a los principios de primer orden de la narracion
de Timeo: noiis y andnke, entendidos como los factores prin-
cipales cuya intervencion se requiere para la composicion (cf.
la recurrencia de synistemi y systasis en los pasajes que siguen
a 53c¢) de este universo.

En (3) Platon objeta a quienes llaman “principios™ a fuego,
agua, aire y tierra.> Estd claro que para €l estos cuatro mal-
llamados-elementos no son principios. Pero esto no nos da
inmediatamente una respuesta a nuestra pregunta de qué sig-
nifica en este pasaje 48b7 la palabra “principio”. Puesto que
para Platon el error de los fildsofos presocraticos es doble, la
impropiedad de llamar “principios” a fuego, agua, aire y tierra
puede ser objetada por confundirse a €stos o bien con princi-
pios de primer orden o bien con principios de segundo orden.
Aclarémoslo: para Platén, el problema con la fisica de los
presocraticos es doble: en primer lugar, ellos no han entendido

3 Cf. kové y ikovdg en 48e-49a, asi como la negacion de esa suficiencia que
antes, en 27d y ss., se tenfa por segura.

35 Los intérpretes los han identificado con Leucipo y Demdcrito (67A6 DK).

11/6/09 19:35:29



Timeo.indd 129

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 129

cudles son los auténticos principios; los que aqui estoy lla-
mando de primer orden (también podrian llamarse principios
en un sentido generalizante),* los cuales en el Timeo corres-
ponden a noiis y andnke. En segundo lugar, los presocraticos
no han reconocido convenientemente la cadena que conduce a
los principios y elementos que nos permiten discriminar, com-
prender la naturaleza corpdrea; estos son los que denominé
unas lineas mads arriba principios de segundo orden, o también
principios que se obtienen por andlisis y division, en sentido
“descendente” o “elementalizante”).’” Estos tltimos son los
dos tipos de tridngulos —el isdsceles con un dngulo recto y el
escaleno rectdngulo que puede formar, uniéndose a con otro

3 Hablo aqui de principios de primer orden o generalizantes y de segundo
orden o elementalizantes para referirme a la diferencia que consiste en abstraer, de
un lado, principios superiores de los cuales algo deriva y, de otro, los elementos
dltimos que lo componen. Cf. H. Kridmer, 1989, pp. 161 y ss., es quien introduce
la denominacién generalizante/elementalizante, y describe a la primera como “re-
duccidn categorial” y a la segunda, como “reduccién dimensional” (pp. 207-208).
Esta distincién, sin embargo, no es idéntica a la que sefiala Aristdteles en Etica
Nicomaquea, 1 4, 1095a30 y ss. (“No se nos escape que existe una diferencia en-
tre los razonamientos que parten de los principios y aquellos que conducen a los
principios —hoi apo ton archon l6goi kai hoi epi tas archds—. En efecto, también
Platén con buen motivo planteaba este problema e indagaba si el camino parte de
los principios o bien conduce a los principios...”), acaso inspirado en la alegoria
de la Linea (cf. el trdnsito érn’ apynv en Rep., 511a5 y el inverso, referido por el
katofoivo de Rep., 511b8). Estos serfan los caminos respectivamente “ascenden-
te” y “descendente” hacia los principios, a los que alude H. Happ, 1971, como el
camino o método de “andlisis y reduccién”, o sea hacia los principios (epi tas ar-
chds) y el de “sintesis y deduccién™, a partir de los principios (apo tén archén). En
el Timeo se trata mds bien de diferenciar el estatuto de ciertos principios antes que
de describir el modo de acceso a ellos. En este tramo del Timeo que estamos anali-
zando, Platon utiliza —tal como entiendo el pasaje que va hasta 58c— ambos mé-
todos (el de abstraccion y el de deduccion) en diversas ocasiones y aludird tanto a
principios generalizantes como a los elementalizantes, aunque es a esta distincion
a la que se refiere aqui arche.

37 Platén podria estar reprochando a los filésofos presocraticos: (a) el haber
creido que encima de todo en la escala de la naturaleza estdn fuego, agua, aire y
tierra, como principios (archat; principios de primer orden), o (b) el haber creido
que estos cuatro son los elementos (stoicheia), las particulas efectivamente mini-
mas “desde las que algo se genera y en lo que finalmente todo se reduce al corrom-
perse”, al decir de Aristételes (o sea: principios de segundo orden).

11/6/09 19:35:29



Timeo.indd 130

130 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

igual, un equildtero— cuya combinacion da lugar a determi-
nadas figuras bdsicas, y éstas, a las particulas bdsicas en que
se puede descomponer cada uno de los llamados elementos.
A estos tridngulos, Platén los llama archai en 53d4-6: "En
nuestra marcha segtin el discurso verosimil acompafiado de ne-
cesidad, suponemos que éste es el principio del fuego y de los
otros cuerpos”.*® A ellos se podria estar refiriendo también en
(3). Si fuera asf, en 48b7, lo que estaria objetando es por qué
los presocrdticos no han avanzado en forma descendente, di-
vidiendo el sélido elemental en particulas y éstas en figuras, y
éstas en dos tridngulos bdsicos “completos”. Sin embargo, un
poco mds adelante, luego de llamar “principios” a los tridn-
gulos, en 53d4-6, Platon dice que todavia existen “principios
superiores a estos”; esta aclaracién no seria necesaria si en
48b7 se estuviera refiriendo efectivamente a los tridngulos
como principios; de modo que descartamos que en (3) se esté
suponiendo a los tridngulos como archat, y entonces alli ar-
ché —o mejor: los archai que no vieron los presocrdticos—
tiene el mismo sentido de (1) y (6), es decir que refiere a los
principios de primer orden que los presocrdticos no vieron.

Queda pendiente el andlisis de una de las ocurrencias de la
palabra arché (en singular y en plural) de este pasaje: precisa-
mente el caso (4), de 48c4; lo analizaremos en los parrafos que
siguen. Por el momento quisiera hacer notar que efectivamente
Platén habla de principios en este segundo relato y en el marco
del ldgos eikos: 1o habia estado haciendo anteriormente, como
muestra el andlisis de (1) y (6), y sigue haciéndolo después de
esta supuesta proscripcién que, como sugeri unas paginas mas
atrds, es sobre todo un aplazamiento de la cuestion. Lo demues-
tra el pasaje 53d4-6, donde los tridngulos elementales —formas
geométricas a partir de las cuales surgen fuego, agua, aire y
tierra en tanto sdlidos bdsicos— son llamados archai y con-

38 zorhny M mupdg Gpyly ko @V EAA®V copdtov drotOéuedo kott TOv pet’ Avdykng

£lk0ToL AOYOV TOPELOUEVOL.

11/6/09 19:35:29



Timeo.indd 131

NOVA TELLVS, 27-1, 2009, pp. 109-140 131

siderados principios de todo lo corpdreo. Aun mds, cuando
afirma que estos tridngulos son “el principio del fuego y de los
otros cuerpos”’, Timeo enmarca esta afirmacion en un ldogos
eikos que es también necesario; la hipdtesis avanza koo tov
uet’ avayxng etkoto Adyov, es decir “seguin el ldgos verosimil y
necesario”. Por lo tanto, hemos demostrado lo que queriamos
en relacién con el punto (I). Veamos ahora el punto (II).

“Ahora no he de hablar de principios”

Puede que, segtin Platdn, los presocraticos no hayan logrado
captar ni los principios de primer orden ni los de segundo or-
den (ambos tipos de principios han sido o serdn considerados
en el relato de Timeo) pero seguramente tampoco han logrado
vislumbrar “el principio o principios de todo”, de los cuales
—dice Timeo— €l tampoco puede hablar en su relato. “Ahora
no he de hablar ni de principio ni de principios de todas las
cosas ni de lo que me parece acerca de ellos, no por nada, sino
por lo dificil que es demostrar lo que creo en la forma pre-
sente de exposicion”. [ De qué clase de principios se trata esta
vez? ;Y por qué Platon no puede hablar de ellos? Empecemos
por esta segunda cuestion. La negativa a hablar del o de los
principios de todo se ha entendido tradicionalmente o bien como
una limitacion propia y especifica del ldgos eikos —asi lo ven,
por ejemplo, ademds de D. Runia, L. Brisson, O. Veldsquez y F.
Fronterotta—, o bien como una limitacion general de la escritura
para abordar los principios, y por tanto como una autorreferen-
cia, apenas velada, a las “doctrinas no escritas”, unico marco
legitimo que Platon aceptaria para una teoria de los principios
—asi ha entendido este pasaje H. Kridmer y otros exégetas,
ligados a interpretacion “esotérica” de Platon. Dice Kridmer:

El Timeo por una parte y el Filebo y el Politico por la otra, se
complementan en el sentido de que mediante una serie de for-
mulas tipicas en las cuales Platon dice querer abstenerse de decir

11/6/09 19:35:30



Timeo.indd 132

132 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

ciertas cosas, hacen referencia a la reduccion dimensional (ele-
mentalizante) y categorial (generalizante) de la tradicion indirec-
ta. La parte central del Timeo (...) alude varias veces (48c; 53d)
a archai todavia mds altas...*®

L. Brisson, quien ha argumentado mds sistemdticamente en favor
de la primera posicidn, entiende que la férmula eikos mythos y
eikos logos refiere siempre a “lo sensible que imita a las Ideas”,
pero mientras que el eikds ldgos alude al “estado actual de las
cosas sensibles”, cuya descripcion constituye siempre un relato
verificable, el eikos mythos apunta en cambio al estado de estas
mismas cosas “antes y durante su constitucién”.4°

Ninguna de estas dos posiciones me resultan convincentes,
aunque para una critica general a lo que veo como una in-
completa comprension contempordnea del mythos/logos eikos
precisariamos extendernos en exceso aqui. Ahora me interesa
mostrar que no es el cardcter eikds del ldgos lo que impide
hablar de principios, sino que la dificultad estriba en que, para
poder hacerlo, falta todavia plantear una condiciéon ain no
hallada; falta una tarea. Por cierto partimos de la negativa
de Timeo planteada en 48c4: ahora —dice— no va a hablar de
arché ni de archai de todas las cosas “por lo dificil que resul-
tarfa en el modo presente de exposicion”. Pero si el modo de
exposicion al que se refiere fuera justamente —como creen
Runia y otros— el ldgos eikos, €l pasaje que ya antes citamos,
53d y ss., estarfa contradiciendo la negativa de 48c4, pues en
53d5-7 dice Timeo: “En nuestra marcha segun el ldgos vero-

% H. Kridmer, 1989, p. 207.

40 L. Brisson, 1982, pp. 161-163, y 1992, pp. 70-71 y n. 336, p. 247. F. Fronte-
rotta, 2003, pp. 26-29 (también n. 186, p. 256). O. Veldsquez, 2004, p. 134, n. 192,
también ha sostenido que el “fropos, tono o estilo” aqui referido es “el método del
eikos logos”. Cf. la distancia prudencial que toma C. Eggers Lan, 1999, p. 105, n.
36, de esta posicion: Eggers concentra sus dudas en las conclusiones de Brisson,
que parecen —dice— “acusar la impronta del positivismo moderno”; pero mds
convincente aun resulta su objecién cuando indica que “en uno de los pasajes rele-
vados por Brisson, la expresion eikds l6gos estd referida a la generacién del mundo
por un dios” y no, por tanto, al “estado actual (y verificable) de las cosas”.

11/6/09 19:35:30



Timeo.indd 133

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 133

simil pero también necesario (koto TOV pet’ dvaykng elkoto
Adyov) suponemos que éstos son los principios de los cuerpos;
pero los principios superiores a estos los conocen sélo dios y
entre los hombres, los que son amados por el dios”.*!

Platon se esta refiriendo alli, con toda claridad, a dos clases

distintas de principios:

* por un lado estdn los principios de la generacion de lo corpéreo
que es posible establecer, por un método de andlisis, combina-
do con hipdtesis verosimiles —esto es, reduciendo dimensio-
nalmente los cuerpos a figuras y éstas a su expresion minima,
los tridngulos elementales, elegidos estos segtin hipdtesis plau-
sibles (cf. en 54a4-5* el reconocimiento de que puede haber
otras hipdtesis que, si son buenas, no serian rivales sino “ami-
gas”);

* por otro lado, los principios superiores a estos, cuya existencia
se admite aqui, aunque se aclara que solo dios y el hombre que
es amado por €l los pueden conocer;

y s6lo estos dltimos no pueden adquirirse mediante Idgos eikos
pues los primeros —se dice sin lugar a dudas— son “supues-
tos” por el logos verosimil. En cuanto a los que escapan a
este modo de expresidn, resulta que tampoco dice Platon que
deban ser hallados o supuestos por otra clase de logos —por
ejemplo, un logos apodictico, o un logos axiomadtico, similar
al de 27¢-29d, del cual se obtuvieron, por otra parte, principios
muy importantes para el ldgos eikos general de Timeo— sino
solo que llegar a esos principios “superiores” es prerrogativa
del dios o del ser humano que haya alcanzado una relacion de
@At con €l.

41 zodty 8l mopog Gpylv kol T@V GAA®Y copdtov brotiféuebo kotd TOv pet’

Gvéykng eixdto. Adyov mopevdpevor: tag & €Tt Tovtev dpxdg Gvmbev Bedg oidev kol
avdpdv og v éxelva pidog 7.

42 “El que eventualmente esté en condiciones de afirmar que el tridngulo por €l
escogido es el mds bello para la composicion de los elementos, impondrd su opi-
nién pues no es un adversario sino un amigo” (&v odv Tig #xn KGAMoV éxheEdpuevog
einelv elg v 10010V choTacty, xelvog ovk &xBpodg v ALY pilog kpatel).

11/6/09 19:35:30



Timeo.indd 134

134 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

Veamos ahora otra vez la limitacién de 48c4 en contexto:
“Ahora no he de hablar ni de principio ni de principios de
todas las cosas ni de lo que me parece acerca de ellos, no
por nada, sino por lo dificil que es demostrar lo que creo en
la forma presente de exposicion”. Esta afirmacién es inme-
diatamente enfatizada y parcialmente aclarada: “y ni ustedes
creen que sea necesario que yo lo diga, ni yo seria capaz de
convencerme a mi mismo de que actuaria correctamente si me
propusiera tamafia empresa”.** Vuelve entonces la pregunta
(cudl es “la forma presente de exposicion” a la que se refiere?
Yo estoy tratando de argumentar que esta “forma de expo-
sicion” que impedirfa llegar a los principios no es el ldgos
eikos tout court. Pero para mostrarlo mejor voy a la segunda
pregunta: ;en qué consiste esa “tamafla empresa” que no se
puede encarar en esta forma expositiva? Mi hipdtesis es que
esta “tamafia empresa” que nadie admitiria que €l es capaz de
encarar ahora, en este momento (népt 10 vdv) —noétese que no
es nunca jamds sino “no ahora” — no es la misma que se
niega en 53d7, cuando rechaza en una forma mds terminan-
te (aunque sin explicar cudl seria un método de exposicion
adecuado en ese caso). En 48c4 niega la posibilidad de en-
carar ahora la empresa desmedida de abstraer “el principio
o los principios de todas las cosas” (nepl anaviov eite apynv
elte apyoc) sin contar con el principio faltante. Aqui “todas
las cosas” significa todas las cosas generadas corporeas; y
resulta que el principio faltante es congénere con esa forma
errante de causalidad, la que en parte constituye a los cuerpos
(los cuerpos sin alma —pues el mundo también es un cuerpo,
pero animado, gobernado por su alma, mds antigua y valiosa)

4 G. Lozza, 1994, p. 169, n. 155, ha vinculado esta “cautela para proponer una
tesis nueva” con la expuesta en Rep., V 450d y ss. La comparacion es sugestiva;
sin embargo, debe notarse que en Rep. se distingue entre “conocer la verdad” (que
anima a hablar de los temas mds caros e importantes) y “exponer teorias cuando
atin se duda de ellas y se las investiga”. Aqui, me parece, la verdad, en senti-
do fuerte, no estd en juego, y las dudas provienen sobre todo de un paso atin fal-
tante en la argumentacion.

11/6/09 19:35:30



Timeo.indd 135

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 135

y que es causa, también en parte, del movimiento espontdneo
de estos cuerpos, asi como del hecho de que estos, a su vez,
muevan espontdneamente a otros. Timeo estd reconociendo
que en el curso presente del relato verosimil €l no es capaz
de formular los principios elementalizantes de lo corpdreo,
pero no por una falla intrinseca del tipo de discurso verosimil,
sino sélo porque todavia falta en este relato la referencia al
principio (a la vez fisico y metafisico) que es sede, nodriza
y receptdculo de toda la generacion, que sélo mads adelante
podrd ser establecido. “Todas las cosas” referidas por amévtov
en 48c4 son las cosas que se nos aparecen como fendmenos
fisicos (49b7-49d3), las que estdn en el espacio (52b3 y ss.)
y son sdlidas, y por tanto son reductibles en tltima instancia
a figuras triangulares bdsicas (53c-54a). El relato verosimil
no esquiva el establecimiento de principios (o géneros, o aun
especies, ya que el vocabulario platénico tiende a expandirse
en este punto)* para “todas las cosas” de este tipo: un recep-
taculo que permite explicar el fluir de los fendmenos como
sucesiones cualitativas (51b2-7)* y funciona como sede para
todo lo generado que ocupa un espacio (52a-b),* asi como la
hipétesis de los tridngulos, principios elementalizantes, que
en €l se mueven por afinidades y semejanzas (53c y ss.). En
cambio los “principios superiores” respecto de esas mismas
cosas, que segun 53d5-7 sélo dios y sus amigos conocen, per-
manecen aqui, y también luego, a oscuras.*’

4 Cf. infra, n. 52 y, especificamente sobre la contraposicién platénica entre
especies y géneros, cf. D. Miller, 2003, cap. 2.

4 En este pasaje, “Timeo explica que el fuego y el agua (a los cuales uno es-
tarfa tentado a considerar como entidades auténomas) no son en realidad mds que
secciones espacio-temporalmente circunscriptas del receptdculo, las que resultan
respectivamente encendidas y humedecidas, o sea sujetas a modificaciones de na-
turaleza cualitativa”. La cita es de F. Ferrari, 2007.

46 1pitov 8¢ ad yévog Ov 10 Thg xwpag del, pBopv od Tpocdeyduevov, Edpav d¢ mo-
péyov doo Exet yéveov naoLy,

47 La conexion entre este parcial ocultamiento de los principios superiores alu-
dido por Timeo con el célebre pasaje de Teeteto, 202¢ y ss., como asi también con

11/6/09 19:35:30



Timeo.indd 136

136 COSTA /PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

Insistamos todavia en las limitaciones de este singular /o-
gos eikos: lo que se afirma es que él, Timeo, no puede hablar
ahora de lo que cree, de lo que le parece (dokel) acerca de los
principios de todas las cosas. Mostrar lo que €l cree, su parecer
(dnAdoon to doxovvta), es muy dificil en la forma presente de
exposicion. La causa de la limitacion que introduce es la difi-
cultad de mostrar su parecer en una cierta forma discursiva; y
asimismo, la contraposicion que introducen las particulas pev-
8¢ —“no por nada sino por lo dificil...” —*® manifiestan la
diferencia entre limitarse por mero capricho y limitarse por
la dificultad propia de una forma expositiva. Pero esta estruc-
tura discursiva que impide referirse a lo que Timeo o Platon
creen no es el ldgos eikds sino, como sugiere la analogia con
el primer discurso —que serd trazada inmediatamente des-
pués de estas palabras, por medio de la nueva invocacién a
los dioses—, una nueva forma de proemio, correspondiente al
nuevo comienzo. Debemos recordar, de paso, que el proemio
del primer relato comienza, precisamente, con una apelacion
al parecer, a la opinién (86&n) de Timeo, de la cual surgen los
dos principios que aqui se deben reformular porque se han
mostrado fructiferos pero insuficientes:

Pues bien, en mi opinién (xoat’ éunv 86&av) hay que diferenciar
primero lo siguiente: ;Qué es lo que es siempre y no deviene y
qué, lo que deviene continuamente, pero nunca es?*

Esto pone de manifiesto —contrariamente a lo que deduce L.
Brisson—>" que la opinién o el parecer no estdn ausentes de la
forma expresiva en que se acufian los principios. La dificultad

el significado general de la discusidn a propdsito del “suefio” de Sdcrates al final
de ese didlogo, es una tarea pendiente.

48 gAho pev 00d4v, S1ar 8¢ 1O yaAemdv eivar...

4 Cf. Tim., 27d5-28al: "Ectv odv &) ko’ éulv 86Eav mpdrov Sonpetéov éde- ti
10 OV det, yéveotv 8¢ ovk £yov, kol Ti 10 yryvouevov ue det, v 8¢ ovdémote;

50 L. Brisson, 1992, n. 336.

11/6/09 19:35:30



Timeo.indd 137

NOVA TELLVS, 27-1, 2009, pp. 109-140 137

para que Timeo muestre lo que cree radica, entonces, concre-
tamente, en que a esta forma expresiva le falta un principio/
género, uno que no se tuvo en cuenta inicialmente. Dice Ti-
meo en las lineas que siguen a nuestro pasaje:

El principio de nuestra exposicidn acerca del universo, por tanto,
debe estar articulado de una manera mds detallada que antes. En-
tonces, diferenciamos dos especies, mientras que ahora debemos
mostrar un tercer género adicional.”!

Hemos visto que, en el proemio, aquellos dos £(én>? o princi-
pios, ser y devenir, se establecieron de manera “axiomadtica”;
proceder axiomdticamente seria tal vez lo esperable también
en este caso. Sin embargo, me parece que Platon considera
que la naturalidad o la légica contraposicién que se hallaba
en aquella primera distincion bdsica entre ser y devenir no se
encuentra —al menos no tan facilmente — ahora, cuando se ha
de definir al tercer género. Aquellos dos consisten uno en la
negacion de los atributos del otro (tanto a nivel ontolégico
como gnoseoldgico), pero a este nuevo principio o género
hasta ahora ausente del relato ;qué cardcter se ha de dar? Es
lo que va a intentar responder en el extenso pasaje que sigue,
interrumpido por diversos excursos que procuran aclarar me-
jor los puntos oscuros (y muchas veces lo hacen sélo a medias
0, incluso, tienden a confundir al lector). Nuestro pasaje, 48a7-
el, culmina entonces con una reivindicacién final del /ogos
eikds, y con una llamada a repetir —en forma andloga a lo
que se hizo cuando se dedujeron los dos principios generali-
zantes de 27d-28a— un proemio para ese relato verosimil que
culmine en el establecimiento del tercer género, recepticulo o
espacio. Repitdmoslo aqui:

5148e2-5: "H §’ 0dv adBig dpyh mepi 100 mavtog Eoto petldvag thig pdobev Sunpnué-
v+ tote pev yop ddo eidn dretlduebo, viv 8¢ tpitov dAAo yévog ulv dnAmtéov.

32 Sobre la interpretacion del término eidos en este contexto, y su eventual con-
traposicion con génos, cf. D. Miller, 2003, pp. 37-52.

11/6/09 19:35:30



Timeo.indd 138

138 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

Teniendo presente lo dicho al comienzo de la exposicion res-
pecto de la fuerza de los discursos verosimiles, intentaré uno no
menos probable que ningln otro, sino mds, y procuraré disertar
acerca de cada uno de los elementos en particular y acerca del
conjunto, desde el principio. Recomencemos el discurso, después
de invocar también ahora, al principio de nuestra disertacion, al
dios protector para que nos conduzca sanos y salvos de esta ex-
posicion rara y desacostumbrada a la doctrina verosimil.*

Ha de notarse aqui, en primer lugar y una vez mds, que Platon
piensa exponer los principios de las cosas corpéreas median-
te un logos mds verosimil que cualquier otro, y que mediante
esta forma expositiva argumentard (légein) sobre cada cosa
en particular y sobre el conjunto, férmula que recuerda a las
exigencias del Fedon de una argumentacion teleoldgica, capaz
de explicar “lo bueno para cada cosa” asi como lo mejor “que
une y conecta todo”. Y en segundo lugar, debe sefialarse que la
invocacion a los dioses requiere esta vez su ayuda para avan-
zar “sanos y salvos” £€ dtonov kot dnbovc dinyhoewg Tpog To
OV elkotmv doyua, es decir que partird desde una exposicion
rara y desacostumbrada —en nuestra interpretacion se trata
de una nueva y dificil forma de proemio, capaz de establecer
este principio faltante que es el receptaculo o chora— hacia
la doctrina verosimil, y ya no incompleta (puesto que incluird
también a lo generado corpdreo), acerca del nacimiento de
este mundo.

3 48d1-el: 10 8¢ xot’ dpyoc pnbev Srapuddttav, Ty Tdv eikdtov Adyov Stvaury,
nelpdioopon undevog Nttov eikdto, peAAov 8¢, kol éunpocdev am’ dpyfic mepi exdoTov
kol cvpmdviov Aéyewv. Bedv 81 kel viv én’ dpyli 1@V Aeyopévev cotiipo £§ dténov kol
anBovg dmynoewg mpog 10 1@V elkdtov ddyuo drocdlev Nudg éntkodecduevor ToAy
Gpyduedo Aéyery.

11/6/09 19:35:30



Timeo.indd 139

NOVA TELLVS, 27+1, 2009, pp. 109-140 139

BIBLIOGRAFIA

ALLEN, R. E. (ed.), Studies in Plato’s Metaphysics, Londres, Humanities
Press, 1965.

BALTES, M., “T'éyovev (Platon, Tim. 28b7). Ist die Welt real entstanden oder
nicht?”, en K. Algra et al. (eds.), Polyhistor. Studies in the history
and historiography of Ancient Philosophy, Leiden, E. J. Brill, 1996,
pp. 77-96.

BErTI E., “L’oggetto dell’ eikog udbog nel Timeo di Platone”, en T. Cal-
vo-L. Brisson (eds.), Interpreting Timaeus-Critias, Proceedings of the
1V Symposium Platonicum, Sankt Augustin, Academia Verlag, 1997,
pp- 119-132.

BRrissoN, L., Platon, les mots et les mythes, Paris, F. Maspero, 1982 (trad.
castellana de J. M. Zamora, Platon, las palabras y los mitos, Madrid,
Abada, 2005).

—, Timée-Critias, trad., introd. et notes par L. Brisson, Parfs, Flamma-
rion, 1992.

CaLvo, T.-L. BRISSON (eds.), Interpreting Timaeus-Critias, Proceedings
of the IV Symposium Platonicum, Sankt Augustin, Academia Verlag,
1997.

CORNFORD, F. M., Plato’s Cosmology, Londres, Routledge & Kegan Paul,
1937.

EGGERS LAN, C., Timeo de Platén, trad., introd. y notas de C. Eggers Lan,
Buenos Aires, Colihue, 1999.

FERRARI, F., “Il rapporto tra chora e hyle”, en Quaestio, 7, 2007, pp. 3-23.

FRONTEROTTA, F., Platone, Timeo, introd., trad. e note a cura di F. Fronte-
rotta), Mildn, Rizzoli, 2003.

GILL, M. L., “Matter and Flux in Plato’s Timaeus”, Phronesis, 32, 1987,
pp- 34-53.

Happ, H., Hyle, Studien zum Aristotelischen Materie-Begriff, Berlin-Nueva
York, W. de Gruyter, 1971.

JoHansen, T. K., Plato’s Natural Philosophy. A Study of the Timaeus-
Critias, Cambridge, Cambridge University Press, 2004 (2a. ed. Cam-
bridge, 2006).

KRAMER, H., Platone e i fondamenti della metafisica, Milan, Vita e Pen-
siero, 1989 (hay traduccidn castellana de A. Cappelletti y A. Rosales,
Platon y los fundamentos de la metafisica, Caracas, Monte Avila,
1996).

Lisi, F,, Platon Didlogos vol. VI -Timeo-Critias, trad., introd. y notas de F.
Lisi, Madrid, Gredos, 1992.

11/6/09 19:35:30



Timeo.indd 140

140 COSTA / PRINCIPIOS EN EL TIMEO DE PLATON (48a7-€1)

Lozza, G., Platone, Timeo, trad. a cura di G. Lozzé, Mildn, Oscar Mon-
dadori, 1994.

MILLER, D., The third kind in Plato’s Timaeus, Géttingen, Vandenhoeck &
Ruprecht, 2003.

RuNIA, D., “The literary and philosophical status of 7imaeus’ Proemium”, en
T. Calvo-L. Brisson (eds.), Interpreting Timaeus-Critias, Proceedings
of the 1V Symposium Platonicum, Sankt Augustin, Academia Verlag,
1997, pp. 101-118.

SINNIGE, T. G., Matter and infinity in the Presocratic schools and Plato,
Assen, Van Gorkum & Co., 1968.

TAYLOR, A., A Commentary on Plato’s Timaeus, Oxford, Clarendon Press,
1928 (reimpr. 1962).

VELASQUEZ, O., Platon, Timeo, version del griego, introd. y notas de O.
Veldsquez), Santiago de Chile, Ediciones Univ. Catdlica de Chile,
2003.

VLASTOS, G., “The disorderly motion in the Timaeus”, en Allen (ed.), Stu-
dies in Plato’s Metaphysics, 1939, pp. 379-399.

11/6/09 19:35:30





