
nova tellvs, 27 ◆1, 2009329

Palabras clave: género, Hesíodo, mitología griega, Pandora, Prometeo.
Keywords: gender, Greek mythology, Hesiod, Pandora, Prometheus.
Recepción: 29 de enero de 2009.
Aceptación: 2 de marzo de 2009.

Vernant, Jean-Pierre, Pandora, la première femme, Paris, 
Bayard, 2008, 87 págs.

Este libro tiene su origen en una conferencia dictada por Jean-Pierre 
Vernant en la Biblioteca Nacional de Francia, el 6 de junio de 2005. 
El tema tratado, como se lee en el título, es Pandora, la primera mujer, 
según la mitología de los antiguos griegos. La fuente principal que ana-
liza el autor para tal efecto es la poesía de Hesíodo. El desarrollo del 
tema discurre a modo de una representación en una serie de cuatro actos 
(Vernant anuncia tres actos, pero en realidad son cuatro; cf. p. 24), una 
introducción y la conclusión. Cada acto corresponde a una parte 
del mito de Pandora, engarzado, naturalmente, con el mito de Pro-
meteo y con la exégesis dada por el pensador francés.

El análisis tiene como premisa unas preguntas: “pourquoi deux 
sexes? Pourquoi y a-t-il du masculin et du féminin?” (p. 11). Dichas 
preguntas tienen su momento trágico en el Hipólito de Eurípides. 
Como planteamiento trágico, no hay respuesta concreta a la cuestión 
del por qué hay dos sexos en el género humano, pero a través de las 
palabras de Hipólito queda manifiesto el peligro que encierra la mu-
jer (p. 12). Las indagaciones permanecen porque tienen resonancias 
cosmológicas en la medida que definen la razón humana.

En su análisis, Vernant enmarca el mito de Pandora en la historia 
de los dioses para, de este modo, tener una visión secuencial del 
mito: en la edad de oro, gobernada por Cronos, no existía la mujer, 
sólo el hombre. Si esto es así, entonces no había ni nacimiento ni 

Vernant.indd   329 11/6/09   19:37:30



330	 garcía pérez / vernant, pandora, la première femme

muerte. Simplemente no había males. En ese tiempo idílico, los 
hombres convivían con los dioses (pp. 15-16). La guerra entre 
Cronos y Zeus devino en un orden cósmico que definió el reino del 
Cronida y las funciones de los dioses: “Chacun est à sa place, a un 
rôle bien défini. Il a réparti ce que les Grecs appellent les honneurs, 
les timai ou les portions, les moirai” (p. 18).

Ahora bien, Vernant explica con claridad que el orden alcanzado 
en el mundo de los dioses no fue semejante en el de los hombres. 
Éstos no son iguales a los dioses, son indignos de compartir con los 
inmortales. Entonces, para acordar el estatuto de los seres humanos 
respecto de las deidades fue necesaria la intervención de Prometeo, 
el previsor. Junto con él, la presencia de Epimeteo, su hermano irre-
flexivo, es importante porque marca la relación mitémica con Pan-
dora. En efecto, la imprevisión de Epimeteo fue la puerta que dio 
paso a la mujer, pues así “Pandora s’est introduite chez les hommes: 
elle est la femme d’Epiméthée, la première épouse” (p. 61).

Zeus y Prometeo son dioses de la métis: en el Cronida se trata 
de la inteligencia personificada, pues al beberse a Metis, que se 
había transformado en una gota de agua, él resultó ser la inteligen-
cia absoluta. En efecto, de la unión metamórfica de Zeus y Metis 
nació Atenea. El Titán, en cambio, poseía una inteligencia “subti- 
le, retorse, ayant volontiers recours à la tromperie et au mesonge” 
(pp. 20-21). Dos inteligencias casi igualmente fuertes no podían 
coexistir en un mismo espacio.

El origen de Pandora fue producto del combate entre Zeus y Pro-
meteo, dos inteligencias que se oponen. Vernant llama la atención 
sobre la cualidad filantrópica de Prometeo, como una diferencia im- 
portante respecto del Cronida: “Parce qu’il n’est pas un dieu souve-
rain. C’est un dieu malin, rusé” (p. 23). Hay que acotar este se-
ñalamiento de Vernant: para Hesíodo, Prometeo no fue un dios 
filántropo; el poeta beocio condenó el proceder del Titán por haber 
robado el fuego divino. La categoría de philanthropos se halla en el 
Prometeo encadenado (vv. 11 y 16), tragedia atribuida a Esquilo.

Luego de la introducción (pp. 7-24), inicia el primer acto (pp. 25- 
33). Zeus y los hombres —todavía no hay mujeres— se reúnen para 
regular las diferencias entre ellos. El intermediario de ambos 
bandos es Prometeo, quien lleva a cabo el sacrificio. Divide el buey 
sacrificial en dos partes: “Une part représentant la condition des 

Vernant.indd   330 11/6/09   19:37:30



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 329-333	 331	

dieux, et l’autre la condition des hommes” (p. 26). Prometeo pretende 
engañar a Zeus al repartir el animal sacrificado en huesos cubiertos 
de grasa y en carne envuelta con el vientre del buey, con el gaster, 
que es repugnante (p. 27). Pero, como Hesíodo señala, Zeus se dejó 
engañar y de tal acto se derivó una serie de males para los hombres.

De esta parte del mito, Vernant resalta que el sacrificio llevado a 
cabo por Prometeo expresa la alimentación ritual de los griegos, quie-
nes “on mange viande sacrifiée rituellement, après que les dieux ont eu 
leur part” (p. 30). La interpretación del filólogo francés demuestra que 
Prometeo no hizo ningún bien a los hombres, pues los dioses partici-
paron del engaño hecho a los hombres: los huesos que se destinaron 
a las deidades son imprescindibles para el cuerpo, no son putrefactos; 
en cambio, el gaster que le corresponde al hombre, si bien apete-
cible en su interior, termina por hacer de éste lo mismo, un gaster, 
como dice la musa hesiódica y como lo ha resaltado Vernant (pp. 8- 
9; p. 33: “nous sommes donc devenus d’une certaine façon des gas- 
teres”). Así, el hombre se alimenta de aquello que se pudre, mientras 
que los dioses “partageaient avec eux une nourriture d’immortalité” 
(p. 32).

Segundo acto. El sacrificio es un rito de comunión, pero también 
de exclusión. Para alimentarse, el hombre tiene que trabajar, de 
manera que el trabajo se presenta como una condición difícil de la 
vida. El hombre, a diferencia de los dioses, se alimenta de pan y 
para conseguirlo debe de trabajar. Además, para cocer sus alimentos 
necesita el fuego. Y aquí entra en escena nuevamente Prometeo, 
quien roba el fuego sagrado para dárselo a los mortales. Vernant 
traza una analogía entre la simiente que el hombre cultiva y la que 
Prometeo dona a los hombres, sperma puros (pp. 41-42): la agricul-
tura precisa del conocimiento del fuego, sin el cual la humanidad 
no existiría.

Vernant indica también la diferencia entre el fuego del hombre 
y el fuego divino: “Bien entendu, le feu qu’ont les hommes, le feu 
prométhéen, est un feu intelligent, le produit d’une astuce, d’une 
technique de transport du feu que les Grecs connaissaient. Tandis 
que le feu de Zeus est immortel, infatigable, toujours prêt à jaillir” 
(p. 43). La humanidad depende totalmente de que el fuego prome-
teico, mortal, persista. El peligro de que se extinga radica en que los 
seres humanos volverían al estado de salvajismo.

Vernant.indd   331 11/6/09   19:37:30



332	 garcía pérez / vernant, pandora, la première femme

Tercer acto. El regalo prometeico es un “malheur resplendissant”, 
un bello mal. A cambio del fuego, Zeus dispuso que Hefesto crea- 
ra una parthénos, una joven mujer que sería entregada a los hom-
bres. Como no hay una idea de mujer entre éstos, entonces la ima-
gen de ella fue tomada de las diosas. Pero se trataba de la parthénos 
mortal, fabricada por Hefesto y provista de todos los dones por el 
resto de los diosas (pp. 59-60). Así fue pensada y creada Pandora, 
la primera mujer (pp. 49-54). Para Vernant, la creación de ella sim-
boliza la definitiva separación de los dioses y de los hombres. Otra 
analogía del autor para explicar esto: 

De la même façon que les parts de nourriture on été trafiquées, que sous 
la graisse appétissante il y a des os, que sous l’estomac dégoûtant il y 
a tout ce qui est mangeable, elle, quand on la voit, c’est sa beauté qui 
vous saute au visage. Mais à l’intérieur, i y a cet esprit de chienne et ce 
tempérament de voleur (pp. 54-55). 

Por ello se trata de un bello mal. La correspondencia de la ima-
gen de la mujer con el vientre (gaster) es por partida doble: es 
mujer-vientre por el apetito alimentario y sexual. Así pues, las mu-
jeres “sont la riposte au feu volé par Prométhée, ce que beaucoup 
d’auteurs grecs postérieurs signaleront, un feu à leur façon, qui 
brûle l’homme” (p. 59).

Último acto. Pandora llevó consigo una jarra plena de males. 
Éstos fueron esparcidos en el mundo de los hombres. Son males 
invisibles e inaudibles. Sin embargo, los seres humanos los padecen 
físicamente, sobre todo. Pandora es un mal, pero, como tal, sí se le 
escucha y se le mira. Además, la mujer es un mal necesario, porque 
el hombre equilibra su existencia a través de ella: la riqueza pro-
ducida por el trabajo humano cobra persistencia gracias a ella. La 
semilla del hombre, sperma, requiere del gaster femenino para tras-
cender: “Si bien que que la femme est gaster, non seulement par son 
appétit, par ce qu’elle avale, la nourriture et la vitalité virile de 
son mari” (p. 71). Otra analogía que el autor plantea a partir de Hesío-
do: el cuerpo femenino es como el campo que fecunda el campesino, 
la mujer otorga la vida porque da los frutos de la semilla del hombre 
y, también, da muerte porque “absorbe toutes les richesses, toute la 
vitalité masculine” (p. 73). Así pues, la mujer se concibe como la ma- 
teria pasiva, como el gaster que concentra todas las ambigüedades 
que se pueden sintetizar en el binomio vida-muerte.

Vernant.indd   332 11/6/09   19:37:30



nova tellvs, 27 ◆1, 2009, pp. 329-333	 333	

Conclusión. En el fondo de la jarra plena de males que Pandora 
llevó a los hombres quedó atrapada la elpis (esperanza): “c’est cette 
attitude d’attende en face d’un événement qu’on prévoit mais qui 
n’est pas sûr. Si cet événement est heureux et qu’on l’attend, c’est 
l’espoir. Si cet événement au contraire est mauvais, dangereux, 
alors c’est la crainte” (p. 77). Así pues, elpis es un término con dos 
sentidos. Como Pandora, es un mal que termina siendo un bien. Y el 
hombre es el único ser que tiene elpis. Los otros animales no y tam-
poco los dioses. La necesidad constriñe al ser humano y lo empuja 
a esperar algo, a tener esperanza. La mujer se manifiesta también 
como esa esperanza, porque, según Vernant, ella es manifestación 
de lo divino entre los hombres. Éstos tienen una naturaleza prome-
teica y epimeteica. En cambio, Pandora fue creación divina a se- 
mejanza de las diosas y, quizá, su función sea la de remarcar y 
recordar la difícil condición humana, es decir, el carácter efímero 
y las consecuencias que de ello se derivan (pp. 83 y ss.).

Pandora, la première femme es una síntesis sobre el mito de Pan- 
dora que Jean-Pierre Vernant abordó en distintos momentos de su 
intensa labor académica en obras como Mythe et pensée chez les 
Grecs (1971), Entre mythe et politique (1996) y L’univers, les dieux, 
les hommes (1999) y en varios artículos que sería prolijo mencionar 
aquí. En este libro, el lector hallará, en el marco de la mitología 
griega, una lúcida explicación acerca del origen de la primera mujer 
y de la diferenciación sexual a través de la lectura metódica y de los 
comentarios siempre sugerentes de Vernant.

David García Pérez

Vernant.indd   333 11/6/09   19:37:30




