
Noua tellus, 25 2, 2007317 ◆

NARCY, Michel, et Alonso TORDESILLAS (eds.), La “Métaphy-
sique” d’Aristote. Perspectives contemporaines, Paris, Li-
brairie Philosophique Vrin-Éditions Ousia, 2005, 249 págs.

PALABRAS CLAVE: Aristote, Métaphysique.
RECEPCIÓN: 11 de octubre de 2007.
ACEPTACIÓN: 31 de octubre de 2007.

Le prospettive cui allude il titolo di questa raccolta sono quelle
emerse nel corso del “Première rencontre aristotélicienne”, svoltosi
—tra il 21 e il 24 ottobre 1999— presso l’università di Provence, ad
Aix-en-Provence; simposio aristotelico che ha registrato gli inter-
venti di alcuni dei maggiori specialisti di area neolatina.

Uno degli elementi di interesse dell’opera è proprio la possibilità
di mettere a confronto letture del testo aristotelico da ritenersi, se
non alternative, almeno orientate da sensibilità diverse da quelle
proposte da studiosi di area anglosassone (Owen, Lloyd, Burnyeat,
Lear, Lewis, Bostock), costantemente tenuti presente e richiamati
nelle analisi. È in questo senso significativo che la raccolta si apra
e si chiuda con gli interventi di due dei massimi aristotelisti, Auben-
que e Berti, nel primo caso per focalizzare un aspetto metodologico
fondamentale (la funzione della aporia) —intorno al quale ampio è
stato il dibattito tra le due sponde dell’Atlantico a partire dagli anni
Sessanta—, nel secondo per ribadire l’attualità della Metafisica e
del suo approccio rispettoso della varietà, molteplicità e problema-
ticità del reale.

Nel suo saggio (La fonction de l’aporie dans la Métaphysique)
—rinviando al proprio contributo del 1962 (Le problème de l’être
chez Aristote. Essai sur la problématique aristotélicienne)— Auben-

Narcy.p65 6/11/07, 12:20317



318 ZUCCHELLO / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327◆

que introduce un tema, quello del nesso tra scienza dell’essere e
dialettica, che percorre, per la sua oggettiva rilevanza, i contributi
centrali della raccolta. La teoria generale dell’essere non si potrebbe
ridurre alla epistemologia esaminata nei Secondi Analitici, ma mani-
festerebbe “affinità” o “omologie” con la dialettica affrontata nei
Topici: essa, infatti, si presenterebbe come un metodo di ricerca uni-
versale, che non può fondare le proprie proposizioni se non circolar-
mente. Due caratteristiche che Aubenque mette in relazione con la
problematica equivocità dell’oggetto e l’impossibilità di una fonda-
zione ultima proprie della ontologia aristotelica.

Approfondendo tale prospettiva, egli individua nella aporia il
modello argomentativo con cui il filosofo greco avrebbe condotto
la sua ricerca metafisica, in questo recuperando, attraverso la lezio-
ne platonica, una autentica esigenza socratica. Secondo lo studioso
francese è la equivocità dell’espressione “essere” a determinare
oggettivamente la perplessità che legittima un approccio “apore-
matico” (come lo definisce Alan Code in The Aporematic Approach
to Primary Being in Metaphysics Z, Canadian Journal of Philo-
sophy, 1984), una strategia —in altre parole— adeguata a fronteg-
giare problemi (tipicamente dilemmi morali) per i quali si prospet-
tano soluzioni in apparenza equivalenti. Rispetto alla possibilità di
ricavare letture relativiste da questa impostazione, Aubenque è
tuttavia esplicito nel fissare due limiti, rappresentati dalla insistenza
logico-ontologica aristotelica sulla ricostruzione dei nessi causali e
dalla concezione del logos come ragione-discorso condivisa e parte-
cipata tra gli uomini.

Di questa stimolante —soprattutto per i risvolti “drammatici”
rilevati nella costruzione aporematica— lezione metodologica si
può forse, valorizzando in particolare la famosa apertura di Metafi-
sica Beta, tentare una forzatura che consenta una determinazione
più positiva della ricerca aristotelica: in fondo in 995a 24 ss. è lo
stesso filosofo a marcare come la aporia implichi la sospensione di
fronte all’alternativa tra due soluzioni opposte, apparentemente
equipollenti, ma anche come lo svolgimento adeguato delle apo-
rie (diaporesai) possa condurre alla euporia, a individuare, in altre
parole, la via corretta per superare l’impasse iniziale. L’articola-
zione coincide con un processo di liberazione dalle difficoltà che,
reso nel contesto in termini allusivi al mito della caverna platonico,

Narcy.p65 6/11/07, 12:20318



LA “MÉTAPHYSIQUE”  D’ARISTOTE / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327 319◆

trova il proprio passaggio decisivo nello sviluppo delle implicazioni
delle difficoltà stesse.

Trattandosi di due ipotesi opposte, l’esercizio richiesto è quello
della coerente deduzione delle rispettive conseguenze, per verificare
in quale misura possano contribuire alla soluzione. Enrico Berti a più
riprese ha messo in relazione questa prassi “diaporetica” diretta-
mente con la riflessione aristotelica sulla dialettica (si veda, per
esempio, Le ragioni di Aristotele, Roma-Bari, 1989, che raccoglie i
testi di lezioni tenute dall’autore presso l’Istituto italiano di studi
filosofici di Napoli): nel secondo libro dei Topici, infatti, Aristote-
le, precisandone gli usi, aveva determinato anche un impiego “in
rapporto alle scienze filosofiche”, che consentiva, tra l’altro, svol-
gendo fino in fondo e sfruttando la struttura per dilemmi già intro-
dotta nel Parmenide platonico, di vedere quale soluzione fosse vera e
quale falsa.

Vicino alle conclusioni del saggio di Aubenque —che delineano
un duplice scenario di svolgimento della metafisica aristotelica: in
direzione onto-teologica, seguendo il filo conduttore della riduzione
causale; in direzione dialettico-trascendentale approfondendo le im-
plicazioni logico-linguistiche della universalità del logos— appare il
contributo di Tomás Martínez Calvo (Démonstration de l’“ousia” et
fondation des sciences chez Aristote), nel quale l’ontologia aristote-
lica è interpretata come alternativa o replica al programma dialettico
da Platone proposto nei libri centrali della Repubblica.

Con un puntuale richiamo a Gamma e Epsilon, Calvo individua
un “parallélisme structural” tra le proposizioni dei due autori: da un
lato il compito di giustificazione dei principi delle scienze partico-
lari, che Platone imputava alla dialettica (in questo senso scienza
universale), sarebbe stato da Aristotele attribuito alla ontologia,
dall’altro la dialettica avrebbe mantenuto anche per lo Stagirita
l’universalità che Platone le aveva accordato, con la conseguente
perdita di statuto scientifico. Episteme in senso stretto è, infatti,
solo il sapere delle discipline particolari (quelle cui Platone, al
contrario, rifiutava un riconoscimento pieno), destinate a ricercare
ambiti determinati: non ci sarebbe più posto in Aristotele per una
scienza “transgenerica”.

Alla ontologia il filosofo avrebbe riconosciuto l’onere dell’inda-
gine intorno alla ousia nelle “tre grandi regioni della realtà”: enti

Narcy.p65 6/11/07, 12:20319



320 ZUCCHELLO / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327◆

naturali, enti matematici e enti divini. Ciò allo scopo di dimostrare
che la realtà non si riduce a semplici, transeunti agglomerati di
determinazioni accidentali, ma consta di sussistenze di base, so-
stanze essenzialmente determinate. In questo senso sarebbe struttu-
rale al progetto ontologico aristotelico la confutazione di quelle
posizioni che pretendono dissolvere la realtà in un divenire inces-
sante, un “mobilismo universale” negatore del principio di non
contraddizione. Ma questo compito, a sua volta, nella misura in cui
coinvolge una delle applicazioni della dialettica (l’elenchos) e si
svolge a livello delle opinioni accettate o stabilite (tale anche il
principio di cui sopra, da Aristotele indicato in Gamma 3 come
doxa), rivelerebbe una tensione di fondo della ricerca metafisica
aristotelica: l’argomentazione filosofica pretenderebbe elevare il
principio a uno statuto superiore a quello doxastico, ma ciò po-
trebbe avvenire solo abbandonando il terreno dell’opinione comu-
ne. Il tentativo dello Stagirita sarebbe proprio quello di risolvere
tale tensione partendo dal fatto universale della comunicazione lin-
guistica, in direzione di quella che, in prospettiva, Calvo riconosce
come “argomentazione trascendentale”.

Pur risultando convincente nel mettere in valore una esigenza di
fondo dell’impegno aristotelico nei trattati della Metafisica, l’auto-
re mi pare trascurare alcune importanti implicazioni.

Intanto, soprattutto in riferimento a Gamma, è chiaro che Aristo-
tele, per introdurre la “scienza dell’essere in quanto essere”, ricorre
ampiamente alla “analisi semantica” (Berti) —a pieno titolo ricon-
ducibile alla pratica dialettica, e che proprio muovendo dalla capa-
cità del linguaggio di manifestare la realtà (su questo aspetto e sulle
difficoltà connesse la raccolta di Narcy e Tordesillas propone un
bel saggio di Frédérique Ildefonse, Analyse de langage et analyse
de l’être dans la “Métaphysique”), Aristotele si affida all’esame
dei significati del termine essere per rivelarne la polivocità. Ri-
spetto alla tradizionale contrapposizione tra dialettica e episteme
richiamata da Calvo, mi sembra che le tre operazioni coinvolte
—distinzione tra i molti significati di uno stesso termine, indivi-
duazione del primo tra questi, determinazione del rapporto inter-
corrente tra i molti significati e il primo— nella misura in cui
collegano esercizio dialettico e ricerca del principio, tendono a pro-
porsi di fatto come una soluzione originale.

Narcy.p65 6/11/07, 12:20320



LA “MÉTAPHYSIQUE”  D’ARISTOTE / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327 321◆

Inoltre, se è indiscutibile che la scienza dell’essere in quanto esse-
re riveli un tratto decisamente ontologico, direttamente connesso alla
ricerca dei principi costitutivi delle ousiai, mi sembra altrettanto vero
che, sempre in Gamma 2 e poi ancora, complessivamente, in Epsi-
lon, essa ne proponga uno logico-linguistico, mirato alla chiarifica-
zione di nozioni che possono trovare impiego in una indagine sulla
realtà e applicazione generale nei vari ambiti scientifici, senza essere
in quelli oggetto di studio: tra l’altro, è anche per questo, in quanto
cioè riflette su nozioni fondamentali nella strutturazione della co-
noscenza, che la scienza in questione si ritrova a essere prima, fon-
dante rispetto alle altre. In questo senso Charlotte Witt (in Substance
and Essence in Aristotle. An Interpretation of Metaphysics VII-IX,
Ithaca and London, 1989) parla della scienza dell’essere aristoteli-
ca come di una scienza “autoriflessiva”, che problematizza anche
se stessa.

All’analisi della ousia sono dedicati i contributi centrali della
raccolta, quelli in cui si fa più trasparente il dialogo con gli inter-
preti anglosassoni: Marco Zingano su L’“ousia” dans le livre Z
de la “Métaphysique”, Richard Bodéüs su La substance première de
“Catégories” á “Métaphysique” e Francis Wolff su Qu’est-ce que
se demander ce qu’est la réalité? Privilegiato è ovviamente il con-
fronto con la complessa tessitura dei capitoli di Zeta. Del suo tor-
tuoso percorso, al fine di discutere brevemente i tre saggi, utilizzia-
mo schematicamente alcune delle indicazioni ricavate da Jonathan
Lear (Aristotle: the desire to understand, Cambridge, 1988). La
sostanza —nelle risultanze dell’esame aristotelico— dovrebbe esse-
re: i) assolutamente prima; ii) qualcosa di determinato (tode ti);
iii) ontologicamente indipendente (choriston); iv) definibile; v) im-
manente agli enti sensibili; vi) causa prima dell’essere in quanto
principio unitario di ogni ente. Alla luce di tali criteri essa coinci-
derebbe di fatto con la “forma”, in questo senso correggendo appa-
rentemente l’orientamento del testo delle Categorie, nel quale l’esi-
genza di focalizzare il soggetto ultimo della predicazione aveva
condotto alla identificazione dell’individuo come prote ousia. Come
potrebbe, in effetti, una indagine intorno all’essere, concentrata sulla
sostanza in quanto suo aspetto primario, concludere che essere è
essenzialmente il soggetto individuale, di per sé oggetto di espe-
rienza ma —nella sua irripetibilità e accidentalità— non di scienza?

Narcy.p65 6/11/07, 12:20321



322 ZUCCHELLO / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327◆

Il dibattito interpretativo è tradizionalmente ruotato intorno alle
implicazioni di quelle proposizioni, come ci ricorda Zingano, im-
pegnato appunto a determinare i rapporti tra ousia, katholou e eidos,
affrontando la annosa questione dello statuto, particolare o uni-
versale, della forma aristotelica. Il saggio è molto utile per illustrare
la struttura “aporematica” (Lear) dell’analisi di Aristotele e soprat-
tutto per valorizzarne la densità come effetto del sovrapporsi di
linee e prospettive di ricerca: quella del metafisico intesa a rilevare
la struttura ilemorfica degli enti individuali e quella del naturalista
attenta a rintracciare i confini tra classi di individui; quella in
apparenza puramente logica, interessata a rilevare l’oggetto della
definizione e quella concreta, intenta a evocare casi di processi
generativi problematici —come quello degli ibridi: il mulo—
all’interno di una considerazione razionale della realtà naturale.

Mi pare, inoltre, che Zingano imposti correttamente una possi-
bile e plausibile soluzione delle difficoltà, una volta registrate e
soppesate le diverse esigenze della “ousiologia” aristotelica. In
questa direzione leggo lo sforzo di precisare —contro superficiali
traduzioni— il significato, nel contesto di Zeta, della espressione
tode ti, che sarebbe fuorviante ridurre semplicemente a quello di
“particolare”, e che veicola piuttosto la determinatezza, il principio
di determinazione dei particolari. Quanto Aristotele riesce a deli-
neare abbastanza chiaramente, si può —a mio giudizio— così sin-
tetizzare: la forma o essenza non coincide immediatamente con la
specie, ma si identifica con la differenza specifica; quest’ultima
rappresenta quel tode ti capace di fissare i caratteri che fanno di un
individuo particolare un membro della sua specie; tale iscrizione in
classi è resa possibile dalla identità specifica delle forme; le diffe-
renze tra gli individui all’interno della specie sono da ascrivere da
un lato alla molteplicità numerica delle forme, dall’altro alla diver-
sità delle componenti materiali.

Contro l’opinione tradizionale —sottolineata, per esempio, seb-
bene in modo diverso, nelle letture dai maggiori specialisti, anglo-
sassoni (in ordine di tempo Graham, Lear, Gill, Lewis) e non (De-
veraux, Pietsch)— che dalle Categorie a Metafisica Z si consumi
una evoluzione della posizione aristotelica della “sostanza prima”
si schiera il saggio di Bodéüs, il quale, con buoni argomenti, insiste
sulla continuità dell’analisi dell’individuo nei due contesti. In par-

Narcy.p65 6/11/07, 12:20322



LA “MÉTAPHYSIQUE”  D’ARISTOTE / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327 323◆

ticolare sarebbe la fondamentale articolazione espressiva tra “inhé-
rence” (essere in un soggetto) e “imputation” (dirsi di un soggetto)
a manifestare, anche nella operetta più antica, la concezione ilemor-
fica approfondita più tardi in Zeta: lo stesso soggetto individuale,
infatti, è tanto soggetto di inerenza per “bianco” e “grammatico”,
le quali qualificazioni non possono ovviamente che implicitamente
riferirsi rispettivamente a corpo e anima. Non c’è dubbio, secondo
l’autore, che Aristotele nelle Categorie fosse consapevole che l’in-
dividuo sostanziale è risultato di un principio materiale e di un
principio formale (come rivelerebbe, in particolare, l’evidenza te-
stuale di Categorie, 2, 1a21-28) e se la distinzione, fondamentale sul
piano ontologico, è passata sotto silenzio, ciò dipenderebbe dalla
specificità del contesto. È solo nella Metafisica che il filosofo si
propone una indagine scientifica intorno alla sostanza: il compito
di Zeta comincia dove si esaurisce quello delle Categorie, nella
ricerca dei principi che illustrino che cosa sia la ousia.

La tesi di Bodéüs mi sembra condivisibile. Se è vero che, in
Metafisica Z 3, Aristotele recupera introduttivamente il criterio
distintivo della ousia già applicato nelle Categorie (“ciò che può
fungere sempre e solo da soggetto e mai da predicato”) per marcar-
ne l’insufficienza come guida nell’indagine usiologica, è perché nel
contesto più antico, in cui centrale, anche rispetto al dibattito inter-
no all’Accademia platonica, era la sottolineatura della irriducibile
pluralità dei modi di dire l’essere, il ricorso alla traccia logico-
linguistica era risultato decisivo rispetto all’approfondimento onto-
logico-usiologico. La ripresa nel quadro di un sondaggio sistematico
della realtà comporta, invece, che l’autore espliciti le strutture
ontologiche coinvolte. Così, da un lato Aristotele non mette mai in
discussione la sostanzialità degli enti individuali della nostra espe-
rienza, dall’altro l’esigenza scientifica lo spinge a coglierne —con
la struttura ilemorfica— anche il vero principio sostanziale.

Il saggio di Wolff —il più lungo della raccolta insieme a quello
di Bodéüs— rivela la propria originalità sin dal titolo, che eviden-
zia la scelta di tradurre il termine greco ousia con réalité. Non si
tratta di un vezzo ma di una decisione mirata a valorizzare i due
significati connessi: quello del carattere che fornisce a una cosa la
sua consistenza ontologica (la sua “realtà”) e quello della cosa
stessa (una “realtà”). L’interesse dell’autore non è quello di rispon-

Narcy.p65 6/11/07, 12:20323



324 ZUCCHELLO / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327◆

dere alla domanda aristotelica “che cosa è la ousia?”, bensì quello
di mettere a fuoco il senso dell’interrogativo, che cosa significhi, in
altre parole, porsi quella domanda. Si tratta di fatto di un percor-
so alternativo per arrivare comunque a trovare una risposta in meri-
to alla sostanza, che Wolff persegue attraverso la collazione dei
primi capitoli di Zeta e Delta 8 —dedicato appunto alla ousia.

L’analisi delle prime battute di Zeta 3 consente all’autore di deter-
minare “les deux grand sens de l’ousia”: sostrato permanente della
realtà in questione, ovvero la sua essenza, che ne garantisce la com-
prensione. L’indicazione è confermata anche sul piano storico, dalla
ricostruzione aristotelica delle origini della filosofia in Metafisica
Alfa, che rileva due fondamentali tendenze nella ricerca intorno alla
realtà: l’approccio dei fisici a un sostrato al fondo del mutamento
degli enti, e quello di Socrate e dei platonici alla “quiddità”, che non
è se non un altro modo di cercare il sostrato in un “nucleo essen-
ziale” irriducibile. In questo senso, secondo la persuasiva lettura di
Wolff, sarebbe lo stesso criterio dell’hypokeimenon a condurre alla
identificazione sostanziale a un tempo del composto materiale e della
“forma”. Così il corso della ricerca “usiologica” di Zeta sarebbe in
pratica deciso sin dall’inizio, con il riferimento al sostrato: semmai,
rispetto alle esigenze di un’analisi non meramente “logica” (come
quella dei platonici che era approdata alla genericità degli universali)
ma anche “fisica”, rimaneva da determinare che cosa fosse da rico-
noscere come “substrat premier”: materia, forma o sinolo?

Rispetto alle letture tradizionali la interpretazione di Wolff si
rivela a questo punto coraggiosa, in quanto il primato della forma
viene argomentato applicando il criterio del sostrato, che, pur il
testo di Zeta 3 sembrerebbe riconoscere insufficiente. In pratica
—come fanno anche Lear e la Witt— l’autore non pare dare troppo
credito al modello della “predicazione ilemorfica”: la forma sostan-
ziale non andrebbe —a dispetto di alcune concessioni aristoteli-
che— considerata un predicato da riferire a un sostrato materiale. Il
fatto che nell’ambito sensibile essa debba sempre essere correlata
alla materia non ne mette in discussione la priorità logica e onto-
logica, dal momento che quella è mera potenzialità, e, rispetto
all’ente strutturato, non è nulla di determinato senza la forma. È
quindi solo in virtù dell’assetto intrinseco e della organizzazione
unitaria garantiti dalla forma, che l’individuo (il composto) potrà

Narcy.p65 6/11/07, 12:20324



LA “MÉTAPHYSIQUE”  D’ARISTOTE / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327 325◆

fungere da soggetto. La forma è allora sia sostrato logico —ciò che
la materia non può essere per la sua indeterminatezza— sia sostrato
fisico, perché l’individuo effettivamente esistente e soggetto di affe-
zioni è tale in forza di una composizione ilemorfica.

Isabelle Koch offre l’unico contributo direttamente ispirato alle
controverse pagine della seconda metà di Metafisica Lambda, al
centro del recente dibattito interpretativo dopo la pubblicazione
(Aristotle’s Metaphysics Lambda, edited by M. Frede and D.
Charles, Oxford, 2000) degli atti del X Symposium Aristotelicum
dell’agosto 1996, dedicato appunto a una analitica lettura dei dieci
capitoli del trattato. Le “Dieu vivant” d’Aristote affronta un tema
forse meno controverso ma comunque significativo della “teolo-
gia” aristotelica: il rapporto tra l’impresa scientifica di dimostrare
l’esistenza di una sostanza immobile —causa efficiente del moto
celeste— e le aspettative della religione popolare nella determina-
zione delle proprietà essenziali di Dio.

Partendo da una sollecitazione di Richard Bodéüs (1975) —se-
condo cui la teologia del dodicesimo libro della Metafisica sarebbe
il prodotto di due linee convergenti d’indagine, una esplicita, “rigo-
rosamente scientifica”, concentrata sull’essere, l’altra, per lo più
implicita, dipendente da endoxa ricavati dalla teologia poetica—,
l’autrice rifiuta lo schema dello sviluppo parallelo di due discorsi,
dimostrativo e dialettico, che troverebbero nelle nozioni di energeia
(atto, attività) e zoe (vita) il loro punto di incontro. La tesi che
viene argomentata è, al contrario, che Aristotele avrebbe condotto
un percorso di ricerca unitario e coerente e l’eventuale eco nella
sua teologia di caratteri comuni alla religione popolare non
implicherebbe una sua dipendenza da essa.

Il problema con cui principalmente si confronta la Koch è quello
della presunta tensione nella applicazione metafisica del concetto
di vita: l’attribuzione della zoe a Dio costituirebbe, infatti, per alcuni
interpreti, lo scacco del progetto aristotelico di una theologhike
episteme, trasformando la sua teologia in una appendice della fisica
(Volpi, 1991), ovvero, secondo una prospettiva evolutiva, docu-
menterebbe la presenza di una concezione ancora “spiritualista”
della vita —chiaramente espressa nel Protreptico— da Aristotele
poi trasformata nella biologia del De anima (Mansion, 1984).
Evitando le difficoltà di una lettura “réductionniste” che riconduca

Narcy.p65 6/11/07, 12:20325



326 ZUCCHELLO / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327◆

le differenti accezioni di zoe a una sola, interpretando le altre in
senso metaforico, e quelle di una lettura “homonymique” che
insista, al contrario, sulla diversità semantica, l’autrice è impegnata
a individuare una definizione “fonctionnelle” della vita, che ne
conservi la plurivocità senza arrendersi alla equivocità: in Lambda
ciò sarebbe possibile in forza del nesso tra vita e attività.

Ciò per cui la vita è veramente quello che è, ciò per cui merita di
essere definita una vita sarebbe appunto l’attività. Sottolineare
come il fine della vita si realizzi nel vivere pienamente e fondi il
carattere “autotélique” dell’attività, consente alla Koch di far leva
sulla definizione di vita come “autoréférentialité de l’energheia”,
che si specifica e compie nei diversi contesti, per giustificare la
pertinenza dell’uso di zoe nell’ambito della scienza teologica,
senza ritenerlo una concessione alle credenze popolari ovvero una
surrettizia intrusione della fisica. A sostegno della interpretazione
dell’autrice si potrebbero citare le precisazioni in merito al nesso
vita-pensiero avanzate da Berti (“Per i viventi l’essere è il vivere”,
Il pensiero come forma di vita. A proposito della “intelligenza
artificiale”,  1990, ora in Nuovi studi aristotelici. II - Fisica, antro-
pologia e metafisica, Morcelliana, Brescia, 2005), secondo cui, dal
momento che l’anima è disposizione a vivere che si esplica in
molteplici attività, dove ve ne sia una, già è presente la vita. L’essere
per i viventi consiste dunque essenzialmente nel vivere e per i
pensanti essenzialmente nel pensare, cioè nel tipo di vita loro pro-
prio: in questo senso il pensare è per Aristotele essenzialmente un
vivere, un agire e fare autonomi.

Proprio a Berti, come abbiamo introduttivamente segnalato, è
toccato il compito di chiudere la rassegna, con il suo Que reste-t-il
ajourd’hui de la métaphysique d’Aristote?, con un omaggio ad
Aubenque (che l’ha aperta) e al comune interesse per la dimen-
sione metodologica della ricerca del filosofo. Sarebbe infatti l’uso
riflessivo del linguaggio, la concezione della filosofia come “méta-
langage” dallo studioso francese reiteratamente richiamati, il primo
lascito della filosofia prima aristotelica, cui Berti affianca quella
che definisce “une certaine idée de la métaphysique”. La sua origi-
nalità consisterebbe, da un lato, nella indicazione dell’oggetto di
cui si ricercano le cause prime, dall’altro nella determinazione
della natura e delle funzioni delle cause prime.

Narcy.p65 6/11/07, 12:20326



LA “MÉTAPHYSIQUE”  D’ARISTOTE / Noua tellus, 25 2, 2007, pp. 317-327 327◆

Il primo aspetto costituisce la vera e propria formulazione dell’in-
terrogativo metafisico per eccellenza, che il filosofo greco risolve
con la designazione tematica dell’“essere in quanto essere”, un
oggetto altamente problematico per la sua irriducibile molteplicità
e eterogeneità, manifestata a partire dagli usi del linguaggio comune.
Tale multivocità sarebbe peculiare della concezione aristotelica, senza
precedenti nella tradizione presocratica e platonica, e senza riprese
adeguate nella tradizione successiva. Alla originale enunciazione del
problema farebbe seguito, nella persuasiva sinossi di Berti, l’origi-
nale percorso risolutivo, scandito in tre passaggi: i) scoperta della
dipendenza delle categorie in rapporto alla ousia, ii) ricerca delle
cause prima della sostanza, iii) compimento della ricerca delle cause
prime per mezzo della distinzione tra “potenza” e “atto”.

Due gli aspetti che l’autore sottolinea con vigore e che riflettono
momenti qualificati del dibattito interpretativo dell’ultimo decennio.
In primo luogo, alla luce del metodo logico-linguistico adottato, la
irriducibilità della ousia alle e la sua indeducibilità dalle sue cause
prime, che non sono assimilabili a universali platonici: esse garan-
tiscono intelligibilità senza distruggere la molteplicità delle ousiai. In
secondo luogo, l’insufficienza di una considerazione unicamente e
puramente logico-linguistica e la necessità di integrarla con un ap-
proccio physikos, che individui una causa esterna alle sostanze, in
grado di spiegarne il movimento. Questo momento, culminante nella
dimostrazione dell’esistenza di un motore immobile —di cui Berti,
da un decennio a questa parte, difende il ruolo esclusivamente effi-
ciente—, non ne esprime tuttavia, a sua volta, una pretesa anteriorità
logica (come vorrebbe Alejandro Vigo nei suoi Estudios aristoté-
licos, Pamplona, 2006), bensì solo causale. La soluzione di Aristo-
tele non elimina la polisemia dell’essere, né la molteplicità dei signi-
ficati della sostanza: il principio ultimo dell’essere e delle sostanze
non è la sola causa, ma semplicemente una delle cause, completa-
mente insufficiente, da sola, a spiegare l’essere nella sua interezza.
Esso, inoltre, è del tutto eterogeneo rispetto agli altri enti, cui si
rapporta in quanto principio motore. Un segno ulteriore della atten-
zione del filosofo greco per la varietà, le differenze, la mobilità della
realtà e dunque della sua peculiare idea di filosofia, che rappresenta
ancora un’ottima ragione per continuare a studiarla.

Dario ZUCCHELLO

Narcy.p65 6/11/07, 12:20327


