Garcia PErez, David, Prometeo. EI mito del héroe y del pro-
greso. Estudio de literatura comparadiéxico, Instituto
de Investigaciones Filolégicas, Universidad Nacional Auté-
noma de México, 2006, 317 pags.

Conaoci a David Garcia Pérez en la clase de Literatura comparada
que imparto en el posgrado en letras en la Universidad Nacional
Auténoma de México. En ella suelen a veces conjuntarse dos fené-
menos poco frecuentes: la pasién por la literatura como una forma
de vida y la originalidad en la percepcion. Cuando esto ocurre, las
sesiones en la universidad trascienden el ambito de lo académico y
contagian la vida y la escritura de una fuerza electrizante que gene-
ra, en varios sentidos, alta tension. De esa chispa original salié un
trabajo que tardaria mucho en gestarse. Primero fue un trabajo final,
luego una tesis doctoral y ahora un libro. Un magnifico libro que
recorre las distintas etapas de Prometeo y sus distintos nombres y
disfraces. Un viaje analitico por las transfiguraciones tematicas y es-
tilisticas de un mito que atravesando siglos se ha mantenido vivo,
desde la antigliedad griega hasta los superhéroes clemMasspos-
modernos.

Prometeo como personaje es extraordinario. Desafia a los dioses,
les ensefia a los seres humanos a no creer ciegamente en la divini-
dad; roba el fuego a las deidades para llevarlo a los pobres mortales
y por eso da origen a la ciencia y al progreso. Pero también a la
rebeldia y a la libertad. En sus metamorfosis su actividad adquiere

PALABRAS CLAVE: comics,Grecia antigua, literatura comparada, mito, Prometeo.
RecepciON 14 de septiembre de 2007.
ACcEPTACION 15 de octubre de 2007.

295 Noua tellus, 25-2, 2007



296 BELTRAN / Noua tellus, 25-2, 2007, pp. 295-301

un sentido simbolico distinto: los motivos literarios que lo compo-
nen como mito se reconfiguran y adaptan al contexto de la época
gue lo evoca. Incluso se acomoda a géneros distantes al que le dio
vida y, no obstante, su fuerza como emblema permanece inalterable.
Estas son apenas algunas de las razones que hacen de su estudio
como enigma un trabajo necesario. Para que el autor pudiera hacer
un recorrido por las etapas emblematicas de esta figura tuvo que
enfrentarse a muchos problemas. Ademas del conocimiento de las
obras griegas que leyo en la lengua original, tenia que conocer las di-
ferencias teméticas a que dan lugar los géneros en que Prometeo ha
sido volcado, los distintos contextos en que fueron leidas, la inten-
cion que tenian cada una de las obras donde aparecia como tema
central. El punto de partida y referente hipotextual fue el contexto
de la tragedia griega que le da origen, pero luego habia que acudir
a la tradicibn moderna en lengua francesa que lo revisita y lo actua-
liza. Garcia Pérez se dio a la tarea de leer a Gide y a Camus, dos
autores de la modernidad, para ver cdmo encarnaba este mito en
una época tan convulsa, donde la busqueda de la libertad en el exis-
tencialismo adquiere connotaciones politicas e ideolégicas muy
distintas. Finalmente, ley6 a Umberto Eco y acudio @dosicsde

los superhéroes del capitalismo de los afios 50 en Estados Unidos a
fin de observar su funcion como propagadores de un ideario dentro
del suefio americano. Y comparé todas estas obras y vio como se
reconfiguraba y se actualizaba en cada etapa el mito prometeico,
uno de los mas ductiles en nuestra cultura occidental. Esto no es
poca cosa.

Ya desde que inicia con el mito de Prometeo para los griegos,
David Garcia se enfrenta a un problema grande. La literatura griega
no tuvo siquiera el concepto de literatura nacional (a pesar de que
nosotros asi la vemos), porque lo que habia entonces eran varias
poleis diversas todas, de modo que desde sus inicios el mito tenia
ya variantes (pp. 19-21, 30-32). De ahi que la lectura que se des-
prende en cada caso ofrece una direccion disimbola: en Hesiodo,
de temética mas religiosa; en el propio Hesiodo y en Platon/Esqui-
lo/Luciano se inclina a una mas didactica, y en Gide/Camus, final-
mente, a una mas filosdéfica (pp. 35-36).

Por la naturaleza diacronica del mito, el trabajo de Garcia Pérez
atraviesa varios géneros y al hacerlo, disecciona los rasgos esencia-



GARCIA PEREZ PROMETEO/ Noua tellus, 252, 2007, pp. 295-301 297

les de la épica, el diadlogo, el ensayo filosdfico, la tragedia, la “sotie”

y el comic Demuestra, al hacerlo, como en ciertos casos el hecho
de que varie el género hace que el concepto mismo de Prometeo se
transforme como mito. Y por ello, aunado al solo interés tematolo-
gico esta el genoldgico: como es que el cambio de un género hace
gue cambie un contenido (pp. 36, 174).

Ya desde el inicio de la exposicion, en los apartados que se re-
fieren a laTeogoniay aLos trabajos y los diagp. 68-71, 83-102),
se encuentran datos que como lectores no especializados en la época,
si ése fuera el caso, nos parecen fascinantes. Ademas del hecho de
saber que el mito prometeico es uno que comparten varias culturas,
nos sorprende que los hombres (y los Titanes) se relnan para ver
cuales son los derechos y las obligaciones de los dioses; que le digan
al dios (o que lo piensen): si te propasas como dios, tendré que hacer
algo. Una actitud impensable como simple idea (una democracia que
fusiona lo real con lo fantastico o lo religioso) en nuestros dias. Un
derecho que no escinde el plano humano y el divino y que legitima la
actuacion inicial de Prometeo. Responder a una injusticia de la maxi-
ma autoridad validando el engafio. Un tema filosofico para ser pen-
sado: ¢Por qué a partir de las religiones monoteistas habremos inven-
tado dioses a los que no podemos reclamar sus injusticias?

Permitir, como posibilidad, dentro de un sistema ético y de repre-
sentacion, el robo del fuego divino para llevarlo a los hombres no
quiere decir que Zeus no reaccione a ese acto justiciero con una
venganza terrorifica: el castigo a este acto consiste en que diaria-
mente las entrafias de Prometeo seran devoradas por unas aves rapa-
ces y por las noches esas mismas entrafias se restituiran para ser
devoradas de nuevo al dia siguiente. Sélo puede pensarse, como
hecho imaginativo, en un castigo aun peor.LBa trabajos y los
dias, esa espléndida obra que explica el por qué de nuestros afanes
humanos, los dioses se retnen (mas tarde lo harhadas madri-
nas) para hacer un regalo que, como todo don hecho por un dios,
tiene dos caras. El presente serd Pandora, la mujer que es el premio
de los hombres, a quien Atenea, Afrodita y Hermes han acicalado y
bendecido con dones cuando menos cuestionables para quien reciba
semejante regalo en prenda. Para hacer a la mujer mas atractiva,
Hermes le concede la mentira y la facilidad de palabra y con ella
justifica las penalidades que pasan los hombres en esta vida. Por



298 BELTRAN / Noua tellus, 25-2, 2007, pp. 295-301

ello, “Prometeo es uno de aquellos mitos que le recuerdan al hombre

la miseria de su existencia, pero sin quitarle la esperanza de que

pueda vencer a los dioses o0 a la muerte”, segun el autor sostiene en
su ensayo (pp. 16-17). Falsa esperanza, digo yo, al conocer el casti-
go que acomparfia siempre esa osadia. Y no obstante, Prometeo,
para nosotros, segun la antigliedad clasica es y sera siempre el dios
de la rebeldia y la filantropia.

En la Modernidad, en cambio, esta interpretacion da un giro de
ciento ochenta grados. ¢Cémo podemos pensar en la libertad en un
tiempo que ha vivido dos guerras mundiales y donde la esperanza y
la rebeldia suelen mas bien estar ocultas bajo una sombra de fraca-
so nihilista? Tal vez por eso es que Gide, para emplear la historia
de Prometeo, elige escribir una “sotie”, una satira, para probar que
faltaba un elemento en el mito: la conciencia que ata y tortura al ser
humano, en vez de hacerlo libre. A su obra la tilRtameteo mal
encadenadqy con ello ya abre un distinto resquicio a la esperanza.
En la obra de Gide, nos dice Garcia Pérez (pp. 174-211), Zeus es el
arquetipo del millonario gordo, en ella se burla de sus cualidades,
hay un camarero (mesero) o un dispensador de conciencias y los
dos amigos, Cocles y Damocles, los arquetipos de quien no hace
nada en la vida, y quien quiere hacer algo bueno para ser reconoci-
do. Gracias a ellos, Prometeo aprende sobre el valor del Acto Gra-
tuito.

El magnifico estudio de David Garcia Pérez nos explica luego la
idea del “crimen logico”, un tema muy actual aunque haya nacido
con los nihilistas. Si Dios estd muerto, piensan en esa época de
posguerra, entonces todo esta permitido, incluido el crimen. Camus
en cambio plantea que la necesidad del asesinato es un absurdo.
Toda la obra de Camus, en realidad, demuestra los horrores que se
pueden cometer en nombre de una logica. Estudia el absurdo tras
las guerras no para justificarlo, sino como un paso para construir la
conciencia. El Prometeo de la antigua Grecia pretendié salvar al
hombre al darle el fuego y ensefiarle las diversas técnicas. Para
Camus, el nuevo Prometeo debe salvar al hombre ahora, y lo debe
salvar de una vida sin sentido (pp. 211-244).

Qué actual nos suena. Qué contemporaneo. Cual es ese Prome-
teo, ese héroe actual que puede salvarnos de la vida sin sentido, en
un tiempo en que no creemos en el compromiso politico, moral,



GARCIA PEREZ PROMETEO/ Noua tellus, 252, 2007, pp. 295-301 299

social, en que descreemos de la palabra democracia, en que volve-
mos a la religion o las religiones o los diluidisimos sermones de
autoayuda que se hacen pasar por sistemas religiosos que recuperen
el sentido de una vida que parece estar fundada en el hedonismo
narcisista y en el salvese quien pueda.

Las ideologias o sea las razones de cada época, dice Camus, nos
impiden asomarnos a lo alto del muro y mirar la libertad que esta
del otro lado. El absurdo de hoy esta en defender posturas barbaras,
nos dice. Para él, Prometeo (el humano rebelde) se define por su
empefio de alcanzar la libertad:

El Prometeo de la antigua Grecia pretendié salvar al hombre de la

muerte al darle el fuego y ensefiarle las diversas técnicas. Camus pare-
ce demostrar que el nuevo Prometeo debe salvar al hombre, ahora, de
la vida sin sentido, de sus actos absurdos que se justifican en la racio-
nalidad: asesinato y rebelion son formas analogas de suicidio y absur-

do, los cuatro conceptos son dirigidos por Camus hacia una interpre-

tacion del hombre rebelde de todos los tiempos, incluso de los futuros

Prometeos, quizd para descubrir una tapia a la que solo es posible
subirse y mirar por encima de ella: la libertad (p. 214).

En cierto modo, es logico entonces, que frente a esta postura, Garcia
Pérez asuma una vision tan critica respecto de los superhéroes de la
posmodernidad (pp. 245-255). Al leer su estudio, da la impresion
de que hasta aqui esta de acuerdo con el mito de Prometeo. Y que a
partir de entonces, lo que hay es la utilizacién del mito de Prometeo
en los superhéroes para reafirmar los peores valores: el conformis-
mo, la defensa dedtatus quogl capitalismo. Lo primero que nos
aclara, al hablar de superhéroes como Superman o Batman (pp. 255-
269), es que se trata de héroes con dos caras, cosa que ya sabiamos,
pues los hemos visto cambiarse de ropa para adoptar su verdadera
identidad. Pero luego, el autor explica algo que no sabiamos: que
ya este fendmeno de la doble identidad se veia en el rito antiguo.
Que cuando Superman o Batman hacen visible una de sus persona-
lidades por el cambio de indumentaria estan acudiendo a una prac-
tica antigua: el paso de un estado pagano a otro totalmente sagrado
o trascendental:

La vestimenta y la forma de vestirse de la antigliedad se puede conje-
turar como una de las estructuras de todo el ritual; pero tal estructura



300 BELTRAN / Noua tellus, 25-2, 2007, pp. 295-301

se va ajustando a la brevedad del tiempo que impone la época contem-
poranea. A Clark Kent le bastan unos segundos para transfigurarse,
a diferencia del sacerdote antiguo, pero la finalidad del ritual sigue
siendo la misma: la transformacion sefiala la diferenciacion cualitativa
entre el hombre comun y el héroe, o entre el héroe y el dios, y eviden-
temente entre estas distinciones también es posible encontrar matices
internos que jerarquizan a los sujetos (p. 49).

Y una vez que ha hecho la comparacion de los motivos semejantes
en los héroes de hoy y los de hace dos mil afios, el autor comienza
a separar a unos y otros, a desacralizar a los superhéroes actuales
y llega incluso a decirnos que en ellos “no hay justicia, sino justi-
ficaciones”, que son premisas del autoritarismo, que son, en fin,
una imagen del discurso oficial (p. 258). Después de tratar tan mal
a estas figuras tutelares de los medios masivos godeaic, Garcia

Pérez describe las cualidades heroicas para convencernos. Nos dice
gue los superpoderes en ellos serian la parte externa de los antiguos
héroes —la fuerza de Hércules, la rapidez de Aquiles, los artificios
de Medea— que solo han sido transpuestos a la fortaleke-de
man; la velocidad de El hombre nuclear, etcétera (pp. 257 y ss.).
Los héroes clasicos, afirma, representan una evolucion cultural.
Nos sirven para crecer, moralmente. La tragedia que viven es un
vehiculo de ensefianza. Por ejemplo: la tragedia de Edipo demues-
tra la fragilidad de la confianza que el hombre puede tener en si
mismo. Nos demuestra que somos terriblemente fragiles. En cambio,
los superhéroes no producen ninguna tragedia; sus apuraciones son
inmediatas y no trascendentales. Hoy dia, el héroe prefiere la gloria
efimera al compromiso consigo mismo y con la colectividad. Super-
man o el hombre de éxito no aparcara su auto en un lugar prohi-
bido; no organizara una revolucién, porque su objetivo no es llevar
al ser humano a la libertad que para €l esta ya dada en el sistema
“democratico” de los Estados Unidos. Y su conclusion es lapidaria:
lo que los superhéroes hacen es confirmar y recordarnos las formas
de convencernos de los sistemas totalitarios; su mision (la de los
superhéroes) es resguardar la libertad institucional.

En efecto, Superman y los superhéroes a los que este estudio
hace referencia pertenecen a una generacion y llegan so6lo a una
época, a la de los afios 50, que son los afios mas conservadores que
vivi6 el suefio americano y, en efecto, Superman y muchos de los



GARCIA PEREZ PROMETEO/ Noua tellus, 252, 2007, pp. 295-301 301

Superhéroes de losomicsnacidos con el siglax tienen como
propésito resguardar la seguridad institucional y hacer sentir al
lector, o al espectador, que vive en un mundo seguro, donde los
malos estan afuera y hay alguien que vendra a encerrarlos. Que
vive en el mejor de los mundos. Pero a partir de los afios 80, los asi
llamados géneros paraliterarios y masivos dan un giro.cblaycs
actuales que son sorprendentemente contestatarios, extraordinaria-
mente criticos y estéticamente irreprochables. Cierto que la mayo-
ria son de origen galo y los mas revolucionarios son de origen
belga. Pero hay también en la tradiciébn anglosajona ejemplos que
prolongarian la propuesta de este trabajo y que revalorizarian a
Prometeo como funcion. Demostrarian que el papel del superhéroe
de estos medios fuera destablishmentsigue siendo objeto de
critica cuando no de burla. Que el concepto mismo de “héroe” ha
sido tomado por los gobiernos y las instituciones, y que el villano o
el mal se encuentran justo dentro de sus instituciones y su sistema
policiaco. Una parodia del superhéroe a®hicen México data ya

de varios afios y es la hecha por Rius en una serie que tituld “Los
supermachos”. Por otra parte, los héroes masivos del Star System,
representados por figuras de los cantantes de rock (un ejemplo es el
Space Cadet, cuyo creador es David Bowie) hacen ya la critica del
héroe de masas institucionalizado.

Pero éste es otro capitulo. La idea (genial, titanica ella misma,
rigurosa) y la muy erudita realizacion de esa idea, la de viajar, junto
con Prometeo, a lo largo de los siglos por varias de sus metamorfosis
han dado lugar a un libro que yo recomiendo sin reservas y al que le
auguro un gran futuro, como objeto de consulta, de aprendizaje, y
por qué no, de placer.

Rosa BLTRAN



