
POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 41◆

Noua tellus, 25 1, 200741 ◆

La naturaleza política y ética de la retórica

Antonio LÓPEZ EIRE
Universidad de Salamanca

lopezeire@usal.es

RESUMEN: La Retórica no es idéntica a la Teoría de la Comunicación moderna,
sino que evoca un concepto que va siempre asociado, desde el nacimiento mismo
de este arte, a los de “democracia”, “ética” y “política”. No se puede aislar el con-
cepto de “democracia” del de una “Ética Política” basada en la democracia y
elaborada por la Sofística.

* * *

ABSTRACT: Rhetoric is not the same as the modern Theory of Communication.
Its concept is always, from the very day of its birth, attached in an inextricable
way to the concepts of “democracy”, “ethics” and “politics”. It is not possible to
isolate the concept of “Rhetoric” from the conception of “Political Ethics” based
on democracy, which was elaborated by the Sophistic Movement.

PALABRAS CLAVE: democracia, ética, política, Retórica, Sofística.
RECEPCIÓN: 26 de febrero de 2007.
ACEPTACIÓN: 27 de abril de 2007.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0141



42 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

Eireart.p65 25/5/07, 09:0142



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 43◆

Noua tellus, 25 1, 200743

La naturaleza política y ética de la retórica1

Antonio LÓPEZ EIRE

◆

A la memoria de Paola Vianello

Decía Ludwig Wittgenstein con toda la razón del mundo que
sobre aquello de lo que no se puede hablar no hay más remedio
que callarse (wovon man nicht sprechen kann, darüber muss
man schweigen), con lo que afirmaba rotundamente que los seres
humanos pensamos con lenguaje y que si no tenemos palabra
para mencionar un concepto jamás podremos decir nada de él,
nada que se precie ni nada que no se precie, sino nada, abso-
lutamente nada, por la sencilla razón de que lo ignoramos del
todo.2

Por otro lado, la Lingüística nos ha venido enseñando a lo
largo de su prolífica y variada historia y desde las numerosas
y distintas perspectivas por ella adoptadas que el lenguaje no
lo fabricamos los hablantes para nuestro particular uso, disfru-
te y regodeo, sino que lo recibimos en herencia de anteriores
generaciones, lo aceptamos con docilidad, lo modificamos un
poquito y lo empleamos para compartirlo con nuestros con-
ciudadanos, para vivir con ellos en comunidad político-social
antes de entregarlo como iluminadora antorcha olímpica a las
generaciones que nos sucedan, para que lo empleen ellas con

1 Agradecemos a la DGICYT su apoyo para la realización de este trabajo con
la ayuda económica (referencia: HUM 2006-08794) que generosamente nos con-
cedió.

2 L. Wittgenstein, 1922; 1984; 1989.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0143



44 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

mucho éxito en su descubrimiento y transformación del mundo
en el que les haya tocado vivir.

Y como el lenguaje que empleamos no es de ayer ni de
anteayer, sino de hace muchos, muchísimos años, y, por otro
lado, las palabras sólo significan en sus contextos, no es ex-
traño que lleguen hasta nosotros palabras impregnadas de aro-
mas exóticos, voces que arrastran adherencias que en el pre-
sente nos resultan difíciles de adivinar al analizar la textura del
término.

Es verdad que las palabras llevan grabadas a fuego en su
propia contextura huellas que sirven de pruebas o testimonios
de la historia de su propio pasado. Por ello, o, mejor dicho,
gracias a ello, se han escrito bellísimos artículos y libros sobre
los orígenes y los avatares de las palabras y se han confec-
cionado acertados y útiles diccionarios etimológicos mediante
los cuales podemos informarnos de las historias de las lenguas,
que, a decir verdad, discurren muy estrechamente ligadas a las
historias de las culturas de los pueblos que las hablan.

Pongamos un ejemplo: la palabra poesía es de clara y noble
prosapia griega y lleva consigo, aun en español actual, la “ad-
herencia semántica” de palabra mágica y ritual que sólo cabe
escuchar con recogimiento, sacramental disposición al acata-
miento místico y, además, religioso silencio.

Por eso se ha señalado que una de las características impor-
tantes del empleo del lenguaje poético o literario, o sea, de la
comunicación poética en general es la “suspensión de incre-
dulidad” o la “suspensión de descreencia” (suspensión of dis-
belief),3 una especie de §poxÆ o “contención” o “suspensión de
ideas u opiniones” fenomenológica.4 Con ella se vulneran al
máximo esas cualidades básicas del lenguaje, a saber, su ca-
rácter pragmático, dialógico y político-social, por las que as-
pira a lograr una comunicación “afortunada” estrictamente re-

3 T. S. Eliot, 1960, p. 219: “You suspend both belief and disbelief ”.
4 D. Villanueva, 1991, p. 122.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0144



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 45◆

gulada por las “máximas conversacionales” del Principio de
Cooperación propuesto por H. P. Grice (“máximas de canti-
dad, calidad, relación y manera” que exigen “perspicuidad”,
“brevedad”, “claridad” y “pertinencia” en el mensaje),5 a las
que sin duda hay que añadir la capacidad de comunicación y
entendimiento entre el hablante y el oyente (máxima de la
intercomunicabilidad), postulada por Searle.6

Los mensajes deben ser, en condiciones normales, “infor-
mativos”, “perspicuos”, “breves” y “claros”; en otras palabras,
deben someterse a las máximas de “informativeness”, “perspi-
cuity”, “brevity” y “clarity”, o sea “informatividad”, “pers-
picuidad”, “brevedad” y “claridad”.

El lenguaje poético, el lenguaje de la poesía, en cambio, no
siempre cumple esas deseables condiciones, sino que más
bien suele violar por lo general las condiciones de “felicidad”
establecidas por Austin como indispensables para una exitosa
realización (performance) de un “acto de habla” (speech act)
“ilocucionario” (illocutionary), y, sin embargo, pese a todo ello,
al mensaje poético lo reverenciamos y lo aceptamos gozosos o
siempre o la mayoría de las veces.

En poesía lo admitimos todo. ¿Por qué? ¿Por qué admiti-
mos en poesía y sólo en poesía locuciones que no son corrien-
tes y generalizadas y usuales y empleadas por la gente co-
rriente y moliente y, además, aceptamos de muy buen grado
estilizaciones del lenguaje como el metro, la rima, la asonan-
cia y la consonancia, sin que se nos ocurra pensar ni por un
momento que tal vez, operando así, el poeta desea adorme-

5 Cf. H. P. Grice, 1957; 1971; 1982; 1991. El comportamiento correcto de
quien en la conversación realiza “actos de habla” es, según H. P. Grice siguiendo
a I. Kant, el de quien en cada instante proporciona información en su medida
justa, ni más ni menos que la requerida (máxima de la cantidad), e intenta decir
lo que tiene por verdadero (máxima de la cualidad), y habla en todo momento de
asuntos pertinentes o relevantes o, por lo menos, intentando ser pertinente o
relevante (máxima de la relación) y, por último, en su exposición es claro, breve
y nada ambiguo (máxima de la modalidad).

6 J. R. Searle, 1969; 1972; 1980; 1992.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0145



46 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

cernos o drogarnos con la recurrente armonía de su ritual pa-
labra?

¿No será con la finalidad de fortalecer el pacto de no agre-
sión entre el poeta oficiante y el oyente catecúmeno que se so-
mete voluntariamente a un maravilloso y placentero ritual de
iniciación?

¿No será para intensificar la “fe poética” (poetic faith) del
oyente o lector de poesía y de este modo ratificar su volunta-
ria “suspensión de incredulidad” o “suspensión de descreen-
cia” (suspensión of disbelief), cuya total aceptación firma y
confirma implícitamente siempre el propio receptor del men-
saje poético forzado a hacerlo en virtud de la indiscutible auto-
ridad del inspirado vate o poeta?7

Un servidor y muchos mortales nos rendimos de antemano
ante el sacrosanto poeta que nos conduce por caminos delei-
tosos que, en el fondo, nosotros mismos apetecemos recorrer.

El lenguaje poético, en efecto, con sus muy consentidos y
libres “actos de habla” poéticos, se permite, al igual que los
rituales religiosos, circular con total impunidad por los tres
modelos del mundo que señala T. Albaladejo:8 el de lo verda-
dero (si tal cosa existe), el de lo ficcional verosímil y el de lo
ficcional inverosímil.

En la macro-estructura del lenguaje poético los tres mundos
conviven en felicísimo y muy legítimo concubinato, porque
todos los lectores de poesía somos lectores ingenuos o por-
que lo verdadero, al ser tocado por la poesía (lo mismo ocurre
con el ritual), se convierte no tanto en ficticio o ficción, como
en indiferente al criterio de veracidad.9

Es más, al igual que ocurre en el ritual, en poesía se da la
“ley de máximos semánticos”,10 en virtud de la cual lo “fic-

7 S. Levin, 1976, p. 153; 1999. A. López Eire, 1997.
8 T. Albaladejo Mayordomo, 1986; 1998.
9 T. S. Eliot, 1960, p. 219: “You suspend both belief and disbelief ”.
10 T. Albaladejo Mayordomo, 1986; 1998. A. Garrido Domínguez, 1996.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0146



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 47◆

cional inverosímil” domina sobre lo ficcional verosímil y éste
sobre el mundo de la presunta realidad objetiva.11

La palabra poesía arrastra, pues, muy claramente “adheren-
cias semánticas” de magia, religión y ritual.

El hecho de que el “acto de habla” ejecutado con el lengua-
je poético vaya acompañado con frecuencia (¡siempre en los
remotos tiempos de la oralidad!) de esas preciosas estiliza-
ciones y sazonadores condimentos de la palabra que son el
ritmo y la armonía y la música y el canto y la danza y de que,
asimismo, sea acogido por los receptores sin rechistar, con
religioso silencio, por sus “contempladores” más que oyentes,
de forma que nadie plantee objeciones a versos como “Eran
las cinco en punto de la tarde, / eran las cinco en todos los
relojes” o “Y que yo me la llevé al río / creyendo que era
mozuela, / pero tenía marido”, todo ello nos induce a pensar
en la estrecha relación existente entre la poesía y el ritual.

Nadie, a decir verdad, pone en duda tan sorprendente exac-
titud cronológica en diferentes relojes (“¡Eran las cinco en
todos los relojes!”) y a nadie molesta que un varón, que —se
dice— no tiene por qué ser el poeta, triunfe en su aventura
amorosa y, además, lo cuente luego con inolvidables palabras
que han quedado para siempre inalterables y fijas como si
fueran “palabras de vida eterna”, como si formaran parte de
esas palabras de la metafórica “vida perdurable” repetidas una
y otra vez, cíclicamente, en los rituales y que, por tanto, aun-
que el mundo entero pase, ellas no pasarán.

Sin embargo —¡bien que lo sabemos!—, todas las palabras
pasan y los hombres también.

Y de hecho cuando algún colega bocazas me cuenta una
aventura erótica exitosa similar a la del Romancero Gitano de
Lorca, yo le digo invariablemente, entre virtuoso y envidioso,
“¡Menos lobos, Caperucita!”. No obstante, si la escucho en
lenguaje poético, aderezada y estilizada por esas rituales pala-

11 T. Albaladejo Mayordomo, 1986; 1998.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0147



48 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

bras de “vida eterna” que son las propias de la poesía, las cosas
cambian.

Los “actos de habla” poéticos —esto ya lo vio muy clara-
mente R. Ohmann— son dignos de obtener la complaciente
aquiescencia del receptor y de ser premiados con su generosa
aceptación, que es el resultado de una inteligente y preme-
ditada postura o actitud mental de total indiferencia al criterio
de veracidad, por ser “actos de habla” desprovistos de “fuerza
ilocucionaria”.12

En su opinión, un “acto de habla” literario o poético está
tan apartado de las coordenadas de espacio y tiempo que dan
“fuerza ilocucionaria” a los “actos de habla” normales y co-
rrientes, usuales en la vida real y ordinaria, que, por ser mera-
mente imitativo, nada más comporta una “fuerza ilocuciona-
ria” mimética o imitativa y por ello no es sino un “cuasi-acto
de habla”.

Al estar “redirigido” y, por tanto, fuera del circuito de
la comunicación corriente, el “acto de habla” poético, al igual
que el rito en la esfera de la religión, es una intemporal acción
generadora de un “acto de habla” analógico y “redirigido” a otro
contexto, y está por ello exento de la obligada inmersión en el
circuito comunicativo de cada día, en el que toda palabra o
toda acción o suceso tienen su significación temporal y es-
pacial muy concretas y estrictamente referidas a las respecti-
vas coordenadas de espacio y tiempo en el que se realiza.

El poeta, pues, que lleva a cabo ese “acto de habla” que es
la poesía, como vate inspirado, actúa con toda impunidad y
con absoluta inmunidad a toda crítica o desacuerdo, como
sumo sacerdote de un ritual, lo que le faculta para pronunciar
palabras mágicas a las que nadie puede ni debe objetar abso-
lutamente nada, al igual que en la Santa Misa, en el momento
de la Consagración, ningún fiel asistente puede ni debe vol-
verse al celebrante para objetarle que lo que tiene entre sus

12 R. Ohmann, 1971; 1972.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0148



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 49◆

manos no es ni el cuerpo ni la sangre de Cristo, sino, sencilla
y simplemente, pan ácimo y vino ligeramente aguado.

La poesía es sacramental, es ritual, y por eso, aunque diga
falsedades, socialmente es tan verdadera como los Evangelios.

A eso me refiero cuando digo que la palabra poesía conlle-
va adherencias de fecha muy antigua, unas connotaciones que
no las conlleva, por ejemplo, la voz reportaje para referirse a
un artículo de prensa.

¡Pues claro que las lleva! Y he aquí por qué: Aristóteles
(384-322 a. C.), en su Poética, expone la doctrina de que bajo
cada uno de los géneros poéticos hubo, en sus orígenes, un
ritual que, evolucionando con el paso del tiempo, llegó a con-
vertirse en género poético.

Por ejemplo: en los principios de toda poesía lírica y épica
—dice— nos encontramos, respectivamente, con himnos a los
dioses y encomios a los héroes,13 y en los de la poesía de corte
yámbico, burlesco o satírico nos topamos con el intercambio
de insultos y obscenidades que constituía la esencia de anti-
quísimos rituales relacionados con la mágica fertilidad del
vegetal.14

Así se explica que el estagirita, que no sabía Lingüística
Histórica del griego, derivara del verbo fiamb¤zein (“insultar”)
el nombre del metro que se utilizaba para las composiciones
burlescas y satíricas de escarnio y mofa, diciendo así: “Por
eso precisamente aún hoy se sigue llamando fiambe›on (“metro
yámbico”), porque en ese metro se yambizaban (fiamb¤zein) o
se insultaban o lanzaban pullas los unos a los otros”.15

En el origen de la tragedia, Aristóteles y también muchos
modernos ven un ritual como cosa clara, indiscutible e incon-
trovertible.16

13 Arist., Po., 1448b 27.
14 Arist., Po., 1448b 32.
15 Arist., Po., 1448b 31. La voz es un derivado adjetival del sustantivo ‡ambow.

Cf. Arist., Rh., 1408b 33.
16 W. Burkert, 1966.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0149



50 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

Más claro todavía es el origen ritual de la comedia, un
género que en su más remota forma se presentaba, según Aris-
tóteles,17 como un diálogo entre coros de “cantos fálicos” y
sus §jarxÒntew, práctica que nos recuerda la manera en que el
estupendo poeta Arquíloco de Paros (s. VII  a. C.) iniciaba
el canto de un ritual en honor de Dioniso cuando ya el vino
había atronado su mente.18 Estos “cantos fálicos” —continúa
refiriendo el estagirita—19 se celebraban todavía en su época.

He aquí, por tanto, por qué la poesía nos sobrecoge, nos
impone, nos obliga a suspender la desconfianza en lo que
leemos o escuchamos expresado en lenguaje poético, y no nos
atrevemos a contradecirla: Porque la poesía es ritual y a ello, a
puro rito, sigue sonando desde los más remotos tiempos inclu-
so la voz (poesía) con la que se denomina.

Pues bien, asimismo la voz Retórica está cargada de adhe-
rencias, en las que normalmente no se piensa, pero que son
—nos guste ello o no— verdaderas y tan reales que diferen-
cian ya de entrada a la Retórica de la Homilética o variedad
de la Retórica que se ocupa de los discursos sagrados, y de la
Teoría de la Comunicación, que es una continuadora moderna
de la antigua Retórica de los antiguos griegos, o de la Publi-
cística, que es la ciencia de la publicidad, que tiene sin duda
que ver con los ideales de la vieja Retórica, pero que en modo
alguno se puede identificar con ella. Yo, al menos, no me
imagino ni a Demóstenes ni a Cicerón realizando la puesta en
escena de eslóganes publicitarios del tipo de “Unte el pan con
Tulipán” o “Sidra champán el Gaitero, / famosa en el mundo
entero”, ni a ningún rétor griego o romano especulando sobre
esa modalidad de comunicación persuasiva tan propia de la
sociedad capitalista de producción y consumo y del mundo
tan económicamente globalizado en los que vivimos.

17 Arist., Po., 1449a 11.
18 Archil., Fr. 77 West.
19 Arist., Po., 1449a 12. Prob., 918b 19.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0150



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 51◆

¿Qué connotaciones arrastra, pues, la Retórica? Las de los
conceptos de “democracia”, “ética” y “política”, que van es-
trechamente ligados a la idea de Retórica.

Veamos de dónde proceden las adherencias del concepto de
“democracia” que exhibe la Retórica. Lo haremos examinando
el giro democrático de dos ciudades-estados o pÒleiw, la de Si-
racusa y la de Atenas, en las cuales floreció y se desarrolló,
respectivamente, la Retórica.

Cuenta Cicerón en su diálogo titulado Bruto,20 basándose
en doctrina aristotélica acopiada por el propio estagirita en su
obra SunagvgØ Texn«n (Colección de Artes Retóricas), que en
Siracusa (Sicilia) se había empezado a enseñar el arte de la
elocuencia en unas circunstancias políticas propicias, a saber,
cuando, en el segundo cuarto del siglo V a. C., a raíz del de-
rrocamiento de la tiranía y el establecimiento de la demo-
cracia, los nobles terratenientes (los gamÒroi) cuyas propieda-
des habían sido confiscadas por el tirano (a la vez que ellos
mismos se habían visto obligados a exiliarse) fueron legal-
mente facultados entonces ya para regresar a su patria y re-
cuperarlas, pleiteando y argumentando su legítimo derecho a
ellas ante tribunales populares y radicalmente democráticos
constituidos al efecto.

Fue entonces cuando, según sigue refiriendo Cicerón (106-
43 a. C.) en el Bruto, para enseñar a los demandantes a salir
airosos en esos pleitos de recuperación de propiedades, Córax
y Tisias compusieron su libro de preceptos o Arte (T°xnh),21

con lo que se convirtieron en los creadores de la Retórica,
aunque, desde luego, ya antes de la invención de este arte
—nos ilustra el Arpinate para disipar nuestras posibles dudas—
hubo numerosos oradores que espontáneamente y sin guiarse
por precepto alguno aderezaron y pronunciaron excelentes dis-

20 Cic., Brut., 46.
21 Cic., Brut., 46, 27: artem et praecepta Siculos Coracem et Tisiam con-

scripsisse.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0151



52 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

cursos caracterizados por una enorme precisión lingüística y
una forma muy esmerada de elaboración.22

Todo este pasaje del ciceroniano diálogo Bruto ha de ser
sometido hoy día a una lectura moderna acorde con nuestros
actuales conocimientos de la Historia de Grecia.

Lo cierto es que la transición del régimen político aristo-
crático a la democracia, que se realizó en Siracusa y en Ate-
nas a través de la tiranía (los tiranos fueron como el ariete que
demolió la fortaleza de los oligarcas),23 acompañada del afán
de los nobles terratenientes por recuperar sus tierras, aunque
fuera a costa de pactar con los demócratas y de acomodarse a
la nueva situación política, son las dos causas que, según el
análisis que nos facilita Cicerón en el Bruto, están en el origen
de la Retórica.

He aquí, pues, cómo la “política” y no sólo la “democracia”
es asimismo un concepto inseparablemente adherido al con-
cepto sugerido por la voz “Retórica”.

El concepto de “política” está tan unido al de “Retórica”
que en la Atenas del siglo V a. C. la voz =Ætorew (“hablantes
en público”) se usa para designar a los “políticos”, a los hom-
bres públicos que toman la palabra, hablan y discursean en la
Asamblea Popular o ÉEkklhs¤a.24

Y es lógico que así sea, que los conceptos de “política” y
“Retórica” estén muy sólidamente unidos, pues no se entiende
el nacimiento del arte de la elocuencia si no es como resultado
de un proceso político.

En efecto, la Retórica surge a través de un múltiple proceso
político del que sólo uno de sus componentes o vectores es el
de la aparición de los tiranos, que, en Siracusa y en Atenas
sirvieron de puente entre la aristocracia y la democracia.

22 Cic., Brut., 46, 28: nam antea neminem solitum via nec arte, sed accurate
tamen et descripte plerosque dicere.

23 G. Glotz, 1929, pp. 115-116.
24 Ar., Ach., 38, 680; Eq., 60, 358, etc. Th., VIII, 1. And., III, 1. Lys., XXX, 22.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0152



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 53◆

Hoy sabemos muy bien que un tirano es, en gran medida,
un noble, un aristócrata, que en un momento determinado de
su carrera política decide dar la espalda a sus iguales por el
encumbrado y distinguido linaje, y poner en práctica una polí-
tica a todas luces demagógica y halagadora del pueblo llano,
para de este modo ganarse el favor y el apoyo popular.25

El pueblo, entonces, premiaba esta súbita devoción popular
mostrada por el aristócrata demagogo que, con tal de favore-
cer a las capas populares de la población, era capaz de conver-
tirse, en traidor a los intereses de los clanes nobiliarios, votan-
do a su favor en la Asamblea la aprobación de un decreto por
el que se le otorgaba una guardia de corps que le protegiera
contra más o menos potenciales enemigos, con la que el tirano
no tardaba en adueñarse de la Acrópolis o ciudad alta y hacer-
se así con el poder.26

A continuación, para mantenerse en él, empleaba el tirano
no tanto la represión (tal como, sin embargo, hizo Periandro
de Corinto), como una política de claro corte popular, inspi-
rada por el más flagrante populismo, consistente en mantener
entretenidas y contentas a las gentes del pueblo a base de ga-
rantizarles el trabajo en ambiciosos programas arquitectónicos
de incesantes e inacabables obras públicas y de obsequiarles
constantemente con la diversión derivada de frecuentes y bri-
llantes festejos públicos muy populares, una política clara-
mente demagógica que, a su vez, se consolidaba y reforzaba
mediante una estrategia de hostilidad y acoso implacables
cuidadosamente practicada contra sus más peligrosos y temi-
dos enemigos, a saber, los miembros de la aristocracia.

Los tiranos, en efecto, desterraban sin tregua ni sosiego a
los nobles descontentos, levantiscos o simplemente sospecho-
sos de albergar inconfesables propósitos de destronarles y con
ello confiscaban sus propiedades. Los nobles, que solían ser

25 A. Andrewes, 1956.
26 Cf., por ejemplo, el caso de Pisístrato narrado por Heródoto, I, 59-64.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0153



54 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

los ricos y los terratenientes,27 eran, a decir verdad, sus más
peligrosos y temibles enemigos.

Pero cuando las cosas empezaron a irles irremediablemente
mal a estos autócratas que eran los tiranos —lo que, más tarde
o más temprano termina siempre por acontecer a quienes im-
púdicamente ejercen el poder en solitario— y con ello comen-
zaron a perder de día en día el favor popular en el que cifraban
su fuerza y poderío, el pueblo acudió a sus antiguos líderes
naturales, es decir, los nobles, y pactó con ellos el derroca-
miento de la tiranía y la instauración de un nuevo régimen
político, la democracia o “poder del pueblo”, un sistema en el
que precisamente el pueblo se erigía en principal depositario,
único administrador y dueño absoluto del poder político.

Con el sistema democrático, todos los ciudadanos, sin impor-
tar su status económico y social, tenían la misma posibilidad de
dirigir la política estatal o alterar su rumbo, y por ende los ciu-
dadanos considerados hasta entonces de élite veían restringidos
sus antiguos y ancestrales privilegios por los más fuertes, com-
pactos y autoritarios derechos colectivos de la ciudadanía, cuyos
miembros poseían simplemente derechos individuales de ciu-
dadanos aunque no pertenecieran a élite ninguna.28

La democracia fue en Atenas el resultado de un pacto entre
el pueblo y la aristocracia para derribar al tirano y cerrar todo
resquicio al renacimiento y la proliferación de ese enojoso y
detestado régimen político.

El Alcmeónida Clístenes (segunda mitad del s. VI a. C.),
prestigioso aristócrata ateniense, se encargó de dirigir, desde
el exilio, el movimiento de protesta conjunto del pueblo y la
nobleza de Atenas contra la tiranía.

Curiosamente, Clístenes era, por un lado, un noble Alcmeó-
nida y, por otro, era nieto del tirano de Sición, de quien lleva-
ba el nombre (Clístenes de Sición, 665-565 a. C.).

27 G. L. Cawkwell, 1995, p. 86.
28 J. Ober, 1989, pp. 3-4.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0154



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 55◆

Pues bien, entre el noble Clístenes y el pueblo ateniense,
contando con el apoyo de Esparta y del Oráculo de Delfos, que
actuaba de manera semejante al Vaticano y, en consecuencia,
oportunamente comprado a la sazón por la poderosa familia
de los Alcmeónidas, recomendaba muy vivamente el derroca-
miento del tirano de Atenas, se instauró la democracia en esta
ciudad-estado o pÒliw.

La “revolución democrática ateniense” fue, por tanto, más
que una revolución propiamente dicha, el resultado de un pacto
“a la española” entre el pueblo y la nobleza. Los aristócratas
seguirían conservando sus propiedades, ciertos ancestrales de-
rechos, especialmente la administración de los rituales religio-
sos, pero cederían al pueblo el poder legislativo, deliberativo
y judicial. La figura de Clístenes el Alcmeónida tuvo impor-
tancia capital en este proceso.

Aunque los atenienses del siglo V a. C. consideraban a Solón
o al mítico Teseo el fundador o instaurador de su democracia,
lo cierto es que fue Clístenes el Alcmeónida, un noble de muy
notable y distinguida familia ateniense, quien instituyó la de-
mocracia ateniense reorganizando las antiguas tribus de la
ciudad y creando nuevas unidades locales (los d∞moi), integra-
das a partir de ese momento en diez nuevas tribus compuestas
a base de una tercera parte (trittÊw) de cada d∞mow.

Con ello quedaban inhabilitados los antiguos canales de
influencia de los nobles sobre el pueblo. Y, para que no que-
dara un solo cabo suelto, cincuenta miembros de cada una de
esas diez nuevas tribus pasarían a ser los consejeros (bouleu-
ta¤) del Consejo o BoulÆ.

También Clístenes, movido por el noble afán de evitar para
siempre la irrupción en la escena política de nuevos tiranos,
creó la institución del “ostracismo”, consistente en proponer a
los ciudadanos reunidos en Asamblea (ÉEkklhs¤a) que escribie-
ran en un fragmento de objeto de barro o cerámica (ˆstrakon)
el nombre de algún ciudadano que les resultara especialmente
odioso y al que, por tanto, castigarían gustosos con el destierro.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0155



56 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

Si el número de los fragmentos de cerámica (los ˆstraka)
rebasara los seis mil, correspondientes a seis mil votantes y
asistentes a la Asamblea, el ciudadano más votado, es decir,
aquel cuyo nombre apareciera reflejado el mayor número de
veces, era desterrado, se le obligaba a abandonar la ciudad en
un plazo de diez días, y, aunque no perdía ni la ciudadanía ni
el derecho de propiedad sobre sus posesiones, debía permane-
cer en el exilio el preventivo período de diez años antes de
poder retornar a su patria.

Pero, volviendo a Siracusa y al relato de Cicerón, parece
evidente que fueron los eupátridas o nobles y los poseedores
de tierra (los gamÒroi) los que, primeramente, incurrieron en
las iras del tirano y fueron desterrados y desposeídos por él, y
luego, instaurada ya la democracia, fueron estos mismos aris-
tócratas quienes, para recuperar sus propiedades, se vieron
obligados a pleitear ante los dikasta¤, los dicastas o jurados
populares, a la vez jurados y jueces, nombrados por sorteo
entre los sencillos y simples ciudadanos, a quienes los nobles
terratenientes tenían que probar fehacientemente que los terre-
nos por ellos solicitados eran legítimamente suyos desde anti-
guo y les habían sido arrebatados y confiscados contra toda
justicia por los tiranos.29

Es, pues, evidente que la Retórica nació en medio de unas
circunstancias en las que se dieron unas condiciones políticas
coyunturales muy favorables para la formalización de un pacto
entre el pueblo y la nobleza a fin de derrocar la tiranía.

Aristócratas desposeídos de sus tierras por el tirano tratan
de recuperarlas mediante discursos elaborados con la ayu-
da del recién nacido arte de la Retórica, que iban fundamen-
talmente dirigidos a convencer y a granjearse la benevolencia
de los sencillos ciudadanos que acababan de hacerse con el
poder y que por ello, para garantizar su poderío político en
el espacio público de la interpretación y la aplicación de las

29 A. López Eire-C. Schrader, 1996; reedic. Hakkert, Amsterdam, 1998.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0156



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 57◆

leyes, actuaban en los tribunales de justicia como jueces y ju-
rados.

Esos privilegiados aristócratas terratenientes, a la vez que
ejercitaban sus dotes oratorias y ponían en práctica sus recién
aprendidas estrategias retóricas ante los recién instaurados tri-
bunales de justicia populares, realizaban un ejercicio de hu-
mildad política, al que se veían obligados, que consistía en
doblegarse ante el nuevo poder establecido, aceptar la supre-
macía de la nueva clase dominante (ofl pollo¤, “los numero-
sos”, tÚ pl∞yow, “la masa”) y reconocer que sólo y únicamente
la voluntad del pueblo soberano podría legitimar, a partir de
ese momento, sus pretensiones a lo que ellos consideraban sus
ancestrales y por ello legítimos derechos.

De este modo la nobleza reconocía que el poder judicial, la
facultad de interpretar y aplicar las leyes, estaba, a partir del
derrocamiento del tirano, exclusivamente y para siempre en
manos del pueblo, que era desde ahora en adelante el único
poder legítimo encargado de sustanciar los procesos y dirimir
los litigios. El poder judicial estaba definitivamente y de una
vez por todas en manos del pueblo soberano.

Pero también lo estaba el poder político o de decisión y
ejecución de acuerdos tomados en la Asamblea (ÉEkklhs¤a).

Una fuente relativamente fiable sobre los orígenes de la Re-
tórica30 nos informa que Córax desarrolló su actividad en la
Siracusa ya democrática,31 es decir, a partir del año 467 a. C.,
dedicando especial atención a la oratoria deliberativa o políti-
ca,32 y que inventó un esquema tripartito del discurso delibe-
rativo (“simbuléutico”)33 que cualquier ciudadano en el nuevo
régimen podía ya sin mayor problema pronunciar en la Asam-
blea, lo que indica una muy temprana aplicación de la elocuen-

30 Me refiero al grupo de Prolegomena, número 4, de la colección de Rabe: 4,
12, p. 25 Rabe.

31 4, 12, p. 25 Rabe.
32 4, 13, p. 25 Rabe.
33 4, 13, pp. 25-26 Rabe.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0157



58 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

cia a la gestión de los asuntos públicos, lo que es consustancial
con el sistema democrático.

Las partes que Córax establecía para esta especie de discur-
so, el específico discurso “simbuléutico” o deliberativo perte-
neciente al género de la Oratoria “simbuléutica” o deliberati-
va, eran las siguientes tres: un proemio, un agón o debate del
tema propuesto, y un epílogo que iba a continuación cerrando
la pieza oratoria.34

Según Kennedy,35 Córax fue, probablemente, un orador
político, es decir, dedicado especialmente a la oratoria delibe-
rativa o “simbuléutica”, mientras que Tisias, autor de un Arte
Retórica o T°xnh (“Arte”), fue un compositor de discursos
judiciales que aprendió de Córax el empleo del “argumento de
probabilidad” (efikÒw)36 (pues es significativo el hecho de que
Aristóteles37 atribuya a Córax el mismo ejemplo de argumento
de probabilidad que Platón38 había atribuido a Tisias) y la di-
visión tripartita del discurso (pues ésta se ajusta mucho mejor
a un discurso del género deliberativo que a uno del género ju-
dicial, que requiere una cuarta parte específica de este género
de Oratoria —la Oratoria judicial—, a saber, la narración (diÆ-
ghsiw) del hecho juzgado, además del proemio, el agón o de-
bate del tema propuesto, y el epílogo).

Córax, Tisias, o Córax y Tisias conjuntamente y al alimón,
fueron los autores del primer Arte de los discursos o Arte Re-
tórica (T°xnh lÒgvn o simplemente T°xnh) de Grecia y por
tanto de Occidente. El manual se titulaba sencillamente Arte
(T°xnh), así, a secas, y no sabemos si a la sazón existía ya la
voz “Retórica”.39

34 4, 13, pp. 25-26 Rabe.
35 G. Kennedy, 1963, pp. 58-61.
36 Según este argumento, la versión más probable o verosímil de los hechos es

la que hay que aceptar.
37 Arist., Rh., 1402a 18.
38 Pl., Phdr., 273 A 6 ss.
39 E. Schiappa, 1990. Th. Cole, 1986; 1991.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0158



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 59◆

En su Retórica se refiere Aristóteles al Arte de Córax,40

mientras que en sus Refutaciones sofísticas enumera a la cabe-
za de los tratadistas, inmediatamente después de los pioneros,
a Tisias.41

Platón en el Fedro se refiere al Arte de Tisias como si toda-
vía en esas fechas (366 a. C.) en las que está escribiendo el
susodicho diálogo fuera posible tenerlo ante la vista y entre las
manos,42 pues Sócrates le dice a Fedro: “por lo menos a Tisias
(entiéndase: el Arte que Tisias compuso) te lo tienes patea-
do (entiéndase: estudiado) con mucho esmero”.

Y Cicerón en el De inventione nombra y considera a Tisias
inventor de la Retórica,43 mientras que, como hemos visto, en
el Bruto,44 siguiendo al estagirita, afirma que fueron Córax y
Tisias quienes por vez primera compusieron un Arte y unos
preceptos retóricos.

Y esta última versión, la de la doble autoría, también es la
que recoge y expone Quintiliano.45

Lo más probable es que Tisias hubiera puesto por escrito en
su Tratado del Arte (entiéndase: Arte de los discursos o Arte
Retórica, avant la lettre) doctrinas que le habían sido expues-
tas oralmente por Córax a lo largo de sus años de enseñanza.46

Sea o no cierta toda esta larga y tradicional historia de la
invención de la Retórica por obra de los rétores siracusanos
Córax y Tisias, lo interesante de ella es, sobre todo, el hecho
de que refleja cómo tanto el uno como el otro presunto fun-
dador del nuevo arte estudiaron la manera de componer ópti-

40 Arist., Rh., 1402a 17.
41 Arist., SE, 183b.
42 Pl., Phdr., 273 A 6.
43 Cic., Invent., 2, 2, 6: ac veteres quidem scriptores artis usque a principe illo

atque inventore Tisia repetitos unum in locum conduxit Aristoteles.
44 Cic., Brut., 46, 27: artem et praecepta Siculos Coracem et Tisiam con-

scripsisse.
45 Quint., III, I, 8: artium scriptores antiquissimi Corax et Tisias Siculi.
46 Cf. RE, V, 139-149; cf. especialmente 141-142.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0159



60 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

mos discursos que convencieran, lejos ya del agobio de la ley
del más fuerte y más poderoso, a sus conciudadanos, conver-
tidos gracias a la democracia en jurados y en ciudadanos
responsables de su propio destino47 merced a la enorme altera-
ción impuesta al rumbo de la política en el mismo momento
en el que la tiranía, derrocada definitivamente por el pueblo
como sistema de gobierno, fue sustituida por la democracia.

He aquí, pues, perfectamente integradas Retórica y Política
gracias a la Democracia, que hizo surgir y crecer extraordina-
riamente el arte de los discursos o arte de la elocuencia per-
suasiva, o sea, la Retórica.

Sin ese grado de libertad política que sólo la democracia
proporciona, no habrían existido ni los jurados populares en
los tribunales de justicia ni las asambleas de ciudadanos auto-
gobernándose mediante el voto emitido tras escuchar brillan-
tes intervenciones oratorias, ni los hermosos discursos que
relevantes personalidades políticas pronunciaban por aquel
entonces ante sus compatriotas y conciudadanos para celebrar
solemnemente, en ritual comunión política, sucesos memora-
bles, ni, por tanto, habría aflorado a la superficie de la “ciudad-
estado”, de la pÒliw, la Retórica, que debido a este cúmulo de
circunstancias que acompañaron su nacimiento se nos revela,
a todas luces, esencialmente política y democrática.

Las tres clases de discurso retórico establecidas por el maes-
tro Aristóteles, a saber, “judiciales”, “deliberativos” y “epidíc-
ticos”, son, pues, en el fondo, tres especies de discursos po-
líticos.

Los tres grandes espacios de gestión de la Democracia son,
en la Atenas del siglo V a. C., la Pnix, la colina de unos 400
metros de altura, situada al Noroeste de la Acrópolis, en la
que se solían celebrar las sesiones de la Asamblea (ÉEkklh-
s¤a), donde, consecuentemente, se ejercitaban los discursos
del género de la Oratoria Simbuléutica o Deliberativa; el edi-

47 M. I. Finley, 1973.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0160



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 61◆

ficio de la Heliaya o Tribunal Central, en el que se concentra-
ban los ciudadanos con el fin de contemplar cómo eran some-
tidos a sorteo para actuar como jurados en los diferentes tri-
bunales de justicia encargados de juzgar los distintos casos
planteados o litigios promovidos por la ciudadanía (en estos
tribunales se pronunciaban discursos del género de la Oratoria
Judicial); y, por último, todo espacio amplio o lugar abierto en
el que se celebrara el ritual de una concentración de ciuda-
danos a los que un prohombre del gobierno democrático diri-
gía la palabra —como era el caso en los discursos retóricos
fúnebres, “epitafios” o §pitãfioi lÒgoi— para cumplir un obli-
gado rito de exaltación de la democracia, en general, y del ré-
gimen democrático de Atenas, en particular, con el fin de con-
vertir a los caídos por la patria en héroes defensores de la
causa más digna imaginable y fomentar con ello el sentimien-
to de cohesión ciudadana. Estos discursos rituales configura-
ban la Oratoria Epidíctica.

No en vano, en el Gorgias platónico, el sofista que da nombre
a este diálogo define la Retórica como el arte de convencer o
persuadir a los jueces en los tribunales de justicia y a los con-
sejeros en el Consejo (BoulÆ) y a los asambleístas en la Asam-
blea (ÉEkklhs¤a) y a los conciudadanos participantes de otra
concentración o reunión política cualquiera allí dondequiera que
se celebrase o tuviera lugar.48

La Retórica nace, por consiguiente, en plena democracia,
cuando resulta posible, necesario y beneficioso convencer por
la palabra a los conciudadanos, haciendo, de este modo, polí-
tica en las asambleas y en el foro y en los “espacios abiertos
a la ritual celebración de la necesaria comunicación política”.

Añado “en el foro” porque en las democracias griegas anti-
guas los pleitos y los discursos judiciales poseían muy claro
cariz político, y me refiero, en segundo lugar, a los “espacios
abiertos a la ritual comunicación política”, porque para cele-

48 Pl., Grg., 452 E 1.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0161



62 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

brar determinadas conmemoraciones —como, por ejemplo, el
enterramiento de sus héroes caídos en batalla luchando por la
patria— el pueblo de Atenas tenía la costumbre de concentrar-
se ante un prohombre político que, pronunciando un discurso
propio de la Retórica Epidíctica, oficiaba una ceremonia de
afirmación y cohesión político-social, recordando como héroes
a los ciudadanos que estaban a punto de ser enterrados y ga-
rantizando, en agradecimiento sempiterno a su patriótica y va-
liente generosidad, la justa atención y la obligada asistencia del
estado a sus descendientes para paliar en la medida de lo posi-
ble las indeseables consecuencias de su orfandad.

Nosotros los modernos tenemos, por lo general, tendencia
a considerar que únicamente eran políticos de verdad los dis-
cursos a los que Aristóteles denominaba “deliberativos” o sim-
buléuticos, en otras palabras, los que se pronunciaban en el
centro de deliberación política que era la ÉEkklhs¤a o la Asam-
blea de Atenas, pero debemos de acostumbrarnos, por el contra-
rio, a tener bien clara la idea de que políticos —lo que se dice
“políticos”— eran todos, los discursos “judiciales”, los “delibe-
rativos” y los “epidícticos”. Y no sólo eran políticos, sino ade-
más democráticos, o sea, propios de una especie de política en
la que los ciudadanos tenían garantizada la libertad de palabra
y la igualdad ante la ley.

Es más: hasta una diversidad de los epidícticos, a saber, la de
los discursos didácticos que servían como modelos para la
enseñanza y el aprendizaje de la Retórica, era una variedad de
discursos políticos (de política democrática), pues sus ejem-
plares estaban pensados para dar a conocer estrategias retóri-
cas de uso político, estrategias destinadas a conseguir el triunfo
en las relaciones públicas con los conciudadanos.

Es muy difícil, por no decir imposible, desprender la di-
mensión política y democrática del concepto que en su origen
evocaba y aun hoy evoca la palabra Retórica.

La Retórica surge pujante cuando la Oratoria se afianza como
instrumento político indispensable en la pÒliw, en la ciudad-

Eireart.p65 25/5/07, 09:0162



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 63◆

estado democrática de Atenas, y, en consecuencia, se amplía su
campo de acción y el número de sus usuarios. No se concibe la
Retórica sin ciudad-estado, sin pÒliw y sin democracia.49

Está fuera de toda duda que el régimen democrático favorece
no sólo la Oratoria Judicial, sino asimismo la deliberativa o
política y la epidíctica o de aparato, ya que la democracia incre-
menta el número de los hablantes que hacen uso de la palabra
desde la tribuna y el de los oyentes a los que el orador debe
convencer porque su voto es decisivo.

Es más, la democracia beneficia no sólo la Oratoria de sus
dos grandes centros u órganos centrales de difusión y gestión
del gobierno y la política democrática (la ÉEkklhs¤a y la
ÑHlia¤a, la Asamblea Popular y los Tribunales de Justicia),
sino que además favorece hasta a la Oratoria Epidíctica, pues,
por ejemplo, el régimen democrático ateniense promociona-
ba, como ya hemos dicho, a comienzos del siglo V a. C., una
de las más importantes actividades de esta especie de Oratoria,
a saber: la institución de los “discursos funerarios”,50 §pitãfioi
lÒgoi, cuya pronunciación constituía una importante ocasión
de acción política encaminada a la alabanza del sistema demo-
crático y por ende a la loa y elogio del pueblo, que poseía, ejer-
cía y ostentaba el poder y al que había por ello que halagar
con la obsequiosa Retórica de aparato o Retórica Epidíctica.

Estos discursos epidícticos funerarios o §pitãfioi lÒgoi
venían a ser los sustitutos de aquellos poéticos yr∞noi o “cantos
fúnebres”, más o menos parejos o semejantes a los que leemos
en la Ilíada en honor del valeroso príncipe Héctor que dio su
vida en defensa de su patria.

La diferencia, sin embargo, es clara: con poéticos cantos,
“trenos” o yr∞noi, se lloraba a los aristócratas guerreros caídos

49 Ch. L. Johnstone, 1996, p. 4.
50 Cf. D., 20, 141: “En primer lugar, sois los únicos de entre todos los hombres

que en honor de los muertos pronunciáis públicamente discursos fúnebres, en los
cuales celebráis las hazañas de los bravos varones”.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0163



64 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

en el campo de batalla. Con los discursos retóricos fúnebres,
“epitafios” o §pitãfioi lÒgoi, en cambio, compuestos en prosa
colmada de recursos poéticos, se hacía el encomio de los
ciudadanos libres muertos en defensa de su patria y a la vez se
hacía apología y alabanza de la constitución democrática por
la que los nuevos héroes democráticos, dueños del poder y del
destino de su pÒliw, de su ciudad-estado, se regían y por la que
habían sacrificado generosa y patrióticamente sus vidas.

Los discursos retóricos fúnebres, “epitafios” o §pitãfioi, son
elogios del sistema político democrático hechos al aristocrático
modo, realizados con antiguas palabras pero destinadas ahora
a ensalzar instituciones políticas nuevas (las instituciones demo-
cráticas). La práctica era antigua pero la aplicación y el uso son
ya definitivamente y del todo nuevos.51

La democracia, la prosa artística y la Retórica nacieron prác-
ticamente al mismo tiempo y, en consecuencia, son por su na-
turaleza mutuamente interdependientes.

El divino e inspirado discurso poético que enaltecía a los
héroes aristócratas individualmente, uno a uno, se torna prosa
humana retorizada y reminiscente de la poesía cuando se trata
de ensalzar en bloque a los simples ciudadanos que mueren en
defensa de la constitución democrática.

Para esa ocasión la prosa del discurso político se adereza con
sus mejores galas, se retoriza, suspende —como acontece en
poesía— toda tentación de incredulidad (suspension of disbelief)
en los oyentes (pues se recrea en la más irracional y ahistórica
atmósfera mitológica que concebirse puede) y, de esta guisa, se
convierte en un “acto de habla” (speech act) memorable, encar-
gado de llevar a cabo la política y muy democrática función
litúrgica de intensificar la cohesión de la comunidad.

Los ritos litúrgicos de la política en una democracia se
realizan con prosa oratoria, o sea, con prosa trabajada artística
y retóricamente, con prosa literaria. La Retórica, maestra de la

51 N. Loraux, 1986.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0164



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 65◆

Oratoria y de la prosa artística y del discurso epidíctico, es por
antonomasia la maestra del arte literario y a la vez político de
la democracia: el arte de la elocuencia.

Precisamente, los discursos funerales son un rito honda-
mente enraizado en la democracia. Basta recordar que en uno
de ellos, pronunciado el año 431 a. C., Pericles, a juzgar por
la fidedigna versión que de él nos transmite el cálamo de Tu-
cídides,52 hizo una espléndida presentación de los ideales de-
mocráticos de la sociedad ateniense del momento y, al mismo
tiempo, interpretó, en elegante y filosófica prosa retórico-
política, una especie de inolvidable canto de alabanza de la
ciudad-estado o pÒliw de Atenas.

Mostraba en él a los atenienses que el sistema político por
el que se gobernaban y regían era modélico y objeto de emu-
lación entre los griegos.

Les explicaba cómo el nombre de esa modalidad de régi-
men político que era la democracia con la que los atenienses
se gobernaban, la dhmokrat¤a, “democracia” o “poder popu-
lar”, significaba realmente que la administración de los asun-
tos públicos no se hacía con vistas al interés de unos pocos,
sino al de la mayoría de los ciudadanos.

Y, por último, les recordaba que gracias a dicho poder po-
lítico popular todos los atenienses eran iguales ante la ley,
aunque no a la hora de recibir cargos y honores, pues éstos
cada cual los obtenía exclusivamente en virtud de sus particu-
lares méritos, sin que la pobreza pudiera cerrar en ningún caso
el acceso a los puestos de responsabilidad ciudadana a quien-
quiera tuviese capacidad para prestar algún servicio a la ciudad-
estado o pÒliw.53

Este poder político popular que era la democracia hacía
obligatoria la instrucción del ciudadano, del pol¤thw, en el arte
de la persuasión por la palabra, es decir, en la Retórica.

52 Th., II, 35 ss.
53 Th., II, 37, 1.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0165



66 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

¿Cómo, pues, separar los conceptos de Retórica y demo-
cracia?

Pericles pronunciaba su magnífico discurso retórico hacien-
do política democrática, recordando a los caídos en defensa de
la patria y su constitución; y, procediendo así, a través de este
recuerdo y de las inexcusables alabanzas al solar patrio (Ate-
nas —dice— es la “escuela de Grecia”)54 y a la democracia,
que eran precisamente los ideales por los que aquellos valien-
tes, a punto de ser enterrados, habían muerto; trataba de refor-
zar la cohesión de sus conciudadanos mediante el fortaleci-
miento de su fe, su esperanza y su amor a la democracia de su
ciudad-estado o pÒliw, Atenas.

En todos los “discursos epitafios” de la Oratoria ática con-
templamos la perfecta e indisoluble unión de lo político (en su
modalidad democrática) y lo retórico, esos dos factores pro-
pios, específicos, exclusivos y definidores de la humana natu-
raleza.

La compacta entidad formada por la fusión de Retórica y
Política democrática es tan inextricable, que, según Cicerón
en el Bruto,55 la Oratoria, esa realización que regula y con-
trola la Retórica, es compañera de la paz, camarada del tiempo
libre y una especie de hija de un régimen político bien asen-
tado.

En efecto, la Retórica, como arte que se ocupa de la Oratoria
buscando a través de ella lograr la persuasión de los ciuda-
danos, es por su natural política y democrática, o sea, amiga de
influir pacíficamente y sin derramamiento de sangre en la opi-
nión y la orientación del voto de los conciudadanos del orador
y, a la vez, y en consecuencia, enemiga acérrima de la bruta-
lidad de la violencia y de la imposición de las ideas y de las
opiniones por la fuerza.

54 Th., II, 41, 1.
55 Cic., Brut., 46, 22: Pacis est comes otique socia et iam bene constitutae

civitatis quasi alumna quaedam eloquentia.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0166



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 67◆

Así, por lo menos, lo expresaron Demócrito y —¡cómo no,
si la Sofística es esencialmente una filosofía democrática!—
el ilustre filósofo sofista que fue Gorgias de Leontinos (485-
380 a. C.).

Del primero leemos estas bonitas palabras: “Mayor fuerza
mostrará para animar a la virtud quien emplea la exhortación
y la persuasión por la palabra que quien hace uso de la ley y
de la fuerza”.56

Del segundo he aquí lo que de él recordaba Protarco, el
interlocutor de Sócrates en el Filebo: “La verdad es que yo a
cada momento oía decir muchas veces a Gorgias que el arte
de persuadir prevalecía con mucho sobre todas las demás
artes, pues todas las cosas las sometía y las hacía esclavas suyas
por las buenas y no por la fuerza”.57

La grandeza de la Retórica es su fuerza compulsiva y pací-
fica al mismo tiempo. La grandeza de la Retórica consiste,
justamente, en su naturaleza democrática. La grandeza de la
Retórica consiste en su incruenta fuerza arrastradora de las
voluntades de los conciudadanos. La grandeza de la Retórica
es, justamente, su consanguinidad con la democracia.

En un ambiente político democrático, hasta la ley misma
puede ser mejorada y humanizada por el discurso retórico. He
aquí un noble y bien inspirado principio democrático que sus-
cribe plenamente la Retórica. La fuerza bruta, frente a los
ideales que comparten la Retórica y la democracia, es siempre
el último y menos humano de los recursos.

La Retórica es, por consiguiente, impensable sin la demo-
cracia tanto en Siracusa, donde se originó, como en Atenas,
donde alcanzó su más alto desarrollo.

Una prueba más: Con la implantación de la democracia
radical en Atenas, se incrementó el número de usuarios del
arte de la Retórica.

56 Democrit., B 181 D-K.
57 Pl., Phlb., 58.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0167



68 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

El año 462 a. C. tuvo lugar en Atenas la famosa “Reforma
de Efialtes”, que consistió en arrebatar al antiguo Tribunal del
Areópago, un antiguo Consejo aristocrático que se había con-
vertido en Tribunal, los poderes jurisdiccionales de impor-
tancia política limitándole el área de actuación a los asuntos
de estricta índole religiosa.

A partir de entonces, la justicia que se impartía en Atenas
no era sino la de los jurados elegidos por sorteo entre los ciu-
dadanos que, atendiendo más o menos a los dictados de la ley
y escuchando atentamente a las partes en litigio, declaraban a
unos litigantes inocentes y a otros culpables.

Atenas se llenó a la sazón de litigantes, de acusadores a suel-
do o “sicofantas”, hasta el punto de que Aristófanes en sus co-
medias hace bromas a propósito de esta figura de bribones tan
típica de la población de una ciudad-estado o pÒliw, la Atenas
del siglo V a. C., que tanto se regodeaba en los pleitos.

En muchos pasajes de sus comedias, Aristófanes (450-386
a. C.) nos hace reír a base de mencionar o traer a colación a
esos acusadores a sueldo o “sicofantas” que pululaban por el
Ágora, la Acrópolis y las calles de la Atenas del siglo V a. C.58

La Atenas de su época era una ciudad invadida por la Retó-
rica de los discursos políticos, judiciales y epidícticos, en la
que, tal como la dibuja cómicamente en sus hilarantes come-
dias, se escuchaban discursos retóricos por doquier, hasta el
punto de que la heroína cómica Praxágora de Las Asambleís-
tas, por haber vivido durante el exilio en la falda de la Pnix,59

había aprendido a hablar en público y se había convertido en
una excelente oradora de la Oratoria Deliberativa o política de

58 Ar., Ach., 559, 725, 840; Pax, 191, 653; Av., 1423; Pl., 873, etc.
59 Ar., Ec., 243. Durante el período cronológico en que se dio el dominio de

los “Treinta Tiranos” (403 a. C.), muchos atenienses se exiliaron. Praxágora “se
exilió” —cómicamente— nada menos que al punto que era el centro neurálgi-
co de la democrática Atenas, la Pnix, la colina de unos 400 metros de altura, en la
que se celebraban las reuniones de la “Asamblea” (ÉEkklhs¤a) durante la Época
Clásica.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0168



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 69◆

los discursos pronunciados ante la Asamblea,60 y, según Evél-
pides, uno de los dos héroes cómicos de Las Aves, mientras
que las cigarras cantan sobre las ramas de los árboles durante
sólo un par de meses al año como mucho, los ciudadanos
atenienses se pasaban el año entero interpretando su retórico
canto de Oratoria Judicial encaramados a los pleitos (d¤kai)
mismos de los tribunales de justicia.61

Tan a gusto practicaban los atenienses la Oratoria Judicial,
según nos hace ver el gran poeta cómico, que Filocleón, el
cómico héroe de la comedia aristofánica titulada Las Avispas,
afirma que se comería muy a gusto un pequeño “pleitito” (di-
k¤dion) estofado en una sartén provista de tapadera.62

En tiempos de Tucídides, es decir, por estas mismas fechas,
o sea, en el siglo v a. C., los discursos bellamente pronuncia-
dos encandilaban al pueblo, que los escuchaba con placer y se
dejaba arrastrar por ellos con suma, y muchas veces hasta
excesiva facilidad. Este hecho implica ya la frecuente circu-
lación y el continuado uso de la Retórica entre el democrático
pueblo ateniense, que la apreciaba hasta tal punto, que con
mayor frecuencia de lo conveniente y deseable se dejaba llevar
y seducir por ella.

En efecto, según lo expone el demagogo Cleón, los atenien-
ses de su época (segunda mitad del siglo V a. C.) se habían
acostumbrado a escuchar las empresas y contemplar los dis-
cursos y a castigar a los discursos más que a los propios hechos,
concediendo así más valor al sentido del oído que al de la
vista.

Cada uno de los oyentes, al escuchar a los oradores, desea-
ba fervientemente en su fuero interno y para sus adentros
convertirse también él mismo en un famoso orador. Por ello
admiraban las innovaciones oratorias (hasta el punto de de-

60 Ar., Ec., 169 ss.
61 Ar., Av., 40-41.
62 Ar., V., 511.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0169



70 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

jarse engañar con facilidad por ellas) mucho más que las pro-
puestas políticas de probada eficacia, y aceptaban con gusto
los proyectos brillantemente presentados con fluidez oratoria
y esmerada elocuencia en lugar de mostrarse dispuestos, en
cambio, a reflexionar, previamente a la realización o al acae-
cimiento de los hechos, acerca de las consecuencias que se
derivarían de los planes por ellos ratificados.

En suma, los ciudadanos atenienses contemporáneos del
historiador Tucídides y del demagogo Cleón, ansiaban siempre
y en cada momento escuchar algo nuevo y distinto a lo usual y
común y propio de las circunstancias en que vivían y, por
ello, dejándose llevar vencidos por el placer y el regalo del
oído que les proporcionaban las innovaciones retóricas, se
parecían mucho más a los espectadores que asistían a la con-
templación de las obras teatrales o a los que acudían a gozar
de las exhibiciones retóricas que corrían a cargo de los sofistas,
que a ciudadanos deliberando seria y concienzudamente sobre
la política futura de su propia ciudad.63

El necesario telón de fondo de la Retórica es, por consi-
guiente, el régimen político conocido como democracia. La
Retórica se instauró en la Siracusa que pasó de la tiranía al
sistema de gobierno democrático y progresó y se desarrolló
muy visiblemente en la democrática Atenas.

Ahora bien, el proceso que condujo a la instauración de la
democracia y, en paralelo y por ende, al nacimiento de la Re-
tórica en las ciudades griegas, es todo un proceso político que
dejó indelebles huellas en el arte de la elocuencia, por lo cual
decimos que la voz “retórica” arrastra las adherencias o con-
notaciones no sólo del concepto de “democracia”, sino también
del de “política” y “ética” e incluso de “Ética Política”.

La Retórica surgió cuando la política y la ética dieron un
giro decisivo con el paso de la aristocracia a la democracia a
través de la tiranía.

63 Th., III, 38, 4-7.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0170



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 71◆

La aparición de la tiranía en algunas ciudades griegas fue
un proceso que, para algunas ciudades-estados, como Siracu-
sa y Atenas, presagiaba el paso de la aristocracia a la demo-
cracia.

Pero este proceso iba, a su vez, acompañado de otros cambios
sociales que configuraron la evolución de la política desde la
aristocracia a la democracia. Estos cambios fueron: la difusión
del alfabeto y la fijación por escrito de las leyes; la difusión de
la moneda y la consecuente aparición de pequeñas factorías o
talleres de manufacturas que se iban constituyendo en inci-
pientes grupos artesanales de población dotados de cierto
poder económico; la nueva estrategia militar de la “falange de
hoplitas”, y, por último, la aparición del ciudadano o “polita”,
el pol¤thw, el ciudadano de plenos derechos de ciudadanía
amparado por su constitución o polite¤a.

En efecto, a lo largo de un paulatino y lento proceso, se
produjeron en la Grecia Arcaica importantes y decisivas inno-
vaciones político-sociales, como la difusión de la escritura y
con ella la fijación por escrito de las leyes, lo que ya en el
poema hesiódico titulado Los Trabajos y los Días (700 a. C.)
se vislumbra como máxima aspiración de los empobrecidos
campesinos frente a la nobleza de los corruptos “reyes devo-
radores de regalos” (dorofãgoi basil∞ew)64 que eran los ina-
pelables intérpretes de lo divino y lo humano; la difusión de la
moneda y el surgimiento de la nueva capa social de los “de-
miurgos” o artesanos que desarrollaron pequeñas industrias;
la aparición de la nueva técnica estratégica de la “falange de
hoplitas” tras la “guerra de Lelanto” entre Calcis y Eretria,
que tuvo lugar a finales del siglo VIII  a. C., un hecho que
eliminó el elevado concepto y el peso específico de los nobles
como defensores y adalides de los pueblos para hacer recaer
la responsabilidad de la defensa de la patria —de la pÒliw de
los padres y antepasados— en los ciudadanos simples agru-

64 Hes., Op., 221, 264.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0171



72 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

pados en el ofensivo y defensivo grupo o colectivo que era la
“falange de hoplitas”; por último, el nacimiento de la “ciudad-
estado”, de la pÒliw, y de sus habitantes o moradores de pleno
derecho o sea los “ciudadanos” o pol¤tai, que, si bien en un
principio se configuró como una institución aristocrática, no
tardó en convertirse en un “gremio de guerreros”, una institu-
ción dirigida por quienes realmente eran sus defensores en el
campo de batalla.

De este modo, la guerra, que hundía sus raíces en el ∑yow o
“carácter” heroico propio de la aristocracia y en sus agonales
o competitivas instituciones, pasó a convertirse en guerra
política entre ciudades o pÒleiw, es decir, entre ciudadanos o
pol¤tai.65 La “falange de hoplitas” que defiende a la ciudad a
través de un ordenado grupo de guerreros que, formados de
ocho en fondo, protegen cada cual con su escudo a sí mismo y
a su compañero, junto al que combate hombro con hombro, se
convierte en un buen argumento para exigir, en la ciudad-
estado o pÒliw, la constitución del “gremio de guerreros” que
terminarán siendo los ciudadanos o pol¤tai.

Como suele acontecer, el factor económico terminó dando
el final golpe de gracia definitivo al giro político que contem-
plamos, el que condujo inexorablemente a muchos griegos de
la Época Arcaica desde cerradas organizaciones políticas aris-
tocráticas a más abiertos regímenes democráticos.

En efecto, la moneda, que había comenzado a ser acuñada
en la costa occidental de Asia Menor en torno al 600 a. C., no
tardó en extenderse por el mundo griego alrededor de esa
fecha en forma de óbolos (“espetos o asadores”) y dracmas
(“puñados de espetos o asadores”). De finales de este siglo
datan las famosas “lechuzas”, llamadas así por la figura de
esta ave que figuraba grabada en una de sus caras, mientras
que en la otra se observaba la cabeza de la diosa Atenea
tocada de yelmo, famosas y bellas monedas que se emitieron

65 J.-P. Vernant, 1968, p. 10.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0172



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 73◆

en Atenas en tiempos del Pisistrátida tirano Hipias y que apa-
recen aún hoy día por las costas del Mediterráneo en gran
número, lo que testimonia la extensión que, gracias a la ex-
pansión de la moneda, estaban alcanzando la industria y el
comercio, de lo que asimismo da prueba la existencia contras-
tada de talleres o ergástulos que, a juzgar por las representa-
ciones pictográficas de los vasos de figuras negras o figuras
rojas, a la sazón abundaban en la ciudad de Atenea.

A finales del siglo VI d. C. había en Atenas dos grandes
clases sociales que intervenían en la elección de los magis-
trados o arcontes, a saber, los eupátridas o nobles y los de-
miurgos o artesanos.66

La difusión de la moneda, ligada inextricablemente al mayor
movimiento y más amplia difusión del dinero y por tanto al
incremento de las exportaciones y las ventas y, en conse-
cuencia, al aumento de la riqueza, contribuyó sin duda a la
configuración de una nueva clase social favorable al adveni-
miento de la democracia.

De hecho Solón, arconte el año 594/593 a. C., que fue para
los atenienses de Época Clásica la piedra angular de su sistema
democrático, estableció entre la ciudadanía cuatro clases de
categorías timocráticas o censitarias según la cuantía de sus
propiedades, a saber: los pentakosiomed¤mnoi, que poseían qui-
nientos med¤mnoi o “fanegas” de tierra productiva en una eco-
nomía agraria como lo era la ateniense; los flppe›w o “caba-
lleros”, cuyos campos producían en torno a las trescientas
fanegas de cereal o el equivalente en otra producción; los zeu-
g›tai u hoplitas que combatían con otros bajo el mismo yugo,
o bien ciudadanos que podían alimentar una yugada o pareja de
bueyes (así lo interpreta Aristóteles)67 y poseían campos que
producían unas doscientas fanegas de trigo o similar producto;
y, por último, los y∞tew, o “labradores asalariados”, cuyas pro-

66 Arist., Ath., fr. 2-3; 13, 2.
67 Arist., Pol., 1274a 20; Ath., 4, 3.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0173



74 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

piedades no alcanzaban los doscientos med¤mnoi o fanegas de
producción.

Los cargos de mayor importancia estaban reservados, en
esta ordenación timocrática de Solón, a las dos primeras clases,
mientras que la tercera sólo podía acceder a los de importancia
menor y los y∞tew no podían ostentar cargo alguno sino úni-
camente intervenir en la ÉEkklhs¤a o “Asamblea” y en la
ÑHlia¤a o “Tribunal de Justicia”.

Con esta reforma surgió ya muy fácilmente el nuevo ciuda-
dano o polita que, frente a los derechos de sangre de los eupá-
tridas, de los nobles o aristócratas, exigía una constitución igua-
litaria, una polite¤a o “ciudadanía” o “condición y derechos de
ciudadano”68 que llevara anejos elementales derechos como
la parrhs¤a o “libertad de palabra para hablar con franque-
za”,69 la fishgor¤a o “igualdad para el uso de la palabra en públi-
co”70 y la fisonom¤a o “igualdad de derechos políticos”.71

Y aquí se nos muestra la Retórica íntimamente ligada a un
cambio político fundamental que trocó la aristocracia o “go-
bierno de élites” en democracia o “gobierno del pueblo” y que
apareció acompañado de la exigencia de fundamentales dere-
chos, consustanciales con la democracia, como parrhs¤a, la
fishgor¤a y la fisonom¤a.

En la “Descripción del Escudo de Aquiles”, una descriptiva
narración en verso épico que aparece en el Canto XVIII de La
Ilíada, contemplamos la escena de la celebración de un juicio:
los nobles ancianos que actúan de jueces van pronunciando
sus sentencias y hay en medio de ellos la suma de dos talentos
de oro para premiar a aquel que mejor veredicto emita. Los
reyes, los aristócratas, son todavía los señores absolutos de
los litigios y las resoluciones judiciales y por tanto obran a su
total albedrío a la hora de dictar las sentencias o emitir sus

68 Hdt., IX, 34; Th., VI, 104.
69 E., Hipp., 422; Ion, 672. Pl., R., 557B.
70 Hdt., V, 78. D., XXI, 124.
71 Hdt., III, 80; 142.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0174



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 75◆

veredictos. Incluso se permiten el lujo de ofrecer premios o
recompensas a los autores de notables sentencias o acertados
veredictos.

Esa escena ya no será posible nunca más en la democráti-
ca Atenas cuando, a consecuencia de la famosa “Reforma de
Efialtes”, del año 462 a. C., el antiguo Tribunal del Areópago,
un antiguo Consejo aristocrático que se había convertido en
Tribunal, quedó desposeído de los poderes jurisdiccionales de
importancia política y por ende su área de actuación quedó
limitada exclusivamente a asuntos de estricta índole religiosa.

No podía ser de otra manera, porque con la transición polí-
tica de la aristocracia a la democracia, se alteró paralelamente
la ética o conjunto de principios y reglas morales que regulan
el comportamiento y las relaciones humanas.

A los nobles sólo les quedaba en exclusiva el juicio de los
delitos que afectaban a la esfera de lo religioso.

A partir del momento en que se produce la transición de la
aristocracia a la democracia, la ética deja de ser individualista,
elitista, exclusivista, acorde con el espíritu del clan y basada
en la creencia de que la virtud o “excelencia”, la éretÆ, es
hereditaria y de carácter genético, se adquiere por el naci-
miento y se incrementa con la práctica de aquellas actividades
que precisamente distinguen a los §sylo¤ y los kaloikaia-
gayo¤ y xrhsto¤ de los ponhro¤ y kako¤, es decir, a los opti-
mates, hombres de pro y próceres de los viles y ruines.

La virtud o “excelencia”, la éretÆ, de los nobles, que cons-
tituye su esencia aristocrática, era objetiva, individual, here-
dada y transmitida genealógicamente. Así se explica que los
héroes homéricos, antes de pelear en combates singulares, para
probar de antemano su connatural valor y ardor guerrero, enu-
meren de dos a ocho generaciones de ancestros para garan-
tizar su nobleza de sangre.72

72 Cf., por ejemplo, la larga enumeración que de su genealogía hace el héroe
Glauco en Hom., Il., VI, 145-211.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0175



76 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

Por eso el mito por excelencia aristocrático, que es expre-
sión directa de la ética de la nobleza, es el “Mito de las Cinco
Edades”, contado por el ya citado poeta Hesíodo (ca. 700 a.
C.), poeta que gusta sobremanera de las genealogías y de las
puntuales historias de las estirpes y linajes, tal como dejó de-
mostrado tanto en su Teogonía, en la que refiere el origen y la
genealogía de los dioses, como en su Catálogo de las Muje-
res, que era un cumplido y pormenorizado compendio de in-
formaciones sobre ascendencias y abolengos de las notables
familias heroicas.

Pues bien, según el aristocrático “Mito de las Cinco Eda-
des”, cuyo espíritu es el muy nobiliario pensamiento de que
todo tiempo pasado fue mejor porque precisamente en el pasa-
do se produjo el arranque de los selectos clanes en cuyo seno
nacieron distinguidas personalidades (como el orador Andó-
cides, que se creía descendiente de Odiseo y por tanto de
Hermes,73 o Alcibíades que se consideraba vástago de Eurísa-
ces y por ende del mismísimo Zeus,74 o Platón que se tenía
por retoño de la nobilísima familia ateniense a la que perte-
necieran el legislador Solón y el mítico rey Codro),75 la raza
de los hombres fue degenerando inexorable y paulatinamente.

Pasó así la raza humana, en un ininterrumpido y continuo
proceso de degradación, desde la espléndida primera de la
Edad de Oro hasta la muy degenerada y envilecida “actuali-
dad” —así lo cuenta Hesíodo en su obra Los Trabajos y los
Días—76 de la Edad de Hierro, tras haber pasado por la Edad
de Plata y luego la Edad de Bronce, que se subdivide en dos
períodos, el primero, que fue funesto porque en él vivieron
hombres extremadamente belicosos, insolentes, crueles y des-
piadados, y el segundo, que, en cambio, fue esplendoroso

73 Hellanic., FGrH 323ª F 24.
74 Pl., Alc., I, 121A.
75 Plu., Sol., I, 2.
76 Hes., Op., 109-201.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0176



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 77◆

porque acogió a la generación de héroes engendrados por los
dioses en mujeres mortales, que, obedeciendo a los nobles
impulsos de su divina progenie, lucharon valientemente ante
los muros de Tebas y los de Troya y realizaron expediciones
maravillosas como la de los Argonautas o proezas dignas de
recuerdo como la Cacería del Jabalí Calidonio o los Trabajos
de Heracles.

A ese período remonta la flor y nata de la aristocracia griega,
la noble estirpe de los héroes de antaño, cuya ética se basa
en la objetividad de la virtud o “excelencia”, o sea, la éretÆ,
que es hereditaria y privativa de unos determinados clanes.

Ésta era la ética del excelso poeta Píndaro, quien contem-
plaba el mundo con ojos de aristócrata, convencido de que “el
poeta sabio es el que sabe muchas cosas por naturaleza” (sofÚw
ı pollå efidÚw fuçi)77, de que “lo que es noble por naturaleza
termina por hacerse perspicuo” (fuçi tÚ genna›on §pipr°pei)78

y de que en suma “todo lo que es por naturaleza termina a la
postre resultando triunfador” e imponiéndose, contra viento y
marea, a toda convención (tÚ d¢ fuçi krãtiston ëpan).79

Ésta es también, hasta cierto punto, la ética de Platón, cuyo
diálogo Eutidemo es una proclama a favor de la objetividad de
los valores y de la enorme importancia de la moralidad en la
vida individual, y cuyo hermosísimo diálogo titulado Repú-
blica es un tratado filosófico, ético y político que intenta de-
mostrar la tesis de que el alma del individuo y del estado son
estructuralmente análogas.

Pero ésta no es —esto es algo que parece claro— la ética de
la Retórica, un arte inseparablemente unido a la democracia y,
por tanto, a la política y la ética de las mayorías populares que
conceden mayor importancia al “Pacto Social” que a la “Natu-
raleza”.

77 Pi., O., II, 86.
78 Pi., P., VIII, 44.
79 Pi., O., IX, 100.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0177



78 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

La ética de la democracia es la ética de la filosofía demo-
crática de los sofistas, la ética del “Pacto Social”, es decir, una
ética político-social, que, lejos de ser objetivable y de basar-
se en una virtud o “excelencia” o éretÆ objetiva e individual, se
fundamenta en una éretØ politikÆ, en una virtud política.

El mito que mejor ejemplifica esa nueva ética que era parte
de esa democrática filosofía de la Atenas del siglo V a. C. que
fue la Sofística es el muy conocido y celebrado “Mito de Pro-
tágoras”, que aparece en el diálogo platónico titulado con el
nombre del famoso sofista, Protágoras de Abdera (490-420
a. C.), donde este portentoso pensador aparece, convertido en
personaje, contándolo.

La moraleja del susodicho mito es que —al contrario del
“Mito de las Cinco Edades”— todo tiempo futuro será mejor
y siempre preferible al pasado porque existe una “ética políti-
ca” basada en una “excelencia política”, una éretØ politikÆ,
que, si no se la regalan generosamente los dioses a los hombres
tal como refiere el mito sólo simbólicamente porque realmente
Protágoras no creía en los dioses, no tendrán los seres huma-
nos más remedio que pactarla mediante un “pacto social”.

El “Mito de Protágoras” reza, poco más o menos, así:
Hubo un tiempo en que sólo los dioses hollaban la faz del

planeta. Todavía no habían hecho surgir del centro de la tierra,
configurados mediante una mezcla de barro y fuego, ni a los
hombres ni a los animales.

Cuando lo hicieron, encargaron a dos titanes hermanos, Pro-
meteo y Epimeteo, el reparto de los dones, aditamentos y ador-
nos que a cada especie de estos seres vivos les correspondían.

Pero héteme aquí que, a petición propia, se hizo cargo de la
distribución Epimeteo, y, alocado y estúpido como era (etimo-
lógicamente, “Epimeteo” significa “que piensa después de
obrar”), se le fue la mano con los animales, y por esa razón,
porque agotó con ellos la dotación de los dones con que con-
taba, éstos son más fuertes, más rápidos, más ágiles, más ve-
loces, más aptos para la supervivencia que los humanos.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0178



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 79◆

El insensato repartidor les había regalado generosamente
una excelente y larga dotación de facultades para sobrevivir.
Y lo había hecho tan sumamente bien que, mirando por el
bien de la especie, hizo prolíficos a los animales que servían
de alimento a otros y, en cambio, concedió escasa descenden-
cia a los más fieros que devoraban a los más numerosos en
virtud de su propia fecundidad y extrema facilidad para la re-
producción.

Los animales habían quedado, pues, espléndidamente dota-
dos en el reparto de capacidades, pero, como era de esperar, al
agotarse éstas, ya no había con qué paliar la indefensión, la
precariedad y la carencia absoluta de recursos para la super-
vivencia a la que se veía reducido y en la que lamentablemente
se encontraba el ser humano.

Pero entonces Prometeo el avisado (“Prometeo”, etimológi-
camente, significa “que piensa antes de obrar”), que había
sido encargado por su hermano de supervisar sus labores, en
cuanto echó un vistazo al reparto y se percató del enorme
desaguisado que había llevado a cabo el incompetente Epi-
meteo (“el que piensa después de obrar”), para remediar la
inferioridad de condiciones a la que veía trágicamente relega-
dos a los hombres respecto de las bestias, pues aquéllos se
encontraban desnudos y desprovistos de lo más elemental
frente a lo ricamente pertrechadas que estaban éstas, robó el
fuego sagrado del taller de Hefesto el dios de las artes, y de
Atenea, la diosa de la sabiduría, y se lo regaló, a fuer de com-
pensación, a los humanos. Pues pensó, acertadamente, que sin
el fuego el hombre no podría alcanzar ni poner en práctica ni
la sabiduría ni la práctica de las artes.

Y el fuego, la antorcha de la civilización y la cultura huma-
nas, explica esa chispa divina que en su naturaleza atesora el
frágil hombre y lo diferencia de los animales, mucho más duros
y resistentes que él.

Por ella, en virtud de esa consaguinidad de los humanos
con los dioses nacida de compartir las artes derivadas del

Eireart.p65 25/5/07, 09:0179



80 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

fuego,80 el hombre fue la única criatura que veneró a las divi-
nidades y erigió en su honor templos y estatuas.

Gracias al fuego, a ese especialísimo tesoro de los dioses
que pasó a ser propiedad de los mortales humanos, surgieron
entre los hombres la religión, las artes y el lenguaje.

En efecto, merced al arte de la divina sabiduría que trajo
consigo el fuego, pronto comenzó el hombre a articular voces
y palabras y a inventarse moradas, vestido, calzado, lecho, y
hasta empezó a poner en práctica diversas e industriosas formas
de aprovechamiento de las fuentes de alimentación que la
tierra misma generosamente le brindaba.

Pero, aun poseyendo esa divina centella de la que deriva el
lenguaje racional, el lÒgow, ligado a toda sabia técnica, los
hombres vivían aislados y diseminados, desperdigados a través
de la abrupta y dura naturaleza, pues aún no existían las ciu-
dades ni tampoco —obviamente— el arte de convivir gober-
nándose en las ciudades o “arte política”, y a causa de ese
apartamiento y esa dispersión en que se encontraban y vivían,
eran devorados por las fieras, más fuertes y feroces sin duda
que los desvalidos e indefensos seres humanos.

Y cuando con el propósito de lograr la supervivencia llega-
ban a asociarse unos con otros, no tardaba en surgir entre ellos
una fiera mucho más dañina que los animales salvajes, a saber:
la disensión o la discordia, que, originada de continuo en las
mutuas injusticias y recíprocos agravios, los enzarzaba en mortí-
feras reyertas y a los supervivientes de ellas los conducía de
nuevo inexorablemente a la diseminación y al aislamiento, con
lo que volvían a ser, una vez más, fácil presa de las alimañas.

La situación en que se hallaban los seres humanos sobre la
faz de la tierra, de tan grave que era, llegó a preocupar al
mismo Zeus, que, temiendo muy seriamente la extinción de la
raza humana, decidió tomar cartas en el asunto para remediar
tan deplorable degeneración.

80 Pl., Prt., 322 A.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0180



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 81◆

Y lo hizo ordenando a su mensajero el dios Hermes que
bajase del Olimpo a la tierra a distribuir entre los humanos, a
fuer de dones, los preceptos del “Respeto” (AfidÒw) y la “Jus-
ticia” (D¤kh), y encomendándole al mismo tiempo muy enca-
recidamente que los repartiera entre todos por igual, con el fin
de que nadie se llamara a engaño cuando comprobara que el
incumplimiento de ellos podría acarrearle incluso la pena de
muerte.

Y por esa razón —concluye el sofista Protágoras—, si se
pretende que una ciudad exista, todo hombre, todo ciudadano,
debe participar de la política, aunque de cada una de las demás
artes participen sólo unas minorías: porque todo hombre, todo
ciudadano, está obligado al cumplimiento de esos dos precep-
tos que son el fundamento de la ética ciudadana, o sea de la
política o la Ética Política, y puede, en consecuencia, ser cas-
tigado con la pena capital si los incumple, toda vez que ya no
le será posible alegar como excusa en su descargo el desco-
nocimiento de ellos.

Se ha de permitir, pues, a todo ciudadano que, en compen-
sación del riesgo de pena capital en el que incurriría si despre-
ciase e incumpliera las normas supremas de la convivencia,
intervenga a voluntad en la política de su ciudad suponiéndo-
sele en posesión de la “excelencia política” (la éretØ politikÆ)
basada en las normas éticas y políticas fundamentales y supre-
mas del “Respeto” (AfidÒw) y de la “Justicia” (D¤kh).

Como requisito de la existencia de una ciudad, hay que dar
por sentado, en consecuencia, que el sentimiento de justicia y
el sano juicio del respeto social lo poseen todos los ciudada-
nos, de manera que todos ellos, respetando ambos sentimien-
tos convertidos en principios éticos o ético-políticos, serán
capaces de ejercitar esta su “excelencia política” (la éretØ po-
litikÆ) que se hace realidad efectiva en el momento de acon-
sejar a la ciudad-estado o pÒliw.81

81 Pl., Prt., 322 D-E.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0181



82 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

De hecho —continúa argumentando el genial filósofo de
Abdera—82 todos los hombres reconocen y afirman en públi-
co que poseen esos principios de la “excelencia política” (la
éretØ politikÆ) y si afirmasen lo contrario, aun en el caso de
que su confesión fuera verdadera, los tendrían por locos, pues
por loco debe ser tenido quien afirme en público que no hace
caso de esos dos pilares de la “virtud política” que son el
“Respeto” (AfidÒw) y la “Justicia” (D¤kh). Por el contrario, si
alguien se hiciera pasar por un experto músico de la flauta
denominada aÈlÒw sin serlo realmente, todos sus conciuda-
danos se burlarían de él por afirmar que posee una virtud, una
éretÆ, no obligatoria que en realidad no poseía. Se puede ser
un buen “ciudadano” (pol¤thw) sin ser un excelente flautista
pero no sin éretÆ o “virtud política”, pues la “excelencia mu-
sical” o “virtud musical” no es necesaria para formar parte de
la “ciudadanía” o polite¤a y moverse o manejarse con soltura
y discreción en ella. En cambio, la éretØ politikÆ, la “virtud
política” o “excelencia política” que está en la base de la “éti-
ca política”, o se posee o no se puede formar parte de la es-
pecie de los humanos, que son animales político-sociales.83

La virtud o éretÆ de la Ética a la que se adhiere la Retórica
es, como no podría ser de otro modo, la Ética Política que
defiende y fundamenta la democrática filosofía de la Sofís-
tica, una Ética que, lejos de ser objetiva e individual a guisa
de la platónica, se basa meramente en los acuerdos político-
sociales.

Desde esta perspectiva se entienden muy bien tanto el rela-
tivismo de Protágoras (“el hombre es la medida de todas las
cosas, de las que son en cuanto que son y de las que no son en
cuanto que no son”),84 frase cuyo sujeto (“el hombre”) ha de
entenderse en el sentido del hombre en cuanto animal polí-

82 Pl., Prt., 323 E 5.
83 Pl., Prt., 323 C.
84 Protag., B 1 D-K.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0182



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 83◆

tico-social y cuya voz “cosas” (en el original xrÆmata) son,
mejor dicho, los “valores”, esas cosas que se pueden valorar
y cuyo valor85 de todo tipo (incluido el valor ético) puede
cambiar merced a la variación o alteración del acuerdo social,
del “Pacto Social”.

Asimismo, en esta misma línea, Protágoras, en su filosofía
democrática sujeta al relativismo, consideraba que de toda
cuestión se pueden defender dos tesis contrapuestas (“argu-
mentos opuestos”, éntilog¤ai)86 y hacer incluso que la aparen-
temente más floja resulte ser la triunfante.87

Y, por último, dentro de esta Ética Política y del relativis-
mo que su democrática filosofía preconizaba, Protágoras se
declaraba agnóstico respecto de la existencia de los dioses:
“De los dioses no puedo saber a ciencia cierta ni si existen ni
si no existen ni cómo es su forma o aspecto, pues son muchos
los impedimentos que surgen al intentar saberlo, entre otros la
nula claridad del asunto mismo y la brevedad de la vida hu-
mana”.88

La Ética de la Sofística y de la Retórica es una Ética Polí-
tica basada en las valoraciones del grupo político-social que
configura la ciudadanía y que se regala los preceptos morales
que fija y considera oportunos y no estima en modo alguno
inmutables.

Sólo con el ejercicio de la éretØ politikÆ, de la “virtud
política” o “excelencia política” —se piensa en esta Ética Po-
lítica—, una virtud que no es una virtud objetiva ni se trans-
mite hereditaria, consanguínea y genealógicamente de padres
a hijos, sino una virtud pactada, fijada y ejercitada en el en-
torno de la comunidad político-social que la acepta y se la
impone, puede la raza humana progresar.

85 Cf. Arist., EN, 1119b 26: “llamamos cosas (xrÆmata) a todo aquello que
tiene un valor que se puede medir en dinero”.

86 Protag., B 5 D-K.
87 Protag., A 21 D-K.
88 Protag., B 4 D-K.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0183



84 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

Protágoras insistía en la necesidad de ejercicio, aprendizaje
y entrenamiento para lograr el dominio de toda ciencia o arte,
pues no basta con la naturaleza o el buen natural del aprendiz
para ser un eminente sabio o un buen artista, sino que, para
alcanzar esas deseables metas, es menester el constante apoyo
de la enseñanza, así como la aceptación gustosa del aprendi-
zaje y de la práctica, por lo que el aprendiz ideal ha de em-
pezar esta su labor desde el momento mismo de su juventud.89

Asimismo las virtudes, entre las que figura la “virtud políti-
ca” o éretØ politikÆ, son resultado del esfuerzo humano. Nada
regalan los dioses a los hombres, sino que todo se lo deben
ganar éstos con su esfuerzo, incluida la “virtud política”, basada
en la nueva Ética Política de la democracia.

La Retórica se alimenta de la Ética Política de la demo-
cracia basada en el pacto político-social del “Respeto” (AfidÒw)
y la “Justicia” (D¤kh), fundamentos de la “virtud política” o
éretØ politikÆ.

El sofista Trasímaco de Calcedón, que floreció en torno a los
años 430-400 a. C., y que aparece en la República de Platón
afirmando que la justicia es el interés del más fuerte (“la justicia
no es otra cosa que lo que conviene al más fuerte”),90 nos da a
entender, sin embargo, que la justicia en su recto concepto es,
pese a todo, la más importante de las normas básicas de la Ética
Política que hace progresar los estados y las comunidades,
cuando afirma que los dioses no se ocupan de las acciones de
los hombres, pues de otro modo no tolerarían el que éstos no
hagan uso ninguno de esa pieza esencial para el cumplido
desenvolvimiento del capital proyecto del hombre que es el de
la convivencia humana.91

Los sofistas atacan el mal uso que los hombres hacen de la
justicia operando con ella según sólo algunos de los más bru-

89 Protag., B 3 D-K.
90 Pl., R., 336 B.
91 Thrasym., B 8 D-K.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0184



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 85◆

tales principios de la Naturaleza y no respetando los principios
de la colectiva Ética Política. Conservamos, entre los restos de
un tratado titulado Sobre la verdad y compuesto por Antifonte
el Sofista (s. V a. C.), un fragmento donde se declara absoluta
y definitivamente la igualdad de todos los hombres por natu-
raleza, pues, a la postre todos, los ricos y los pobres, respiramos
por la nariz y por la boca y comemos con las manos.92 El
autor conocido como “Anónimo de Jámblico” (Anonymus Iam-
blichi), cuya doctrina entra de lleno en la problemática de la
Sofística en la Atenas del siglo V a. C., establece la Ética de
la “virtud política” o éretØ politikÆ como fundamento o base
de la buena legislación propia de los gobiernos democráticos.93

Y así, aunque parece cierto que en la naturaleza toda, inclui-
da en ella el hombre, el fuerte domina al débil y el derecho es
con frecuencia la ley o el interés del más fuerte y la fuerza
crea el derecho (recordemos al Calicles del Gorgias platónico
y al sofista Trasímaco del libro primero de la República de
Platón), aun así, a los hombres que viven en una sociedad
democrática se les ofrece siempre la posibilidad de, empleando
la valiente y filantrópica visión antilógica de la realidad, propia
de la democrática filosofía de la Sofística y de la Retórica, y
no la tiránica, monológica y dogmática Filosofía ética de la
aristocracia, debatir políticas alternativas y hacer triunfar retó-
ricamente a la más fuerte o valiosa según la nueva Ética que
impone la democracia, que es una Ética político-social.

La grandeza de la Retórica es que siempre hay que practi-
carla con otro —pues es “dialógica” como el lenguaje mismo,
por decirlo con Bajtín (1895-1975)—,94 con alguien al que hay
que convencer o vencer dialéctica y persuasivamente, emplean-
do la palabra de libre uso político-social y respetando éticamen-
te en todo momento las reglas del limpio juego democrático.

92 J. S. Morrison, 1961.
93 Anon. Iam. 7 D-K.
94 D. H. Bialostosky, 1995; 1986.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0185



86 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

La grandeza de la Retórica consiste en que enseña a practicar
ética y democráticamente un juego político, un “juego de poder”
o power game cargado de repercusiones sociales, en libertad.

La grandeza de la Retórica es que la decisión final de un
encarnizado debate dialéctico realizado a base de ella no le
corresponde a ninguna de las partes enfrentadas en la discu-
sión, sino a terceras personas.

La grandeza de la Retórica le viene dada por la generosa
Ética Política o político-social en la que se asienta.

Luego la Retórica, esa ciencia o arte dotada de un funda-
mento antropológico que descubrieron los griegos,95 es polí-
tica, ética y democrática de nacimiento.96

La Retórica es una disciplina política y ética, basada en la
misma Ética Política que fundamenta la democracia.

Con frecuencia se fundamenta la Ética precisamente en la
retoricidad del ser humano, en esa su capacidad política (polí-
tico-social) innegable de persuadir y ser persuadido a través del
uso del lenguaje,97 orientando el argumento de sus discursos
no hacia la entelequia de la Verdad absoluta y objetiva, que no
existe,98 sino hacia el más realista veredicto de la verdad
—escrita con minúscula— entendida como “verdad social”.99

He aquí, pues, cómo la Retórica es impensable sin política
y, en concreto, sin la Ética Política propia de la democracia.

Y buena prueba de ello es el nuevo rumbo que la Retórica
no tuvo más remedio que adoptar durante el Período Helenís-
tico y Romano, cuando la democracia desapareció del panora-
ma político de las comunidades de los reinos helenísticos y
del Imperio Romano.

Decía el ya mencionado autor conocido como “Anónimo de
Jámblico” (Anonymus Iamblichi) que cuando la ley y la justi-

95 Ch. L. Johnstone, 1996, 4.
96 A. López Eire-J. de Santiago Guervós, 2000.
97 H. W. Johnstone, Jr., 1981.
98 A. López Eire, 2006.
99 H. W. Johnstone, Jr., 1957.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0186



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 87◆

cia abandonan al pueblo o mayoría de los ciudadanos, en ese
mismo momento se retiran a manos de un solo individuo que
se encarga de su vigilancia y tutela.100

Pues bien, cuando la Retórica democrática, basada en la
Ética Política, se hizo imposible, se refugió en la escuela y allí
desarrolló dos áreas nada políticas, a saber, la de la “Teoría de
las stãseiw”  y la de la “Teoría de las virtudes o excelencias
(éreta¤) del estilo”. Se volvió, pues, extremadamente técnica
y se volcó en la labor retórica de la “invención” (eÏresiw, in-
ventio) o hallazgo de la orientación requerida para el trata-
miento de cada caso judicial, y en la de dar con el ideal “esti-
lo”  (lexis, dictio) o apropiada dicción esmerada y atractiva
para, una vez cumplidos estos dos “oficios del rétor” u orador
de escuela, componer discursos fundamentalmente escolares y
por ende ficticios.

Hermágoras de Temnos, que vivió, en plena Época Hele-
nística, a mediados del siglo II a. C., desarrolló un complicado
sistema de “posiciones” (stãseiw) a adoptar por el orador usua-
rio de la retórica en los casos judiciales específicos, reales o
ficticios, llamados Ípoy°seiw (por ejemplo, “¿mataron Harmo-
dio y Aristogitón al tirano?”).

Si alguien que es acusado de asesinato niega haber matado a
la víctima, el acusador debe adoptar la “postura” o “posición”
(stãsiw) de un caso conjetural o “conjetura” (stoxasmÒw, co-
niectura).

Si no niega, en cambio, haber dado muerte a la víctima,
pero considera que el hecho en sí es susceptible de otra califi-
cación, nos encontramos ante una postura o stãsiw de “defini-
ción” (˜row, definitio).

Si admite la autoría del hecho pero intenta justificarlo pre-
sentándolo como legal o justo, el acusador se ve forzado a plan-
tarse en “posición” o “postura” (stãsiw) de “cualidad” (poiÒthw,
qualitas).

100 Anon. Iam. 7, 13 D-K.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0187



88 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

Si, por último, niega a su acusador el derecho a procesar-
le101 o recusa al tribunal por no ser competente para juzgar el
caso en cuestión, se plantea el tratamiento o acometida de
un caso en una “posición” o stãsiw de “traslación” o “transfe-
rencia de jurisdicción” (metãlhciw, translatio).

Siglos más tarde, ya en pleno Imperio Romano, a mediados
del siglo II  d. C., Hermógenes de Tarso compuso una “Teoría
de las stãseiw” similar a la de Hermágoras y además un tra-
tado titulado Sobre las ideas en torno a las diferentes “cuali-
dades del estilo” (ideas), que él describe con extraordinaria
claridad y que son unas veinte, a saber: la “claridad”, la “gran-
dilocuencia”, la “belleza”, el “vigor”, el “∑yow o atractivo ca-
rácter”, la “verdad”, la “gravedad”, etcétera, un conjunto de
“formas” o ideas que los Neoplatónicos acogieron y asimilaron
a su peculiar filosofía con entusiasmo como si de “formas de
belleza” se tratase, durante los siglos III , IV y V d. C.

Ambas teorías, la “Teoría de las stãseiw” y la “Teoría de
las ideas”, tal y como las exponía Hermógenes de Tarso, for-
maron parte ineludible de la enseñanza de la Retórica en el
Período Bizantino e inspiraron no pocos comentarios.102 Traí-
das a Italia por Jorge de Trebisonda (o Trapezunte), ejercieron
una enorme influencia en los conceptos del gusto literario así
como en la literatura misma del Renacimiento.

Esta escolarización de la Retórica, que se convirtió en asig-
natura de la “invención” de los argumentos y de la esmerada y
literaria “dicción” o estilo de los discursos, es la prueba con-
tundente de cómo la Retórica necesita indefectiblemente para
sobrevivir y no asfixiarse y desfallecer el aire puro, el oxígeno
de la Política, la Ética y la Democracia.

101 Esquines en su Contra Timarco negaba a este Timarco, su acusador, la
capacidad de plantearle un litigio por haber perdido sus derechos civiles a causa
de su licenciosa vida privada.

102 A. López Eire, 2002.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0188



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 89◆

BIBLIOGRAFÍA

ALBALADEJO MAYORDOMO, T., Teoría de los mundos posibles y macroes-
tructura narrativa, Alicante, Universidad de Alicante, 1986 (reed.
1998).

ANDREWES, A., The Greek Tyrants, Londres, Hutchinson, 1956.
BIALOSTOSKY, D. H., “Dialogics as an Art of Discourse in Literary

Criticism”, PMLA, 101, 1986, pp. 788-797.
—, “Antilogics, Dialogics and Sophistic Social Psychology: Michael

Billig’s Reinvention of Bakhtin from Protagorean Rhetoric”, St.
Mailloux, Rhetoric, Sophistry, Pragmatism, Cambridge, Cambridge
University Press, 1995.

BURKERT, W., “Greek Tragedy and Sacrificial Ritual”, GRBS, 7, 1966,
pp. 87-121.

CAWKWEL, G. L., “Early Greek Tyranny and the People”, Classical
Quarterly, 45, 1995, pp. 86 ss.

COLE, Th., The Origins of Rhetoric in Ancient Greece, Baltimore y Londres,
The John Hopkins University Press, 1991.

—, “Le origini della retorica”, QUCC, 23, 1986, pp. 7-21.
D.-K. = DIELS,  H.-W. KRANZ, Die Fragmente der Vorsokratiker,6 I-III,

Berlin, Weidmannsche Buchhandlung, 1951-1952.
ELIOT, T. S., Selected Essays, New York, Harcourt, Brace and World,

1960.
FINLEY, M. I., Democracy Ancient and Modern, Londres, Chatto & Windus,

1973.
GARRIDO DOMÍNGUEZ, A., El texto narrativo, Madrid, Síntesis, 1996.
GLOTZ, G., The Greek City, trad. ingl., Londres, Kegan Paul, 1929.
GRICE, H. P., “Meaning”, Philosophical Review,  66, 1957, pp. 377-388 =

D. Steinberg-L. Jacobits (comps.), Semantics: An interdisciplinary
Reader, Cambridge, CUP, 1971, pp. 53-59.

—, “Meaning revisited”, en N. Smith (comp.), Mutual Knowledege,
Londres, Academic Press, 1982, pp. 223-243.

—, La búsqueda del significado, trad. esp., Madrid, Tecnos, 1991.
—, Studies in the Ways of Words, Cambridge, Harvard University Press,

1989.
JOHNSTONE, Ch. Lyle, “The Origins of the Rhetorical in Archaic Greece”,

Theory, Text, Context. Issues in Greek Rhetoric and Oratory, Albany-
Nueva York, State University of New York Press, 1996, pp. 1-18.

— (comp.), Theory, Text, Context. Issues in Greek Rhetoric and Oratory,
Albany-Nueva York, State University of New York Press, 1996.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0189



90 LÓPEZ EIRE / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91◆

JOHNSTONE, H. W., “Argument and Truth in Philosophy”, Philosophy and
Phenomenological Research, 18, 1957, pp. 228-236.

JOHNSTONE, H. W. Jr., “Toward an Ethics of Rhetoric”, Communication,
6, 1981, pp. 305-314.

KENNEDY, G., The Art of Persuasion in Greece, Londres, Routledge and
Kegan Paul, 1963.

LEVIN, S. R., “Consideraciones sobre qué acto de habla es un poema”, en
J. A. Mayoral (comp.), Pragmática de la comunicación literaria,
Madrid, Arco/Libros, 1999.

—, “Concerning what Kind of Speech Act Poem is”, en T. A. Van Dijk
(ed.), Pragmatic of Language and Literature, Amsterdam, North-
Holland, 1976, pp. 141-161.

LÓPEZ EIRE, A., Poéticas y Retóricas Griegas, Madrid, Síntesis, 2002.
—, La naturaleza retórica del lenguaje, Salamanca, LOGO, 2006.
—, y J. DE SANTIAGO GUERVÓS, Retórica y Comunicación política, Madrid,

Cátedra, 2000.
—, y C. SCHRADER, Los orígenes de la Oratoria y la Historiografía en la

Grecia clásica, Zaragoza, Universidad de Zaragoza, 1994, pp. 11-73.
Reedición: Amsterdam, Hakkert, 1998.

LORAUX, N., The Invention of Athens: The Funeral oration in the Classical
City, trad. ingl., Cambridge-Londres, Harvard University Press, 1986.

MAILLOUX , St., Rhetoric, Sophistry, Pragmatism, Cambridge, Cambridge
University Press, 1995.

MAYORAL, J. A. (comp.), Pragmática de la comunicación literaria, Madrid,
Arco/Libros, 1987.

MORRISON, J. S., “Antiphon”, PCPhS, 7, 1961, pp. 49-58.
OBER, J., Mass and Elite in Democratic Athens: Rhetoric, Ideology and

the Power of the People, Princeton, Princeton University Press, 1989.
OHMANN, R., “Speech Acts and the Definition of Literature”, Philosophy

and Rhetoric, 4, 1971, pp. 1-19 = “Los actos de habla y la definición
de literatura”, trad. esp., en J. A. Mayoral (ed.), Pragmática de la
comunicación literaria, Madrid, Arco/Libros, 1987, pp. 11-34.

—, “El habla, la literatura y el espacio que media entre ambas”, trad.
esp., en J. A. Mayoral (ed.), Pragmática de la comunicación litera-
ria, Madrid, Arco/Libros, 1987, pp. 35-37.

RABE, H., Prolegomenon Sylloge, Leipzig, Teubner, 1935.
SCHIAPPA, E., “Did Plato coin rhetoriké?”, AJPh, 111, 1990, pp. 457-470.
SEARLE, J. R., Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language,

Cambridge, Cambridge University Press, 1969.
—, Les actes du langage, trad. fr., Paris, Minuit, 1972.
—, Actos de habla, trad. esp., Madrid, Cátedra, 1980.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0190



POLÍTICA Y ÉTICA DE LA RETÓRICA / Noua tellus, 25 1, 2007, pp. 41-91 91◆

SEARLE, J. R., Atti linguistici. Saggio di filosofia del linguaggio, trad. it.,
Turin, Bollati Boringhieri, 1992.

VAN DIJK, T. A. (ed.), Pragmatic of Language and Literature, Amsterdam,
North-Holland, 1976.

VERNANT, J.-P. (ed.), Problèmes de la Guerre en Grèce Ancienne, Paris,
Mouton, 1968.

VILLANUEVA , D., El polen de ideas. Teoría crítica, historia y literatura
comparada, Barcelona, PPU, 1991.

WITTGENSTEIN, L., Tractatus Logico-Philosophicus, trad. ingl., New York,
Harcourt, 1922.

—, Tractatus Logico-Philosophicus. Tagebücher 1914-1916, Frankfurt
am Main, Suhrkamp, 1984.

—, Tractatus Logico-Philosophicus, trad. esp., Madrid, Alianza Edito-
rial, 1989.

Eireart.p65 25/5/07, 09:0191


