La naturaleza politica y ética de la retorica

Antonio Lorez BEIRE

Universidad de Salamanca
lopezeire@usal.es

REsSUMEN: La Retodrica no es idéntica a la Teoria de la Comunicacién moderna,
sino que evoca un concepto que va siempre asociado, desde el nacimiento mismo
de este arte, a los de “democracia”, “ética” y “politica”. No se puede aislar el con-
cepto de “democracia” del de una “Etica Politica” basada en la democracia y

elaborada por la Sofistica.

ABSTRACT. Rhetoric is not the same as the modern Theory of Communication.
Its concept is always, from the very day of its birth, attached in an inextricable
way to the concepts of “democracy”, “ethics” and “politics”. It is not possible to

isolate the concept of “Rhetoric” from the conception of “Political Ethics” based

on democracy, which was elaborated by the Sophistic Movement.

PALABRAS CLAVE: democracia, ética, politica, Retérica, Sofistica.
RecepPcION 26 de febrero de 2007.
ACEPTACION. 27 de abril de 2007.

41 Noua tellus, 251, 2007






La naturaleza politica y ética de la ret6rica

Antonio Lorez BEIRE

A la memoria de Paola Vianello

Decia Ludwig Wittgenstein con toda la razén del mundo que
sobre aquello de lo que no se puede hablar no hay mas remedio
gue callarsgwovon man nicht sprechen kann, dartiber muss
man schweigengon lo que afirmaba rotundamente que los seres
humanos pensamos con lenguaje y que si no tenemos palabra
para mencionar un concepto jamas podremos decir nada de él,
nada que se precie ni nada que no se precie, sino nada, abso-
lutamente nada, por la sencilla razén de que lo ignoramos del
todo?

Por otro lado, la Linguistica nos ha venido ensefiando a lo
largo de su prolifica y variada historia y desde las humerosas
y distintas perspectivas por ella adoptadas que el lenguaje no
lo fabricamos los hablantes para nuestro particular uso, disfru-
te y regodeo, sino que lo recibimos en herencia de anteriores
generaciones, lo aceptamos con docilidad, lo modificamos un
poquito y lo empleamos para compartirlo con nuestros con-
ciudadanos, para vivir con ellos en comunidad politico-social
antes de entregarlo como iluminadora antorcha olimpica a las
generaciones que nos sucedan, para que lo empleen ellas con

1 Agradecemos a la DGICYT su apoyo para la realizacién de este trabajo con
la ayuda econdmica (referencia: HUM 2006-08794) que generosamente nos con-
cedio.

2 L. Wittgenstein, 1922; 1984; 1989.

43 Noua tellus, 251, 2007



44 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

mucho éxito en su descubrimiento y transformacién del mundo
en el que les haya tocado vivir.

Y como el lenguaje que empleamos no es de ayer ni de
anteayer, sino de hace muchos, muchisimos afios, y, por otro
lado, las palabras sélo significan en sus contextos, no es ex-
trafio que lleguen hasta nosotros palabras impregnadas de aro-
mas exoticos, voces que arrastran adherencias que en el pre-
sente nos resultan dificiles de adivinar al analizar la textura del
término.

Es verdad que las palabras llevan grabadas a fuego en su
propia contextura huellas que sirven de pruebas o testimonios
de la historia de su propio pasado. Por ello, o, mejor dicho,
gracias a ello, se han escrito bellisimos articulos y libros sobre
los origenes y los avatares de las palabras y se han confec-
cionado acertados y Utiles diccionarios etimologicos mediante
los cuales podemos informarnos de las historias de las lenguas,
gue, a decir verdad, discurren muy estrechamente ligadas a las
historias de las culturas de los pueblos que las hablan.

Pongamos un ejemplo: la palalp@esiaes de clara y noble
prosapia griega y lleva consigo, aun en espariol actual, la “ad-
herencia semantica” de palabra magica y ritual que sélo cabe
escuchar con recogimiento, sacramental disposicién al acata-
miento mistico y, ademas, religioso silencio.

Por eso se ha sefialado que una de las caracteristicas impor-
tantes del empleo del lenguaje poético o literario, o sea, de la
comunicacion poética en general es la “suspension de incre-
dulidad” o la “suspension de descreendsispension of dis-
belief)2 una especie daoyn 0 “contencién” o “suspensién de
ideas u opiniones” fenomenoldgit&on ella se vulneran al
maximo esas cualidades béasicas del lenguaje, a saber, su ca-
racter pragmatico, dialégico y politico-social, por las que as-
pira a lograr una comunicacion “afortunada” estrictamente re-

3T. S. Eliot, 1960, p. 219: “You suspend both belief and disbelief
4 D. Villanueva, 1991, p. 122.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 45

gulada por las “maximas conversacionales” iehcipio de
Cooperacionpropuesto por H. P. Grice (“maximas de canti-
dad, calidad, relacion y manera” que exigen “perspicuidad”,
“brevedad”, “claridad” y “pertinencia” en el mensajeg, las
gue sin duda hay que afadir la capacidad de comunicacion y
entendimiento entre el hablante y el oyef&xima de la
intercomunicabilidad) postulada por Searfe.

Los mensajes deben ser, en condiciones normales, “infor-

mativos”, “perspicuos”, “breves” y “claros”; en otras palabras,
deben someterse a las maximas de “informativeness”, “perspi-
cuity”, “brevity” y “clarity”, o sea “informatividad”, “pers-
picuidad”, “brevedad” y “claridad”.

El lenguaje poético, el lenguaje de la poesia, en cambio, no
siempre cumple esas deseables condiciones, sino que mas
bien suele violar por lo general las condiciones de “felicidad”
establecidas por Austin como indispensables para una exitosa
realizacion(performance)de un “acto de hablaspeech act)
“llocucionario” (illocutionary),y, sin embargo, pese a todo ello,
al mensaje poético lo reverenciamos y lo aceptamos gozosos o
siempre o la mayoria de las veces.

En poesia lo admitimos todo. ¢Por qué? ¢Por qué admiti-
MOos en poesia y solo en poesia locuciones que no son corrien-
tes y generalizadas y usuales y empleadas por la gente co-
rriente y moliente y, ademas, aceptamos de muy buen grado
estilizaciones del lenguaje como el metro, la rima, la asonan-
cia y la consonancia, sin que se nos ocurra pensar ni por un
momento que tal vez, operando asi, el poeta desea adorme-

5 Cf. H. P. Grice, 1957; 1971; 1982; 1991. El comportamiento correcto de
quien en la conversacion realiza “actos de habla” es, segin H. P. Grice siguiendo
a |. Kant, el de quien en cada instante proporciona informaciéon en su medida
justa, ni mas ni menos que la requerfdgxima de la cantidadg intenta decir
lo que tiene por verdadef(méaxima de la cualidady, habla en todo momento de
asuntos pertinentes o relevantes o, por lo menos, intentando ser pertinente o
relevante(méaxima de la relaciony, por Gltimo, en su exposicion es claro, breve
y nada ambigugmaxima de la modalidad)

6J. R. Searle, 1969; 1972; 1980; 1992.



46 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

cernos o drogarnos con la recurrente armonia de su ritual pa-
labra?

¢No sera con la finalidad de fortalecer el pacto de no agre-
sion entre el poeta oficiante y el oyente catecimeno que se so-
mete voluntariamente a un maravilloso y placentero ritual de
iniciacion?

¢No sera para intensificar la “fe poétigabdetic faith)del
oyente o lector de poesia y de este modo ratificar su volunta-
ria “suspension de incredulidad” o “suspension de descreen-
cia” (suspension of disbeliefguya total aceptacion firma y
confirma implicitamente siempre el propio receptor del men-
saje poético forzado a hacerlo en virtud de la indiscutible auto-
ridad del inspirado vate o poefa?

Un servidor y muchos mortales nos rendimos de antemano
ante el sacrosanto poeta que nos conduce por caminos delei-
tosos que, en el fondo, nosotros mismos apetecemos recorrer.

El lenguaje poético, en efecto, con sus muy consentidos y
libres “actos de habla” poéticos, se permite, al igual que los
rituales religiosos, circular con total impunidad por los tres
modelos del mundo que sefiala T. Albaladegbde lo verda-
dero (si tal cosa existe), el de lo ficcional verosimil y el de lo
ficcional inverosimil.

En la macro-estructura del lenguaje poético los tres mundos
conviven en felicisimo y muy legitimo concubinato, porque
todos los lectores de poesia somos lectores ingenuos o por-
gue lo verdadero, al ser tocado por la poesia (lo mismo ocurre
con el ritual), se convierte no tanto en ficticio o ficcibn, como
en indiferente al criterio de veracidad.

Es mas, al igual que ocurre en el ritual, en poesia se da la
“ley de maximos semanticos?,en virtud de la cual lo “fic-

7' S. Levin, 1976, p. 153; 1999. A. Lopez Eire, 1997.

8 T. Albaladejo Mayordomo, 1986; 1998.

®T. S. Eliot, 1960, p. 219: “You suspend both belief and disBelief

10T, Albaladejo Mayordomo, 1986; 1998. A. Garrido Dominguez, 1996.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 47

cional inverosimil” domina sobre lo ficcional verosimil y éste
sobre el mundo de la presunta realidad objétiva.

La palabrgpoesiaarrastra, pues, muy claramente “adheren-
cias semanticas” de magia, religion y ritual.

El hecho de que el “acto de habla” ejecutado con el lengua-
je poético vaya acompafado con frecuencia (jsiempre en los
remotos tiempos de la oralidad!) de esas preciosas estiliza-
ciones y sazonadores condimentos de la palabra que son el
ritmo y la armonia y la musica y el canto y la danza y de que,
asimismo, sea acogido por los receptores sin rechistar, con
religioso silencio, por sus “contempladores” mas que oyentes,
de forma que nadie plantee objeciones a versos como “Eran
las cinco en punto de la tarde, / eran las cinco en todos los
relojes” o “Y que yo me la llevé al rio / creyendo que era
mozuela, / pero tenia marido”, todo ello nos induce a pensar
en la estrecha relacion existente entrpdasiay el ritual.

Nadie, a decir verdad, pone en duda tan sorprendente exac-
titud cronologica en diferentes relojes (“iEran las cinco en
todos los relojes!”) y a nadie molesta que un varén, que —se
dice— no tiene por qué ser el poeta, triunfe en su aventura
amorosa y, ademas, lo cuente luego con inolvidables palabras
gue han guedado para siempre inalterables y fijas como si
fueran “palabras de vida eterna”, como si formaran parte de
esas palabras de la metaférica “vida perdurable” repetidas una
y otra vez, ciclicamente, en los rituales y que, por tanto, aun-
gue el mundo entero pase, ellas no pasaran.

Sin embargo —ijbien que lo sabemos!—, todas las palabras
pasan y los hombres también.

Y de hecho cuando algun colega bocazas me cuenta una
aventura erdtica exitosa similar a la Belmancero Gitanade
Lorca, yo le digo invariablemente, entre virtuoso y envidioso,
“iMenos lobos, Caperucita!”. No obstante, si la escucho en
lenguaje poético, aderezada y estilizada por esas rituales pala-

11T, Albaladejo Mayordomo, 1986; 1998.



48 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

bras de “vida eterna” que son las propias de la poesia, las cosas
cambian.

Los “actos de habla” poéticos —esto ya lo vio muy clara-
mente R. Ohmann— son dignos de obtener la complaciente
aquiescencia del receptor y de ser premiados con su generosa
aceptacion, que es el resultado de una inteligente y preme-
ditada postura o actitud mental de total indiferencia al criterio
de veracidad, por ser “actos de habla” desprovistos de “fuerza
ilocucionaria™t?

En su opinién, un “acto de habla” literario o poético esta
tan apartado de las coordenadas de espacio y tiempo que dan
“fuerza ilocucionaria” a los “actos de habla” normales y co-
rrientes, usuales en la vida real y ordinaria, que, por ser mera-
mente imitativo, nada mas comporta una “fuerza ilocuciona-
ria” mimética o imitativa y por ello no es sino un “cuasi-acto
de habla”.

Al estar “redirigido” y, por tanto, fuera del circuito de
la comunicacion corriente, el “acto de habla” poético, al igual
gue el rito en la esfera de la religion, es una intemporal accion
generadora de un “acto de habla” analégico y “redirigido” a otro
contexto, y esta por ello exento de la obligada inmersién en el
circuito comunicativo de cada dia, en el que toda palabra o
toda accion o suceso tienen su significacion temporal y es-
pacial muy concretas y estrictamente referidas a las respecti-
vas coordenadas de espacio y tiempo en el que se realiza.

El poeta, pues, que lleva a cabo ese “acto de habla” que es
la poesia, como vate inspirado, actia con toda impunidad y
con absoluta inmunidad a toda critica o desacuerdo, como
sumo sacerdote de un ritual, lo que le faculta para pronunciar
palabras magicas a las que nadie puede ni debe objetar abso-
lutamente nada, al igual que en la Santa Misa, en el momento
de la Consagracion, ningun fiel asistente puede ni debe vol-
verse al celebrante para objetarle que lo que tiene entre sus

12 R. Ohmann, 1971; 1972.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 49

manos no es ni el cuerpo ni la sangre de Cristo, sino, sencilla
y simplemente, pan acimo y vino ligeramente aguado.

La poesia es sacramental, es ritual, y por eso, aunque diga
falsedades, socialmente es tan verdadera como los Evangelios.

A eso me refiero cuando digo que la palgiwasiaconlle-
va adherencias de fecha muy antigua, unas connotaciones que
no las conlleva, por ejemplo, la vogportaje para referirse a
un articulo de prensa.

iPues claro que las lleva! Y he aqui por qué: Aristoteles
(384-322 a. C.), en dRoética,expone la doctrina de que bajo
cada uno de los géneros poéticos hubo, en sus origenes, un
ritual que, evolucionando con el paso del tiempo, llegé a con-
vertirse en género poético.

Por ejemplo: en los principios de toda poesia lirica y épica
—dice— nos encontramos, respectivamente, con himnos a los
dioses y encomios a los hérdéyg,en los de la poesia de corte
yambico, burlesco o satirico nos topamos con el intercambio
de insultos y obscenidades que constituia la esencia de anti-
qguisimos rituales relacionados con la magica fertilidad del
vegetal*

Asi se explica que el estagirita, que no sabia Linglistica
Historica del griego, derivara del verbauBiCew (“insultar”)
el nombre del metro que se utilizaba para las composiciones
burlescas y satiricas de escarnio y mofa, diciendo asi: “Por
eso precisamente aun hoy se sigue llamasagReiov (“metro
yambico”), porque en ese metroysmbizabanicupilew) 0
se insultaban o lanzaban pullas los unos a los oftos”.

En el origen de la tragedia, Aristoteles y también muchos
modernos ven un ritual como cosa clara, indiscutible e incon-
trovertible®

13 Arist., Po., 1448b 27.

14 Arist., Po.,1448b 32.

15 Arist., Po.,1448b 31. La voz es un derivado adjetival del sustafitivioc.
Cf. Arist., Rh.,1408b 33.

16 \W. Burkert, 1966.



50 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

Mas claro todavia es el origen ritual de la comedia, un
género que en su mas remota forma se presentaba, segun Aris-
totelest’ como un didlogo entre coros de “cantos falicos” y
suséapydvteg, practica que nos recuerda la manera en que el
estupendo poeta Arquiloco de Paros\s.a. C.) iniciaba
el canto de un ritual en honor de Dioniso cuando ya el vino
habia atronado su merfeEstos “cantos falicos” —continta
refiriendo el estagirita-12 se celebraban todavia en su época.

He aqui, por tanto, por qué la poesia nos sobrecoge, nos
impone, nos obliga a suspender la desconfianza en lo que
leemos o escuchamos expresado en lenguaje poético, y no nos
atrevemos a contradecirla: Porque la poesia es ritual y a ello, a
puro rito, sigue sonando desde los mas remotos tiempos inclu-
so la voz(poesia)con la que se denomina.

Pues bien, asimismo la v&etdéricaesta cargada de adhe-
rencias, en las que normalmente no se piensa, pero que son
—nos guste ello o no— verdaderas y tan reales que diferen-
cian ya de entrada a la Retérica de la Homilética o variedad
de la Retdrica que se ocupa de los discursos sagrados, y de la
Teoria de la Comunicacién, que es una continuadora moderna
de la antigua Retérica de los antiguos griegos, o de la Publi-
cistica, que es la ciencia de la publicidad, que tiene sin duda
gue ver con los ideales de la vieja Retérica, pero que en modo
alguno se puede identificar con ella. Yo, al menos, no me
imagino ni a Demadstenes ni a Cicerdn realizando la puesta en
escena de esloganes publicitarios del tipo de “Unte el pan con
Tulipan” o “Sidra champan el Gaitero, / famosa en el mundo
entero”, ni a ningan rétor griego o romano especulando sobre
esa modalidad de comunicacion persuasiva tan propia de la
sociedad capitalista de produccién y consumo y del mundo
tan econdmicamente globalizado en los que vivimos.

17 Arist., Po., 1449a 11.
18 Archil., Fr. 77 West.
19 Arist., Po., 1449a 12Prob., 918b 19.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 51

¢, Qué connotaciones arrastra, pues, la Retérica? Las de los
conceptos de “democracia”, “ética” y “politica”, que van es-
trechamente ligados a la ideaRletdrica

Veamos de donde proceden las adherencias del concepto de
“democracia”’ que exhibe la Retérica. Lo haremos examinando
el giro democratico de dos ciudades-estades\ac, la de Si-
racusa y la de Atenas, en las cuales floreci6 y se desarrolld,
respectivamente, la Retorica.

Cuenta Cicerén en su dialogo titulaBouto?° basandose
en doctrina aristotélica acopiada por el propio estagirita en su
obraZvvoywym Teyvav (Coleccion de Artes Retdricagjye en
Siracusa (Sicilia) se habia empezado a ensefar el arte de la
elocuencia en unas circunstancias politicas propicias, a saber,
cuando, en el segundo cuarto del sigla. C., a raiz del de-
rrocamiento de la tirania y el establecimiento de la demo-
cracia, los nobles terratenientes (fogépol) cuyas propieda-
des habian sido confiscadas por el tirano (a la vez que ellos
mismos se habian visto obligados a exiliarse) fueron legal-
mente facultados entonces ya para regresar a su patria y re-
cuperarlas, pleiteando y argumentando su legitimo derecho a
ellas ante tribunales populares y radicalmente democraticos
constituidos al efecto.

Fue entonces cuando, segun sigue refiriendo Cicerdn (106-
43 a. C.) en eBruto, para ensefiar a los demandantes a salir
airosos en esos pleitos de recuperacion de propiedades, Cérax
y Tisias compusieron su libro de preceptoArte (Téyvn),
con lo que se convirtieron en los creadores de la Retoérica,
aunque, desde luego, ya antes de la invencién de este arte
—nos ilustra el Arpinate para disipar nuestras posibles dudas—
hubo numerosos oradores que espontaneamente y sin guiarse
por precepto alguno aderezaron y pronunciaron excelentes dis-

20 Cjc., Brut., 46.

2% Cic., Brut., 46, 27:artem et praecepta Siculos Coracem et Tisiam con-
scripsisse.



52 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

cursos caracterizados por una enorme precision linguistica y
una forma muy esmerada de elaboraéfon.

Todo este pasaje del ciceroniano didl@®yato ha de ser
sometido hoy dia a una lectura moderna acorde con nuestros
actuales conocimientos de la Historia de Grecia.

Lo cierto es que la transicién del régimen politico aristo-
cratico a la democracia, que se realiz6 en Siracusa y en Ate-
nas a través de la tirania (los tiranos fueron como el ariete que
demoli6 la fortaleza de los oligarc&$)acompariada del afan
de los nobles terratenientes por recuperar sus tierras, aunque
fuera a costa de pactar con los demdcratas y de acomodarse a
la nueva situacion politica, son las dos causas que, segun el
analisis que nos facilita Ciceron erBelito, estan en el origen
de la Retorica.

He aqui, pues, cémo la “politica” y no sélo la “democracia”
es asimismo un concepto inseparablemente adherido al con-
cepto sugerido por la voz “Retérica”.

El concepto de “politica” esta tan unido al de “Retérica”
gue en la Atenas del sigloa. C. la vozpmropeg (“hablantes
en publico”) se usa para designar a los “politicos”, a los hom-
bres publicos que toman la palabra, hablan y discursean en la
Asamblea Popular &xxincio.?*

Y es logico que asi sea, que los conceptos de “politica” y
“Retdrica” estén muy soélidamente unidos, pues no se entiende
el nacimiento del arte de la elocuencia si no es como resultado
de un proceso politico.

En efecto, la Retorica surge a través de un multiple proceso
politico del que so6lo uno de sus componentes o vectores es el
de la aparicion de los tiranos, que, en Siracusa y en Atenas
sirvieron de puente entre la aristocracia y la democracia.

22 Cjc., Brut., 46, 28:nam antea neminem solitum via nec arte, sed accurate
tamen et descripte plerosque dicere.

23 G. Glotz, 1929, pp. 115-116.
2 Ar., Ach.,38, 680;Eq., 60, 358, etc. Th., VIII, 1. And., Ill, 1. Lys., XXX, 22.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 53

Hoy sabemos muy bien que un tirano es, en gran medida,
un noble, un aristécrata, que en un momento determinado de
su carrera politica decide dar la espalda a sus iguales por el
encumbrado y distinguido linaje, y poner en practica una poli-
tica a todas luces demagodgica y halagadora del pueblo llano,
para de este modo ganarse el favor y el apoyo pofdular.

El pueblo, entonces, premiaba esta subita devocion popular
mostrada por el aristocrata demagogo que, con tal de favore-
cer a las capas populares de la poblacion, era capaz de conver-
tirse, en traidor a los intereses de los clanes nobiliarios, votan-
do a su favor en la Asamblea la aprobacién de un decreto por
el que se le otorgaba una guardia de corps que le protegiera
contra mas o menos potenciales enemigos, con la que el tirano
no tardaba en aduefarse de la Acrépolis o ciudad alta y hacer-
se asi con el podét.

A continuacion, para mantenerse en €l, empleaba el tirano
no tanto la represion (tal como, sin embargo, hizo Periandro
de Corinto), como una politica de claro corte popular, inspi-
rada por el mas flagrante populismo, consistente en mantener
entretenidas y contentas a las gentes del pueblo a base de ga-
rantizarles el trabajo en ambiciosos programas arquitecténicos
de incesantes e inacabables obras publicas y de obsequiarles
constantemente con la diversion derivada de frecuentes y bri-
llantes festejos publicos muy populares, una politica clara-
mente demagdgica que, a su vez, se consolidaba y reforzaba
mediante una estrategia de hostilidad y acoso implacables
cuidadosamente practicada contra sus mas peligrosos y temi-
dos enemigos, a saber, los miembros de la aristocracia.

Los tiranos, en efecto, desterraban sin tregua ni sosiego a
los nobles descontentos, levantiscos o simplemente sospecho-
sos de albergar inconfesables propdsitos de destronarles y con
ello confiscaban sus propiedades. Los nobles, que solian ser

25 A, Andrewes, 1956.
26 Cf., por ejemplo, el caso de Pisistrato narrado por Herédoto, |, 59-64.



54 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

los ricos y los terratenientésgran, a decir verdad, sus mas
peligrosos y temibles enemigos.

Pero cuando las cosas empezaron a irles irremediablemente
mal a estos autOcratas que eran los tiranos —Ilo que, mas tarde
0 mas temprano termina siempre por acontecer a quienes im-
pudicamente ejercen el poder en solitario— y con ello comen-
zaron a perder de dia en dia el favor popular en el que cifraban
su fuerza y poderio, el pueblo acudié a sus antiguos lideres
naturales, es decir, los nobles, y pacté con ellos el derroca-
miento de la tirania y la instauracion de un nuevo régimen
politico, la democracia o “poder del pueblo”, un sistema en el
gue precisamente el pueblo se erigia en principal depositario,
anico administrador y duefio absoluto del poder politico.

Con el sistema democratico, todos los ciudadanos, sin impor-
tar sustatuseconémico y social, tenian la misma posibilidad de
dirigir la politica estatal o alterar su rumbo, y por ende los ciu-
dadanos considerados hasta entonces de élite veian restringidos
sus antiguos y ancestrales privilegios por los mas fuertes, com-
pactos y autoritarios derechos colectivos de la ciudadanjas
miembros poseian simplemente derechos individuales de ciu-
dadanos aungue no pertenecieran a élite ninjuna.

La democracia fue en Atenas el resultado de un pacto entre
el pueblo y la aristocracia para derribar al tirano y cerrar todo
resquicio al renacimiento y la proliferacion de ese enojoso y
detestado régimen politico.

El Alcmeodnida Clistenes (segunda mitad delisa. C.),
prestigioso aristocrata ateniense, se encargé de dirigir, desde
el exilio, el movimiento de protesta conjunto del pueblo y la
nobleza de Atenas contra la tirania.

Curiosamente, Clistenes era, por un lado, un noble Alcmeé-
nida y, por otro, era nieto del tirano de Sicion, de quien lleva-
ba el nombre (Clistenes de Sicion, 665-565 a. C.).

27 G. L. Cawkwell, 1995, p. 86.
28 J. Ober, 1989, pp. 3-4.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 55

Pues bien, entre el noble Clistenes y el pueblo ateniense,
contando con el apoyo de Esparta y del Oraculo de Delfos, que
actuaba de manera semejante al Vaticano y, en consecuencia,
oportunamente comprado a la sazén por la poderosa familia
de los Alcmeodnidas, recomendaba muy vivamente el derroca-
miento del tirano de Atenas, se instauré la democracia en esta
ciudad-estado @d\ic.

La “revolucion democratica ateniense” fue, por tanto, mas
gue una revolucion propiamente dicha, el resultado de un pacto
“a la espafiola” entre el pueblo y la nobleza. Los aristocratas
seguirian conservando sus propiedades, ciertos ancestrales de-
rechos, especialmente la administracion de los rituales religio-
sos, pero cederian al pueblo el poder legislativo, deliberativo
y judicial. La figura de Clistenes el Alcmednida tuvo impor-
tancia capital en este proceso.

Aunque los atenienses del sigla. C. consideraban a Solon
o al mitico Teseo el fundador o instaurador de su democracia,
lo cierto es que fue Clistenes el Alcmednida, un noble de muy
notable y distinguida familia ateniense, quien instituyo la de-
mocracia ateniense reorganizando las antiguas tribus de la
ciudad y creando nuevas unidades localess({pst), integra-
das a partir de ese momento en diez nuevas tribus compuestas
a base de una tercera parg@iic) de cadafuoc.

Con ello quedaban inhabilitados los antiguos canales de
influencia de los nobles sobre el pueblo. Y, para que no que-
dara un solo cabo suelto, cincuenta miembros de cada una de
esas diez nuevas tribus pasarian a ser los consejesasu(
tat) del Consejo @ovA.

También Clistenes, movido por el noble afan de evitar para
siempre la irrupcién en la escena politica de nuevos tiranos,
cred la institucion del “ostracismo”, consistente en proponer a
los ciudadanos reunidos en Asambl&aAncic) que escribie-
ran en un fragmento de objeto de barro o cerani@adiov)
el nombre de algun ciudadano que les resultara especialmente
odioso y al que, por tanto, castigarian gustosos con el destierro.



56 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

Si el nimero de los fragmentos de ceramicaddagoxo.)
rebasara los seis mil, correspondientes a seis mil votantes y
asistentes a la Asamblea, el ciudadano mas votado, es decir,
aquel cuyo nombre apareciera reflejado el mayor nimero de
veces, era desterrado, se le obligaba a abandonar la ciudad en
un plazo de diez dias, y, aunque no perdia ni la ciudadania ni
el derecho de propiedad sobre sus posesiones, debia permane-
cer en el exilio el preventivo periodo de diez afios antes de
poder retornar a su patria.

Pero, volviendo a Siracusa y al relato de Ciceron, parece
evidente que fueron lasupatridaso nobles y los poseedores
de tierra (losyaudépotl) los que, primeramente, incurrieron en
las iras del tirano y fueron desterrados y desposeidos por él, y
luego, instaurada ya la democracia, fueron estos mismos aris-
toécratas quienes, para recuperar sus propiedades, se vieron
obligados a pleitear ante 16sccotad, los dicastaso jurados
populares, a la vez jurados y jueces, nombrados por sorteo
entre los sencillos y simples ciudadanos, a quienes los nobles
terratenientes tenian que probar fehacientemente que los terre-
nos por ellos solicitados eran legitimamente suyos desde anti-
guo y les habian sido arrebatados y confiscados contra toda
justicia por los tirano%

Es, pues, evidente que la Retorica nacié en medio de unas
circunstancias en las que se dieron unas condiciones politicas
coyunturales muy favorables para la formalizacién de un pacto
entre el pueblo y la nobleza a fin de derrocar la tirania.

Aristocratas desposeidos de sus tierras por el tirano tratan
de recuperarlas mediante discursos elaborados con la ayu-
da del recién nacido arte de la Retérica, que iban fundamen-
talmente dirigidos a convencer y a granjearse la benevolencia
de los sencillos ciudadanos que acababan de hacerse con el
poder y que por ello, para garantizar su poderio politico en
el espacio publico de la interpretacion y la aplicacién de las

2 A. Lopez Eire-C. Schrader, 1996; reedic. Hakkert, Amsterdam, 1998.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 57

leyes, actuaban en los tribunales de justicia como jueces y ju-
rados.

Esos privilegiados aristocratas terratenientes, a la vez que
ejercitaban sus dotes oratorias y ponian en practica sus recién
aprendidas estrategias retoricas ante los recién instaurados tri-
bunales de justicia populares, realizaban un ejercicio de hu-
mildad politica, al que se veian obligados, que consistia en
doblegarse ante el nuevo poder establecido, aceptar la supre-
macia de la nueva clase dominanterfAlot, “los numero-
s0s”,10 tAfifog, “la masa”) y reconocer que solo y Unicamente
la voluntad del pueblo soberano podria legitimar, a partir de
ese momento, sus pretensiones a lo que ellos consideraban sus
ancestrales y por ello legitimos derechos.

De este modo la nobleza reconocia que el poder judicial, la
facultad de interpretar y aplicar las leyes, estaba, a partir del
derrocamiento del tirano, exclusivamente y para siempre en
manos del pueblo, que era desde ahora en adelante el Gnico
poder legitimo encargado de sustanciar los procesos y dirimir
los litigios. El poder judicial estaba definitivamente y de una
vez por todas en manos del pueblo soberano.

Pero también lo estaba el poder politico o de decision y
ejecucion de acuerdos tomados en la Asamblaalnoio).

Una fuente relativamente fiable sobre los origenes Beda
torica®® nos informa que Cérax desarrollé su actividad en la
Siracusa ya democrati¢aes decir, a partir del afio 467 a. C.,
dedicando especial atencidén a la oratoria deliberativa o politi-
ca?? y que invent6 un esquema tripartito del discurso delibe-
rativo (“simbuléutico”}® que cualquier ciudadano en el nuevo
régimen podia ya sin mayor problema pronunciar en la Asam-
blea, lo que indica una muy temprana aplicacion de la elocuen-

30 Me refiero al grupo derolegomenantmero 4, de la coleccion de Rabe: 4,
12, p. 25 Rabe.

314,12, p. 25 Rabe.

824, 13, p. 25 Rabe.

334, 13, pp. 25-26 Rabe.



58 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

cia a la gestion de los asuntos publicos, lo que es consustancial
con el sistema democrético.

Las partes que Corax establecia para esta especie de discur-
so, el especifico discurso “simbuléutico” o deliberativo perte-
neciente al género de la Oratoria “simbuléutica” o deliberati-
va, eran las siguientes tres: pmoemio,un agéno debate del
tema propuesto, y uepilogoque iba a continuacion cerrando
la pieza oratorid?

Segun Kenned$s, Coérax fue, probablemente, un orador
politico, es decir, dedicado especialmente a la oratoria delibe-
rativa o “simbuléutica”, mientras que Tisias, autor deAte
Retoricao Téxvn (“Arte”), fue un compositor de discursos
judiciales que aprendié de Corax el empleo del “argumento de
probabilidad” €ixéc)¢ (pues es significativo el hecho de que
Arist6teles’ atribuya a Cérax el mismo ejemplo de argumento
de probabilidad que Plat&rhabia atribuido a Tisias) y la di-
vision tripartita del discurso (pues ésta se ajusta mucho mejor
a un discurso del género deliberativo que a uno del género ju-
dicial, que requiere una cuarta parte especifica de este género
de Oratoria —la Oratoria judicial—, a sabern&racion (6u1-
motg) del hecho juzgado, ademéas gebemio,el agono de-
bate del tema propuesto, yeglilogo).

Coérax, Tisias, o Coérax y Tisias conjuntamente y al alimén,
fueron los autores del primérte de los discursos Arte Re-
torica (Téxvn Aéyov 0 simplementeléyvn) de Grecia y por
tanto de Occidente. El manual se titulaba sencillamarite
(Téxvm), asi, a secas, y no sabemos si a la sazon existia ya la
voz “Retdrica”®

344, 13, pp. 25-26 Rabe.

35 G. Kennedy, 1963)p. 58-61.

36 Segun este argumento, la version mas probable o verosimil de los hechos es
la que hay que aceptar.

37 Arist., Rh.,1402a 18.

38 P|., Phdr.,273 A 6 ss.

39 E. Schiappa, 1990. Th. Cole, 1986; 1991.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 59

En suRetdricase refiere Aristételes ahrte de Coraxi?
mientras que en strkefutaciones sofistica&umera a la cabe-
za de los tratadistas, inmediatamente después de los pioneros,
a Tisias*

Platon en eFedrose refiere alArte de Tisias como si toda-
via en esas fechas (366 a. C.) en las que esta escribiendo el
susodicho dialogo fuera posible tenerlo ante la vista y entre las
manos*? pues Sdcrates le dice a Fedro: “por lo menos a Tisias
(entiéndase: eArte que Tisias compuso) te lo tienes patea-
do (entiéndase: estudiado) con mucho esmero”.

Y Cicerdén en eDe inventionenombra y considera a Tisias
inventor de la Retéric& mientras que, como hemos visto, en
el Bruto siguiendo al estagirita, afirma que fueron Cérax y
Tisias quienes por vez primera compusieronAue y unos
preceptos retoricos.

Y esta ultima version, la de la doble autoria, también es la
gue recoge y expone Quintiliaf.

Lo mas probable es que Tisias hubiera puesto por escrito en
su Tratado del ArtglentiéndaseArte de los discursos Arte
Retdrica, avant la lettredloctrinas que le habian sido expues-
tas oralmente por Cérax a lo largo de sus afios de enséfianza.

Sea 0 no cierta toda esta larga y tradicional historia de la
invencion de la Retorica por obra de los rétores siracusanos
Corax y Tisias, lo interesante de ella es, sobre todo, el hecho
de que refleja como tanto el uno como el otro presunto fun-
dador del nuevo arte estudiaron la manera de componer 6pti-

40 Arist., Rh.,1402a 17.
41 Arist., SE, 183b.
42 P|, Phdr.,273 A 6.

43 Cic.,Invent.,2, 2, 6:ac veteres quidem scriptores artis usque a principe illo
atque inventore Tisia repetitos unum in locum conduxit Aristoteles.

44 Cic., Brut., 46, 27:artem et praecepta Siculos Coracem et Tisiam con-
scripsisse.

45 Quint., IlI, 1, 8:artium scriptores antiquissimi Corax et Tisias Siculi.
46 Cf. RE,V, 139-149; cf. especialmente 141-142.



60 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

mos discursos que convencieran, lejos ya del agobio de la ley
del més fuerte y mas poderoso, a sus conciudadanos, conver-
tidos gracias a la democracian jurados y en ciudadanos
responsables de su propio destinoerced a la enorme altera-
cion impuesta al rumbo de la politica en el mismo momento
en el que la tirania, derrocada definitivamente por el pueblo
como sistema de gobierno, fue sustituida por la democracia.

He aqui, pues, perfectamente integradas Retorica y Politica
gracias a la Democracia, que hizo surgir y crecer extraordina-
riamente el arte de los discursos o arte de la elocuencia per-
suasiva, o0 sea, la Retdrica.

Sin ese grado de libertad politica que sélo la democracia
proporciona, no habrian existido ni los jurados populares en
los tribunales de justicia ni las asambleas de ciudadanos auto-
gobernandose mediante el voto emitido tras escuchar brillan-
tes intervenciones oratorias, ni los hermosos discursos que
relevantes personalidades politicas pronunciaban por aquel
entonces ante sus compatriotas y conciudadanos para celebrar
solemnemente, en ritual comunién politica, sucesos memora-
bles, ni, por tanto, habria aflorado a la superficie de la “ciudad-
estado”, de ladig, la Retdrica, que debido a este cimulo de
circunstancias que acompafaron su nacimiento se nos revela,
a todas luces, esencialmente politica y democrética.

Las tres clases de discurso retorico establecidas por el maes-
tro Aristoteles, a saber, “judiciales”, “deliberativos” y “epidic-
ticos”, son, pues, en el fondo, tres especies de discursos po-
liticos.

Los tres grandes espacios de gestion de la Democracia son,
en la Atenas del sigle a. C., la Pnix, la colina de unos 400
metros de altura, situada al Noroeste de la Acropolis, en la
gue se solian celebrar las sesiones de la Asamialegu(-
oila), donde, consecuentemente, se ejercitaban los discursos
del género de la Oratoria Simbuléutica o Deliberativa; el edi-

4T M. I. Finley, 1973.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 61

ficio de laHeliaya o Tribunal Central, en el que se concentra-
ban los ciudadanos con el fin de contemplar como eran some-
tidos a sorteo para actuar como jurados en los diferentes tri-
bunales de justicia encargados de juzgar los distintos casos
planteados o litigios promovidos por la ciudadania (en estos
tribunales se pronunciaban discursos del género de la Oratoria
Judicial); y, por ultimo, todo espacio amplio o lugar abierto en
el que se celebrara el ritual de una concentracion de ciuda-
danos a los que un prohombre del gobierno democratico diri-
gia la palabra —como era el caso en los discursos retoricos
funebres, “epitafios” @nitdeior Aoyor— para cumplir un obli-
gado rito de exaltacion de la democracia, en general, y del ré-
gimen democratico de Atenas, en particular, con el fin de con-
vertir a los caidos por la patria en héroes defensores de la
causa mas digna imaginable y fomentar con ello el sentimien-
to de cohesion ciudadana. Estos discursos rituales configura-
ban la Oratoria Epidictica.

No en vano, en &borgiasplatonico, el sofista que da nombre
a este didlogo define la Retérica como el arte de convencer o
persuadir a los jueces en los tribunales de justicia y a los con-
sejeros en el ConsefBouAn) Y a los asambleistas en la Asam-
blea ("ExxAncic) ¥ a los conciudadanos participantes de otra
concentracién o reunion politica cualquiera alli dondequiera que
se celebrase o tuviera ludgér.

La Retdrica nace, por consiguiente, en plena democracia,
cuando resulta posible, necesario y beneficioso convencer por
la palabra a los conciudadanos, haciendo, de este modo, poli-
tica en las asambleas y en el foro y en los “espacios abiertos
a la ritual celebracién de la necesaria comunicacién politica”.

Afnado “en el foro” porque en las democracias griegas anti-
guas los pleitos y los discursos judiciales poseian muy claro
cariz politico, y me refiero, en segundo lugar, a los “espacios
abiertos a la ritual comunicacion politica”, porque para cele-

8P| Grg., 452 E 1.



62 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

brar determinadas conmemoraciones —como, por ejemplo, el
enterramiento de sus héroes caidos en batalla luchando por la
patria— el pueblo de Atenas tenia la costumbre de concentrar-
se ante un prohombre politico que, pronunciando un discurso
propio de la Retdrica Epidictica, oficiaba una ceremonia de
afirmacién y cohesion politico-social, recordando como héroes
a los ciudadanos que estaban a punto de ser enterrados y ga-
rantizando, en agradecimiento sempiterno a su patritica y va-
liente generosidad, la justa atencién y la obligada asistencia del
estado a sus descendientes para paliar en la medida de lo posi-
ble las indeseables consecuencias de su orfandad.

Nosotros los modernos tenemos, por lo general, tendencia
a considerar que Unicamente eran politicos de verdad los dis-
cursos a los que Aristoteles denominaba “deliberativasine
buléuticos,en otras palabras, los que se pronunciaban en el
centro de deliberacion politica que eréilaAncio 0 la Asam-
blea de Atenas, pero debemos de acostumbrarnos, por el contra-
rio, a tener bien clara la idea de que politicos —lo que se dice
“politicos”— eran todos, los discursos “judiciales”, los “delibe-
rativos” y los “epidicticos”. Y no solo eran politicos, sino ade-
mas democraticos, o sea, propios de una especie de politica en
la que los ciudadanos tenian garantizada la libertad de palabra
y la igualdad ante la ley.

Es mas: hasta una diversidad de los epidicticos, a saber, la de
los discursos didacticos que servian como modelos para la
ensefianza y el aprendizaje de la Retorica, era una variedad de
discursos politicos (de politica democratica), pues sus ejem-
plares estaban pensados para dar a conocer estrategias retori-
cas de uso politico, estrategias destinadas a conseguir el triunfo
en las relaciones publicas con los conciudadanos.

Es muy dificil, por no decir imposible, desprender la di-
mension politica y democrética del concepto que en su origen
evocaba y aun hoy evoca la palaBetérica

La Retorica surge pujante cuando la Oratoria se afianza como
instrumento politico indispensable endé\.c, en la ciudad-



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 63

estado democratica de Atenas, y, en consecuencia, se amplia su
campo de accion y el numero de sus usuarios. No se concibe la
Retdrica sin ciudad-estado, siéiic y sin democraci&

Esta fuera de toda duda que el régimen democratico favorece
no solo la Oratoria Judicial, sino asimismo la deliberativa o
politica y la epidictica o de aparato, ya que la democracia incre-
menta el nimero de los hablantes que hacen uso de la palabra
desde la tribuna y el de los oyentes a los que el orador debe
convencer porque su voto es decisivo.

Es mas, la democracia beneficia no sélo la Oratoria de sus
dos grandes centros u érganos centrales de difusion y gestion
del gobierno y la politica democrética (BxxAncic y la
‘HModo, la Asamblea Popular y los Tribunales de Justicia),
sino que ademas favorece hasta a la Oratoria Epidictica, pues,
por ejemplo, el régimen democratico ateniense promociona-
ba, como yahemos dicho, a comienzos del sigla. C., una
de las mas importantes actividades de esta especie de Oratoria,
a saber: la institucion de los “discursos funerari®sftéeiot
Adyor, cuya pronunciacion constituia una importante ocasion
de accidén politica encaminada a la alabanza del sistema demo-
cratico y por ende a la loa y elogio del pueblo, que poseia, ejer-
cia y ostentaba el poder y al que habia por ello que halagar
con la obsequiosa Retdrica de aparato o Retdrica Epidictica.

Estos discursos epidicticos funerariosgmtdeior Adyor
venian a ser los sustitutos de aquellos poéligps 0 “cantos
funebres”, mas o menos parejos 0 semejantes a los que leemos
en lalliada en honor del valeroso principe Héctor que dio su
vida en defensa de su patria.

La diferencia, sin embargo, es clara: con poéticos cantos,
“trenos” 0Bpfvoy, se lloraba a los aristécratas guerreros caidos

49 Ch. L. Johnstone, 1996, p. 4.

50Cf. D., 20, 141: “En primer lugar, sois los Unicos de entre todos los hombres
que en honor de los muertos pronunciais publicamente discursos flnebres, en los
cuales celebrais las hazafas de los bravos varones”.



64 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

en el campo de batalla. Con los discursos retéricos funebres,
“epitafios” 0 éntderor Adyor, €n cambio, compuestos en prosa
colmada de recursos poéticos, se hacia el encomio de los
ciudadanos libres muertos en defensa de su patriay a la vez se
hacia apologia y alabanza de la constitucion democratica por
la que los nuevos héroes democraticos, duefios del poder y del
destino de swdAig, de su ciudad-estado, se regian y por la que
habian sacrificado generosa y patriéticamente sus vidas.

Los discursos retéricos funebres, “epitafiogradeior, son
elogios del sistema politico democratico hechos al aristocratico
modo, realizados con antiguas palabras pero destinadas ahora
a ensalzar instituciones politicas nuevas (las instituciones demo-
craticas). La practica era antigua pero la aplicaciéon y el uso son
ya definitivamente y del todo nuevds.

La democracia, la prosa artistica y la Retérica nacieron prac-
ticamente al mismo tiempo y, en consecuencia, son por su na-
turaleza mutuamente interdependientes.

El divino e inspirado discurso poético que enaltecia a los
héroes aristocratas individualmente, uno a uno, se torna prosa
humana retorizada y reminiscente de la poesia cuando se trata
de ensalzar en bloque a los simples ciudadanos que mueren en
defensa de la constitucion democréatica.

Para esa ocasion la prosa del discurso politico se adereza con
sus mejores galas, se retoriza, suspende —como acontece en
poesia— toda tentacion de incredulidslspension of disbelief)
en los oyentes (pues se recrea en la mas irracional y ahistérica
atmosfera mitoldgica que concebirse puede) y, de esta guisa, se
convierte en un “acto de habl@peech actinemorable, encar-
gado de llevar a cabo la politica y muy democratica funcion
litirgica de intensificar la cohesion de la comunidad.

Los ritos litirgicos de la politica en una democracia se
realizan con prosa oratoria, 0 sea, con prosa trabajada artistica
y retéricamente, con prosa literaria. La Retorica, maestra de la

51 N. Loraux, 1986.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 65

Oratoria y de la prosa artistica y del discurso epidictico, es por
antonomasia la maestra del arte literario y a la vez politico de
la democracia: el arte de la elocuencia.

Precisamente, los discursos funerales son un rito honda-
mente enraizado en la democracia. Basta recordar que en uno
de ellos, pronunciado el afio 431 a. C., Pericles, a juzgar por
la fidedigna version que de él nos transmite el cdlamo de Tu-
cidides?? hizo una espléndida presentacion de los ideales de-
mocraticos de la sociedad ateniense del momento y, al mismo
tiempo, interpretd, en elegante y filosofica prosa retorico-
politica, una especie de inolvidable canto de alabanza de la
ciudad-estado aéAic de Atenas.

Mostraba en €l a los atenienses que el sistema politico por
el que se gobernaban y regian era modélico y objeto de emu-
lacion entre los griegos.

Les explicaba como el nombre de esa modalidad de régi-
men politico que era la democracia con la que los atenienses
se gobernaban, Bnuoxpatio, “democracia” o “poder popu-
lar”, significaba realmente que la administracién de los asun-
tos publicos no se hacia con vistas al interés de unos pocos,
sino al de la mayoria de los ciudadanos.

Y, por ultimo, les recordaba que gracias a dicho poder po-
litico popular todos los atenienses eran iguales ante la ley,
aunque no a la hora de recibir cargos y honores, pues éstos
cada cual los obtenia exclusivamente en virtud de sus particu-
lares méritos, sin que la pobreza pudiera cerrar en ningun caso
el acceso a los puestos de responsabilidad ciudadana a quien-
quiera tuviese capacidad para prestar algun servicio a la ciudad-
estado atérc.>

Este poder politico popular que era la democracia hacia
obligatoria la instruccion del ciudadano, delitng, en el arte
de la persuasion por la palabra, es decir, en la Retorica.

52 Th., Il, 35 ss.
58 Th., II, 37, 1.



66 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

¢, Como, pues, separar los conceptos de Retdrica y demo-
cracia?

Pericles pronunciaba su magnifico discurso retérico hacien-
do politica democratica, recordando a los caidos en defensa de
la patria y su constitucion; y, procediendo asi, a través de este
recuerdo y de las inexcusables alabanzas al solar patrio (Ate-
nas —dice— es la “escuela de Grediay) a la democracia,
gue eran precisamente los ideales por los que aquellos valien-
tes, a punto de ser enterrados, habian muerto; trataba de refor-
zar la cohesion de sus conciudadanos mediante el fortaleci-
miento de su fe, su esperanza y su amor a la democracia de su
ciudad-estado a@éiic, Atenas.

En todos los “discursos epitafios” de la Oratoria atica con-
templamos la perfecta e indisoluble unién de lo politico (en su
modalidad democratica) y lo retérico, esos dos factores pro-
pios, especificos, exclusivos y definidores de la humana natu-
raleza.

La compacta entidad formada por la fusion de Retérica y
Politica democrética es tan inextricable, que, segun Cicerdn
en elBruto?® la Oratoria, esa realizaciéon que regula y con-
trola la Retorica, es compafiera de la paz, camarada del tiempo
libre y una especie de hija de un régimen politico bien asen-
tado.

En efecto, la Retérica, como arte que se ocupa de la Oratoria
buscando a través de ella lograr la persuasion de los ciuda-
danos, es por su natural politica y democratica, o sea, amiga de
influir pacificamente y sin derramamiento de sangre en la opi-
nion y la orientacion del voto de los conciudadanos del orador
y, a la vez, y en consecuencia, enemiga acérrima de la bruta-
lidad de la violencia y de la imposicion de las ideas y de las
opiniones por la fuerza.

54Th,, 11, 41, 1.

55 Cic., Brut., 46, 22:Pacis est comes otique socia et iam bene constitutae
civitatis quasi alumna quaedam eloquentia.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 67

Asi, por lo menos, lo expresaron Demdécrito y —jcémo no,
si la Sofistica es esencialmente una filosofia democratical—
el ilustre filésofo sofista que fue Gorgias de Leontinos (485-
380 a. C.).

Del primero leemos estas bonitas palabras: “Mayor fuerza
mostrara para animar a la virtud quien emplea la exhortacion
y la persuasion por la palabra que quien hace uso de la ley y
de la fuerza™s

Del segundo he aqui lo que de él recordaba Protarco, el
interlocutor de Sécrates enkélebo: “La verdad es que yo a
cada momento oia decir muchas veces a Gorgias que el arte
de persuadir prevalecia con mucho sobre todas las demas
artes, pues todas las cosas las sometia y las hacia esclavas suyas
por las buenas y no por la fuer?a”.

La grandeza de la Retorica es su fuerza compulsiva y paci-
fica al mismo tiempo. La grandeza de la Retdrica consiste,
justamente, en su naturaleza democratica. La grandeza de la
Retorica consiste en su incruenta fuerza arrastradora de las
voluntades de los conciudadanos. La grandeza de la Retérica
es, justamente, su consanguinidad con la democracia.

En un ambiente politico democratico, hasta la ley misma
puede ser mejorada y humanizada por el discurso retorico. He
agui un noble y bien inspirado principio democratico que sus-
cribe plenamente la Retérica. La fuerza bruta, frente a los
ideales que comparten la Retérica y la democracia, es siempre
el ultimo y menos humano de los recursos.

La Retdrica es, por consiguiente, impensable sin la demo-
cracia tanto en Siracusa, donde se origind, como en Atenas,
donde alcanz6 su mas alto desarrollo.

Una prueba mas: Con la implantaciéon de la democracia
radical en Atenas, se incremento el nimero de usuarios del
arte de la Retorica.

56 Democrit., B 181 D-K.
57 Pl., Phlb., 58.



68 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

El afio 462 a. C. tuvo lugar en Atenas la famosa “Reforma
de Efialtes”, que consistio en arrebatar al antiguo Tribunal del
Aredpago, un antiguo Consejo aristocratico que se habia con-
vertido en Tribunal, los poderes jurisdiccionales de impor-
tancia politica limitandole el area de actuacion a los asuntos
de estricta indole religiosa.

A partir de entonces, la justicia que se impartia en Atenas
no era sino la de los jurados elegidos por sorteo entre los ciu-
dadanos que, atendiendo mas o menos a los dictados de la ley
y escuchando atentamente a las partes en litigio, declaraban a
unos litigantes inocentes y a otros culpables.

Atenas se llend a la sazon de litigantes, de acusadores a suel-
do o “sicofantas”, hasta el punto de que Aristéfanes en sus co-
medias hace bromas a propésito de esta figura de bribones tan
tipica de la poblacion de una ciudad-estad@iac, la Atenas
del siglov a. C., que tanto se regodeaba en los pleitos.

En muchos pasajes de sus comedias, Aristéfanes (450-386
a. C.) nos hace reir a base de mencionar o traer a colacion a
esos acusadores a sueldo o “sicofantas” que pululaban por el
Agora, la Acropolis y las calles de la Atenas del sigio C58

La Atenas de su época era una ciudad invadida por la Reto-
rica de los discursos politicos, judiciales y epidicticos, en la
gue, tal como la dibuja comicamente en sus hilarantes come-
dias, se escuchaban discursos retéricos por doquier, hasta el
punto de que la heroina comica PraxagorhageAsambleis-
tas, por haber vivido durante el exilio en la falda de la Phix,
habia aprendido a hablar en publico y se habia convertido en
una excelente oradora de la Oratoria Deliberativa o politica de

58 Ar., Ach.,559, 725, 840Pax, 191, 653;Av., 1423;PI., 873, etc.

59 Ar., Ec.,243. Durante el periodo cronoldgico en que se dio el dominio de
los “Treinta Tiranos” (403 a. C.), muchos atenienses se exiliaron. Praxagora “se
exilio” —comicamente— nada menos que al punto que era el centro neurdlgi-
co de la democratica Atenas, la Pnix, la colina de unos 400 metros de altura, en la
que se celebraban las reuniones de la “Asamlfleéafincio) durante la Epoca
Clésica.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 69

los discursos pronunciados ante la Asamflgasegun Evél-
pides, uno de los dos héroes comicod.de Avesmientras

gue las cigarras cantan sobre las ramas de los arboles durante
s6lo un par de meses al afio como mucho, los ciudadanos
atenienses se pasaban el afio entero interpretando su retorico
canto de Oratoria Judicial encaramados a los pledias:f
mismos de los tribunales de justiéia.

Tan a gusto practicaban los atenienses la Oratoria Judicial,
segun nos hace ver el gran poeta comico, que Filocledn, el
coémico héroe de la comedia aristofanica titulada Avispas,
afirma que se comeria muy a gusto un pequefio “ple{tio”
xidov) estofado en una sartén provista de tapadera.

En tiempos de Tucidides, es decir, por estas mismas fechas,
0 sea, en el siglo v a. C., los discursos bellamente pronuncia-
dos encandilaban al pueblo, que los escuchaba con placer y se
dejaba arrastrar por ellos con suma, y muchas veces hasta
excesiva facilidad. Este hecho implica ya la frecuente circu-
lacion y el continuado uso de la Retérica entre el democratico
pueblo ateniense, que la apreciaba hasta tal punto, que con
mayor frecuencia de lo conveniente y deseable se dejaba llevar
y seducir por ella.

En efecto, segun lo expone el demagogo Cledn, los atenien-
ses de su época (segunda mitad del sigéo C.) se habian
acostumbrado a escuchar las empresas y contemplar los dis-
cursos y a castigar a los discursos mas que a los propios hechos,
concediendo asi mas valor al sentido del oido que al de la
vista.

Cada uno de los oyentes, al escuchar a los oradores, desea-
ba fervientemente en su fuero interno y para sus adentros
convertirse también él mismo en un famoso orador. Por ello
admiraban las innovaciones oratorias (hasta el punto de de-

60 Ar., Ec., 169 ss.
61 Ar., Av.,40-41.
62 Ar., V., 511.



70 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

jarse engafar con facilidad por ellas) mucho méas que las pro-
puestas politicas de probada eficacia, y aceptaban con gusto
los proyectos brillantemente presentados con fluidez oratoria
y esmerada elocuencia en lugar de mostrarse dispuestos, en
cambio, a reflexionar, previamente a la realizacion o al acae-
cimiento de los hechos, acerca de las consecuencias que se
derivarian de los planes por ellos ratificados.

En suma, los ciudadanos atenienses contemporaneos del
historiador Tucidides y del demagogo Cledn, ansiaban siempre
y en cada momento escuchar algo nuevo y distinto a lo usual y
comun y propio de las circunstancias en que vivian y, por
ello, dejandose llevar vencidos por el placer y el regalo del
oido que les proporcionaban las innovaciones retoricas, se
parecian mucho mas a los espectadores que asistian a la con-
templacion de las obras teatrales o a los que acudian a gozar
de las exhibiciones retdricas que corrian a cargo de los sofistas,
gue a ciudadanos deliberando seria y concienzudamente sobre
la politica futura de su propia ciud&d.

El necesario telon de fondo de la Retorica es, por consi-
guiente, el régimen politico conocido como democracia. La
Retdrica se instaurd en la Siracusa que pasoé de la tirania al
sistema de gobierno democratico y progreso y se desarrollo
muy visiblemente en la democratica Atenas.

Ahora bien, el proceso que condujo a la instauracién de la
democracia y, en paralelo y por ende, al nacimiento de la Re-
térica en las ciudades griegas, es todo un proceso politico que
dej6 indelebles huellas en el arte de la elocuencia, por lo cual
decimos que la voz “retdrica” arrastra las adherencias o con-
notaciones no solo del concepto de “democracia”, sino también
del de “politica” y “ética” e incluso de “Etica Politica”.

La Retorica surgio cuando la politica y la ética dieron un
giro decisivo con el paso de la aristocracia a la democracia a
través de la tirania.

8 Th., Ill, 38, 4-7.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 71

La aparicion de la tirania en algunas ciudades griegas fue
un proceso que, para algunas ciudades-estados, como Siracu-
sa y Atenas, presagiaba el paso de la aristocracia a la demo-
cracia.

Pero este proceso iba, a su vez, acompafado de otros cambios
sociales que configuraron la evolucion de la politica desde la
aristocracia a la democracia. Estos cambios fueron: la difusion
del alfabeto y la fijacion por escrito de las leyes; la difusion de
la moneda y la consecuente aparicion de pequefias factorias o
talleres de manufacturas que se iban constituyendo en inci-
pientes grupos artesanales de poblacion dotados de cierto
poder econdmico; la nueva estrategia militar de la “falange de
hoplitas”, y, por ultimo, la aparicion del ciudadano o “polita”,
el nrolitng, el ciudadano de plenos derechos de ciudadania
amparado por su constituciorma\iteio.

En efecto, a lo largo de un paulatino y lento proceso, se
produjeron en la Grecia Arcaica importantes y decisivas inno-
vaciones politico-sociales, como la difusion de la escritura y
con ella la fijacion por escrito de las leyes, lo que ya en el
poema hesiodico tituladoos Trabajos y los Diaé’00 a. C.)
se vislumbra como méaxima aspiracion de los empobrecidos
campesinos frente a la nobleza de los corruptos “reyes devo-
radores de regalog6opoedyor Baciriiec)®* que eran los ina-
pelables intérpretes de lo divino y lo humano; la difusion de la
moneda y el surgimiento de la nueva capa social de los “de-
miurgos” o artesanos que desarrollaron pequefias industrias;
la aparicion de la nueva técnica estratégica de la “falange de
hoplitas” tras la “guerra de Lelanto” entre Calcis y Eretria,
gue tuvo lugar a finales del siglmi a. C., un hecho que
elimind el elevado concepto y el peso especifico de los nobles
como defensores y adalides de los pueblos para hacer recaer
la responsabilidad de la defensa de la patria —aéAg de
los padres y antepasados— en los ciudadanos simples agru-

64 Hes.,Op., 221, 264.



72 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

pados en el ofensivo y defensivo grupo o colectivo que era la
“falange de hoplitas”; por ultimo, el nacimiento de la “ciudad-
estado”, de ladiig, y de sus habitantes o moradores de pleno
derecho o sea los “ciudadanosi@.itor, que, Si bien en un
principio se configur6 como una institucion aristocrética, no
tardoé en convertirse en un “gremio de guerreros”, una institu-
cion dirigida por quienes realmente eran sus defensores en el
campo de batalla.

De este modo, la guerra, que hundia sus raicesi@nced
“caracter” heroico propio de la aristocracia y en sus agonales
0 competitivas instituciones, pasé a convertirse en guerra
politica entre ciudades fhreig, €s decir, entre ciudadanos o
noita1.%° La “falange de hoplitas” que defiende a la ciudad a
través de un ordenado grupo de guerreros que, formados de
ocho en fondo, protegen cada cual con su escudo a si mismo y
a su compainiero, junto al que combate hombro con hombro, se
convierte en un buen argumento para exigir, en la ciudad-
estado atéAig, la constitucion del “gremio de guerreros” que
terminaran siendo los ciudadanoso@.itou.

Como suele acontecer, el factor econémico terminoé dando
el final golpe de gracia definitivo al giro politico que contem-
plamos, el que condujo inexorablemente a muchos griegos de
la Epoca Arcaica desde cerradas organizaciones politicas aris-
tocraticas a mas abiertos regimenes democraticos.

En efecto, la moneda, que habia comenzado a ser acufiada
en la costa occidental de Asia Menor en torno al 600 a. C., no
tardé en extenderse por el mundo griego alrededor de esa
fecha en forma débolos (“espetos o0 asadores”) dracmas
(“pufados de espetos o asadores”). De finales de este siglo
datan las famosas “lechuzas”, llamadas asi por la figura de
esta ave que figuraba grabada en una de sus caras, mientras
gue en la otra se observaba la cabeza de la diosa Atenea
tocada de yelmo, famosas y bellas monedas que se emitieron

65 J.-P. Vernant, 1968, p. 10.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 73

en Atenas en tiempos del Pisistratida tirano Hipias y que apa-

recen aun hoy dia por las costas del Mediterraneo en gran

namero, lo que testimonia la extensién que, gracias a la ex-

pansion de la moneda, estaban alcanzando la industria y el
comercio, de lo que asimismo da prueba la existencia contras-

tada de talleres o ergastulos que, a juzgar por las representa-
ciones pictogréaficas de los vasos de figuras negras o figuras

rojas, a la sazon abundaban en la ciudad de Atenea.

A finales del siglovi d. C. habia en Atenas dos grandes
clases sociales que intervenian en la eleccion de los magis-
trados oarcontes,a saber, logupatridaso nobles y logle-
miurgoso artesano®

La difusion de la moneda, ligada inextricablemente al mayor
movimiento y mas amplia difusion del dinero y por tanto al
incremento de las exportaciones y las ventas y, en conse-
cuencia, al aumento de la riqueza, contribuy6 sin duda a la
configuracion de una nueva clase social favorable al adveni-
miento de la democracia.

De hecho Solon, arconte el afio 594/593 a. C., que fue para
los atenienses de Epoca Clasica la piedra angular de su sistema
democrético, establecid entre la ciudadania cuatro clases de
categorias timocraticas o censitarias segun la cuantia de sus
propiedades, a saber: lestaxociouediuvol, que poseian qui-
nientosuediuvor 0 “fanegas” de tierra productiva en una eco-
nomia agraria como lo era la ateniense;asic 0 “caba-
lleros”, cuyos campos producian en torno a las trescientas
fanegas de cereal o el equivalente en otra produccioggdos
yiron U hoplitas que combatian con otros bajo el mismo yugo,
o0 bien ciudadanos que podian alimentar una yugada o pareja de
bueyes (asi lo interpreta Aristétefgsy poseian campos que
producian unas doscientas fanegas de trigo o similar producto;
y, por ultimo, lorrec, 0 “labradores asalariados”, cuyas pro-

66 Arist., Ath., fr. 2-3; 13, 2.
87 Arist., Pol., 1274a 20Ath., 4, 3.



74 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

piedades no alcanzaban los doscient@$uvor 0 fanegas de
produccion.

Los cargos de mayor importancia estaban reservados, en
esta ordenacion timocratica de Solén, a las dos primeras clases,
mientras que la tercera soélo podia acceder a los de importancia
menor y losBritec Nno podian ostentar cargo alguno sino Uni-
camente intervenir en |&xxincic. 0 “Asamblea” y en la
‘Hhwoioo 0 “Tribunal de Justicia”.

Con esta reforma surgié ya muy facilmente el nuevo ciuda-
dano opolita que, frente a los derechos de sangre deupé-
tridas, de los nobles o aristécratas, exigia una constitucion igua-
litaria, unaroAteio. 0 “ciudadania” o “condicion y derechos de
ciudadano® que llevara anejos elementales derechos como
la roppnoio 0 “libertad de palabra para hablar con franque-
za" ® laionyopia 0 “igualdad para el uso de la palabra en publi-
c0"0y laicovouia 0 “igualdad de derechos politicos”.

Y aqui se nos muestra la Retérica intimamente ligada a un
cambio politico fundamental que trocé la aristocracia o “go-
bierno de élites” en democracia o “gobierno del pueblo” y que
aparecio acompafiado de la exigencia de fundamentales dere-
chos, consustanciales con la democracia, camppncio, la
ionyopio Y laicovouio.

En la “Descripcidon del Escudo de Aquiles”, una descriptiva
narracion en verso épico que aparece en el Canto XVUade
lliada, contemplamos la escena de la celebracion de un juicio:
los nobles ancianos que actian de jueces van pronunciando
sus sentencias y hay en medio de ellos la suma de dos talentos
de oro para premiar a aquel que mejor veredicto emita. Los
reyes, los aristocratas, son todavia los sefiores absolutos de
los litigios y las resoluciones judiciales y por tanto obran a su
total albedrio a la hora de dictar las sentencias o emitir sus

68 Hdt., I1X, 34; Th., VI, 104.

8 E., Hipp., 422;lon, 672. PI.,R.,557B.
70 Hdt., V, 78. D., XXI, 124.

1 Hdt., Ill, 80; 142.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 75

veredictos. Incluso se permiten el lujo de ofrecer premios o
recompensas a los autores de notables sentencias o acertados
veredictos.

Esa escena ya no sera posible nunca mas en la democrati-
ca Atenas cuando, a consecuencia de la famosa “Reforma de
Efialtes”, del afio 462 a. C., el antiguo Tribunal del Areépago,
un antiguo Consejo aristocratico que se habia convertido en
Tribunal, quedd6 desposeido de los poderes jurisdiccionales de
importancia politica y por ende su area de actuacion quedd
limitada exclusivamente a asuntos de estricta indole religiosa.

No podia ser de otra manera, porque con la transicion poli-
tica de la aristocracia a la democracia, se alteré paralelamente
la ética o conjunto de principios y reglas morales que regulan
el comportamiento y las relaciones humanas.

A los nobles solo les quedaba en exclusiva el juicio de los
delitos que afectaban a la esfera de lo religioso.

A partir del momento en que se produce la transicion de la
aristocracia a la democracia, la ética deja de ser individualista,
elitista, exclusivista, acorde con el espiritu del clan y basada
en la creencia de que la virtud o “excelencia’gpar, es
hereditaria y de caracter genético, se adquiere por el naci-
miento y se incrementa con la practica de aquellas actividades
que precisamente distinguen a k®\oi y 10S xalowkoo-
yoBoi Y xpnotoil de losmovnpol Y xaxoi, €s decir, a los opti-
mates, hombres de pro y proceres de los viles y ruines.

La virtud o “excelencia”, lapetn, de los nobles, que cons-
tituye su esencia aristocratica, era objetiva, individual, here-
dada y transmitida genealdgicamente. Asi se explica que los
héroes homéricos, antes de pelear en combates singulares, para
probar de antemano su connatural valor y ardor guerrero, enu-
meren de dos a ocho generaciones de ancestros para garan-
tizar su nobleza de sangre.

72 Cf., por ejemplo, la larga enumeracién que de su genealogia hace el héroe
Glauco en Hom.ll., VI, 145-211.



76 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

Por eso el mito por excelencia aristocratico, que es expre-
sion directa de la ética de la nobleza, es el “Mito de las Cinco
Edades”, contado por el ya citado poeta Hesiado700 a.

C.), poeta que gusta sobremanera de las genealogias y de las
puntuales historias de las estirpes y linajes, tal como dej6 de-
mostrado tanto en steogoniagn la que refiere el origen y la
genealogia de los dioses, como erCsialogo de las Muje-

res, que era un cumplido y pormenorizado compendio de in-
formaciones sobre ascendencias y abolengos de las notables
familias heroicas.

Pues bien, segun el aristocratico “Mito de las Cinco Eda-
des”, cuyo espiritu es el muy nobiliario pensamiento de que
todo tiempo pasado fue mejor porque precisamente en el pasa-
do se produjo el arranque de los selectos clanes en cuyo seno
nacieron distinguidas personalidades (como el orador Andé-
cides, que se creia descendiente de Odiseo y por tanto de
Hermes’® o Alcibiades que se consideraba vastago de Eurisa-
ces y por ende del mismisimo Z€tig Platon que se tenia
por retofio de la nobilisima familia ateniense a la que perte-
necieran el legislador Solén y el mitico rey CodPdy raza
de los hombres fue degenerando inexorable y paulatinamente.

Pas6 asi la raza humana, en un ininterrumpido y continuo
proceso de degradaciéon, desde la espléndida primera de la
Edad de Oro hasta la muy degenerada y envilecida “actuali-
dad” —asi lo cuenta Hesiodo en su obos Trabajos y los
Dias—'% de la Edad de Hierro, tras haber pasado por la Edad
de Plata y luego la Edad de Bronce, que se subdivide en dos
periodos, el primero, que fue funesto porque en él vivieron
hombres extremadamente belicosos, insolentes, crueles y des-
piadados, y el segundo, que, en cambio, fue esplendoroso

73 Hellanic.,FGrH 3232 F 24.
P, Alc., |, 121A.

5 Plu., Sol., 1, 2.

6 Hes.,Op., 109-201.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 77

porque acogié a la generacion de héroes engendrados por los
dioses en mujeres mortales, que, obedeciendo a los nobles
impulsos de su divina progenie, lucharon valientemente ante

los muros de Tebas y los de Troya y realizaron expediciones

maravillosas como la de los Argonautas o proezas dignas de
recuerdo como la Caceria del Jabali Calidonio o los Trabajos

de Heracles.

A ese periodo remonta la flor y nata de la aristocracia griega,
la noble estirpe de los héroes de antafio, cuya ética se basa
en la objetividad de la virtud o “excelencia”, o seajdern,
gue es hereditaria y privativa de unos determinados clanes.

Esta era la ética del excelso poeta Pindaro, quien contem-
plaba el mundo con ojos de aristécrata, convencido de que “el
poeta sabio es el que sabe muchas cosas por naturateza” (

6 moAAd 180¢ guan)’’, de que “lo que es noble por naturaleza
termina por hacerse perspicu@vaot 1o yevvaiov émumpéner)’s

y de que en suma “todo lo que es por naturaleza termina a la
postre resultando triunfador” e imponiéndose, contra viento y
marea, a toda convenci ¢ gvd kpdtiotov dmov).”

Esta es también, hasta cierto punto, la ética de Platon, cuyo
didlogoEutidemoes una proclama a favor de la objetividad de
los valores y de la enorme importancia de la moralidad en la
vida individual, y cuyo hermosisimo dialogo titulaBepu-
blica es un tratado filoséfico, ético y politico que intenta de-
mostrar la tesis de que el alma del individuo y del estado son
estructuralmente analogas.

Pero ésta no es —esto es algo que parece claro— la ética de
la Retdrica, un arte inseparablemente unido a la democracia y,
por tanto, a la politica y la ética de las mayorias populares que
conceden mayor importancia al “Pacto Social” que a la “Natu-
raleza”.

7 Pi.,0.,1l, 86.
8 Pi.,P., VIII, 44.
Ppi., 0., IX, 100.



78 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

La ética de la democracia es la ética de la filosofia demo-
cratica de los sofistas, la ética del “Pacto Social”, es decir, una
ética politico-social, que, lejos de ser objetivable y de basar-
se en una virtud o “excelencia@@eth objetiva e individual, se
fundamenta en un&et nolitikh, en una virtud politica.

El mito que mejor ejemplifica esa nueva ética que era parte
de esa democratica filosofia de la Atenas del sigloC. que
fue la Sofistica es el muy conocido y celebrado “Mito de Pro-
tagoras”, que aparece en el didlogo platénico titulado con el
nombre del famoso sofista, Protagoras de Abdera (490-420
a. C.), donde este portentoso pensador aparece, convertido en
personaje, contandolo.

La moraleja del susodicho mito es que —al contrario del
“Mito de las Cinco Edades”— todo tiempo futuro serd mejor
y siempre preferible al pasado porque existe una “ética politi-
ca” basada en una “excelencia politica”, dparn tolitikn,
gue, si no se la regalan generosamente los dioses a los hombres
tal como refiere el mito solo simbdlicamente porque realmente
Protagoras no creia en los dioses, no tendran los seres huma-
nos mas remedio que pactarla mediante un “pacto social”.

El “Mito de Protagoras” reza, poco mas 0 menos, asi:

Hubo un tiempo en que sdlo los dioses hollaban la faz del
planeta. Todavia no habian hecho surgir del centro de la tierra,
configurados mediante una mezcla de barro y fuego, ni a los
hombres ni a los animales.

Cuando lo hicieron, encargaron a dos titanes hermanos, Pro-
meteo y Epimeteo, el reparto de los dones, aditamentos y ador-
nos que a cada especie de estos seres vivos les correspondian.

Pero héteme aqui que, a peticion propia, se hizo cargo de la
distribucion Epimeteo, y, alocado y estupido como era (etimo-
l6gicamente, “Epimeteo” significa “que piensa después de
obrar”), se le fue la mano con los animales, y por esa razén,
porque agotd con ellos la dotacion de los dones con que con-
taba, éstos son mas fuertes, mas rapidos, mas agiles, mas ve-
loces, mas aptos para la supervivencia que los humanos.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 79

El insensato repartidor les habia regalado generosamente
una excelente y larga dotacion de facultades para sobrevivir.
Y lo habia hecho tan sumamente bien que, mirando por el
bien de la especie, hizo prolificos a los animales que servian
de alimento a otros y, en cambio, concedio escasa descenden-
cia a los mas fieros que devoraban a los mas numerosos en
virtud de su propia fecundidad y extrema facilidad para la re-
produccion.

Los animales habian quedado, pues, espléndidamente dota-
dos en el reparto de capacidades, pero, como era de esperar, al
agotarse éstas, ya no habia con qué paliar la indefension, la
precariedad y la carencia absoluta de recursos para la super-
vivencia a la que se veia reducido y en la que lamentablemente
se encontraba el ser humano.

Pero entonces Prometeo el avisado (“Prometeo”, etimologi-
camente, significa “que piensa antes de obrar”), que habia
sido encargado por su hermano de supervisar sus labores, en
cuanto eché un vistazo al reparto y se percaté del enorme
desaguisado que habia llevado a cabo el incompetente Epi-
meteo (“el que piensa después de obrar”), para remediar la
inferioridad de condiciones a la que veia tragicamente relega-
dos a los hombres respecto de las bestias, pues aquéllos se
encontraban desnudos y desprovistos de lo mas elemental
frente a lo ricamente pertrechadas que estaban éstas, robo el
fuego sagrado del taller de Hefesto el dios de las artes, y de
Atenea, la diosa de la sabiduria, y se lo regalo, a fuer de com-
pensacion, a los humanos. Pues pensd, acertadamente, que sin
el fuego el hombre no podria alcanzar ni poner en practica ni
la sabiduria ni la practica de las artes.

Y el fuego, la antorcha de la civilizacion y la cultura huma-
nas, explica esa chispa divina que en su naturaleza atesora el
fragil hombre y lo diferencia de los animales, mucho mas duros
y resistentes que él.

Por ella, en virtud de esa consaguinidad de los humanos
con los dioses nacida de compartir las artes derivadas del



80 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

fuego? el hombre fue la Unica criatura que veneré a las divi-
nidades y erigié en su honor templos y estatuas.

Gracias al fuego, a ese especialisimo tesoro de los dioses
gue paso a ser propiedad de los mortales humanos, surgieron
entre los hombres la religion, las artes y el lenguaje.

En efecto, merced al arte de la divina sabiduria que trajo
consigo el fuego, pronto comenzé el hombre a articular voces
y palabras y a inventarse moradas, vestido, calzado, lecho, y
hasta empez6 a poner en practica diversas e industriosas formas
de aprovechamiento de las fuentes de alimentacion que la
tierra misma generosamente le brindaba.

Pero, aun poseyendo esa divina centella de la que deriva el
lenguaje racional, €Léyog, ligado a toda sabia técnica, los
hombres vivian aislados y diseminados, desperdigados a través
de la abrupta y dura naturaleza, pues aun no existian las ciu-
dades ni tampoco —obviamente— el arte de convivir gober-
nandose en las ciudades o “arte politica”, y a causa de ese
apartamiento y esa dispersion en que se encontraban y vivian,
eran devorados por las fieras, mas fuertes y feroces sin duda
gue los desvalidos e indefensos seres humanos.

Y cuando con el propésito de lograr la supervivencia llega-
ban a asociarse unos con otros, no tardaba en surgir entre ellos
una fiera mucho mas dafiina que los animales salvajes, a saber:
la disension o la discordia, que, originada de continuo en las
mutuas injusticias y reciprocos agravios, los enzarzaba en morti-
feras reyertas y a los supervivientes de ellas los conducia de
nuevo inexorablemente a la diseminacion y al aislamiento, con
lo que volvian a ser, una vez mas, facil presa de las alimafas.

La situacion en que se hallaban los seres humanos sobre la
faz de la tierra, de tan grave que era, llegé a preocupar al
mismo Zeus, que, temiendo muy seriamente la extincion de la
raza humana, decidié tomar cartas en el asunto para remediar
tan deplorable degeneracion.

80 P, Prt., 322 A.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 81

Y lo hizo ordenando a su mensajero el dios Hermes que
bajase del Olimpo a la tierra a distribuir entre los humanos, a
fuer de dones, los preceptos del “Respédsc) y la “Jus-
ticia” (Alxn), y encomendandole al mismo tiempo muy enca-
recidamente que los repartiera entre todos por igual, con el fin
de que nadie se llamara a engafio cuando comprobara que el
incumplimiento de ellos podria acarrearle incluso la pena de
muerte.

Y por esa razén —concluye el sofista Protagoras—, si se
pretende que una ciudad exista, todo hombre, todo ciudadano,
debe participar de la politica, aunque de cada una de las demas
artes participen sélo unas minorias: porque todo hombre, todo
ciudadano, esta obligado al cumplimiento de esos dos precep-
tos que son el fundamento de la ética ciudadana, o sea de la
politica o la Etica Politica, y puede, en consecuencia, ser cas-
tigado con la pena capital si los incumple, toda vez que ya no
le serd posible alegar como excusa en su descargo el desco-
nocimiento de ellos.

Se ha de permitir, pues, a todo ciudadano que, en compen-
sacion del riesgo de pena capital en el que incurriria si despre-
ciase e incumpliera las normas supremas de la convivencia,
intervenga a voluntad en la politica de su ciudad suponiéndo-
sele en posesion de la “excelencia politicaédam rolitikh)
basada en las normas éticas y politicas fundamentales y supre-
mas del “RespetoAiddc) y de la “Justicia” £ixn).

Como requisito de la existencia de una ciudad, hay que dar
por sentado, en consecuencia, que el sentimiento de justicia y
el sano juicio del respeto social lo poseen todos los ciudada-
nos, de manera que todos ellos, respetando ambos sentimien-
tos convertidos en principios éticos o ético-politicos, seran
capaces de ejercitar esta su “excelencia politicadpday rno-

Mtikn) que se hace realidad efectiva en el momento de acon-
sejar a la ciudad-estadoréiic. 8t

81 pI., Prt., 322 D-E.



82 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

De hecho —continda argumentando el genial filosofo de
Abdera—8? todos los hombres reconocen y afirman en publi-
CO gue poseen esos principios de la “excelencia politica” (la
dpetn moAtikn) Y Si afirmasen lo contrario, aun en el caso de
gue su confesion fuera verdadera, los tendrian por locos, pues
por loco debe ser tenido quien afirme en puablico que no hace
caso de esos dos pilares de la “virtud politica” que son el
“Respeto” Aid4c) y la “Justicia” fixn). Por el contrario, si
alguien se hiciera pasar por un experto musico de la flauta
denominadaxdAdg sin serlo realmente, todos sus conciuda-
danos se burlarian de él por afirmar que posee una virtud, una
dpeth, NO obligatoria que en realidad no poseia. Se puede ser
un buen “ciudadano(roAitng) sin ser un excelente flautista
pero no sinipetn 0 “virtud politica”, pues la “excelencia mu-
sical” o “virtud musical’ no es necesaria para formar parte de
la “ciudadania” arolteios y moverse o manejarse con soltura
y discrecion en ella. En cambio, dast moArtikn, la “virtud
politica” o “excelencia politica” que esta en la base de la “éti-
ca politica”, o se posee 0 no se puede formar parte de la es-
pecie de los humanos, que son animales politico-soéfales.

La virtud oépetri de la Etica a la que se adhiere la Retérica
es, como no podria ser de otro modo, la Etica Politica que
defiende y fundamenta la democrética filosofia de la Sofis-
tica, una Etica que, lejos de ser objetiva e individual a guisa
de la platonica, se basa meramente en los acuerdos politico-
sociales.

Desde esta perspectiva se entienden muy bien tanto el rela-
tivismo de Protagoras (“el hombre es la medida de todas las
cosas, de las que son en cuanto que son y de las que no son en
cuanto que no son®,frase cuyo sujeto (“el hombre”) ha de
entenderse en el sentido del hombre en cuanto animal poli-

82p| Prt., 323 E 5.
8 p|. Prt., 323 C.
84 Protag., B 1 D-K.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 83

tico-social y cuya voz “cosas” (en el originghuare) son,
mejor dicho, los “valores”, esas cosas que se pueden valorar
y cuyo valot® de todo tipo (incluido el valor ético) puede
cambiar merced a la variacion o alteracion del acuerdo social,
del “Pacto Social”.

Asimismo, en esta misma linea, Protagoras, en su filosofia
democratica sujeta al relativismo, consideraba que de toda
cuestion se pueden defender dos tesis contrapuestas (“argu-
mentos opuestossyvtiloyion)®® y hacer incluso que la aparen-
temente mas floja resulte ser la triunfafite.

Y, por ultimo, dentro de esta Etica Politica y del relativis-
mo que su democratica filosofia preconizaba, Protagoras se
declaraba agnostico respecto de la existencia de los dioses:
“De los dioses no puedo saber a ciencia cierta ni si existen ni
si no existen ni como es su forma o aspecto, pues son muchos
los impedimentos que surgen al intentar saberlo, entre otros la
nula claridad del asunto mismo y la brevedad de la vida hu-
mana”®®

La Etica de la Sofistica y de la Retdrica es una Etica Poli-
tica basada en las valoraciones del grupo politico-social que
configura la ciudadania y que se regala los preceptos morales
gue fija y considera oportunos y no estima en modo alguno
inmutables.

Solo con el ejercicio de lapem mohtikn, de la “virtud
politica” o “excelencia politica” —se piensa en esta Etica Po-
litica—, una virtud que no es una virtud objetiva ni se trans-
mite hereditaria, consanguinea y genealdégicamente de padres
a hijos, sino una virtud pactada, fijada y ejercitada en el en-
torno de la comunidad politico-social que la acepta y se la
impone, puede la raza humana progresar.

85 Cf. Arist., EN, 1119b 26: “llamamos cosdgpfuate) a todo aquello que
tiene un valor que se puede medir en dinero”.

8 protag., B 5 D-K.

87 Protag., A 21 D-K.

88 Protag., B 4 D-K.



84 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

Protagoras insistia en la necesidad de ejercicio, aprendizaje
y entrenamiento para lograr el dominio de toda ciencia o arte,
pues no basta con la naturaleza o el buen natural del aprendiz
para ser un eminente sabio o un buen artista, sino que, para
alcanzar esas deseables metas, es menester el constante apoyo
de la ensefianza, asi como la aceptacion gustosa del aprendi-
zaje y de la practica, por lo que el aprendiz ideal ha de em-
pezar esta su labor desde el momento mismo de su ju@ntud.

Asimismo las virtudes, entre las que figura la “virtud politi-
ca” 0 gpet moMtiky, Son resultado del esfuerzo humano. Nada
regalan los dioses a los hombres, sino que todo se lo deben
ganar éstos con su esfuerzo, incluida la “virtud politica”, basada
en la nueva Etica Politica de la democracia.

La Retorica se alimenta de la Etica Politica de la demo-
cracia basada en el pacto politico-social del “Respaidd
y la “Justicia” (Aixn), fundamentos de la “virtud politicad
OPETT TOALTLKA.

El sofista Trasimaco de Calceddn, que florecié en torno a los
afos 430-400 a. C., y que aparece eRdpublicade Platéon
afirmando que la justicia es el interés del mas fuerte (“la justicia
no es otra cosa que lo que conviene al mas fuéftat)s da a
entender, sin embargo, que la justicia en su recto concepto es,
pese a todo, la mas importante de las normas basicas de la Etica
Politica que hace progresar los estados y las comunidades,
cuando afirma que los dioses no se ocupan de las acciones de
los hombres, pues de otro modo no tolerarian el que éstos no
hagan uso ninguno de esa pieza esencial para el cumplido
desenvolvimiento del capital proyecto del hombre que es el de
la convivencia humarta.

Los sofistas atacan el mal uso que los hombres hacen de la
justicia operando con ella segun solo algunos de los mas bru-

8 Protag., B 3 D-K.
0P| R., 336 B.
%1 Thrasym., B 8 D-K.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 85

tales principios de la Naturaleza y no respetando los principios
de la colectiva Etica Politica. Conservamos, entre los restos de
un tratado titulad&obre la verdag compuesto por Antifonte

el Sofista (sv a. C.), un fragmento donde se declara absoluta
y definitivamente la igualdad de todos los hombres por natu-
raleza, pues, a la postre todos, los ricos y los pobres, respiramos
por la nariz y por la boca y comemos con las m&hes.
autor conocido como “Anonimo de Jamblig&nonymus lam-
blichi), cuya doctrina entra de lleno en la problematica de la
Sofistica en la Atenas del sigloa. C., establece la Etica de

la “virtud politica” 0dpetn roltiky como fundamento o base

de la buena legislacion propia de los gobiernos democréticos.

Y asi, aunque parece cierto que en la naturaleza toda, inclui-
da en ella el hombre, el fuerte domina al débil y el derecho es
con frecuencia la ley o el interés del mas fuerte y la fuerza
crea el derecho (recordemos al CaliclesGlaigias platonico
y al sofista Trasimaco del libro primero deRapublicade
Platén), aun asi, a los hombres que viven en una sociedad
democratica se les ofrece siempre la posibilidad de, empleando
la valiente y filantropica vision antilégica de la realidad, propia
de la democratica filosofia de la Sofistica y de la Retoérica, y
no la tirdnica, monoldgica y dogmatica Filosofia ética de la
aristocracia, debatir politicas alternativas y hacer triunfar reté-
ricamente a la mas fuerte o valiosa seguln la nueva Etica que
impone la democracia, que es una Etica politico-social.

La grandeza de la Retdrica es que siempre hay que practi-
carla con otro —pues es “dialogica” como el lenguaje mismo,
por decirlo con Bajtin (1895-1975)24con alguien al que hay
gue convencer o vencer dialéctica y persuasivamente, emplean-
do la palabra de libre uso politico-social y respetando éticamen-
te en todo momento las reglas del limpio juego democratico.

92 3. S. Morrison, 1961.
% Anon. lam. 7 D-K.

%4 D. H. Bialostosky, 1995; 1986.



86 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

La grandeza de la Retorica consiste en que ensefia a practicar
ética y democraticamente un juego politico, un “juego de poder”
0 power gamecargado de repercusiones sociales, en libertad.

La grandeza de la Retdrica es que la decision final de un
encarnizado debate dialéctico realizado a base de ella no le
corresponde a ninguna de las partes enfrentadas en la discu-
sion, sino a terceras personas.

La grandeza de la Retorica le viene dada por la generosa
Etica Politica o politico-social en la que se asienta.

Luego la Retoérica, esa ciencia o arte dotada de un funda-
mento antropoldgico que descubrieron los griéges poli-
tica, ética y democratica de nacimieffto.

La Retdrica es una disciplina politica y ética, basada en la
misma Etica Politica que fundamenta la democracia.

Con frecuencia se fundamenta la Etica precisamente en la
retoricidad del ser humano, en esa su capacidad politica (poli-
tico-social) innegable de persuadir y ser persuadido a través del
uso del lenguaj&, orientando el argumento de sus discursos
no hacia la entelequia de la Verdad absoluta y objetiva, que no
existe?® sino hacia el mas realista veredicto de la verdad
—escrita con mindscula— entendida como “verdad so¥ial”.

He aqui, pues, cdmo la Retorica es impensable sin politica
y, en concreto, sin la Etica Politica propia de la democracia.

Y buena prueba de ello es el nuevo rumbo que la Retdrica
no tuvo mas remedio que adoptar durante el Periodo Helenis-
tico y Romano, cuando la democracia desaparecié del panora-
ma politico de las comunidades de los reinos helenisticos y
del Imperio Romanao.

Decia el ya mencionado autor conocido como “Anénimo de
Jamblico” (Anonymus lamblichijjue cuando la ley y la justi-

9 Ch. L. Johnstone, 1996, 4.

9% A. Lopez Eire-J. de Santiago Guervos, 2000.
97 H. W. Johnstone, Jr., 1981.

%8 A. Lopez Eire, 2006.

99 H. W. Johnstone, Jr., 1957.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 87

cia abandonan al pueblo o mayoria de los ciudadanos, en ese
mismo momento se retiran a manos de un solo individuo que
se encarga de su vigilancia y tutéf.

Pues bien, cuando la Retorica democratica, basada en la
Etica Politica, se hizo imposible, se refugi6 en la escuela y alli
desarroll6 dos areas nada politicas, a saber, la de la “Teoria de
las stdoerg” y la de la “Teoria de las virtudes o excelencias
(dpetad) del estilo”. Se volvid, pues, extremadamente técnica
y se volco en la labor retorica de la “invencioedpgoig, in-
ventio) o hallazgo de la orientaciéon requerida para el trata-
miento de cada caso judicial, y en la de dar con el ideal “esti-
lo” (lexis, dictio)o apropiada diccion esmerada y atractiva
para, una vez cumplidos estos dos “oficios del rétor” u orador
de escuela, componer discursos fundamentalmente escolares y
por ende ficticios.

Hermagoras de Temnos, que vivid, en plena Epoca Hele-
nistica, a mediados del sigla. C., desarrollé6 un complicado
sistema de “posicionesé{dceic) a adoptar por el orador usua-
rio de la retdrica en los casos judiciales especificos, reales o
ficticios, llamadogroBéserg (por ejemplo, “¢ mataron Harmo-
dio y Aristogitén al tirano?”).

Si alguien que es acusado de asesinato niega haber matado a
la victima, el acusador debe adoptar la “postura” o “posicion”
(otéo1g) de un caso conjetural o “conjeturadyooudc, CO-
niectura).

Si no niega, en cambio, haber dado muerte a la victima,
pero considera que el hecho en si es susceptible de otra califi-
cacion, nos encontramos ante una posturaéc de “defini-
cion” (6pog, definitio).

Si admite la autoria del hecho pero intenta justificarlo pre-
sentandolo como legal o justo, el acusador se ve forzado a plan-
tarse en “posicion” o “posturas{doic) de “cualidad” fowdtnc,
gualitas).

100 Apnon. lam. 7, 13 D-K.



88 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

Si, por ultimo, niega a su acusador el derecho a procesar-
le®! o recusa al tribunal por no ser competente para juzgar el
caso en cuestidon, se plantea el tratamiento o acometida de
un caso en una “posicion”@doig de “traslacion” o “transfe-
rencia de jurisdiccion”gtéAnyg, translatio).

Siglos mas tarde, ya en pleno Imperio Romano, a mediados
del siglon d. C., Hermégenes de Tarso compuso una “Teoria
de lasctdoelg” similar a la de Hermagoras y ademas un tra-
tado tituladoSobre las ideagn torno a las diferentes “cuali-
dades del estilo(ideas),que €l describe con extraordinaria
claridad y que son unas veinte, a saber: la “claridad”, la “gran-
dilocuencia”, la “belleza”, el “vigor”, el#boc 0 atractivo ca-
racter”, la “verdad”, la “gravedad”, etcétera, un conjunto de
“formas” oideasque los Neoplaténicos acogieron y asimilaron
a su peculiar filosofia con entusiasmo como si de “formas de
belleza” se tratase, durante los siglgsv y v d. C.

Ambas teorias, la “Teoria de lasiceid” y la “Teoria de
lasideas”, tal y como las exponia Hermogenes de Tarso, for-
maron parte ineludible de la ensefianza de la Retorica en el
Periodo Bizantino e inspiraron no pocos comentaffobrai-
das a Italia por Jorge de Trebisonda (o Trapezunte), ejercieron
una enorme influencia en los conceptos del gusto literario asi
como en la literatura misma del Renacimiento.

Esta escolarizacion de la Retérica, que se convirtibé en asig-
natura de la “invencion” de los argumentos y de la esmerada y
literaria “diccion” o estilo de los discursos, es la prueba con-
tundente de como la Retorica necesita indefectiblemente para
sobrevivir y no asfixiarse y desfallecer el aire puro, el oxigeno
de la Politica, la Etica y la Democracia.

101 Esquines en sContra Timarconegaba a este Timarco, su acusador, la
capacidad de plantearle un litigio por haber perdido sus derechos civiles a causa
de su licenciosa vida privada.

102 A, Lépez Eire, 2002.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 89

BIBLIOGRAFIA

ALBALADEJIO MAYorpomo, T., Teoria de los mundos posibles y macroes-
tructura narrativa, Alicante, Universidad de Alicante, 1986 (reed.
1998).

ANDREWES, A., The Greek Tyrantd,ondres, Hutchinson, 1956.

BiaLosTtosky, D. H., “Dialogics as an Art of Discourse in Literary
Criticism”, PMLA, 101, 1986, pp. 788-797.

—, “Antilogics, Dialogics and Sophistic Social Psychology: Michael
Billig's Reinvention of Bakhtin from Protagorean Rhetoric”, St.
Mailloux, Rhetoric, Sophistry, Pragmatisr@ambridge, Cambridge
University Press, 1995.

BurkerT, W., “Greek Tragedy and Sacrificial RitualGRBS,7, 1966,
pp. 87-121.

CawkweL, G. L., “Early Greek Tyranny and the PeopleC]assical
Quarterly, 45, 1995, pp. 86 ss.

CoLg, Th.,The Origins of Rhetoric in Ancient Gree8altimore y Londres,
The John Hopkins University Press, 1991.

—, “Le origini della retorica”,QUCC, 23, 1986, pp. 7-21.

D.-K. = DeLs, H.-W. Kranz, Die Fragmente der Vorsokratikérl-111,
Berlin, Weidmannsche Buchhandlung, 1951-1952.

Evuiot, T. S., Selected Essay®New York, Harcourt, Brace and World,
1960.

FinLey, M. I., Democracy Ancient and Moderogndres, Chatto & Windus,
1973.

GarrIDO DomiNGUEZ, A., El texto narrativo,Madrid, Sintesis, 1996.

GLotz, G., The Greek Citytrad. ingl., Londres, Kegan Paul, 1929.

Gricg, H. P., “Meaning” Philosophical Review66, 1957, pp. 377-388 =
D. Steinberg-L. Jacobits (comps3emantics: An interdisciplinary
Reader,Cambridge, CUP, 1971, pp. 53-59.

—, “Meaning revisited”, en N. Smith (comp.Mutual Knowledege,
Londres, Academic Press, 1982, pp. 223-243.

—, La busqueda del significadtrad. esp., Madrid, Tecnos, 1991.

—, Studies in the Ways of Wordsmbridge, Harvard University Press,
1989.

JoHnsTong Ch. Lyle, “The Origins of the Rhetorical in Archaic Greece”,
Theory, Text, Context. Issues in Greek Rhetoric and Oraidivgny-
Nueva York, State University of New York Press, 1996, pp. 1-18.

— (comp.),Theory, Text, Context. Issues in Greek Rhetoric and Oratory,
Albany-Nueva York, State University of New York Press, 1996.



90 LOPEZ EIRE/ Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91

JoHnsTong H. W., “Argument and Truth in PhilosophyPhilosophy and
Phenomenological Researct, 1957, pp. 228-236.

JoHnsToNE H. W. Jr., “Toward an Ethics of RhetoricCommunication,

6, 1981, pp. 305-314.

KenneDy, G., The Art of Persuasion in Greeckegndres, Routledge and
Kegan Paul, 1963.

Levin, S. R., “Consideraciones sobre qué acto de habla es un poema”, en
J. A. Mayoral (comp.)Pragmatica de la comunicacién literaria,
Madrid, Arco/Libros, 1999.

—, “Concerning what Kind of Speech Act Poem is”, en T. A. Van Dijk
(ed.), Pragmatic of Language and Literaturédmsterdam, North-
Holland, 1976, pp. 141-161.

Lorez BIRg, A., Poéticas y Retdricas Griegaladrid, Sintesis, 2002.

—, La naturaleza retérica del lenguaj€alamanca, LOGO, 2006.

—, y J.pE SanTiaco GUERVOs Retdrica y Comunicacion politicdjadrid,
Cétedra, 2000.

—, Y C. SHRADER, Los origenes de la Oratoria y la Historiografia en la
Grecia clasicaZaragoza, Universidad de Zaragoza, 1994, pp. 11-73.
Reedicion: Amsterdam, Hakkert, 1998.

Loraux, N., The Invention of Athens: The Funeral oration in the Classical
City, trad. ingl., Cambridge-Londres, Harvard University Press, 1986.

MaiLLoux , St., Rhetoric, Sophistry, Pragmatisr@ambridge, Cambridge
University Press, 1995.

MavoraL, J. A. (comp.)Pragmatica de la comunicacion literari&jadrid,
Arco/Libros, 1987.

Morrison J. S., “Antiphon”,PCPhS,7, 1961, pp. 49-58.

OBeR, J.,Mass and Elite in Democratic Athens: Rhetoric, Ideology and
the Power of the Peopl@rinceton, Princeton University Press, 1989.

OnmANN, R., “Speech Acts and the Definition of Literatur@hilosophy
and Rhetoric4, 1971, pp. 1-19 = “Los actos de habla y la definicion
de literatura”, trad. esp., en J. A. Mayoral (e®)agmatica de la
comunicacion literariaMadrid, Arco/Libros, 1987, pp. 11-34.

—, “El habla, la literatura y el espacio que media entre ambas”, trad.
esp., en J. A. Mayoral (edPragmatica de la comunicacion litera-
ria, Madrid, Arco/Libros, 1987, pp. 35-37.

RaBg, H., Prolegomenon Syllogé.eipzig, Teubner, 1935.

ScHiapPpa, E., “Did Plato coirrhetoriké?”, AJPh,111, 1990, pp. 457-470.

SearLE, J. R.,Speech Acts: An Essay in the Philosophy of Language,
Cambridge, Cambridge University Press, 1969.

—, Les actes du langag&ad. fr., Paris, Minuit, 1972.

—, Actos de hablatrad. esp., Madrid, Catedra, 1980.



POLITICA Y ETICA DE LA RETORICA / Noua tellus, 25-1, 2007, pp. 41-91 91

SeEARLE, J. R, Atti linguistici. Saggio di filosofia del linguaggitrad. it.,
Turin, Bollati Boringhieri, 1992.

VaN Dk, T. A. (ed.),Pragmatic of Language and Literatur@msterdam,
North-Holland, 1976.

VERNANT, J.-P. (ed.)Problemes de la Guerre en Gréce Ancieriparis,
Mouton, 1968.

ViLLanueva, D., El polen de ideas. Teoria critica, historia y literatura
comparadaBarcelona, PPU, 1991.

WITTGENSTEIN, L., Tractatus Logico-Philosophicussad. ingl., New York,
Harcourt, 1922.

—, Tractatus Logico-Philosophicus. Tagebtcher 1914-1Hm@nkfurt
am Main, Suhrkamp, 1984.

—, Tractatus Logico-Philosophicugrad. esp., Madrid, Alianza Edito-
rial, 1989.



