
95

tuación “contradictoria”. Por una par-
te, en el contexto de la emergencia de 
las denominadas “antropologías del sur” 
(Krotz, 1993a) y del impulso del aná
lisis y estudio sistemático de las “an-
tropologías del mundo” (Ribeiro y 
Escobar, 2008), desde hace ya unas dé-
cadas diversos investigadores han co-
menzado a esbozar lo que podría 
llamarse un perfil “propio” de la antro-
pología mexicana, marcado de manera

Rodrigo Llanes Salazar*

LO PROPIO Y LO IMPROPIO: DEVENIRES DE LA 
ANTROPOLOGÍA SOCIAL MEXICANA CONTEMPORÁNEA

Resumen: En este artículo se analiza cómo la antropología mexicana ha construido un “perfil 
propio” de acuerdo a su relación con el Estado, el nacionalismo, su vocación aplicada y los “para-
digmas” indigenista y mesoamericanista, y cómo en años recientes dicho perfil se ha ido transfor-
mando en un contexto de crisis del Estado, del nacionalismo, de la academización de la disciplina 
y un giro epistemológico, teórico y metodológico hacia la descolonización del conocimiento. En este 
análisis diacrónico de la historia de la antropología social mexicana, el autor logra problematizar 
la reflexión en el escenario de emergencia de las antropologías del Sur, continuando con la discu-
sión sobre el “derrumbe” de los paradigmas distintivos de la antropología mexicana, y por último 
sus más recientes devenires teóricos y sociales. Concluye con una reflexión en torno a algunos 
problemas teóricos y prácticos que enfrenta la disciplina en la actualidad.

Palabras clave: antropología mexicana, propio, Mesoamérica, indigenismo.

Abstract: This article analyzes how Mexican anthropology has constructed a “proper profile” ac-
cording to its relationship with the State, nationalism, its applied vocation, and pro-Indigenous 
and Mesoamerican “paradigms.” It also explores how this profile has been transformed in recent 
years, within a context of crisis in the State, nationalism, “academization” of this discipline, and a 
methodological, theoretical and epistemological twist surrounding the decolonization of knowl-
edge. In this diachronic analysis of the history of Mexican social anthropology, the author ques-
tions the reflection on anthropologies from the south in an emergency scenario; moving on to the 
discussion of the “breakdown” of distinctive paradigms in Mexican anthropology, and finally, its 
latest social and theoretical developments. It concludes with a reflection on some theoretical and 
practical problems that the discipline faces nowadays.

Keywords: Mexican anthropology, proper, Mesoamerica, Indigenous.

* Profesor en la Facultad de Ciencias Antro-
pológicas de la Universidad Autónoma de Yuca-
tán. Línea principal de investigación: Etnicidad y 
reivindicaciones étnicas, historia e historiografía 
de la antropología, antropología de la violencia.

LA ANTROPOLOGÍA MEXICANA: 
UNA DISCIPLINA EN TRANSICIÓN 

Desde cierto punto de vista, la 
antropología social mexicana 
parece encontrarse en una si-

01_NuevaAntropología81.indd   95 06/03/15   17:01



96 Rodrigo Llanes Salazar

LA BÚSQUEDA DE UN PERFIL 
PROPIO (O DE ESO QUE 
LLAMÁBAMOS “ANTROPOLOGÍA 
MEXICANA”)

La antropología mexicana ha sido ob-
jeto de reflexión por parte de antropó-
logos, sociólogos, historiadores y 
filósofos desde hace ya varias décadas. 
En el tercer cuarto del siglo xx el filó
sofo Luis Villoro (1979), si bien no se 
preguntó específicamente por la antro-
pología mexicana, sí puso de manifies-
to cómo la conciencia sobre el indio, al 
que podríamos caracterizar como un 
“otro interno”, ha sido uno de los ele-
mentos que ha marcado a la antro
pología mexicana: ésta ha sido una 
disciplina que ha estudiado su propia 
diversidad sociocultural interna, lo 
cual plantea problemas epistemológi-
cos, políticos y éticos distintos a los de 
las antropologías “originarias” y “pri-
meras”. Pocos años más tarde, Juan 
Comas (1976), uno de los primeros his-
toriadores de la antropología mexica-
na, documentó con detalle otro de los 
rasgos distintivos de nuestra discipli-
na: su vínculo con el Estado mexicano 
y su vocación aplicada, es decir, de 
solución de problemáticas sociales. Y, 
unos cuantos años después, José La-
meiras escribió un extenso ensayo su-
mamente influyente sobre el tema y 
sostuvo que “la antropología mexicana 
ha tenido durante su proceso históri
co de formación características tales 
que, respecto a otras disciplinas de 
las ciencias sociales desarrolladas en el 
país, permiten conferirle el carácter de 
nacionalidad y justificar para ella, a 
temprana edad, el título de mexicani-

notable por lo que Esteban Krotz 
(2008a:120) ha caracterizado como 
una “búsqueda permanente de identi-
dad […] profundamente enraizada en 
la búsqueda de la identidad de la na-
ción mexicana misma”. Por otro lado, 
muchos de los rasgos o elementos que 
los investigadores han señalado como 
“propios” de la antropología mexica-
na —por ejemplo, su estrecho víncu-
lo con el Estado, el marco ideológico 
del nacionalismo, su vocación aplicada, 
el impulso de la crítica social y pa
radigmas como el indigenismo o el me
soamericanismo— se encuentran 
actualmente, si no en crisis, sí en una 
inminente pugna y controversia. Nos 
encontramos con una disciplina en 
transición. 

En este ensayo no me propongo 
hacer una suerte de “historia” de la an-
tropología social mexicana en las 
últimas décadas. Mi objetivo, menos 
ambicioso, es el de analizar cómo la 
disciplina ha construido un perfil pro-
pio, cómo éste se ha transformado en 
años recientes, y señalar algunos pun-
tos para la discusión. Por lo tanto, 
comienzo con el problema meta-an
tropológico de la reflexión sobre el ca
rácter “propio” de la antropología 
mexicana, particularmente en el esce-
nario de emergencia de las antropolo-
gías del sur; continúo con la discusión 
sobre el “derrumbe” de dos “para
digmas” distintivos de la antropología 
mexicana, el indigenista y el meso-
americanista, y sus más recientes 
devenires teóricos y sociales; concluyo 
con algunos problemas teóricos y 
prácticos que enfrenta la disciplina en 
nuestros días. 

01_NuevaAntropología81.indd   96 06/03/15   17:01



97Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

dad” (Lameiras, 1979:109). De hecho, 
la periodización de Lameiras, reto
mada por muchos, da cuenta de la es-
trecha relación de los cambios de la 
antropología mexicana con las trans-
formaciones políticas más amplias 
ocurridas en el país. 

En términos generales, a partir de 
trabajos como los de Villoro, Comas y 
Lameiras se fue gestando la idea de 
que la antropología social mexicana 
tiene sus orígenes en la conformación 
del Estado nación surgido tras la Revo-
lución mexicana, y que se encuentra 
íntimamente vinculada a la naciente 
ideología nacionalista y al indigenismo 
(Beals, 1993). Fue gracias a estos im-
pulsos que se llevaron a cabo tanto la 
creación de espacios institucionales 
para la práctica de la antropología, 
como la Dirección de Antropología en 
1917, el Departamento de Asuntos In-
dígenas en 1936, el Instituto Nacional 
de Antropología e Historia (inah) en 
1939, su Escuela Nacional de Antropo-
logía e Historia (enah) en 1942, y tam-
bién el Instituto Nacional Indigenista 
(ini) en 1948, así como investigaciones, 
publicaciones y organizaciones gre-
miales. Podríamos decir, en palabras 
del decano de la historia de la antropo-
logía, George Stocking Jr. (1982), que 
se trataba de una “antropología de la 
construcción de la nación”, una ciencia 
para “el desempeño del buen gobier-
no”, según el célebre dictum de Ma-
nuel Gamio (1960: 16).

Sin embargo, para algunos, las 
cosas comenzaron a cambiar hacia me-
diados de la década de 1960. Por ejem-
plo, Guillermo de la Peña ha escrito en 
un volumen reciente sobre la antropo-

logía mexicana en el nuevo milenio 
que “hasta 1968 [aunque ciertamente 
la fecha se puede poner en considera-
ción], la antropología mexicana pare-
cía gozar de una total certidumbre 
respecto de sus metas y problemas de 
estudio. Era, antes que nada, una an-
tropología nacionalista” (De la Peña, 
2002: 21; cursivas de R.Ll.). Y poco más 
adelante escribe que “por ello enarbo-
laba la bandera del indigenismo [… el 
cual] era una dimensión sobresaliente 
en la misión nacionalista, pero tam-
bién funcionaba como espacio defi
nitorio del objeto de estudio de las 
disciplinas antropológicas” (idem). De 
hecho, si bien diversas obras críticas 
de las décadas de 1960 y 1970, como 
La democracia en México, de Pablo Gon
zález Casanova (2004), y sobre todo el 
texto colectivo De eso que llaman an-
tropología mexicana pusieron en en-
tredicho muchos de los elementos de la 
antropología mexicana del momento, 
lo cierto es que contribuyeron a la re-
flexión sobre las particularidades de la 
antropología de nuestro país.

Tomemos el caso del citado volu-
men De eso que llaman antropología 
mexicana. En su provocadora contri-
bución, Arturo Warman (2002) denun-
cia que, históricamente, la disciplina 
ha estado al servicio del poder (lo que 
en el siglo xx significaba ante todo 
estar al servicio del Estado); por su 
parte, Mercedes Olivera (2002) critica 
cómo la antropología mexicana ha te-
nido una pesada carga institucional, 
vinculada tanto con el indigenismo (a 
través del ini) como con el patrimo
nialismo mesoamericanista (a partir 
del inah), que la ha limitado temática, 

01_NuevaAntropología81.indd   97 06/03/15   17:01



98 Rodrigo Llanes Salazar

teórica y profesionalmente. Y en su lú-
cida colaboración al volumen, Guiller-
mo Bonfil (2002) enmarca la “crisis” de 
la antropología mexicana en el contex-
to de los movimientos de descoloniza-
ción de la época, señalando al mismo 
tiempo el carácter neocolonial del país 
así como de su antropología.

La reflexividad sobre la antropolo-
gía mexicana continuaría a partir de 
todos estos impulsos críticos. Andrés 
Medina (1996; 2004), por ejemplo, ha 
dedicado un gran número de trabajos a 
analizar las particularidades origina-
les de la antropología mexicana, estre-
chamente vinculadas a la construcción 
de la nación; Luis Vázquez León (1981; 
1987; 1998; 2002; 2003) ha contribuido 
con varios análisis historiográficos y 
sociológicos sobre la antropología so-
cial y la arqueología mexicana; Este-
ban Krotz (1987; 1993a; 2008a; 2008b), 
por su parte, ha propuesto estimulan-
tes elementos teóricos para el análisis 
de la ciencia como un proceso de pro-
ducción cultural y, en este marco de la 
antropología mexicana como una “an-
tropología segunda”, Mechthild Rutsch 
(2007) ha hecho importantes contribu-
ciones con respecto a los orígenes pro-
fesionales de la antropología mexicana 
a partir de su disertación doctoral so-
bre la relación entre nacionales y ex-
tranjeros. Pero quiero destacar dos 
ejemplos notables de esta reflexividad: 
por un lado, la enciclopédica obra, com-
puesta por quince volúmenes, La an-
tropología en México: panorama 
histórico, coordinada por Carlos Gar-
cía Mora (1987-1988), así como el más 
reciente proyecto multiinstitucional de 
Antropología de la antropología, dirigi-

do por Esteban Krotz y Ana Paula de 
Teresa, y realizado bajo el cobijo de la 
Red Mexicana de Instituciones de For-
mación de Antropólogos (Redmifa). 
Asimismo, en años más cercanos, en el 
marco del movimiento de las antropo-
logías del mundo, se ha impulsado la 
discusión sobre el carácter nacional de 
la antropología mexicana en el panora-
ma de la antropología mundial, por lo 
demás, un escenario global marcado 
por relaciones de poder y asimetría en-
tre regiones, países y sus respectivas 
disciplinas (Krotz, 2008a; Medina, 
2004; Vázquez León, 2007).

Desde luego, estoy sintetizando de-
masiado. No obstante, lo que a con
tinuación quiero enfatizar es que las 
condiciones de la antropología mexi
cana han cambiado de manera notable 
y que muchos de los elementos a partir 
de los cuales antes hablábamos de “an-
tropología mexicana” están en transfor
mación. Como ha escrito recientemente 
Carmen Bueno (2011: 398), vivimos en 
un México que “ya no tiene como prio-
ridad la construcción de una identidad 
nacional y/o la crítica al statu quo, sino 
el posicionamiento en un mundo tras-
tocado por las redes globales de co
mercio y gobernado por un Estado 
neoliberal”. La antropología mexicana 
ya no se encuentra más en un proceso 
social de construcción de Estado nacio-
nal, sino en los procesos de reducción 
de las políticas benefactoras del Esta-
do; se enfrenta, asimismo, a los proce-
sos de reestructuración neoliberal, 
marcados por la apertura comercial 
hacia América del Norte a partir del 
Tratado de Libre Comercio —pero que 
se extiende a muchas esferas más allá 

01_NuevaAntropología81.indd   98 06/03/15   17:01



99Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

de la economía y la política, tales como 
la educación, la ciencia y la tecnolo-
gía—; la disciplina se ubica en una eco-
nomía basada en la explotación del 
petróleo para su venta al extranjero, 
en las maquiladoras, el turismo, la mi-
gración, así como las actividades del 
crimen organizado; se encuentra en 
un contexto de pos-guerra fría con el 
marcado declive del marxismo y de otras 
ideologías de izquierda, a una contro-
vertida crisis del nacionalismo, acom-
pañada también del “derrumbe” del 
paradigma indigenista (Aguirre Bel-
trán, 1990), del ascenso del multicultu-
ralismo, de movimientos indígenas de 
diversa índole; y, desde luego, se ubica 
en la región más desigual del planeta 
y, dentro de ella, en uno de los pocos 
países que no muestra signos de “creci-
miento” y sí de una preocupante des
composición social marcada por la 
pobreza, marginación, desigualdad, así 
como de una creciente violencia que ha 
tenido impacto en las condiciones en 
que se hace trabajo de campo. Un esce-
nario sin duda complejo, del cual sólo 
me detendré en tres elementos: el Es-
tado, el nacionalismo y la vocación 
aplicada.

PROBLEMAS CONYUGALES ENTRE 
LA ANTROPOLOGÍA Y EL ESTADO

Ya hace más de veinte años Guillermo 
Bonfil (1995) llamó la atención con res-
pecto a los “problemas conyugales” que 
padecían la antropología y el Estado, 
debido a que la disciplina perdía el no-
table lugar que tenía con respecto a las 
políticas de este último. Como señalé 
anteriormente, la antropología social 

nació en México estrechamente vincu-
lada al Estado y tenía la tarea de gene-
rar conocimiento sobre la población 
rural e indígena (que a principios del 
siglo xx era prácticamente desconoci-
da) y resolver los “grandes problemas 
nacionales”. De hecho, muchos de los 
antropólogos más notables del siglo 
pasado (como Manuel Gamio, Alfonso 
Caso, Gonzalo Aguirre Beltrán y el 
propio Guillermo Bonfil) fueron al mis-
mo tiempo académicos y funcionarios 
del Estado. 

Sin duda, la relación entre la an
tropología y el Estado en México es un 
asunto complejo, pero me parece que 
su situación reciente debe analizarse al 
menos desde dos aristas. Por un lado, 
debemos tomar en cuenta la crisis de 
la abundancia del petróleo y de la deu-
da externa de principios de la década de 
1980, así como las políticas de “re
ducción” del Estado que entonces se 
consideraba “obeso”, a partir de los 
sexenios de Miguel de la Madrid y de 
Carlos Salinas de Gortari (Oehmichen, 
2003). Por el otro, debemos considerar 
también que cierta “autonomía” de la 
antropología con respecto al Estado fue 
posible gracias al proceso de institucio-
nalización académica de la disciplina 
en la década de 1970, en el cual Ángel 
Palerm jugó un papel significativo 
(Vázquez, 1998). Palerm era consciente 
del monopolio del inah con respecto a 
la práctica antropológica, y tuvo un rol 
de primer orden en la creación (o refor-
mulación) de instituciones que impulsa
ron una antropología más académica, 
tales como el posgrado en antropología 
social en la Universidad Iberoamerica-
na, el Centro de Investigaciones Supe-

01_NuevaAntropología81.indd   99 06/03/15   17:01



100 Rodrigo Llanes Salazar

riores del inah (cisinah, actualmente 
Centro de Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social, 
ciesas) en 1973, el Departamento de An-
tropología de la Universidad Autónoma 
Metropolitana (uam), entre otras. A 
partir de estos impulsos institucio
nales se puede advertir una “acade
mización” de la antropología social 
mexicana, es decir, “un cierto ‘encierro’ 
de la antropología nacional en los ám-
bitos de las instituciones de docencia e 
investigación básica [… la cual] se ha 
convertido en el modelo de ejercicio de 
la profesión más valorado, mejor retri-
buido y, sin duda, hegemónico” (Sarie-
go, 2007: 111; Vázquez, 2002). 

En estos días, difícilmente puede 
sostenerse que la antropología es una 
disciplina de Estado, más bien se 
encuentra en un complejo campo de 
fuerzas compuesto por un Estado en 
transformación, las instituciones aca-
démicas y, de manera cada vez más 
notable, del mercado, organizaciones 
no gubernamentales y de la sociedad 
civil. Particularmente, el mercado, 
como han observado distintos estudio-
sos (por ejemplo Lomnitz, 1996), tiene 
un creciente papel en la formación so-
ciocultural de los ciudadanos. Como ha 
escrito Claudio Lomnitz (1996: 76), ya 
han quedado atrás los momentos de 
normatividad político-religioso (defini-
do por la Colonia) y del ciudadano 
ideal formado por el Estado redentor, 
ahora “nos hallamos frente al inicio de 
una antropología que se inserta en la 
relación que guarda actualmente la po
lítica con el consumo masivo”.

En este complejo campo de fuerzas 
encontramos lo que Esteban Krotz ha 

caracterizado como un “triángulo de 
las Bermudas” que “amenaza la antro-
pología”, la cual está “a punto de des-
aparecer, al menos en la forma como se 
le conoce desde hace tiempo” (Krotz, 
2011a: 23). Por parte del Estado, nos 
enfrentamos a una “burocracia digita-
lizada” que “impone una determinada 
manera sustantiva de hacer antropo
logía” (ibidem: 26; cursivas en el ori
ginal) al expandir un único modo de 
organizar y llevar a cabo la investiga-
ción científica, de enseñar una disci
plina académica, de idear y preparar 
publicaciones científicas, de concebir, 
conducir y evaluar cursos de grado 
y posgrado, de desarrollar tutorías y 
prácticas de campo, de estructurar 
eventos académicos, al mismo tiempo 
que privilegia los aspectos cuantita
tivos de la investigación y docencia en 
lugar de su calidad (ibidem: 28).

Por el lado de la lógica del mercado 
y su influencia en otros ámbitos de la 
sociedad, asistimos a lo que el filóso
fo francés Gilles Deleuze (1999) ha 
denominado “sociedades de control”, 
en las que las instituciones que regu-
lan la vida de los individuos ya no 
tienen la forma disciplinaria y de encie-
rro que analizó Michel Foucault, sino 
que se asemejan más a empresas pos-
fordistas con sus principios de flexibili-
dad y competitividad. Para el caso 
mexicano, Pablo González Casanova 
(2003) ha advertido y denunciado la 
emergencia de una “nueva universi-
dad” que funciona como una empresa 
lucrativa, con un acentuado “mercado-
centrismo” que se advierte tanto en el 
lenguaje de las instituciones pero tam-
bién, en términos más amplios, en una 

01_NuevaAntropología81.indd   100 06/03/15   17:01



101Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

normalización y homogeneización de 
todos los aspectos de la vida académi-
ca, que se espera sea más competitiva, 
eficiente y rentable. 

La “burocracia digitalizada” de esta 
“nueva universidad” debe entenderse 
en un marco más global de transfor-
mación neoliberal de la universidad 
(Chomsky, 2014; González Casanova, 
2003; Santos, 2012). En este proceso de 
neoliberalización, lo que el Estado y 
otros organismos le exigen a la univer-
sidad es una mayor eficiencia y vínculo 
con el mercado. Para lograrlo, se han 
incrementado no sólo las políticas de 
evaluación, sino también los estratos 
administrativos y burocráticos, del 
mismo modo que se han instaurado 
nuevos mecanismos de control, por 
ejemplo, a partir de la precariedad e 
inseguridad laboral de los trabajado-
res académicos, de los contratos tem-
porales, de las medidas de “austeridad”, 
entre otros fenómenos que están afec-
tando la práctica de la disciplina. 

¿UNA ANTROPOLOGÍA ANTI-SOCIAL? 

Ante el escenario anterior, Luis Váz-
quez León (2002) ha cuestionado el 
carácter “social” de la antropología 
“mexicana”. Con respecto al primer 
término entrecomillado, argumenta 
que históricamente la antropología 
mexicana ha estado signada por un in-
terés técnico-instrumental relativo al 
uso práctico del conocimiento antro
pológico, el cual se explica en gran me-
dida por el vínculo de la disciplina con 
el Estado. Es en este sentido que Moi-
sés Sáenz habló de una “antropología 
social” en México (Vázquez, 2002). Así, 

ante la reestructuración neoliberal del 
país y la academización de la antropo-
logía, Vázquez llama la atención sobre 
la actitud de olvido o desdén de los an-
tropólogos con respecto a los “grandes 
problemas nacionales”, que están lejos 
de desaparecer en nuestro país. La 
pregunta es: “¿por qué una ciencia so-
cial pareciera abstraerse de lo social?” 
(ibidem: 54). Lo cierto es que, advierte 
Vázquez, el interés técnico-instrumen-
tal persiste aunque se ha transforma-
do en este nuevo escenario; es decir, 
hay aplicación, pero ha cambiado de 
intención, vinculándose cada vez más 
con las actividades de consultoría, ges-
tión y la venta de servicios expertos. 
Esta situación debe llevarnos a refle
xionar sobre la ética antropológica (Es-
camilla y Valladares, 2005), así como 
sobre el papel del mercado y de los 
clientes con respecto a los temas de es-
tudio, los procedimientos de investiga-
ción y la publicación de sus resultados. 

¿DE ANTROPOLOGÍA NACIONAL 
A ANTROPOLOGÍA MUNDIAL?

Otro de los aspectos que más ha carac-
terizado a la antropología mexicana es, 
como ya se ha advertido, su vínculo con 
el nacionalismo. En este punto no pue-
do tratar el problema, del tipo del hue-
vo y la gallina, sobre si la antropología 
contribuyó al nacionalismo o el nacio-
nalismo impulsó a la antropología. Doy 
por sentada la relación entre antropo-
logía mexicana y nacionalismo y quie-
ro llamar la atención sobre la crisis de 
este último (Bartra, 2007). 

Diversos antropólogos han critica-
do las pretensiones homogeneizadoras 

01_NuevaAntropología81.indd   101 06/03/15   17:01



102 Rodrigo Llanes Salazar

y excluyentes del nacionalismo mexi-
cano y sus consecuencias negativas 
para distintos sectores poblacionales, 
sobre todo los indígenas. Estas denun-
cias se pueden apreciar, por ejemplo, 
tanto en la defensa de los proyectos de 
autonomía indígena, la construcción 
de un Estado multi e intercultural, 
pero también en las tendencias cosmo-
politas de vinculación con centros aca-
démicos del Norte y la identificación 
binacional de ciertos antropólogos 
mexicanos. Lo cierto es que la antro
pología mexicana ya no parece ser, re-
tomando de nuevo a Stocking (1982), 
una disciplina para la construcción 
de la nación, sino para la deconstruc-
ción de la nación. Al respecto, Vázquez 
(2007: 12) ha escrito que: 

[…] la antropología mexicana, que de 
ser una profesión de Estado está ha-
ciéndose liberal; que de ser una disci-
plina que atraía nutridas cantidades 
de estudiantes se está estrechando 
en una actividad de elite; que de una 
virtual comunidad imaginaria iguali-
taria está desarrollando una estratifi-
cación de rango, capital cultural e 
ingresos. También que de compartir 
una ideología nacionalista está ad-
quiriendo una ideología global en in-
dividuos y grupos específicos.

Para Vázquez, las consecuencias de 
esta crisis nacionalista son más bien 
negativas y están relacionadas con el 
ya citado problema de la renuencia de 
los antropólogos sociales mexicanos 
con respecto a los grandes problemas 
nacionales. Sin embargo, para el an-
tropólogo inglés John Gledhill (s.f.), 

una antropología mexicana liberada 
de su servicio al proyecto de construc-
ción de la nación puede jugar un im-
portante rol para construir un México 
más democrático y socialmente justo, 
así como una nueva relación, menos 
racista y neocolonial, con los Estados 
Unidos. Regresaré a este problema en 
la última sección del ensayo.

Ahora quiero detenerme en las 
transformaciones recientes de dos ele-
mentos, usualmente caracterizados 
como “paradigmas”, que han distingui-
do a la antropología mexicana y que 
están estrechamente asociados con los 
elementos hasta ahora expuestos: el 
indigenismo y el mesoamericanismo. 

DEL DERRUMBE DE PARADIGMAS A 
LA DESCOLONIZACIÓN DE LA 
ANTROPOLOGÍA (O MÁS ALLÁ DEL 
INDIGENISMO Y LA 
MESOAMERICANÍSTICA) 

La antropología social mexicana nun-
ca se ha caracterizado por compartir 
un paradigma único (Hewitt, 1988), si 
bien el indigenismo y el mesoame
ricanismo sirvieron como elementos de 
referencia y de distinción de la comu-
nidad antropológica mexicana hacia 
mediados del siglo xx. Sin embargo, 
muchos han advertido que, al menos 
desde la década de 1980, estamos muy 
lejos de ceñirnos a un solo paradigma. 
Por un lado, tenemos lo que el propio 
Aguirre Beltrán (1990) caracterizó 
como un “derrumbe” de paradigmas, 
refiriéndose particularmente a la vul-
nerable situación del indigenismo. Por 
el otro, la hegemonía del marxismo y 
de enfoques afines en las décadas de 

01_NuevaAntropología81.indd   102 06/03/15   17:01



103Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

1970 y 1980 ha cedido su lugar a un “gi
ro cultural”, caracterizado por un re-
greso del concepto de cultura, si bien 
ahora “adjetivado”, como se advierte 
en las discusiones sobre “cultura popu-
lar”, “cultura obrera”, “cultura urba-
na”, etc. (Krotz, 1993b). En términos 
generales, en estos días se acepta que 
la antropología social mexicana se ca-
racteriza más bien por una amplia di-
versidad teórica y temática (Medina, 
2004: 231; Portal y Ramírez, 2010: 
270), como se puede apreciar, por ejem-
plo, en las temáticas abordadas en el 
“Simposio sobre teoría e investigación 
en la antropología mexicana” realizado 
en 1987 (vv. aa., 1988), en las discusio-
nes en el coloquio internacional “¿A 
dónde va la antropología?”, organizado 
en 2002 por el Departamento de An-
tropología de la uam-I (Giglia, Garma y 
De Teresa, 2007); o en el Primer Con-
greso Nacional de Antropología Social 
y Etnología, organizado por el Colegio 
de Etnólogos y Antropólogos Sociales, 
A.C., en 2010. 

Además de la diversidad teórica, 
metodológica y temática de la antropo-
logía social mexicana, algunos estudio-
sos han advertido que, actualmente, la 
disciplina se encuentra en “un esfuer-
zo sustancial para trascender la ma-
triz nacionalista en la que se forma” 
(Medina, 2004: 232), o, como han escri-
to recientemente María Ana Portal y 
Xóchitl Ramírez (2010: 277), “hay un 
movimiento que pasó del interés por 
‘hacer patria’ —es decir, una antro
pología nacionalista anclada en el 
país— a lo que podríamos pensar como 
una antropología de ‘estar en el mun-
do’ a partir de redes, de interconexio-

nes culturales y de multiplicidad de 
miradas analíticas”.

Ciertamente resulta problemático 
asentar que se ha trascendido el nacio-
nalismo; acaso resulte más prudente 
señalar que el nacionalismo ha cam-
biado y pocos antropólogos comparten 
hoy el ideal de una nación homogénea, 
mestiza y abogan en cambio por una 
nación pluricultural. Del mismo modo, 
podemos agregar que en esta búsque-
da de “estar en el mundo” la antropolo-
gía mexicana ha retomado discusiones 
teóricas de las antropologías del norte, 
como las asociadas a la “crisis de la re-
presentación” y su búsqueda de formas 
experimentales de hacer antropología, 
así como con las discusiones vincula-
das a lo que se ha denominado “giro 
ontológico” o “enfoque ontológico”. Si 
bien estos enfoques presentan muchas 
diferencias entre sí, comparten una 
característica fundamental: apuntan 
hacia una descolonización de la antro-
pología, vocación que es secundada por 
los trabajos antropológicos en México 
que más adelante presentaré. Comien-
zo con los devenires del indigenismo.

DEL INDIGENISMO A LA 
COMUNALIDAD Y LA CO-LABOR

Según una clásica formulación, “el in-
digenismo no es una política formula-
da por indios para la solución de sus 
problemas sino la de los no-indios res-
pecto a los grupos étnicos heterogéneos 
que reciben la general designación de 
indígenas” (Aguirre Beltrán, 1976: 24-
25). En primera instancia, ésta es una 
sentencia que a muchos les parece au-
toritaria cuando no colonialista: son los 

01_NuevaAntropología81.indd   103 06/03/15   17:01



104 Rodrigo Llanes Salazar

no indios quienes deben resolver los pro-
blemas de los indios, no los indios mis-
mos. Pero lo que está de fondo es una 
concepción cultural, y no racial, del in-
dio: “el indio, como tal, no puede pos
tular una política indigenista porque 
el ámbito de su mundo está reducido a 
una comunidad parroquial, homo
génea y preclasista que no tiene sino 
un sentido y una noción vagos de na-
cionalidad” (ibidem: 25). Es así que 
Benito Juárez, al implementar una po-
lítica indigenista, “actuaba como no-
indio” (idem), lo que deja en claro que 
se trataba de un asunto cultural y no 
racial. La pregunta está en: ¿pueden 
los indios en cuanto indios formular 
conocimientos y políticas para la solu-
ción de sus problemas? Muchos han 
respondido que sí, y esto tiene impor-
tantes implicaciones para la antropo-
logía mexicana.

El indigenismo en México ha tenido 
sustanciales transformaciones teóri-
cas y políticas a lo largo de su historia. 
Por ejemplo, en el siglo xx, hemos visto 
transitar diversas expresiones del in-
digenismo, desde el incorporacionista, 
el cardenista, el integracionista, el par-
ticipativo y el “neoindigenismo” (Her-
nández, Paz y Sierra, 2004). Incluso, 
algunos (Favre, 1998; Vázquez, 2010) 
consideran que el indigenismo como 
tal ha muerto y ha dado lugar a la ges-
tión de la etnicidad. Pero una de las 
transformaciones que quiero analizar 
aquí es justo la que sucede cuando los 
indios toman la voz sobre sus proble-
mas. En este punto me parece que po-
demos encontrar varias tendencias 
que problematizan lo que significa “an-
tropología mexicana” y su perfil propio. 

Por una parte, encontramos una serie 
de trabajos antropológicos basados en 
un modelo de investigación de co-labor 
con intelectuales indígenas; por otra, 
tenemos la emergencia de antropólo-
gos indígenas en el país, los cuales han 
elaborado propuestas teóricas como la 
“comunalidad” o “comunalismo”, un 
“nuevo paradigma” en la antropología 
mexicana, a decir de Leif Korsbaek 
(2009). Estos enfoques coinciden en su 
crítica al indigenismo por su carácter 
monológico y excluyente con respecto a 
las voces indígenas, denuncian que la 
antropología mexicana ha tenido un 
carácter colonialista y apuntan hacia 
una descolonización de la disciplina. 

La crítica al vínculo de la antropo-
logía con el indigenismo tiene larga 
data, por ejemplo, en la denuncia de 
los antropólogos críticos en De eso que 
llaman antropología mexicana. Pero 
dos de los elementos más importantes 
en la crisis del indigenismo son, en pri-
mer lugar, las críticas provenientes del 
propio movimiento etnicista, y, en se-
gundo, la reestructuración neoliberal 
del país, en términos de este tema, la 
emergencia del “multiculturalismo 
neoliberal” (Hale, 2002). En cuanto al 
movimiento etnicista, debemos tener 
en cuenta el impulso de la I Declara-
ción de Barbados (1971), la conforma-
ción del Consejo Nacional de Pueblos 
Indígenas (1975), la emergencia de 
programas de educación intercultural, 
de un creciente sector de intelectuales 
indígenas (antropólogos incluidos; Gu-
tiérrez Chong, 2001), así como el levan-
tamiento del Ejército Zapatista de 
Liberación Nacional, ya que todos ellos 
representan una crítica a la antropolo-

01_NuevaAntropología81.indd   104 06/03/15   17:01



105Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

gía nacionalista, especialmente a su 
relación con el Estado y al indigenis-
mo, al mismo tiempo que reivindican 
el pluralismo cultural, los derechos in-
dígenas, la participación de los indios 
en la toma de decisiones, así como la 
conformación de una “ciudadanía étni-
ca” (De la Peña, 1995). Por su parte, del 
lado del multiculturalismo neoliberal, 
no debemos pasar por alto toda una 
serie de reformas constitucionales, que 
por lo general apuntan más hacia te-
mas de reconocimiento cultural que de 
redistribución socioeconómica.

Una de las consecuencias de todos 
estos procesos es que los indios han to-
mado la voz de manera más visible que 
en el pasado. Aún más, algunos de ellos 
han elaborado propuestas teóricas y 
políticas para la solución de sus pro-
blemas y que están ganando terreno 
en el actual escenario intelectual y polí-
tico. El movimiento de la “comunali-
dad” o “comunalismo”, asociado con el 
antropólogo mixe Floriberto Díaz, es 
uno de los más notables, y guarda estre-
chas semejanzas con el Sumak Kaw-
say o “buen vivir” de los países andinos 
considerado por Krotz (2011b:13. Cursi-
vas en el original) el “cuarto gran apor-
te al pensamiento latinoamericano”.

La “comunalidad”, de acuerdo con 
Floriberto Díaz, es una forma de vida 
practicada por las comunidades me
soamericanas y que alude al carácter 
colectivista de la vida indígena en 
Oaxaca; refiere también a una energía 
subyacente, a la existencia espiritual y 
a la “inmanencia de la comunidad” 
(Díaz, 2007: 39); “expresa principios y 
verdades universales en lo que respec-
ta a la sociedad indígena [caracteriza-

da por las nociones de] lo comunal, lo 
colectivo, la complementariedad y la 
integralidad” (ibidem: 40); sus elemen-
tos definitorios son la Tierra como ma-
dre y como territorio, el consenso en 
Asamblea (en contra de los principios 
de competencia del mercado), el servi-
cio gratuito como ejercicio de autori-
dad, el trabajo colectivo como un acto 
de recreación y los ritos y ceremonias 
(ibidem: 59); asimismo, la comunalidad 
está marcada de manera importante 
por la oralidad, la cual implica relacio-
nes sociales y de comunicación directa y 
cálida, como señala Díaz (ibidem: 216). 

Resulta interesante que Díaz seña-
le que él no es el creador de la noción 
de comunalidad, sino que sus verdade-
ros autores sean las comunidades indí-
genas. En este sentido, de acuerdo con 
Leif Korsbaek (2009), representa un 
“nuevo paradigma” en la antropología 
mexicana, en tanto que con la comuna-
lidad “los indígenas tienen la posibili-
dad de producir los conocimientos que 
antes eran el privilegio de la antropo-
logía y ponerlos al uso de un proyecto 
propio que es formulado por los mis-
mos indígenas, y no como antes por no 
indígenas que ocasionalmente tenían 
una mentalidad fuertemente anti-in-
dígena” (ibidem: 120). Aún más, la co-
munalidad y los conceptos asociados a 
ella conllevan también una importan-
te crítica a muchos de los conceptos y 
oposiciones que han orientado a las 
ciencias sociales en general y a la an-
tropología en particular (tales como los 
de individuo-sociedad/comunidad y 
cultura-naturaleza), así como a sus 
prácticas profesionales. De este modo, 
para traer a colación uno de los con-

01_NuevaAntropología81.indd   105 06/03/15   17:01



106 Rodrigo Llanes Salazar

ceptos más discutidos en la antropolo-
gía mexicana, a diferencia del concepto 
occidental de “comunidad”, que es de 
carácter aritmético (una suma de indi-
viduos), el del pensamiento mixe co-
munal es geométrico, ya que es la 
Tierra la que comuna a los individuos 
(Díaz, 2007: 26), no es un “conjunto de 
casas con personas, sino un conjunto 
de personas con historia pasada, pre-
sente y futura” (ibidem: 136). Encon-
tramos también otras concepciones del 
ser humano, la individualidad, la 
colectividad y la relación cultura-na
turaleza. Por ejemplo, desde esta con-
cepción, el ser humano no es el único 
con sentimiento o lenguaje, todos los 
seres lo son en tanto que son hijos de la 
tierra, al mismo tiempo que el ser hu-
mano no es concebido como un ser in-
dividual y autónomo “competitivo” por 
naturaleza. 

Uno de los elementos que para este 
artículo resulta más interesante es 
que desde el enfoque de la comunali-
dad se perfila una “antropología indí-
gena” distinta a lo que usualmente se 
ha llamado “antropología mexicana” (y, 
desde luego, también diferente a las 
antropologías originarias o primeras). 
Se trata de una antropología que es el 
resultado de un diálogo entre la tradi-
ción científica antropológica (con con-
ceptos como “cultura”, “comunidad”, 
entre otros) en donde la cosmovisión y 
formas de organización social de su 
comunidad de origen; tienen sus pro-
pios espacios de debate y discusión, 
tales como las asambleas comunitarias, 
los consejos de ancianos, los equipos de 
trabajos de comuneros, agricultores y 
maestros (aunque, desde luego, no está 

desvinculada de los espacios académi-
cos más convencionales como foros, 
mesas y congresos); que se articula a 
determinadas fuentes de conocimiento 
como la “historia oral” y la “sabiduría 
popular”; y, ante todo, se trata de una 
práctica “desde adentro”, en la cual 
Díaz no adopta el papel de un investi-
gador neutral, sino que realiza su tra-
bajo en “primera persona” en tanto que 
se presenta como parte del objeto del 
análisis (ibidem: 352) y su principal 
público es la propia comunidad (aun-
que no excluye a otros académicos e 
interesados en la materia).

Pasemos ahora a otra tendencia en 
la que la voz de los indígenas cobra 
presencia: la antropología basada en la 
investigación de co-labor. Ésta surge 
en un contexto en el que, desde la aris-
ta de las antropologías originarias, es-
tuvo marcado por la denominada 
“crisis de representación” de la an
tropología, la crítica a la autoridad et-
nográfica y la búsqueda de formas 
experimentales de hacer antropología, 
como el dialogismo y la colaboración, 
que ponen énfasis en los actores so
ciales, sus prácticas, identidades y 
perspectivas. Por su parte, desde las 
ciencias sociales del Sur, las referencias 
son las propuestas de investigación-
acción participativa (Fals Borda, 2007), 
la pedagogía crítica y la educación 
popular y liberadora (Freire, 1970), así 
como el cada vez más influyente pro-
grama de investigación modernidad/
colonialidad (Escobar, 2003), la defen-
sa de una epistemología del sur y de 
una ecología de saberes del sociólogo 
portugués Boaventura de Sousa San-
tos (2009).

01_NuevaAntropología81.indd   106 06/03/15   17:01



107Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

Un ejemplo de este enfoque en Mé
xico es el proyecto de carácter bina
cional “Gobernar (en) la diversidad de 
América Latina”, llevado a cabo por el 
ciesas y la Universidad de Texas en 
Austin, sobre las formas en que comu-
nidades, organizaciones y movimien-
tos indígenas han hecho frente a las 
políticas públicas de los estados nacio-
nales de América Latina y en el cual 
participaron nueve equipos de trabajo 
cuyos responsables eran, en cada caso, 
un académico y un intelectual indíge-
na (Leyva y Speed, 2008). 

Los investigadores del proyecto 
parten del reconocimiento del carácter 
neocolonial de las ciencias sociales —la 
antropología incluida—, critican la 
idea de neutralidad del investigador y 
la arrogancia académica que asume 
que el conocimiento científico es supe-
rior, e inmediatamente declaran su 
compromiso político a favor de la de-
fensa de los derechos indígenas y de la 
justicia social (ibidem: 66-67). 

Xóchitl Leyva y Shanon Speed reto-
man la idea de investigación de co-la-
bor de Charles Hale, quien aboga por 
una investigación descolonizada, bajo 
el supuesto de que las personas y gru-
pos “tienden a proveer más y mejor in-
formación cuando tienen algo en juego 
en los resultados” (ibidem: 76). En este 
proyecto, la co-labor se llevó a cabo con 
intelectuales indígenas y, como tal, se 
propuso desde la definición de los obje-
tivos del proyecto hasta el análisis fi-
nal y la redacción en coautoría (idem). 
Más allá de lo que convencionalmente 
se conoce como resultados o productos 
de la investigación, la propuesta de co-
labor tiene como objetivo modificar las 

relaciones de poder en el proceso mis-
mo de la indagación. Así, como pri-
mer paso metodológico, Leyva y Speed 
(ibidem: 77) se proponen “empezar a 
modificar las relaciones de poder e in-
equidad intrínsecas a la investigación 
social en nuestro propio equipo de tra-
bajo”. Como segunda premisa postulan 
que “valoramos a las contrapartes in-
dígenas como portadoras de conoci-
mientos y saberes que tienen el mismo 
valor que el conocimiento académico” 
(ibidem: 81). Éste es un punto sobre el 
que vale la pena detenerse.

La investigación de co-labor, así 
como la antropología poscolonial y/o 
decolonial asociada a ella, parte, como 
ya vimos, de la crítica a la neutralidad 
científica, a la autoridad del inves
tigador y del reconocimiento de la 
parcialidad y situacionalidad de todo 
conocimiento; pero, ¿de ello se sigue 
que todo conocimiento y saber tiene el 
mismo valor que el conocimiento aca-
démico? O, primero, ¿todo conocimien-
to y saber académico tiene el mismo 
valor? Desde este enfoque podemos 
asumir que no: el conocimiento pro-
ducto de la investigación de co-labor 
tiene mayor valor. Pero si una de las 
contrapartes de la co-labor fuera, su-
pongamos, un antropólogo chapado a 
la antigua, ¿su conocimiento y saber 
tiene el mismo valor? Me parece que 
bajo estas premisas sucumbimos en el 
relativismo que siempre otorga la ra-
zón al nativo. Sin embargo, los defen-
sores de la investigación de co-labor 
parten de postulados no relativistas, es 
decir, identifican ciertos valores como 
más importantes, tales como la defen-
sa de los derechos indígenas y la justi-

01_NuevaAntropología81.indd   107 06/03/15   17:01



108 Rodrigo Llanes Salazar

cia social. Por lo tanto, uno tendría que 
considerar si estima como más valio-
sos aquellos conocimientos y saberes 
que apuntan a favor de los derechos 
indígenas y la justicia social sólo por el 
hecho de estar a favor de tales causas. 

Una de las discusiones más contro-
vertidas en este campo es justamente 
el de los derechos de las mujeres indí-
genas. Algunos científicos sociales han 
rechazado las políticas de reconoci-
miento de la diferencia cultural y de 
las autonomías indígenas bajo el ar
gumento de que las costumbres indíge-
nas y sus sistemas normativos son de 
índole autoritaria y que el recono
cimiento de la autonomía generaría 
nuevas violencias, promoverían el 
autoritarismo, el aislamiento y el se-
gregacionismo (Bartra, 1997). Sin em-
bargo, este tipo de argumentos parten 
de una concepción estática, homogé-
nea y sumamente holística de la cultu-
ra (confunden una parte con el todo) 
que resulta analíticamente muy pobre 
y políticamente muy perjudicial. Y es 
aquí donde la investigación de co-labor, 
con su atención a la multiplicidad de 
voces y perspectivas, puede resultar 
sugerente. Si partimos de una con
cepción dinámica y heterogénea de la 
cultura, así como del reconocimiento 
de que criticar un aspecto de la cultura 
no significa desvalorar toda esa cultu-
ra (Benhabib, 2006: 84), atisbamos a la 
posibilidad (de hecho real) de que, por 
ejemplo, algunos grupos de mujeres o 
de jóvenes indígenas cuestionen las 
costumbres autoritarias y patriarcales 
de sus propias culturas e impulsen 
transformaciones de las mismas (Blac-
kwell et al., 2009: 26; Castro, 2009; Her

nández Castillo, 2006). En este orden 
de ideas, me parece que debemos 
guardar una posición precavida sobre 
cuáles perspectivas, conocimientos o 
saberes vamos a tomar como válidas, 
y siempre prestar atención a la com
posición heterogénea de los grupos so
ciales, sus diferencias internas y las 
relaciones de poder que las atraviesan.

Otro ámbito de la investigación de 
co-labor donde las voces indígenas co-
bran presencia es el de la etnografía 
dialógica de los programas de educa-
ción intercultural, como en el estudio 
de Gunther Dietz y Laura Selene Ma-
teos (2010) sobre la Universidad Vera-
cruzana Intercultural. Al igual que 
Leyva y Speed, Dietz y Mateos convie-
nen en el carácter colonialista de la 
antropología y se proponen “descoloni-
zar la clásica etnografía antropológica” 
(ibidem: 109). Particularmente, su ob-
jetivo es diversificar el conocimiento 
universal y académico a partir de los 
conocimientos locales, etnociencias 
subalternas y saberes alternativos, lo 
que “obliga a la antropología académi-
ca a replantearse sus conceptos teóri-
cos básicos tanto como sus prácticas 
metodológicas, aún demasiado mono-
lógicas y monolingües” (idem). 

Partiendo de las propuestas de Hale y 
de Leyva y Speed sobre la investiga-
ción de co-labor, Dietz y Mateos abo-
gan por una etnografía doblemente 
reflexiva. Un elemento que hay que 
destacar es que, si bien están intere-
sados en los saberes alternativos y 
cómo estos cuestionan a los saberes 
hegemónicos, su enfoque metodológi-
co no es únicamente emic y toman en 

01_NuevaAntropología81.indd   108 06/03/15   17:01



109Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

cuenta la dimensión etic y la observa-
ción etnográfica. Así, proponen un 
modelo etnográfico tridimensional 
que conjuga una dimensión “semánti-
ca” centrada en el actor y que privile-
gia la entrevista etnográfica desde 
una perspectiva emic, una dimensión 
“pragmática” orientada hacia los mo-
dos de interacción a través de ob
servaciones participantes desde una 
perspectiva etic y una dimensión “sin-
táctica” que pone el acento en las ins-
tituciones y que contrasta información 
etnográfica de tipo emic y etic (ibi-
dem: 125).

DE MESOAMÉRICA A LAS 
ONTOLOGÍAS AMERINDIAS

Por último, uno de los campos teóricos 
y temáticos donde, de acuerdo con An-
drés Medina (2004), se puede captar la 
especificidad o el perfil propio de la an-
tropología mexicana como una antro-
pología del sur es el de los estudios 
sobre la cosmovisión mesoamericana. 
Como ya se ha señalado, los estudios 
sobre “Mesoamérica” han sido conside-
rados como un “paradigma” distintivo 
de la antropología mexicana, al menos 
desde la formulación de dicho concepto 
por parte de Paul Kirchhoff en 1943 
(Kirchhoff, 1967). Sin embargo, este 
concepto medular ha sido sumamente 
cuestionado en diversas ocasiones, por 
ejemplo, en la XIX Mesa Redonda de la 
Sociedad Mexicana de Antropología, 
realizada en Querétaro en 1985, y que 
llevó por título “La validez teórica del 
concepto de Mesoamérica” (Sociedad 
Mexicana de Antropología, 1990), así 
como en el coloquio “Mesoamérica: un 

dilema histórico, una polémica cientí
fica” organizado por el Seminario de 
Historia, Filosofía y Sociología de la 
Antropología Mexicana en 1997. En lo 
que sigue no pretendo explorar las 
múltiples críticas a dicho concepto, 
sino destacar algunos cambios de la 
antropología mexicana (especialmente 
en los campos de la etnología y la an-
tropología social) a partir del peregri-
naje de “Mesoamérica”. 

Uno de los primeros cuestionamien
tos fue que Mesoamérica ya no existe 
en el presente. En el ya citado coloquio 
sobre “La validez teórica del concepto 
de Mesoamérica”, el etnohistoriador 
Pedro Carrasco (1990: 203) escribió 
que “el concepto Mesoamérica es de 
validez muy dudosa en lo que se refie-
re a la etnografía moderna de México” 
y, en el mismo coloquio, el etnólogo Je-
sús García Ruiz expresó: “creí que que-
daba evidente que actualmente no 
existe Mesoamérica y, en consecuencia, 
al hablar de etnografía como punto de 
partida, estaba como implícito en el con-
cepto de Mesoamérica que para la etno-
grafía no tiene sentido […] para la 
etnografía el concepto de Mesoamérica 
no tiene sentido, puesto que Mesoamé
rica ya no existe” (García Ruiz, 1990: 
217-218; Jáuregui, 2008). Incluso, Me-
dina reconoció la poca relevancia del 
concepto para las cuestiones políticas y 
económicas, si bien en el caso de la reli-
gión ha resultado más importante; en 
todo caso, abogaba por “construir un 
concepto etnográfico de Mesoamérica” 
(Medina, 1990: 201).No obstante, una 
de las críticas que puso de manifiesto 
el vínculo del concepto Mesoamérica 
con el nacionalismo mexicano fue la 

01_NuevaAntropología81.indd   109 06/03/15   17:01



110 Rodrigo Llanes Salazar

que se hizo escuchar en el segundo 
coloquio mencionado. El arqueólogo 
Ignacio Rodríguez (2000) fue contun-
dente al respecto, al señalar a Me
soamérica como un “oscuro objeto del 
deseo”, como un concepto mítico, com-
prometido con el poder, que ha servido 
al Estado para reivindicar la grande
za de los pueblos prehispánicos para 
la construcción de la identidad de la 
nación mexicana (Jáuregui, 2008); 
para Rodríguez, la matriz disciplinaria 
de la antropología mexicana es meso-
americana, y a finales de la década de 
1950 Mesoamérica se había convertido 
en el paradigma dominante, a partir 
del cual conviene hablar más de “uni-
dad cultural” sobre diferencias sociales 
y políticas. 

Ante tales críticas, podemos encon-
trar en las defensas del concepto de 
Mesoamérica algunos cambios de sen-
tido con respecto a los valores y propó-
sitos que guían a la antropología 
mexicana, particularmente del ideal 
de la construcción de una nación mes-
tiza y homogénea a una nación plu
ricultural, que elogia la diversidad 
(Díaz-Polanco, 2006). En este orden de 
ideas, en su defensa del concepto Gar-
cía Mora (2000) sostiene que “más que 
discutir la extensión territorial de un 
área cultural, se trata de conocer un 
proceso civilizatorio, la profundidad y 
presencia de su tradición”. Tal profun-
didad y presencia funcionan como una 
forma de: 

Resistencia al exterminio por hambre 
y represión de los pueblos de origen 
mesoamericano en el país, la defensa 
de sus derechos y el apoyo a su auto-

determinación; así como a la imposi-
ción de una cultura desnacionalizante 
y una ideología histórica que niegue 
pertinencia a la historia antigua y 
sus secuelas posteriores. Y aún más 
allá de la resistencia, el mesoamerica-
nismo aporta elementos históricos 
para un proyecto cultural popular al-
ternativo (idem).

Por su parte, Medina (2004) ha sos-
tenido recientemente que la mesoame-
ricanística se ha revitalizado a partir 
de los estudios sobre cosmovisión me
soamericana, entre los que destaca 
Cuerpo humano e ideología de Alfredo 
López Austin, publicado en 1980, don-
de estudia la cosmovisión y los elemen-
tos ideológicos de los antiguos nahuas 
sobre el cuerpo humano. El libro tiene 
como una de sus bases teóricas y meto-
dológicas la “relativa unidad de cos
movisiones mesoamericanas” (López 
Austin, 2004: 32) y su continuidad has-
ta las poblaciones indígenas contem-
poráneas, de modo que su autor toma 
la etnografía de los nahuas contempo-
ráneos como una fuente para conocer 
la concepción de los antiguos nahuas. 
Para explicarse la persistencia de los 
elementos ideológicos mesoamerica-
nos, en trabajos posteriores López Aus-
tin (2001) propuso el concepto de 
“núcleo duro” cultural, el cual tiene un 
arquetipo vegetal centrado en el maíz. 
El tema de la persistencia y profun
didad de la cultura mesoamericana 
tiene otro notable punto de referencia 
en el sumamente influyente México 
profundo, de Guillermo Bonfil, el cual 
tiene como premisa “la persistencia 
de la civilización mesoamericana que 

01_NuevaAntropología81.indd   110 06/03/15   17:01



111Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

encarna hoy en los pueblos indios” 
(Bonfil, 2005: 9). De nuevo, en este 
caso Mesoamérica funciona como una 
matriz cultural que sirve de base a 
un proyecto civilizatorio alternativo “al 
proyecto occidental del México, imagi-
nario [que] ha sido excluyente y nega-
dor de la civilización mesoamericana” 
(ibidem: 10). 

Los trabajos de López Austin y 
Bonfil, ambos defensores de la tesis de 
la persistencia cultural/civilizatoria 
mesoamericana, constituyen referen-
tes destacados en los estudios sobre las 
culturas indígenas contemporáneas de 
México, así como en los movimientos 
etnopolíticos del país. Sin embargo, las 
críticas no se han hecho esperar. Pedro 
Pitarch, por ejemplo, ha cuestionado lo 
que él llama el “imaginario prehispáni-
co” de la etnografía mesoamericana, 
que tiene como canon al mundo indíge-
na prehispánico. De acuerdo con este 
autoritativo imaginario, “lo indígena 
es lo prehispánico” (Pitarch, 2008: 50) 
y la vocación de la etnografía es “enfa
tizar el grado actual de semejanza y 
continuidad con el mundo indígena 
prehispánico” (ibidem: 50). 

Lo que quiero destacar es que el 
imaginario prehispánico denunciado 
por Pitarch se explica en buena medi-
da por el vínculo que la antropología 
mexicana ha tenido con el Estado y con 
el nacionalismo, y que, a juicio de Pi-
tarch, éstos han frenado el desarrollo 
de la etnografía sobre la región. Inclu-
so, a la luz de este imaginario, los bue-
nos deseos de una mayor justicia social 
pueden distorsionar bastante las cosas 
y “convertir a los indígenas en encar-
naciones de modelos europeos: hones-

tos cristianos o buenos revolucionarios 
y mujeres feministas” (idem). Para Pi-
tarch, el valor de la etnografía meso-
americanista no está en describir una 
civilización profunda que sirva como 
alternativa política o moral a la cultu-
ra occidental, sino en su “capacidad de 
amplificar nuestros puntos de vista” 
(idem), pues lo que les interesa a los 
indígenas no es la “identidad”, sino la 
“alteridad”: “la experimentación de 
otras formas de vida, otros estados 
de conciencia, de otros puntos de vista” 
(ibidem: 54). Y es aquí donde el “giro 
ontológico” comienza a cobrar presen-
cia en nuestra antropología. 

El “giro ontológico” o “enfoque on
tológico” en la antropología tiene co
mo una de sus premisas básicas “la 
descripción de las condiciones de auto-
determinación ontológica de los colec-
tivos estudiados” (Viveiros de Castro, 
2010: 18). De esta forma, al adentrarse 
en diversas formas de determinación 
ontológica, la antropología deven
dría en un “ejercicio de descoloniza-
ción permanente del pensamiento, y 
propon[dría] otro modo de creación de 
conceptos distinto del modo filosófico” 
(ibidem: 24). El perspectivismo ame-
rindio, descrito con maestría etnológi-
ca por Eduardo Viveiros de Castro, es 
un ejemplo notable de este enfoque, 
pues ofrece otra forma de determi
nación ontológica de lo que es la cultu-
ra y la naturaleza, el cuerpo y el alma, 
la identidad y la alteridad. 

Retomando el perspectivismo de 
Viveiros, antropólogos como Pitarch 
(2010) y Saúl Millán (2010) han cues-
tionado el modelo cosmológico meso-
americano centrado en el maíz y han 

01_NuevaAntropología81.indd   111 06/03/15   17:01



112 Rodrigo Llanes Salazar

descrito las complejas relaciones entre 
cultura-naturaleza y cuerpo-alma en 
las ontologías indígenas. Millán pone 
de manifiesto la diferencia entre la on-
tología naturalista (occidental) que 
postula una continuidad física entre el 
cuerpo humano y el cuerpo animal, 
mientras establece una frontera meta-
física entre humanidad y animalidad, 
y la ontología nahua, que establece 
una discontinuidad física entre cuer-
pos humanos y animales y una con
tinuidad metafísica entre humanidad 
y animalidad, al mismo tiempo que 
ofrece “una concepción de la persona 
esencialmente distinta a la que postu-
la la ontología occidental” (Millán, 
2010: 172). A partir de estos supuestos, 
toma distancia del modelo agrícola de 
López Austin y propone un “modelo 
alimenticio” en el que, en un origen mí-
tico, todos los seres eran culturales 
pero, después del diluvio, sólo quienes 
siguieron nutriéndose a base de maíz 
conservaron su condición de humani-
dad, de modo que la discontinuidad fí-
sica-corporal entre los seres quedó 
marcada por las distintas formas de 
alimentación: “las formas de alimen-
tarse constituyen una frontera concep-
tual que indica la diferencia entre 
ambas categorías [humanos y no hu-
manos]” (ibidem: 177). 

Por su parte, en su estudio sobre la 
cosmovisión maya tzeltal, Pitarch 
(2010) ha develado toda una “antropo-
logía indígena”. A partir del perspecti-
vismo de Viveiros, sostiene que en la 
ontología maya tzeltal no encontramos 
la fórmula continuidad física-corporal/
discontinuidad metafísica-anímica, 
pero tampoco hallamos exactamente 

la fórmula contraria: continuidad me-
tafísica/discontinuidad física. Más bien 
encontramos dos clases de cuerpos, 
uno que entabla continuidad con los 
animales y otros seres, y otro que esta-
blece discontinuidad entre ellos. Así, 
traza el modelo ontológico maya-tzel-
tal de persona “sobre unas bases en 
parte distintas a las convencionalmen-
te empleadas en la etnología meso-
americana” (Pitarch, 2010: 151). Una 
de sus conclusiones es que “el ser hu-
mano indígena —en una especie de 
escalada de la noción de diferencia in-
terna— contiene en sí mismo las rela-
ciones potenciales de conjunción y 
disyunción con el resto de los seres. La 
persona se encuentra internamente 
constituida por sus relaciones exter-
nas con los no humanos, tal y como es-
tos son definidos y distinguidos entre 
sí desde una perspectiva indígena” 
(ibidem: 173). 

En estos trabajos podemos apreciar 
cierto desplazamiento del análisis de 
la “cosmovisión mesoamericana” al de 
las “ontologías amerindias” (donde lo 
dado es el alma, y el cuerpo es lo que 
tiene que ser fabricado), mismo que se 
ubica en un campo etnográfico mucho 
más amplio y comparativo, de alcance 
continental. Son estudios que abogan 
por una etnografía que no se guíe 
más por el nacionalista/mesoameri
canista imaginario prehispánico, que 
incita a un esfuerzo en la renovación 
conceptual de categorías básicas de la 
antropología (como cultura, naturale-
za, individuo, sociedad), y que apunta 
también al potencial de descoloni
zación del pensamiento a partir de di-
chas conceptualizaciones. 

01_NuevaAntropología81.indd   112 06/03/15   17:01



113Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

ASPECTOS CRÍTICOS

Si bien los estudios que aquí he comen-
tado presentan notables diferencias 
entre ellos, comparten el objetivo de 
descolonizar la antropología mexicana 
y cuestionan fuertemente dos de los 
paradigmas que han sido considerados 
“propios” de dicha disciplina: el indi
genismo y el mesoamericanismo. Sin 
embargo, hay varios aspectos críticos 
sobre los que me quiero detener. 

Tanto las propuestas de la comu
nalidad como las etnografías de las 
ontologías amerindias postulan una 
oposición, en ocasiones una radical 
contradicción, entre la cosmovisión u 
ontología occidental y las indígenas. 
No niego que haya diferencias notables 
entre una y la otra, pero los peligros 
asoman cuando se reducen y homoge-
nizan cada uno de los elementos. Aún 
más, tampoco podemos pasar por alto 
los intercambios culturales y sociales 
entre uno y otro elemento. Las etno-
grafías sobre ontologías indígenas me 
parecen por demás fascinantes y su-
mamente provocadoras en términos 
conceptuales y etnográficos, pero pare-
cieran hablar, como lo ha notado Orin 
Starn (2011), sobre sistemas filosóficos 
(u ontológicos) aislados sin contacto 
con el resto del mundo. Asimismo, 
plantear la radical oposición entre es-
quemas conceptuales también puede 
resultar contraproducente para lograr 
uno de los cometidos más defendidos 
por estos antropólogos: una sociedad 
verdaderamente intercultural (Díaz 
Cruz, 2009). 

Por otra parte, las investigaciones de 
co-labor tratan como uno de sus princi

pales problemas el de las relaciones de 
poder; sin embargo, no encuentro en 
ellas una mayor discusión sobre dicho 
concepto. Otra cuestión está, como ya 
he asentado, en considerar todo conoci-
miento, saber o perspectiva como válida, 
lo que se enmarca en un giro epistemo-
lógico en el que la “visión del nativo” es 
“la única adecuada”, como ha observa-
do recientemente Luis Vázquez (Ose-
guera, 2010). En este contexto, advierte 
Vázquez, el “actual activismo antropo-
lógico” sobrevalora las entrevistas y le 
quita peso a la observación directa, 
“nuestros conceptos son de ellos y los 
devolvemos casi sin cambios” (Osegue-
ra, 2010: 4). Aquí es donde cabe señalar 
el valor de la crítica y recordar, como lo 
hace Rodrigo Díaz (2009: 66), “que no 
hay formas de vida o culturas, no hay 
creencias, normas de comportamiento, 
acciones o fuentes de moral que sean 
inmunes a la evaluación y a la crítica”. 
Junto al diálogo, la crítica es otro valor 
que debería defenderse.

Un último punto con respecto al in-
digenismo y mesoamericanismo. Éstos 
no sólo tuvieron consecuencias teóricas 
y metodológicas, sino también impacta-
ron en la propia praxis antropológica y 
en su geopolítica; por ejemplo, en la pre-
sencia de especialistas extranjeros 
atraídos por dichos temas, así como la 
distribución de instituciones e investi-
gaciones en el país. Este punto ha sido 
desarrollado especialmente por los an-
tropólogos que trabajan en el norte del 
país. Rodolfo Coronado (2011: 451) ha 
escrito al respecto que:

[…] la antropología en México (en 
cuanto al número y motivo de las in-

01_NuevaAntropología81.indd   113 06/03/15   17:01



114 Rodrigo Llanes Salazar

vestigaciones, perfil, localización y 
número de instituciones, residencia 
del mayor número de antropólogos en 
el país, etc.) ha sido sobre todo meso-
americanista en cuanto a la geografía 
de los temas, indianista respecto a los 
asuntos a estudiar y centralista res-
pecto a su organización institucional.

Esto ha tenido un impacto en re
giones no mesoamericanas o con poca 
presencia indígena. Juan Luis Sariego 
(2011), por ejemplo, señaló que en Chi-
huahua “la antropología llegó tarde”, 
por lo que la disciplina en esta entidad 
ha sido más bien “una antropología de 
autores y personajes que de institu
ciones y academias” (ibidem: 56). No 
obstante, destaca que en años más re-
cientes ha comenzado a “ser más mexi-
cana y más chihuahuense” (ibidem: 
58), refiriéndose a la diversificación y 
proliferación de nuevos temas y pre-
ocupaciones académicas relacionadas 
con problemáticas de la región, amén 
del desarrollo de la antropología apli-
cada como el campo con mayor futuro 
en dicho estado. Del mismo modo, Sé-
verine Durin (2011) ha formulado la 
hipótesis de que el reciente desarrollo 
de la antropología en Monterrey está 
ligado a la migración indígena meso-
americana en la capital (Durin, 2011: 
75-77). No obstante, escribe Durin: “la 
frontera antropológica no [avanza] ha-
cia el norte: la antropología en México 
es fundamentalmente ‘mesoamerica-
nista’, tiene escaso interés en manifes-
taciones socioculturales fuera de su 
área cultural y por lo mismo sus con-
ceptos clave, como el de comunidad, 
son irrelevantes para analizar la vida 

social de su objeto privilegiado” (ibi-
dem: 82). Cosas semejantes encontra-
mos para los casos de Sonora (Hope, 
2011) y Baja California, sobre el que 
Everardo Garduño (2011:123) ha de-
nunciado también “la histórica meso-
americanización de la antropología en 
México”.

LO PROPIO Y LO IMPROPIO: PUNTOS 
PARA LA DISCUSIÓN

Hasta ahora he señalado que la antropo-
logía sociocultural mexicana se ha ca-
racterizado por poseer un perfil propio, 
basado en elementos como su vínculo 
con el Estado, el nacionalismo, su voca-
ción aplicada y paradigmas como el indi-
genismo y el mesoamericanismo. He 
escrito, también, que todos estos elemen-
tos se encuentran, si no en crisis, sí en 
una profunda transformación. ¿Quiere 
decir esto que la antropología mexicana 
está perdiendo su perfil propio?

En un primer momento podría pare-
cer que estoy sucumbiendo en el viejo 
vicio de definir a un grupo (o disciplina, 
como la antropología mexicana) a partir 
de un listado de elementos o rasgos cul-
turales (Barth, 1976). Sin embargo, in-
mediatamente podemos reparar en 
otras alternativas: a la Barth (1976; o 
para nuestro tema, a la Becher, 2001), 
cómo un grupo delimita fronteras con 
respecto a otro; o bien, a la Bonfil (1991), 
definir lo propio a partir de la capacidad 
de decisión de un grupo sobre elemen-
tos culturales tanto propios como aje-
nos. Atendamos esta última ruta. 

Recientemente, Krotz (2011c) ha re
tomado la teoría del control cultural de 
Bonfil para analizar el carácter propio 

01_NuevaAntropología81.indd   114 06/03/15   17:01



115Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

de las antropologías latinoamericanas 
actuales. Desde esta perspectiva, lo 
que se trata de indagar es cómo la co-
munidad antropológica hace uso del 
conocimiento antropológico y de todos 
los elementos constitutivos del proceso 
de producción cultural que es la antropo
logía (Krotz, 1987), en el marco de proce
sos de difusión y de relaciones de poder 
a nivel mundial (Krotz, 2011c: 15). 

A partir de este enfoque, que ciertos 
elementos distingan a un grupo o dis-
ciplina no significa que esta última 
posea un carácter propio. Es decir, que 
históricamente el vínculo con el Es
tado, el nacionalismo, la vocación apli-
cada y los paradigmas indigenista y 
mesoamericanista hayan distinguido a 
la antropología mexicana no significa 
que ésta tuviera un carácter propio. En 
este orden de ideas, la reconfiguración 
del campo de fuerzas en el que se en
cuentra la antropología mexicana, su 
academización, sus nuevos usos ins-
trumentales, así como sus nuevas ten-
dencias teóricas y metodológicas (como 
la emergencia de antropologías indíge-
nas, la investigación de co-labor, el giro 
o enfoque ontológico) no le confieren 
tampoco un carácter propio. Más bien, 
las antropólogas y antropólogos mexi-
canos, como colectivo, deben poder lle-
var a cabo decisiones sobre todos los 
elementos que intervienen en el pro
ceso de producción de conocimiento 
antropológico. Los temas anteriormen-
te tratados son de particular impor-
tancia para discutir, por ejemplo, ¿cuál 
es y debe ser la relación de la antropo-
logía con el Estado y con otros actores 
como el mercado, organizaciones no 
gubernamentales, organismos finan-

cieros y la sociedad civil?, ¿cómo actuar 
frente a las políticas estatales en 
materia de ciencia y educación y su re-
lación con la academización de la an-
tropología?, ¿cuáles son considerados 
los principales problemas sociales a 
atender, entender y resolver?, ¿existe 
una discusión teórica y metodológica 
para abordar dichos problemas? Con-
sideremos que en el ya mencionado 
Primer Congreso Nacional de Antropo-
logía Social y Etnología de 2010, los 
participantes sólo se manifestaron co-
lectivamente sobre tres temas: un ma-
yor presupuesto estatal a la ciencia, 
las condiciones de violencia en el país, 
y una política de género más equita
tiva dentro de la academia. Si bien 
estos problemas son sin duda urgen-
tes, no son los únicos. No discutir sobre 
esto me parece, más que algo “ajeno”, 
algo “impropio”.

Otro punto a discutir es, ¿para qué 
debemos hablar de una antropología 
nacional propia? Podemos convenir 
con Gledhill cuando cuestiona los pro-
yectos de crear una “antropología na-
cional” en el sentido de una disciplina 
“autónoma” de las instituciones acadé-
micas del norte. Es tarea de todos los 
antropólogos, independientemente de 
la nacionalidad, mantener una distan-
cia crítica suficiente con las situacio-
nes que estudian. Aun así, Gledhill 
advierte que vale la pena recuperar las 
preocupaciones de la antropología 
mexicana del pasado por los proble-
mas sociales, pero de una manera me-
nos autoritaria y paternalista (Gledhill, 
s.f.: 18). Sin embargo, desde el enfoque 
que aquí he retomado, lo propio no sig-
nifica distancia de otras antropologías 

01_NuevaAntropología81.indd   115 06/03/15   17:01



116 Rodrigo Llanes Salazar

o disciplinas, mucho menos encerra-
miento o ensimismamiento, sino cons-
truir una antropología mexicana 
reflexiva de las condiciones sociales de 
su existencia (el campo de fuerzas en el 
que se ubica) y de sus herencias, tanto 
las que vale la pena seguir trabajando, 
como de las que hay que despojarnos; 
se trata de conformar una disciplina 
con una mayor capacidad de decisión 
sobre los elementos que intervienen en 
el proceso de producción de conoci
miento antropológico, tanto los de 
carácter “externalista” (como las re
laciones con los actores que componen 
el campo de fuerzas y los valores que 
guían a los practicantes) como los de 
perfil “internalista” (los enfoques teóri-
cos y metodológicos, así como demás 
instrumentos de generación de conoci-
miento, provenientes tanto del norte 
como del sur). 

Buenos ejemplos de esta antropolo-
gía mexicana “propia” los encontramos 
en las obras de Gonzalo Aguirre Bel-
trán, Ángel Palerm y Guillermo Bonfil 
(Krotz, 2010). Aguirre Beltrán (1991), 
por ejemplo, reformuló el culturalismo 
estadounidense para tratar lo que él 
consideraba uno de los principales pro-
blemas del país: las relaciones de do-
minación entre los centros ladinos y 
las comunidades indígenas en las re-
giones interculturales de refugio. Por 
su parte, Palerm (1972; 1980) empleó 
de manera creativa los enfoques 
neoevolucionistas, de la ecología cultu-
ral y del marxismo para el estudio de 
la formación del Estado en Mesoamé-
rica y las diferentes formas de desarro-
llo del campesinado. Por último, Bonfil 
(1991) formuló su original y ya citada 

“teoría del control cultural”, que no 
atiende únicamente a elementos cul
turales, sino a la capacidad de deci-
sión social que tienen los grupos en el 
marco de relaciones de poder, para co-
laborar con la construcción de una “al-
ternativa civilizatoria” para México. 
Reconocer y retomar críticamente es-
tas herencias, así como otros impulsos 
que se dirigen hacia la descolonización 
del conocimiento y de la sociedad, son 
elementos fundamentales para cons-
truir una antropología que no sola-
mente cuente con un perfil propio, sino 
que, sobre todo, contribuya a una ma-
yor justicia social y dignidad humana.

BIBLIOGRAFÍA 

Aguirre Beltrán, Gonzalo (1976), “Un pos-
tulado de política indigenista”, en Obra 
polémica, México, sep/inah, pp. 21-28.

_____ (1990), “Derrumbe de paradigmas”, 
México Indígena, núm. 9, pp. 5-16.

_____ (1991), Regiones de refugio: el desa-
rrollo de la comunidad y el proceso do-
minical en Mestizoamérica, México, fce 
/Universidad Veracruzana/Gobierno 
del Estado de Veracruz/ini.

Barth, Fredrik (1976), Los grupos étnicos y 
sus fronteras, México, fce, pp. 9-49.

Bartra, Roger (1997), “Violencias indíge-
nas”, La Jornada Semanal, 31 de agosto. 

_____ (2007), “Sonata etnográfica en no be-
mol”, en Fango sobre la democracia. 
Textos polémicos sobre la transición 
mexicana, México, unam, pp. 85-115.

Beals, Ralph (1993), “La antropología en el 
México contemporáneo”, en Dos lectu-
ras de la antropología mexicana, Gua-
dalajara, Universidad de Guadalajara, 
pp. 5-29.

01_NuevaAntropología81.indd   116 06/03/15   17:01



117Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

Becher, Tony (2001), Tribus y territorios 
académicos: la indagación intelectual y 
las culturas de las disciplinas, Barcelo-
na, Gedisa.

Benhabib, Seyla (2006), Las reivindicacio-
nes de la cultura. Igualdad y diversidad 
en la era global, Buenos Aires, Katz.

Blackwell, Maylei, Aída Hernández et al. 
(2009), “Cruce de fronteras, identida-
des indígenas, género y justicia”, De
sacatos, núm. 31, pp. 13-34.

Bonfil Batalla, Guillermo (1991), “Lo pro-
pio y lo ajeno: una aproximación al pro-
blema del control cultural”, en Pensar 
nuestra cultura, México, Alianza, pp. 
58-67.

_____ (1995), “¿Problemas conyugales?: 
una hipótesis sobre las relaciones del 
Estado y la antropología social en 
México”, en Linda Odena Güemes (ed.), 
Obras escogidas de Guillermo Bonfil, 
México, ini, t. II, pp. 619-635.

_____ (2002), “Del indigenismo de la revo-
lución a la antropología crítica”, en Ar-
turo Warman et al., De eso que llaman 
antropología mexicana, México, Comité 
de Publicaciones de los alumnos de la 
Escuela Nacional de Antropología e 
Historia, pp. 33-54.

_____ (2005), México profundo: una civili-
zación negada, México, DeBolsillo.

Bueno, Carmen (2011), “La antropología 
en México: veinte años después”, Inven-
tario Antropológico. Anuario de la Antro-
pología Mexicana, vol. 9, pp. 397-414.

Carrasco, Pedro (1990), “Comentario”, en 
La validez teórica del concepto de Meso-
américa, México, sma/inah, pp. 202-207.

Castro, Yerko (2009), En la orilla de la jus-
ticia: migración y justicia en los márge-
nes del Estado, México, uam /Juan Pablos.

Chomsky, Noam (2014), “El trabajo acadé-

mico, el asalto neoliberal a las universi-
dades y cómo debería ser la educación”, 
Sociólogos. Blog de Sociología y Actua-
lidad, 13 de marzo de 2014, en línea 
[http: //ssociologos.com/2014/03/13/no-
am-chomsky-el-trabajo-academico-el-
asalto-neoliberal-a-las-universidades-
y-como-deberia-ser-la-educacion/].

Comas, Juan (1976), La antropología social 
aplicada en México: trayectoria y anto-
logía, México, Instituto Indigenista In-
teramericano.

Coronado, Rodolfo (2011), “La antropología 
en México: panorama histórico, una 
obra para la enseñanza de la historia 
de la ciencia antropológica en el Norte 
de México”, Inventario Antropológico. 
Anuario de la Antropología Mexicana, 
vol. 9, pp. 448-452.

De la Peña, Guillermo (1995), “La ciudada-
nía étnica y la construcción de ‘los in-
dios’ en el México contemporáneo”, 
Revista Internacional de Filosofía Polí-
tica, núm. 6, pp. 116-140.

_____ (2002), “Los debates y las búsquedas: 
ayer, hoy, mañana”, en Guillermo De la 
Peña y Luis Vázquez (eds.), La antropo-
logía sociocultural en el México del 
milenio: búsquedas, encuentros y transi-
ciones, México, fce/ini/Conaculta, pp. 
21-41.

Deleuze, Gilles (1999), “Postcriptum sobre 
las sociedades de control”, en línea 
[http://www.oei.org.ar/edumedia/pdfsT10 
_Docu1_Conversaciones_Deleuze.pdf].

Díaz, Floriberto (2007), Escrito: comunali-
dad, energía viva del pensamiento 
mixe. Ayuujktsea ‘yen-ayuujkwenmaa 
‘ny- ayuujk mek ‘ajten (comp. de Sofía 
Robles y Rafael Cardoso), México, unam.

Díaz Cruz, Rodrigo (2009), “Formas de ha-
blar, estilos de razonar. Sobre algunas 

01_NuevaAntropología81.indd   117 06/03/15   17:01



118 Rodrigo Llanes Salazar

variedades de la razón arrogante”, Re-
laciones, vol. 30, núm. 120, pp. 65-97.

Díaz-Polanco, Héctor (2006), Elogio de la 
diversidad: globalización, multicultu-
ralismo y etnofagia, México, Siglo XXI/
El Colegio de Sinaloa.

Dietz, Gunther y Laura Selene Mateos 
(2010), “La etnografía reflexiva en el 
acompañamiento de procesos de in
terculturalidad educativa: un ejemplo 
veracruzano”, Cuicuilco, núm. 48, pp. 
107-131.

Durin, Séverine (2011), “La experiencia del 
ciesas en el noreste: de fronteras, ni-
chos y desarraigos”, en Victoria Novelo 
y Juan Luis Sariego (coords.), Antropo-
logía en las orillas, San Cristóbal de 
Las Casas, Universidad Intercultural 
de Chiapas, pp. 67-90.

Escamilla, Guadalupe y Laura Valladares 
(2005), “La ética en la antropología 
mexicana: de los debates y la norma 
consuetudinaria a la construcción de 
un código de ética para el ceas”, ponen-
cia presentada en el Coloquio La otra 
palabra toma la palabra: el oficio del 
antropólogo en contextos extra-acadé-
micos, México, uam-i, 22 y 22 de sep-
tiembre.

Escobar, Arturo (2003), “‘Mundos y conoci-
mientos de otro modo’. El programa de 
investigación de modernidad/coloniali-
dad latinoamericano”, Tabula Rasa, 
núm.1, pp. 51-86.

Fals Borda, Orlando (2007), “La investi
gación-acción en convergencias disci-
plinarias”, lasa Forum, vol. 38, núm. 4, 
pp. 17-22. 

Favre, Henri (1998), El indigenismo, Méxi-
co, fce.

Freire, Paulo (1970), Pedagogía del opri-
mido, México, Siglo XXI.

Gamio, Manuel (1960 [1916]), Forjando pa-
tria. Pro-nacionalismo, México, Porrúa.

García Mora, Carlos (coord.) (1987-1988), 
La antropología en México: panorama 
histórico, 15 vols., México, inah.

_____ (2000), “Mesoamérica: un proyecto 
científico y un programa político”, Di-
mensión Antropológica, vol. 7, núm. 19, 
en línea [http://www.dimensionantro-
pologica.inah.gob.mx/?p=1021].

García Ruiz, Jesús (1990), “Comentario”, 
en La validez teórica del concepto de 
Mesoamérica, México, sma/inah, pp. 
217-218.

Garduño, Everardo (2011), “Vicisitudes de 
la antropología indianista en Baja Cali-
fornia. Enfoque e instituciones: el caso 
del cic-Museo”, en Victoria Novelo y 
Juan Luis Sariego (coords.), Antropolo-
gía en las orillas, San Cristóbal de Las 
Casas, Universidad Intercultural de 
Chiapas, pp. 123-142.

Giglia, Ángela, Carlos Garma y Ana Paula de 
Teresa (comps.) (2007), ¿Adónde va la 
antropología?, México, uam /Juan Pablos. 

Gledhill, John (s.f.), “Autonomy and Alte-
rity: The Dilemmas of Mexican Anthro-
pology”, en línea [http://jg.socialsciences. 
manchester.ac.uk/autonomy%20&%20
alterity.pdf].

González Casanova, Pablo (2003), “La nue-
va universidad”, Fírgoa. Universidade 
Pública-Espazo Comunitario, en línea 
[http://firgoa.usc.es/drupal/node/10372].

_____ (2004), La democracia en México, 
México, Era.

Graeber, David (2011), Debt. The First 5, 
000 Years, Brooklyn, Melville House. 

_____ (2013), “A Practical Utopian’s Guide to 
the Coming Collapse”, The Baffler, núm. 
22, en línea [https://www.thebaffler.
com/past/practical_utopians_guide].

01_NuevaAntropología81.indd   118 06/03/15   17:01



119Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

Gutiérrez Chong, Natividad (2001), Mitos 
nacionalistas e identidades étnicas: los 
intelectuales indígenas y el Estado 
mexicano, México, Conaculta / iis-unam.

Hale, Charles R. (2002), “Does Multicultu-
ralism Menace? Governance, Cultural 
Rights and the Politics of Identity in 
Guatemala”, Journal of Latin American 
Studies, vol. 34, núm. 3, pp. 485-524. 

Hernández Castillo, Rosalva Aída (2006), 
“Posmodernismos y feminismos: diálo-
gos, coincidencias y resistencias”, en 
Witold Jacorzynski (ed.), Posmodernis-
mo y sus críticos: discusiones en torno a 
la antropología posmoderna, México, 
ciesas, pp. 71-98.

Hernández Castillo, Rosalva Aída, Sarela 
Paz y María Teresa Sierra (eds.) (2004), 
El Estado y los indígenas en tiempos 
del PAN: neoindigenismo, legalidad e 
identidad, México, ciesas /Miguel Ángel 
Porrúa /Cámara de Diputados.

Hernández Espinosa, Rafael (2007), “Del 
colonialismo al colaboracionismo dia
lógico-crítico: una aproximación a la 
dimensión política y reflexiva de la an-
tropología en México”, aibr. Revista de 
Antropología Iberoamericana, vol. 2, 
núm. 2, pp. 303-322.

Hewitt, Cynthia (1988), Imágenes del cam-
po: la interpretación antropológica del 
México rural, México, El Colegio de Mé
xico.

Hope, Margarita (2011), “Los olvidados: 
algunas reflexiones sobre la etnografía 
de los grupos indígenas minoritarios de 
Chihuahua y Sonora”, en Victoria No-
velo y Juan Luis Sariego (coords.), An-
tropología en las orillas, San Cristóbal 
de Las Casas, Universidad Intercultu-
ral de Chiapas, pp. 109-122.

Jáuregui, Jesús (2008), “Quo vadis Meso-

américa”,  Antropología. Boletín Oficial 
del inah, núm. 82.

Juris, Jeffrey (2008), Networking Futures: 
The Movements Against Corporate Glo-
balization, Durham, Duke University 
Press.

_____ (2012), “Reflections on #Occupy 
Everywhere: Social Media, Public Spa-
ce, and Emerging Logics of Aggrega-
tion”, American Ethnologist, vol. 39, 
núm. 2, pp. 259-279.

Kirchhoff, Paul (1967 [1943]), Mesoaméri-
ca: sus límites geográficos, composición 
étnica y caracteres culturales (Suple-
mento de la Revista Tlatoani, núm. 3), 
México, Escuela Nacional de Antropo-
logía e Historia.

Korsbaek, Leif (2009), “El comunalismo: 
cambio de paradigma en la antropolo-
gía mexicana a raíz de la globaliza-
ción”, Argumentos, vol. 22, núm. 59, pp. 
101-123. 

Krotz, Esteban (1987), “Historia e histo
riografía de las ciencias antropológicas: 
una problemática teórica”, en Carlos 
García Mora (coord.), La antropología 
en México. Panorama histórico, México, 
inah, t. I, pp. 113-138.

_____ (1993a), “La producción de la antro-
pología en el Sur: características, pers-
pectivas, interrogantes”, Alteridades, 
vol. 3, núm. 6, pp. 5-11.

_____ (comp.) (1993b), La cultura adjetiva-
da: el concepto “cultura” en la antropo-
logía mexicana actual a través de sus 
adjetivaciones, México, uam-i. 

_____ (2008a), “La antropología mexicana 
y su búsqueda permanente de identi-
dad”, en Gustavo Lins Ribeiro y Arturo 
Escobar (eds.), Antropologías del mun-
do: transformaciones disciplinarias 
dentro de sistemas de poder, México, 

01_NuevaAntropología81.indd   119 06/03/15   17:01



120 Rodrigo Llanes Salazar

Wenner-Gren Foundation for Anthro-
pological Research/Envión/ ciesas, pp. 
119-143.

_____ (2008b), “Antropologías segundas: 
enfoques para su estudio”, en José E. 
Zárate H. (ed.), Presencia de José La-
meiras en la antropología mexicana, 
Zamora, El Colegio de Michoacán, pp. 
41-52. 

_____ (2010), “Evolution of the Anthropolo-
gies of the South: Contributions of 
Three Mexican Anthropologists in the 
Latter Half of the Twentieth Century”, 
en Regna Darnell y Frederic Gleach 
(eds.), Histories of Anthropology An-
nual, vol. 6, Lincoln, University of Ne-
braska Press, pp. 1-17.

_____ (2011a), “Las ciencias sociales frente 
al ‘Triángulo de las Bermudas’: una hi-
pótesis sobre las transformaciones re-
cientes de la investigación científica y 
la educación superior en México”, Re-
vista de El Colegio de San Luis, Nueva 
Época, año 1, núm. 1, pp. 19-46.

_____ (2011b), “Prospectivas desde el Sur: 
el pensamiento latinoamericano ante 
la indignante crisis mundial”, Análisis 
de Coyuntura. América Latina y Cari-
be, octubre-diciembre, pp. 10-14. 

_____ (2011c), “La enseñanza de la antro-
pología ‘propia’ en los programas de es-
tudio en el Sur”, Alteridades, vol. 21, 
núm. 4, pp. 9-19.

Lameiras, José (1979), “La antropología en 
México. Panorama de su desarrollo en 
lo que va del siglo”, en vv. aa., Ciencias 
sociales en México: desarrollo y pers
pectiva, México, El Colegio de México, 
pp. 107-180.

Leyva Solano, Xóchitl y Shannon Speed 
(2008), “Hacia la investigación des
colonizada: nuestra experiencia de co-

labor”, en Xóchitl Leyva, Araceli 
Burguete y Shannon Speed (coords.), 
Gobernar (en) la diversidad: experien-
cias indígenas desde América Latina. 
Hacia la investigación de co-labor, 
México/Guatemala/Quito, Facultad La-
tinoamericana de Ciencias Sociales/
ciesas, pp. 65-107.

Lomnitz, Claudio (1996), “Insoportable leve-
dad”, Fractal, vol. 1, núm. 2, pp. 51-76.

López Austin, Alfredo (2001), “El núcleo 
duro, la cosmovisión y la tradición 
mesoamericana”, en Johanna Broda y 
Félix Báez-Jorge (coords.), Cosmovi-
sión, ritual e identidad de los pueblos 
indígenas de México, México, fce.

_____ (2004), Cuerpo humano e ideología: 
las concepciones de los antiguos na-
huas, México, unam, vol. 1.

Medina, Andrés (1990), “Comentario”, en 
La validez teórica del concepto de Meso-
américa, México, sma/ inah, pp. 196-202.

_____ (1996), Recuentos y figuraciones: en-
sayos de antropología mexicana, Méxi-
co, unam.

_____ (2004), “Veinte años de antropología 
mexicana. La configuración de una an-
tropología del Sur”, Mexican Studies/
Estudios Mexicanos, vol. 20, núm. 2, pp. 
231-274.

Millán, Saúl (2010), “Cuerpo y metamorfo-
sis: una aproximación a la ontología 
indígena”, en Rodrigo Díaz Cruz y Au-
rora González Echevarría (coords.), 
Naturalezas, cuerpos, culturas: meta-
morfosis e intersecciones, México, uam /
Juan Pablos (Biblioteca de Alteridades, 
15), pp. 169-188.

Oehmichen, Cristina (2003), Reforma del 
Estado: política social e indigenismo en 
México 1988-1996, México, unam.

Olivera, Mercedes (2002 [1970]), “Algunos 

01_NuevaAntropología81.indd   120 06/03/15   17:01



121Lo propio y lo impropio: devenires de la antropología social mexicana contemporánea

problemas de la investigación antropo-
lógica actual”, en Arturo Warman et al., 
De eso que llaman antropología mexi-
cana, México, Comité de Publicaciones 
de los alumnos de la Escuela Nacional 
de Antropología e Historia, pp. 79-98.

Oseguera, Andrés (2010), “El papel de la 
antropología crítica con los movimien-
tos reivindicativos de los grupos indí
genas de México. Entrevista con Luis 
Vázquez León”, El Expedicionario, año 
1, núm. 2, pp. 3-6.

Palerm, Ángel (1972), Agricultura y socie-
dad en Mesoamérica, México, Secreta-
ría de Educación Pública (SepSetentas).

_____ (1980), Antropología y marxismo, 
México, Nueva Imagen.

Pitarch, Pedro (2008), “El imaginario pre-
hispánico”, Nexos, vol. 29, núm. 359, pp. 
49-54.

_____ (2010), “Los dos cuerpos mayas. Es-
bozo de una antropología elemental in-
dígena”, Estudios de Cultura Maya, 
vol. 37, pp. 149-178.

Poole, Deborah (ed.) (2008), A Companion 
to Latin American Anthropology, Mal-
den/Oxford, Blackwell.

Portal Ariosa, María Ana y Pax Xóchitl 
Ramírez Sánchez (2010), Alteridad e 
identidad. Un recorrido por la historia 
de la antropología en México, México, 
uam/Juan Pablos. 

Rendón Monzón, Juan José (2003), La co-
munalidad. Modo de vida en los pue-
blos indios, México, Conaculta.

Ribeiro, Gustavo Lins y Arturo Escobar 
(eds.) (2008), Antropologías del mundo: 
transformaciones disciplinarias dentro 
de sistemas de poder, México, Wenner-
Gren Foundation for Anthropological 
Research/Envión/ ciesas.

Rodríguez, Ignacio (2000), “Mesoamérica, 

ese oscuro objeto del deseo”, Dimensión 
Antropológica, vol. 7, núm. 19, en línea 
[http://www.dimensionantropologica.
inah.gob.mx/?p=1023].

Rutsch, Mechthild (2007), Entre el campo y 
el gabinete. Nacionales y extranjeros en la 
profesionalización de la antropología me
xicana (1877-1920), México, inah /unam. 

Santos, Boaventura de Sousa (2009), Una 
epistemología del Sur: la reinvención 
del conocimiento y la emancipación so-
cial, Buenos Aires, Consejo Latinoame-
ricano de Ciencias Sociales/Siglo XXI.

_____ (2012), “La universidad en el siglo 
xxi. Para una reforma democrática y 
emancipadora de la universidad”, en 
René Ramírez (coord.), Transformar la 
universidad para transformar la socie-
dad, Quito, Secretaría Nacional de 
Educación Superior, Ciencia, Tecnolo-
gía e Innovación, pp. 139-193.

Sariego, Juan Luis (2002), El indigenismo 
en la Tarahumara. Identidad, comuni-
dad, relaciones interétnicas y desarro-
llo en la Sierra de Chihuahua, México, 
ini/Conaculta/inah. 

_____ (2007), “La academización de la an
tropología en México”, en Ángela Giglia, 
Carlos Garma y Ana Paula de Teresa 
(eds.), ¿Adónde va la antropología?, 
México, uam-i, pp. 111-127.

_____ (2011), “Chihuahua: el lugar donde 
la antropología llegó tarde”, en Victoria 
Novelo y Juan Luis Sariego (coords.), 
Antropología en las orillas, San Cristó-
bal de Las Casas, Universidad Inter-
cultural de Chiapas, pp. 51-66.

Starn, Orin (2011), “Here Comes the An-
thros (Again): The Strange Marriage of 
Anthropology and Native America”, 
Cultural Anthropology, vol. 26, núm. 2, 
pp. 179-204. 

01_NuevaAntropología81.indd   121 06/03/15   17:01



122 Rodrigo Llanes Salazar

Stocking Jr., George (1982), “Afterword: A 
View from the Center”, Ethnos, vol. 47, 
núms. 1-2, pp. 172-186.

vv. aa., (1988), Teoría e investigación en la 
antropología social mexicana reciente, 
México, ciesas/uam. 

vv. aa., (1990), La validez teórica del con-
cepto Mesoamérica, México, sma/inah.

Vázquez León, Luis (1981), “La práctica de 
la antropología social durante el carde-
nismo”, Cuicuilco, núm. 5, pp. 8-17.

_____ (1987), “La historiografía antropoló-
gica contemporánea en México”, en 
Carlos García Mora (coord.), La antro-
pología en México. Panorama histórico, 
México, inah, t. I, pp. 139-212. 

_____ (1998), “Ángel Palerm y la institucio
nalización de la antropología social en 
México”, Alteridades, vol. 8, núm. 15, 
pp. 167-184. 

_____ (2002), “Quo vadis anthropologia so-
cialis?”, en Guillermo de la Peña y Luis 
Vázquez, (eds.), La antropología sociocul
tural en el México del milenio: búsque-
das, encuentros y transiciones, México, 
fce / ini / Conaculta, pp. 51-104.

_____ (2003), El leviatán arqueológico. An-
tropología de una tradición científica, 

México, Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología 
Social/Miguel Ángel Porrúa.

_____ (2007), “¿Antropología mexicana ver-
sus antropología mundial? El principio 
y el fin de un paradigma”, ponencia 
presentada en el 50 Aniversario del 
Instituto y la Facultad de Antropología 
de la Universidad Veracruzana, Xala-
pa, 7-11 de mayo, 2007.

_____ (2010), Multitud y distopía. Ensayos 
sobre la nueva condición étnica en 
Michoacán, México, Programa México 
Nación Multicultural-unam. 

Villoro, Luis (1979), Los grandes momen-
tos del indigenismo en México, México, 
ciesas.

Viveiros de Castro, Eduardo (2010), Meta-
físicas caníbales: líneas de antropología 
posestructural, Madrid, Katz.

Warman, Arturo (2002), “Todos santos y 
todos difuntos. Crítica histórica de la 
antropología mexicana”, en Arturo 
Warman et al., De eso que llaman antro-
pología mexicana, México, Comité de 
Publicaciones de los alumnos de la Es-
cuela Nacional de Antropología e His-
toria, pp. 5-31.

01_NuevaAntropología81.indd   122 06/03/15   17:01




