
9

Mimos y payasos de Coyoacán como figuras 
liminales del trickster en antropología. 

Reflexiones sobre el juego y la experiencia lúdica

Sergio González Varela*

Resumen: El presente artículo aborda el estudio del trickster en antropología dentro del contexto 
etnográfico de los mimos y payasos de la plaza de Coyoacán en la ciudad de México. El objetivo 
central es describir las relaciones existentes entre juego, teatro y performance dentro de un con-
texto liminal. El método a seguir se posiciona como una crítica de las visiones funcionalistas del 
trickster y explora otras posibilidades de análisis antropológico basadas en la revaluación de al-
gunos de los planteamientos teóricos de Victor Turner sobre la experiencia del performance. 

Palabras clave: trickster, mimos y payasos, performance, juego, risa.

Abstract: The following article is a study of the trickster in Anthropology, within the ethnographic 
context of mimes and clowns in Coyoacán Square in Mexico City. The main objective is to describe 
the relations between play, theatre and performance in a liminal context. The method acts as a 
critique of functionalist views of the trickster and explores other possibilities of anthropological 
analysis based on the revaluation of some of Victor Turner’s theoretical propositions about the 
experience of performance.

Keywords: trickster, mimes and clowns, laughing, play, performance.

Introducción

El objeto de este artículo se cen-
tra en la relación entre los con-
ceptos de juego, expresión teatral 

y performance dentro de un contexto 
liminal.1 El material etnográfico que se 

*Coordinación de Ciencias Sociales y Hu-
manidades, Universidad Autónoma de San Luis 
Potosí, México. 

1 El concepto liminal se usará a lo largo de 
este artículo desde el punto de vista de la an
tropología desarrollada por Victor Turner, parti
cularmente en sus trabajos sobre antropología 
del ritual y del performance (Turner, 1982, 1985, 
1988a, 1988b). Una descripción detallada sobre es
te término se da en la primera parte del artículo.

presenta, se basa en mi experiencia de 
trabajo de campo durante un espacio 
de doce meses con mimos y payasos ca-
llejeros en una plaza pública en la ciu-
dad de México (Coyoacán), en el año 
2001. Al interior de dicho contexto, 
existían un desarrollo lúdico y una ten-
sión con los aspectos normativos socia
les exteriores al performance, que 
creaban el contexto en el cual se po
sicionaban los mimos y payasos. Por lo 
tanto, juego y tensión normativa defi-
nían tanto al desarrollo de las puestas 
en escena como a los temas que abor-
daban y su dinámica participativa. En 
dicho contexto, había una relación es-
trecha entre teatralidad, ejecución 

             www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

www.bibliojuridica.org

http://www.juridicas.unam.mx
http://www.bibliojuridica.org/


Sergio González Varela10

escénica, práctica política y sátira de 
las convenciones sociales, que con-
fluían en un orden de tensión constante, 
el cual el mimo y el payaso manejaban 
expertamente cada vez que interac-
tuaban con el público en la plaza.

Esta tensión entre mundos norma-
tivos no es del todo nueva, de hecho se 
encuentra ya esbozada dentro de los 
más importantes y reconocidos traba-
jos y reflexiones sobre el juego en las 
ciencias sociales (Huizinga, 1970; Cai-
llois, 2001; Bateson, 1987; Duvignaud, 
1982). Mi intención no es redescubrir 
la importancia del juego en el desarro-
llo de la humanidad o en el proceso de 
aprendizaje cultural, tampoco es llegar 
a su definición final. Mi interés se cen-
tra en la conexión entre juego y limina-
lidad, particularmente en las actitudes 
que suscita arrojarse a una experiencia 
donde ambos conceptos interactúan 
formando una tensión de significación 
en los actores participantes. 

Entre los mundos normativos dic-
tados por el juego, la risa y las situa
ciones sociales llamadas “serias”, se 
encuentra el trickster, que se define 
como el personaje mediador que activa 
el proceso lúdico manipulando las re-
glas culturales a su conveniencia. El 
trickster es el personaje liminal por ex-
celencia que fluctúa entre el bien y el 
mal, entre moralidad y amoralidad. 
Dentro de una perspectiva estructural, 
el trickster es la figura narrativa que 
une o liga los aspectos binarios de cate-
gorización. En este sentido se caracteri-
za su existencia como una necesaria 
transición en el proceso de creación sig
nificativa que amalgama polos opues
tos de la cultura. 

Frente a esta tipología tradicional 
del trickster presento una alternativa 
que se enfocará no estrictamente en su 
papel de mediador estructural, sino en 
su participación como desestabilizador 
del orden mismo de la estructura. En 
este sentido, a partir de mi experiencia 
etnográfica de los mimos y payasos de 
Coyoacán, este artículo trata de propo-
ner que las posibilidades teóricas que 
aporta el estudio del trickster pueden 
ser aún mayores, si se expanden sus 
rangos de influencia en un contexto 
social. Esta argumentación exige, por 
ende, construir una nueva visión del 
trickster que se aleje de esquemas pu-
ramente estructuralistas o funciona-
listas; demanda crear una visión más 
ligada a su desarrollo procesual y de ac
ción, lo cual significa otorgarle un papel 
más activo en la construcción de expe-
riencias liminales de la cultura.

La primera parte de este artículo, 
por lo tanto, hace un recuento de los 
principales estudios sobre el trickster 
en la antropología y cómo se ha traba-
jado teóricamente su relevancia en la 
tensión significativa generada entre 
juego y norma social. De esta manera, 
a partir del proceso tradicional de semio-
sis que se hace del trickster, se propone 
su redefinición con base en los plantea-
mientos teóricos de Victor Turner, jun-
to a algunos de los desarrollos filosóficos 
de Gilles Deleuze y Felix Guattari. 

La segunda parte se centra en la 
descripción del contexto etnográfico de 
los mimos y payasos de la plaza de Co-
yoacán y su trabajo de búsqueda y 
creación de elementos que provoquen 
risa e hilaridad. Aquí se discuten varias 
de las interpretaciones de lo que signi-



Mimos y payasos de Coyoacán como figuras liminales del trickster en antropología 11

fica hacer reír y jugar con las normas, 
en un ambiente de teatro participativo 
donde la audiencia es el objeto de sáti-
ra y de “humillación” escénica. 

La tercera parte se enfoca al as
pecto de experiencia lúdica de la li
minalidad y su papel en la creación y 
transformación de las identidades, 
tanto de los mimos y payasos como de 
los actores potenciales o emergentes. 
En este sentido, se pone particular én-
fasis en el control que el mimo y el pa-
yaso ejercen sobre su audiencia por 
medio de su representación social co
mo tricksters, así como en los cambios 
efímeros de personalidad experimen-
tados por los actores participantes.

La cuarta y última parte habla so-
bre la experiencia estética de la risa que 
los mimos y payasos crean por medio 
de su trabajo corporal y su significación 
para el desarrollo de una antropología 
de la experiencia.

Hacia una redefinición del 
trickster en antropología

El tema del trickster en antropología 
no es algo nuevo, aparece ya plantea
do dentro del primer volumen de la 
Antropología estructural de Claude 
Lévi-Strauss (Lévi-Strauss, 1995) y 
previamente había sido abordado por 
Paul Radin (Radin, 1972). Lévi-Strauss 
nos recuerda que figuras como la Ceni-
cienta, o el Ash-boy son mediadores 
entre dualidades normativas: “El 
trickster es pues, un mediador, y esta 
función explica que conserve en parte 
la dualidad que por función tiene que 
superar. De ahí su carácter ambiguo y 
equívoco” (Lévi-Strauss, 1995: 249). 

La situación ambigua del trickster 
la comparten otros seres mitológicos, 
en especial aquellos que se consideran 
héroes culturales. Una de sus caracte-
rísticas principales es la de ser un per-
sonaje que juega con las polaridades 
entre moralidad e inmoralidad, y en 
ciertos casos, como lo menciona Mi-
chael P. Carroll, al trickster se le consi-
dera una especie de antihéroe, es el 
“unificador de dos personalidades in-
dependientes, una que es en efecto un 
bufón egoísta de la variedad de Bugs 
Bunny, y la otra que es un héroe-cultu-
ral” (Carroll, 1981: 305). Este carácter 
dual “entre categorías” del trickster, lo 
ha hecho un elemento ideal para el 
análisis de mitos, narrativas de diver-
sos grupos étnicos, y de figuras del 
imaginario colectivo (Radin, 1972). La 
bibliografía al respecto es abundante y 
como lo menciona Carroll: “Mucho pro-
bablemente se ha escrito acerca de los 
tricksters, más que cualquier otra cate-
goría de carácter que aparece en los 
mitos y leyendas del mundo.” (Carroll, 
1984:105). El trickster es, por lo tanto, 
un ser ubicuo que traspasa todo el uni-
verso mítico pero que no se define en 
una posición particular. Su poder de 
acción está en la libertad de juego que 
tiene y desarrolla. 

Aunque abundante en su carácter 
narrativo, pocos son los estudios consa-
grados a los aspectos no narrativos del 
trickster. Destacan sobremanera las 
referencias colaterales mencionadas 
en la obra de Victor Turner. Aunque un 
análisis detallado de las implicaciones 
teóricas sobre el ritual y el performan-
ce en Turner yace fuera de los límites 
de este artículo, no obstante quisiera 



Sergio González Varela12

neófitos durante esta fase son someti-
dos a una vivencia ambigua, son des-
pojados de su lugar social y de su 
identidad. Turner caracteriza al sujeto 
como socialmente invisible, como ya no 
perteneciente a lo que era antes y co
mo todavía ausente de las categorías 
normativas de un nuevo estatus, care-
ciendo de una posición definida dentro 
del grupo cultural (Turner, 1985: 291-
301). Los seres que experimentan esta 
transformación no tienen momentá-
neamente ninguna propiedad, ningún 
rango e insignia. La experiencia de la 
liminalidad, por lo tanto, tiende a elu-
dir y a escapar a todo sistema clasifica-
torio, manipulando y describiendo 
regulaciones e intensidades simbólicas 
distintas a la cotidiana. Los sujetos li-
minales, menciona Turner, presentan 
atributos de ausencia de sexo, anoni-
mato, obediencia, silencio, e inversión 
de estatus. Rasgos que se expresan 
mediante una ambigüedad de símbo-
los, como: seres andróginos, figuras 
mitad animal y mitad humano, ánge-
les, hadas, sirenas, centauros, caracte-
res que muestran las combinaciones 
entre la naturaleza y la cultura, el na-
cimiento y muerte (ibidem: 295).

Aunque la caracterización de la 
fase liminal se relaciona particular-
mente con las sociedades no occidenta-
les, ciertos aspectos de dicha fase 
aparecen también dentro del contexto 
de la modernidad. Turner menciona 
que dichos procesos —marcados par
ticularmente por el desarrollo de las 
artes y el teatro— son periodos cuasi-
liminales o liminoides, que se definen 
por la intensidad de la experiencia es-
tética (Turner, 1982: 20-60). Lo liminoi

subrayar dos de los elementos que con-
sidero imprescindibles para el estudio 
del trickster: la noción de drama social, 
y el concepto de liminalidad. 

El carácter dramático que se pre-
senta en el proceso ritual corresponde 
a la inestabilidad que ocurre al interior 
de las cuatro fases de la teoría del con-
flicto de Turner.2 El ritual, desde el 
punto de vista de Turner, se manifiesta 
como un medio eficaz (en la fase de re-
paración) para tratar de lograr una 
estabilidad social que se desgaja frente 
a la consolidación de los conflictos. Aun-
que esta contextualización del ritual 
conlleva un matiz funcionalista, su ca-
rácter de expresión dramática, sin em-
bargo, se asocia con el carácter lúdico 
del trickster, en el sentido de que este 
último representa las normas sociales 
en tensión. De esta manera, el trickster 
es en sí mismo la solución o la ejempli-
ficación de un drama o conflicto social. 
De ahí que su prominencia dentro del 
contexto ritual sea evidente. 

En cuanto al concepto de liminali-
dad, su condición de “entre estados” 
(Between and Betwix) dentro del pro
ceso ritual, es similar a la situación en 
la cual se encuentra el trickster. Como lo 
ha señalado Turner (1985), la liminali-
dad es una fase intermedia, producto de 
la separación experimentada por los 
neófitos en el inicio del ritual (sobre 
todo en rituales de iniciación), y es el 
momento transitorio anterior a su re-
agregación social. De este modo los 

2 Dichas fases son: 1. Brecha o quebranta-
miento de la norma; 2. Crisis; 3. Reparación; 4. 
Reintegración o reconocimiento de un cisma 
irreparable (Turner, 1974: 37-44).



Mimos y payasos de Coyoacán como figuras liminales del trickster en antropología 13

de es por lo tanto, una experiencia 
opcional y voluntaria, “transportato-
ria”, que los participantes buscan y 
persiguen. Contrario al carácter nor-
mativo y obligatorio de la fase liminal, 
lo liminoide o cuasi-liminal en la mo-
dernidad se define por su marcado 
individualismo y por su aceptación de 
las reglas del juego.

Dentro de este contexto, el trickster 
es una figura que abarca los ámbitos 
de lo liminal y cuasi-liminal. Es por lo 
tanto un elemento indispensable en la 
introducción de la dinámica de juego y 
de subversión normativa. De ahí, las 
proyecciones que suscita dentro del 
imaginario social como héroe cultural 
y bufón (Carroll, 1984). Aunque es difí-
cil dar una explicación general acerca 
de la aparición del trickster en diversos 
contextos culturales, es importante 
mencionar que ciertos de sus atributos 
son compartidos y pueden aparecer 
como rasgos “semi-universales”, para-
fraseando a Maurice Bloch (2005: 46). 
El aparente carácter universal del 
trickster no significa que se manifieste 
etnográficamente de igual manera. 
Las diferencias culturales de su pre-
sencia y representación son relativas. 
Sin embargo, su configuración puede 
ser conmensurable con formas simila-
res ya existentes o trabajadas etnográ-
ficamente. En un plano analítico, la 
liminalidad se constituye como una mo
dalidad de la estructura, como un seg-
mento que otorga su estabilidad y su 
significación. Es de este modo, que la 
antropología clásica usa el concepto de 
trickster junto al de liminalidad, como 
instancias que otorgan credibilidad al 
orden social. Son momentos de desfo-

gue que confirman el imperativo de las 
normas sociales por medio de su tem-
poral olvido.

Uno de los principales problemas 
relacionados con una visión funciona-
lista o estructuralista del trickster es 
que su existencia está supeditada a ser 
simplemente un efecto del llamado or-
den social general. El trickster, de esta 
forma, se localiza en cierto momento y 
situación dentro de las clasificaciones 
sociales y funge como intermediario 
entre estados que son aparentemente 
inmóviles. Esta función se da por sen-
tada como algo obvio y consecuente con 
la estructura de un grupo, como algo 
necesario e irremediable. El trickster 
es, en este caso, una figura ambigua ya 
que posee aspectos de las dos formas 
categoriales que se oponen. Dentro de 
esta lógica basada en la diferencia en-
tre entidades excluyentes, resulta in-
cómodo concebir una figura que 
incorpora ambas entidades y que abo-
ga por su disipación. Como lo mencio-
na Koepping, parece ser que el trickster 
no es una figura que resuelve las situa-
ciones de conflicto categorial, al contra
rio, las exacerba y las hace permanecer 
en un estado latente de visibilidad 
(Koepping, 1985: 197). De esta forma, 
su definición simplemente como es
tado ambiguo entre entidades diferen-
ciales resulta insuficiente para dar 
cuenta de sus potencialidades. 

 ¿Es posible percibir al trickster des-
de otra perspectiva? Para tratar de res
ponder esta pregunta, el primer punto 
a debatir radicaría en el problema de 
las dualidades categoriales que se han 
dado por sentado en el análisis del 
trickster. Una de las principales conse-



Sergio González Varela14

cuencias de dicha dualidad es su esta-
tuto de inmovilidad y de permanencia; 
en otras palabras, su existencia incon
dicional dentro de la formación de 
otros mundos culturales. Como se ha 
desarrollado antes, se ha asumido, sin 
cuestionar, el carácter confrontacional, 
mediador o intersticial, del trickster, 
como si fuera algo obvio y evidente. La 
solución, a mi entender, radica en el mis
mo punto donde se ha señalado el pro
blema, la ambigüedad del trickster. De 
acuerdo con el planteamiento de Tur-
ner, discutido previamente, el carácter 
cuasi-liminal del trickster no es sólo 
una anomalía o un “defecto” en el de
venir social. Al contrario, puede ser 
visto como un punto de activación, de 
movilidad y de transformación de las 
identidades. En este sentido, la movili-
dad implica otra lógica que dista de ser 
simplemente una posición entre esta-
dos. Lo que el carácter del trickster pa-
rece revelar es una apreciación basada 
en una modalidad participativa. El 
trickster puede ser visto no solamente 
como una figura posicional pasiva sino 
como un agente dotado de intensidad y 
de acción, tal como Deleuze y Guattari 
lo han mencionado con respecto al “cuer
po sin órganos” (Deleuze y Guattari, 
2004: 13). Así, el trickster podría ser 
visto como un agente que irradia “lu-
minosidad” y una fuerza interna. Es 
así que la anomalía vista desde el pun-
to de vista de la separación categorial 
se transforma en una relación de im-
plicación entre entidades. Como lo 
mencionan Deleuze y Guattari: “El 
problema no es de lo Uno y lo Múltiple 
sino de la multiplicidad de la fusión, 
que transborda efectivamente toda 

oposición entre lo uno y lo múltiple.” 
(ibidem: 15).

Se podría decir que el trickster ejem
plifica de cierta manera la lógica del 
“cuerpo sin órganos”, guiado por su cam
po de inmanencia del deseo (Deleuze y 
Guattari, 2004: 20). Al ser sujetos visi-
bles, los trickster activan un polo de in
tensidad que se muestra como una 
formulación energética de irradiación, 
que transgrede el significado de una 
división estática y formal de la cultura. 
El trickster, por lo tanto, describe una 
“línea de fuga” que desplaza la expe-
riencia de los participantes fuera de 
los ámbitos de la estructura social. 
Esto no implica huir del mundo, sino 
en hacerlo-huir (ibidem: 78). Dichas 
“líneas de fuga” son necesarias para el 
entorno social y el trickster las detona 
cada vez que entra en acción con su 
cuerpo en un escenario frente a una 
audiencia. 

Esta interpretación implicaría lle-
var las ideas de Turner sobre la li
minalidad a un nivel donde lo que 
desaparece no es estrictamente la es-
tructura en su totalidad, sino las con-
venciones sociales de definición de los 
sujetos. La liminalidad otorga, por lo 
tanto la disipación categorial entre 
opuestos o su amalgamiento en una 
sola configuración. Es esta disipación o 
complementaridad lo que produce en 
términos de Deleuze y Guattari, un 
“devenir intenso”. Ahora bien, los seres 
liminales, al haber disipado las catego-
rías estructurales en sus cuerpos, o al 
multiplicarlas dentro de sí mismos, co-
rren el riesgo de ser considerados como 
amenazadores o contaminantes para 
un sistema social. Dicho peligro pro-



Mimos y payasos de Coyoacán como figuras liminales del trickster en antropología 15

viene de la incapacidad de asirlos y 
conceptualizarlos detalladamente, 
producto de su propio carácter ambi-
guo o total. Se representan como des-
estabilizadores ya que potencialmente 
podrían activar líneas de fuga e irradiar 
una intensidad que dejaría en entre
dicho otras normas clasificatorias. 
Desde esta perspectiva, es posible en-
tender porqué una de las estrategias 
más eficaces de los seres liminales sea 
el humor y la sátira de sus propias con-
diciones de ambigüedad. Es lo lúdico lo 
que hace al trickster un ser tolerable. 
Como se verá en la siguiente sección, 
es la búsqueda de elementos que cau-
sen risa lo que da éxito a los tricksters. 
Esto se verá reflejado en la experiencia 
y reacción de la audiencia, frente a lo 
lúdico que se pone en escena. 

El contexto etnográfico de 
los mimos y payasos de Coyoacán

Mimos y payasos han frecuentado la 
plaza de Coyoacán desde la década de 
1980. Uno de sus miembros fundado
res, Gogo, menciona que las actividades 
de teatro de calle en diversas plazas de la 
ciudad de México surgen en 1978, co
mo una respuesta al teatro formal. La 
plaza de Coyoacán, pese a ser actual-
mente un lugar preponderante dentro 
del sector turístico de la ciudad, distaba 
de ser así en la década de 1980. Como 
lo menciona Gogo, “en un inicio la pla-
za era considerada un lugar satélite 
para la expresión artística; los lugares 
más atractivos en ese entonces eran la 
Alameda Central, y la Zona Rosa”. 

Fue hasta que se formó un núcleo 
de actores de calle en los años 1984-

1985 que se institucionalizaron de 
manera formal sus espacios y sus res-
pectivos tiempos para actuar, normal-
mente durante los fines de semana. 
Cabe mencionar que los actores que 
decidieron participar en el teatro de 
calle eran, y en su mayoría son, actores 
profesionales, educados en escuelas de 
arte nacionales, como el inba (Instituto 
Nacional de las Bellas Artes), o en ta-
lleres como cleta (Centro Libre de Ex-
perimentación Teatral y Artística), e 
inclusive en escuelas de pantomima 
internacionales de Bélgica o Canadá.

Pese a ser profesionales en su arte, 
los ocho actores3 que acudían cada fin 
de semana a la plaza de Coyoacán lo 
hacían por diversos motivos, tales como 
una entrada de dinero extra para sus 
gastos,4 como preparación para fun
ciones teatrales en lugares cerrados o 
como un lugar para expresar ideas po-
líticas o experimentar nuevas bromas. 
Lo que es un hecho es que su trabajo 

3 Durante 1999 y 2000 los actores estableci-
dos eran ocho: los mimos Gabo, Gogo, Ramón y 
Juan, este último de reciente incorporación, y 
los payasos Tiliches y Talachas, además de los 
hermanos Moisés y Pedro Miranda.

4 Los mimos y payasos de Coyoacán no pa-
gaban impuestos sobre sus ganancias, sólo 
aportaban cierto porcentaje al comité de vende-
dores y artistas ambulantes cada semana. Aun-
que llevaban trabajando en la plaza más de 
veinte años, seguían sin tener contratos labora-
les, no contaban con apoyo gubernamental y no 
existían garantías de preservación de sus espa-
cios físicos. Este último factor era, al momento 
de mi investigación (años 2000 y 2001), uno de 
los problemas más recurrentes durante sus 
presentaciones. La falta de espacios los hacía 
mudar de lugar constantemente y en algunos 
casos el ruido o eventos de la delegación los ha-
cían cancelar sus funciones.



Sergio González Varela16

de fin de semana era y es complemen-
tario a otras actividades teatrales. De 
los ocho mimos y payasos que entrevis-
té, sólo uno era estudiante de teatro, la 
mayoría eran actores con una trayec-
toria consolidada, con experiencia na-
cional e internacional en compañías de 
teatro. 

La dinámica del teatro de calle que 
los mimos y payasos realizaban era 
considerada por ellos como un desafío 
mayor al que ocurría en una pieza tea-
tral tradicional. Como lo menciona 
Moisés Miranda, uno de los payasos de 
la plaza:

Para ser un actor de la calle tienes 
que sujetarte a la enseñanza no aca-
démica, a lo que aprendes en las ban-
quetas, en la vida real. Aquí aprendes 
la conducta de la gente, al escucharla, 
al olerla, y esa es la enseñanza no aca
démica que se nos está olvidando a 
la mayoría de los intelectuales. Se 
está ignorando la tradición oral, lo 
que una sociedad cuenta de sí misma 
(Hernández, 2000: 30).

Esta reflexión social basada en la 
experiencia de la vida diaria del actor, 
era uno de los elementos que los mi-
mos y payasos evocaban en sus perfor-
mance de calle. Desde este punto de 
vista, el hecho de que sus escenificacio-
nes estuvieran basadas en la forzada 
participación de la audiencia en sus 
sketches, hacía que la dinámica de in-
teracción fuera siempre impredecible y 
espontánea.5 

5 Richard Schechner señala al respecto que 
todo intento de dividir los espacios teatrales, 

Los espacios de los mimos y paya-
sos en la plaza de Coyoacán estaban 
divididos en dos. Uno se encontraba 
alrededor del quiosco principal cerca 
de la explanada delegacional. El se-
gundo se encontraba casi enfrente de 
la iglesia de San Juan Bautista. No 
existían reglas específicas acerca de 
las interacciones entre los espacios, 
más bien estaban considerados como 
dos escenarios diferentes que opera-
ban en forma independiente, salvo en 
las ocasiones donde ambos lugares se 
veían afectados por políticas laborales 
o eventos artísticos. 

Los actores tenían entre 45 minu-
tos y una hora cada uno para desarro-
llar sus sketches. Normalmente el 
espacio era creado por sus cuerpos y su 
tarea consistía en atraer a la gente que 
pasaba por la plaza con silbidos, gritos, 
bromas, imitaciones, en lo que ellos de-
nominaban el “juntar la bola”. Cada 
función acumulaba entre 80 y 200 per-
sonas. Algunas veces la cantidad de 
gente sobrepasaba los 300 individuos. 
Cada puesta en escena involucraba al 

marcando la separación entre actores y especta-
dores, demerita el desenvolvimiento de las prác-
ticas teatrales y del performance. Lo transfor-
ma en un ambiente frío, de poco compromiso, 
de nulo enriquecimiento para la experiencia y de 
poca creatividad. En su afán por diluir esta bi-
furcación, Schechner elaboró una teoría del tea-
tro ambientalista, retomada de cierta forma por 
los mimos y payasos de Coyoacán. El teatro am-
bientalista se basa en la disipación entre acto-
res y espectadores. Esta disipación exacerba el 
nivel de intensidad de las escenificaciones y da 
un toque de incertidumbre a la experiencia don-
de, dice Schechner: “La acción respira y el públi-
co se convierte en un elemento escénico mayor” 
(Schechner, 1994: 29). 



Mimos y payasos de Coyoacán como figuras liminales del trickster en antropología 17

público como participante. La mayoría 
de las bromas tenían una trama cen-
tral, una narrativa que se mantenía 
hasta el final del performance. Al inte-
rior de cada función había elementos 
menores, considerados como rutinas 
dentro de la trama, que se basaban en 
la interacción con el público. Cada tra-
ma en general comprometía a la audien-
cia como actores participantes. Esto 
convertía al performance en algo que el 
mimo o el payaso iba guiando como si 
fuera un director de orquesta. Aunque 
siempre existía el riesgo de perder el 
control, los mimos y payasos tenían 
amplia experiencia para reaccionar 
frente a situaciones inesperadas. Esto 
incluía elaborar espontáneamente bro-
mas, ridiculizar a los participantes o 
simplemente abandonar la pieza tea-
tral y dejar a los participantes emer-
gentes por su cuenta.

Las puestas en escena se ejecuta
ban a veces en pareja y en algunas raras 
ocasiones de manera colectiva. Aunque 
existían claras diferencias entre cada 
actor, las tramas más recurrentes eran 
cuentos de hadas con transformacio-
nes y distorsiones que incluyen temas 
de burla sexual y bromas que se basa-
ban en las características físicas de los 
actores emergentes. Las secuencias 
en algunos casos eran representacio-
nes de situaciones sociales ceremonia-
les como el matrimonio, fiestas de 
quince años, o funerales. Este tipo de se
cuencias estaban caracterizadas por su 
frecuente irreverencia y por la intro-
ducción de elementos que evocaban la 
situación política y social de México. 
Varios de los temas y orígenes del ma-
terial creativo que usaban los actores 

se basaban, como lo mencionó Moisés 
Miranda, en la observación cotidiana 
de las interacciones sociales de la gen-
te en la calle. De esta manera, algunas 
de las narrativas discurrían sobre te-
mas cotidianos como la experiencia 
dentro del transporte colectivo, com-
pra de alimentos en supermercados, y 
situaciones que involucraban a la poli-
cía. La búsqueda por temas nuevos 
hacía de la observación una técnica 
casi obsesiva, el mimo Juan, menciona 
por ejemplo:

Hay días en que, cuando quiero mon-
tar un nuevo espectáculo, paso el 
tiempo en la calle observando a la 
gente, mirando lo que hacen, cómo se 
comportan, de qué se ríen, por qué ac-
túan así. Termino al final, convirtién-
dome en un sociólogo y un psicólogo 
del comportamiento humano. Sólo 
que me centro en los momentos chus-
cos, en los instantes donde la gente 
comienza a reír, y de ahí, saco las 
ideas para mis espectáculos.

La vida cotidiana impregnaba cada 
escenificación, ya que era el soporte 
para la creación artística. El mimo ne-
cesitaba trasladar esa realidad social, 
hacerla suya y darle un sentido estéti-
co. En este desarrollo creativo se puede 
apreciar el papel de trickster que des-
empeñaba. Su función se daba como 
una escenificación que jugaba con las 
normas de “seriedad” social y las trans-
formaba en algo que tenía como objeti-
vo principal provocar la risa en el 
público. No existía una intención de 
crear sólo un sentimiento de irrealidad, 
al contrario, era una fluctuación cons-



Sergio González Varela18

tante entre las evocaciones sociales se-
rias (y aquí incluiría las convenciones 
narrativas de los cuentos de hadas) y 
la dinámica de juego que se basaba en la 
construcción de un escenario particu-
lar, donde el mimo incorporaba las 
dualidades categoriales en su persona.

Se puede decir que era el trabajo 
sobre el cuerpo lo que daba sentido a 
las situaciones de risa en la plaza de 
Coyoacán y era un elemento esencial 
para la construcción del espacio. De 
esta manera, el teatro de calle se pue-
de decir que era minimalista, ya que 
prescindía de los excesos y paraferna-
lia del teatro clásico. Como dice Gro-
towski (1968), era un “teatro pobre” 
que se basaba en la sola presencia del 
cuerpo del actor y de los participantes. 
El mimo y el payaso generaban el es-
pacio teatral con sus cuerpos y con la 
ayuda de elementos mínimos como 
una corneta, un silbato, una cuerda, un 
ramo de flores sintéticas o malabares. 
Al ser dependientes del cuerpo, los ac-
tores fusionaban el contexto normati-
vo social con la dinámica de juego en 
una sola configuración. Y es este ca
rácter, que podría llamarse liminal o 
cuasi-liminal, el que permitía a los par
ticipantes entrar en el contexto del jue-
go sin olvidar que esto constituía 
también un compromiso de la audien-
cia durante el tiempo que durara la 
escenificación. Esto no quiere decir que 
el trickster eclipsara por arte de magia 
el orden normativo. Al contrario, el 
mimo y el payaso se encontraban en 
una lucha frontal y constante frente a 
las reglas sociales que no dejan de im-
poner sus restricciones. Como se ha 
mencionado en el apartado anterior, la 

obra artística del mimo y el payaso pro
ducía una intensidad dentro de sus 
propios cuerpos que disipaban cier
tas convenciones sociales acerca de 
ellos mismos y de la audiencia.

Las escenificaciones en Coyoacán 
siempre tenían el riesgo de perder su 
sentido de juego. La tensión normati
va en algunos casos suscitaba conflictos 
entre actores y audiencia, particular
mente con los individuos que parti
cipaban en los sketches. En varias 
ocasiones, durante mi trabajo de campo, 
las tensiones que surgían de la burla y 
mofa extrema sobre el público, hacían 
que el actor participante renunciara a 
la puesta en escena, o mostrara su en-
fado ante el mimo o payaso. Esta serie 
de conflictos en ocasiones terminaba 
en riñas, forcejeos, o en la interrupción 
total de la función. Como bien lo ha 
mencionado Gregory Bateson, la rela-
ción entre juego y amenaza es parte 
del mismo desarrollo del juego (Bate-
son, 1987: 190). 

El papel de mediador que tiene el 
trickster en esta oscilación entre normas 
de seriedad y normas del juego genera 
tensión, tensión que es, sin embargo, 
una de las razones inherentes al hacer 
reír. De ahí que los mimos y payasos 
experimentaran con los límites de lo 
permisible y con las alternativas que 
podían ejecutar para desatar la risa en 
la audiencia. Don Handelman y Bruce 
Kapferer han llamado a esta búsqueda 
por los límites de aceptación de la bro-
ma, la condición esencial para la pues-
ta en escena del contexto lúdico: 

[El] comportamiento que es reconoci-
do como Bromear depende del acuer-



Mimos y payasos de Coyoacán como figuras liminales del trickster en antropología 19

do expresado de los participantes en 
la actividad escogida[…]los indivi-
duos, antes de que puedan organizar 
su interacción en términos de broma, 
deben recibir una “licencia para bro-
mear” de las personas a las cuales su 
actividad es dirigida (Handelman y 
Kapferer, 1972: 484).

Dicho acuerdo es imprescindible 
para la escenificación de cualquier acti-
vidad lúdica y para el desarrollo teatral 
del trickster. Los mimos y payasos eran 
los instrumentos de la narrativa del 
juego y eran los encargados de estable-
cer la “licencia para bromear”. Su fas-
cinación por jugar y experimentar con 
los límites de lo permisible, como ellos 
mismos lo mencionaban, constituía 
una obsesión por los comportamientos 
humanos en los que se podían introdu-
cir aspectos cómicos y de hilaridad. 

La experiencia que generaba el 
trickster en la audiencia era una que 
enrarecía las normas convencionales. 
Como lo ha mencionado Raymundo 
Mier, el compromiso de aceptar ser 
parte del juego “desborda en su desen-
lace la regulación misma y produce la 
experiencia de un enrarecimiento del 
universo normativo, revela simultá-
neamente su fuerza, su precariedad, 
su presencia arbitraria y su mutabili-
dad no menos contingente.” (Mier, 1999: 
270). Al parecer, este enrarecimiento 
normativo formaba una de las bases 
de la fascinación escénica de los mimos 
y payasos de Coyoacán. Cada puesta 
en escena actuaba de la misma mane-
ra que el trickster en una narrativa 
mítica. Era una irrupción dentro del 
universo del juego que relativizaba la 

seriedad de las normas sociales, pero 
que también hacía ver su dureza e in-
flexibilidad, donde mucha de la hilari-
dad que suscitaba la escenificación 
provenía de la puesta en acción de la 
incongruencia de la propia regulación, 
pero a la vez, era señal de su propia re-
sonancia imperativa. 

Liminalidad y experiencia 
lúdica en las puestas en 
escena

El contexto en el que las puestas en es-
cena de los mimos y payasos de Co-
yoacán se desarrollaban entre los años 
1999 al 2001 estaba marcado por una 
afluencia constante de personas. Cien-
tos, miles de gentes recorrían durante 
un fin de semana la plaza. Al paso de 
los años se había convertido en un lu-
gar por excelencia de reunión, diver-
sión, recreación, distracción para un 
importante porcentaje de la población 
de la ciudad, del interior del país y de 
turistas provenientes del extranjero. 
Dicho contexto engendraba este teatro 
interactivo en el cual actores y público 
se encontraban cara a cara, donde la 
distancia que mediaba entre ellos era 
muy efímera y donde todo observador 
era un actor en potencia. 

Precisamente dentro de este teatro 
interactivo podemos reflexionar acerca 
de la práctica social de tal tipo de ma-
nifestaciones artísticas y la experien-
cia lúdica que suscitan. Trascendiendo 
todos los marcos estructurales esta
blecidos, los mimos y payasos de Co-
yoacán evocaban a cada instante, en 
cada movimiento, la preponderancia 
de los aspectos de juego para la confor-



Sergio González Varela20

mación de la vida social. La risa, ese 
estertor de las entrañas que nos envuel
ve a cada instante, esa espasmódica 
reacción ante lo incoherente, nos regre-
sa por unos momentos a una primera 
experiencia del mundo, a un contacto 
original con el ser, con la imaginación, 
a ese lugar de la memoria donde toda-
vía no se cimentaba la seriedad social, 
donde todo podía ser posible. Esta risa 
sublime, distinta a los otros significa-
dos que se le pueden dar, era en muchas 
de las ocasiones de alegría y de satis-
facción, alejada del tipo sardónico, ma-
lévolo o de preocupación, encontrándose 
marcada por el placer y el goce.

Ahora bien, la experiencia de juego 
dentro de las escenificaciones de los 
mimos y payasos se nos presenta analí-
ticamente como una actividad “inútil”, 
sin finalidad estructural, que desborda 
los parámetros de una concepción ra-
cionalista; es una vivencia de lo posible 
que cuestiona nuestras certezas del 
mundo. Los espectáculos emergen 
como un rechazo de los actores ante los 
dogmas académicos de un teatro tradi-
cional que trata siempre de sofocarlos, 
se da como una manera de tener parti-
cipación en la vida social de una manera 
creativa. Jean Duvignaud ha descrito 
de una forma muy acertada los desen-
volvimientos de lo lúdico señalando que 
se mueve como una “conducta delirante 
de espera catastrófica y de enjuicia-
miento de las estructuras” (Duvignaud, 
1979: 129), como un “acto sin concepto, 
estético por sus principios y tendiente 
a la misma universal e inalcanzable 
fraternidad” (ibidem: 67), como una ac-
tividad sin finalidad en el sentido pro-
ductivo, que consta de una duración 

efímera. Su importancia radica en lo 
inquietante de su irrupción, provocan-
do una desestructuración momentá-
nea, ahí donde nuestra racionalidad 
del pensamiento se creía indomable e 
inamovible.

En el seno de la experiencia lúdica 
dentro de las puestas en escena, se dis-
tinguen a su vez dos niveles en los que 
se incide sobre la creación y transfor
mación de las identidades: 1. El nivel 
correspondiente a los mimos y payasos. 
2. El referente a los actores potencia-
les. En el primer nivel, las identidades 
parecen no resquebrajarse totalmen
te, parecería ocurrir una afirmación 
del sujeto como trickster, es decir den-
tro de su ser encuentra una reivindica-
ción de su propio sentido como figura 
dual que incorpora ambos aspectos de 
seriedad y burla, y que en los contor-
nos del juego operará como un poder 
que ejercerá su fascinación sobre los 
actores emergentes y que los manten-
drá dentro del ámbito de las reglas del 
juego, manteniendo siempre una dis-
tancia con respecto al mismo juego que 
el mimo o payaso propone. 

En el segundo nivel ocurre un pro-
ceso contrario: el actor potencial se en-
cuentra en una situación de fragilidad 
normativa interior a su propia existen-
cia. La posibilidad de poder acceder a 
la experiencia del juego suscita la erra-
dicación, la destrucción de su propia 
identidad y un enrarecimiento del sen-
tido mismo de su ser. Al actor potencial 
se le despoja, en el interior de la esce-
na, de su capacidad de reconocimiento 
con lo que él era. Se descubre a cada 
instante, a medida que el juego avan-
za, realizando y actuando papeles que 



Mimos y payasos de Coyoacán como figuras liminales del trickster en antropología 21

no había contemplado realizar alguna 
vez dentro de su vida, conduciéndose 
de una manera que causará sorpresa 
en él mismo. Sin embargo, al mismo 
tiempo que el desplazamiento de la 
identidad ocurre, también el imperati-
vo de los contornos del juego toma su 
preponderancia. En este sentido, la 
exigencia de un reconocimiento de las 
reglas del juego implica una recupera-
ción misma de la identidad que trata 
de rescatarse y asumirse de nueva 
cuenta en el sujeto, frente a la expe-
riencia de abandono y de olvido de sí 
mismo que lo captura de manera ince-
sante. En este doble acontecer surge 
una especie de vértigo, al no poseer el 
sujeto la certeza misma sobre su rol 
social y al instituirse la ambigüedad 
de sentido de la propia identidad. Este 
sentimiento y esta ambigüedad la 
aprovecha el mimo y el payaso para 
introducir su dominio y su fuerza en 
las puestas en escena.

A manera de ejemplo, me gustaría 
incluir un fragmento de mi diario de 
campo sobre una puesta en escena 
donde los papeles diferenciales entre 
mimos y payasos y actores emergentes 
quedan de manifiesto. La puesta en 
escena es sobre Blanca Nieves y los 
Siete Enanos y la lleva a cabo Pedro 
Miranda:

Pedro escoge a siete niños del público, 
regalándoles dulces y jugando con 
ellos, señalándoles que a partir de ese 
momento, serán los siete enanos que 
van a ir al encuentro de Blanca Nie-
ves. Blanca Nieves se elije entre el 
público, quien resulta ser una mucha-
cha joven y bien parecida. Pedro, que 

durante toda la función fungirá como 
cuenta cuentos, dirige a la chica en to-
dos sus actos. Le menciona que exis
te una malvada reina por ahí que 
quiere embrujarla, señalando con sus 
manos que es necesario saber dónde 
se encuentra. Después de andar un 
trecho entre el público, Pedro escoge 
una señora de la tercera edad para 
que haga el rol de reina. Pedro la 
guía, mencionándole que tiene que 
actuar como si odiara a Blanca Nie-
ves. La reina es obligada a preguntar 
incesantemente a su espejo: “¿quién 
es la más bella y hermosa entre las 
mujeres?” El espejo, por voz de Pedro, 
responde: “por supuesto que no eres 
tu reina horrible, es Blanca Nieves”. 
La gente ríe y la manera a veces tan 
graciosa como la reina actúa, hace 
que las carcajadas sean todavía ma-
yores. A continuación, la reina le regala 
una manzana a Blanca Nieves quien 
caminaba por el bosque. Blanca Nieves 
cae dormida en la casa de los enanos, 
los niños se acomodan a su alrededor, y 
cantan; después, llega el príncipe, un 
joven bien parecido, escogido previa-
mente por Pedro, alto y fuerte que la va 
a salvar de su infortunio; Blanca Nie-
ves continua durmiendo y por fin es 
despertada por su hermoso salvador 
quien le da un beso en la mejilla. Los 
niños se les unen y dan vueltas alrede-
dor del escenario, mientras que el cuen-
ta cuentos se queda esperando un beso 
de Blanca Nieves que llega hasta que 
la función concluye.

Es necesario, para lograr una mejor 
comprensión de lo que sucede en la 
obra, conocer la manera como Pedro se 



Sergio González Varela22

dirige ante el público en su papel de 
cuenta cuentos. A continuación, trans-
cribo una parte acerca de cómo se va 
narrando el fin de la historia: 

Cuando por fin la malvada bruja tie-
ne su merecido, despierta Blanca Nie-
ves con un gran beso que le tiene que 
dar el[…] cuenta cuentos. No, es bro-
ma[…] ¡el príncipe!, quien llega de un 
salto a la casa de los enanos. Choca 
con el techo de los enanos, no puede 
entrar, da giros alrededor, hace señas 
a los enanos para que saquen a Blan-
ca Nieves, los enanos lo rodean. Por 
fin, después de mucho batallar, le in-
dican que tiene que darle un beso a 
Blanca Nieves. El príncipe debe besar 
a Blanca Nieves en la boca, ¡no!, no es 
cierto, sólo debe darle un beso en la 
mejilla. Blanca Nieves despierta y 
abandona al príncipe y se va a vivir 
con el cuenta cuentos y eso es todo 
¡háganlo como se los indico!

Como se puede apreciar, el mimo 
siempre sabrá más que el espectador 
y estará más preparado para asumir 
la experiencia de incertidumbre cuan-
do esto ocurra en el interior de la es
cena. Aunque se mueve en la misma 
experiencia que el actor potencial y se 
encuentra descubriendo nuevos cursos 
y situaciones imprevisibles en la diná-
mica de juego y de su propia identidad, 
el mimo o payaso, en su personifica-
ción de trickster, posee de todos modos, 
una familiaridad más clara con la in-
certidumbre e inestabilidad de la pieza 
teatral y con su propia identidad, que 
lo hace mantener el control de la pues-
ta en escena. Si no fuera posible este 

control, sería muy difícil desarrollar la 
dinámica del juego, ya que para asu-
mirse con libertad es necesario soste-
ner y hacer inteligibles, cuando menos, 
algunas normas elementales en el 
escenario.

Significación de la risa

Los estudios acerca de la risa no son 
muy extensos en el ámbito de la an
tropología y demás ciencias humanas. 
Parece ser que en Occidente se ha pri-
vilegiado una visión demasiado seria 
de la vida. Desde las tragedias griegas, 
el hombre occidental ha querido re
ducir, en la medida de lo posible, la ex
periencia humana e imaginaria casi 
exclusivamente al padecimiento. Los 
personajes de las piezas dramáticas 
son, desde Esquilo, seres que padecen, 
sufren, que se caracterizan por su cruel
dad, su culpabilidad, sus asesinatos; 
en suma, ponen de manifiesto su ca-
rácter “a-típico” y desordenado.6 Por 
otro lado, el desarrollo de la comedia y 
la sátira ha sido sólo una breve respues-
ta en comparación con el porcentaje tan 
elevado de desarrollos dramáticos. 
Durante la emergencia de los nuevos 
movimientos vanguardistas en el tea-
tro de este siglo, se ha visto, en su mayo-
ría, un seguimiento de temas y asuntos 
denominados “serios”: de Meyerhold 
(1986) al teatro de la crueldad de Ar-
taud (1979), desde las propuestas de 
Stanislavski (1987) hasta los desa

6 Véase por ejempo la Sociología del Teatro 
de Jean Duvignaud (1981), donde el sociólogo 
francés hace un recuento histórico de los perso-
najes del teatro clásico de Occidente. 



Mimos y payasos de Coyoacán como figuras liminales del trickster en antropología 23

rrollos del teatro pobre de Grotowski. 
Sin embargo, las escenificaciones de 
temas donde la risa es lo esencial, si-
guen existiendo como formas margina-
les de representación. El valor social 
de las comedias actuales, de los pro-
gramas televisivos que pretenden en-
tretener y hacer reír, de las películas, 
siempre será menor al de las piezas 
elaboradas bajo temas serios. Parece 
ser que no se puede asumir tan fácil-
mente lo lúdico como algo que implica 
la mayor seriedad. Se le menosprecia, 
o paradójicamente, nos reímos de ello, 
pero no se les da su correspondiente 
valor cultural (claro, a excepción de los 
“grandes”: Chaplin, Keaton, Los her-
manos Marx, Cantinflas, Tin Tán, etcé-
tera). Reconocemos su ingenio, pero no 
posee la relevancia para incidir den
tro de la conformación social. Los seres 
humorísticos son otra forma de repre-
sentación del trickster.

La mirada social en México acerca 
de un mimo o un payaso, parece encon-
trarse constantemente marcada por 
tintes de marginalidad simliares, como 
lo señala Moisés Miranda: “Creen que 
somos gentes que nos dedicamos a esas 
actividades porque no tuvimos nada 
mejor que hacer en nuestras vidas. Nos 
clasifican como gente desafortunada”. 
Sin embargo, más allá de su posición 
marginal en la que son considerados 
frente a la sociedad, realizan todo un 
trabajo serio con respecto a la creativi-
dad de hacer reír. Moisés menciona 
que suscitar la risa no es fácil, y que se 
requiere de toda una habilidad, de una 
observación incesante de los compor-
tamientos sociales para lograrlo efi-
cazmente.

Sobre la experiencia de la risa, Du-
vignaud (1979: 205) ha mencionado 
que “reír es abrirse a ese algo no alcan-
zado y probablemente inalcanzable, y 
es como si el ser se preparara así, me-
diante una simulación de todo su cuer-
po, para afrontar una experiencia 
distinta de la que le propone su cultu-
ra y de los modelos instituidos de so-
metimiento”. Esta experiencia distinta 
—que es el juego y el espacio teatral— 
promueve algo que habíamos men
cionada más arriba: la ruptura con lo 
previsto, con las normas establecidas. 
La risa emerge como una reacción ante 
lo inesperado, mostrándose de una for-
ma exagerada, ambigua. Reímos por la 
mutación ejercida dentro de todo un 
ámbito de sentido. Soltar una carcaja-
da es la experiencia de un “bello gesto” 
(Greimas, 1996: 13-14) suscitado por      
la sorpresa. Es un sentimiento de pla-
cer ante lo inopinado, es el surgimien
to  de un sentido nuevo, dinámico de 
la acción. Ante el cambio de nuestras 
expectativas que de súbito se ven trans-
formadas, o ante la espera del azar, pro-
viene la risa, y a su vez, un momento 
estético.

No obstante, la emergencia de la ri
sa también implica cierto enrarecimien-
to, cítese por ejemplo el caso de aquel 
espectador que se deja enganchar por 
la risa que observa en el mimo, pero 
que no sabe que al mismo tiempo su 
risa es causa de mofa para un tercero. 
Como lo ha señalado René Girard: “Nos 
reímos realmente de algo que en cierto 
sentido podría ocurrirle a cualquiera 
que se está riendo, incluso a nosotros 
mismos” (Girard, 1997: 135). De ahí 
que la risa ejercida por el trickster ten-



Sergio González Varela24

ga siempre un riesgo y una injusticia 
en su interior. 

La experiencia lúdica de la risa que 
suscita el trickster puede verse desde di
versos puntos de vista, que hacen de la 
misma risa un acto polisémico en el 
sentido de que existen diversas inter-
pretaciones sobre los motivos que la 
causan. Pese a su carácter polisémico, 
sin embargo, la risa —dentro de las es-
cenificaciones de Coyoacán— puede 
verse como el vehículo que transporta 
a los participantes fuera de las normas 
cotidianas y los adentra al ámbito del 
juego. En este sentido, y retomando 
una reflexión de Victor Turner, la risa 
se manifiesta como un símbolo domi-
nante que impele a la acción (Turner, 
1968: 21-52). Esto quiere decir, que la 
risa funge como catalizador de los mo-
vimientos dentro del proceso de actua-
ción del trickster. Es el elemento que 
hace posible la reunión de las personas. 
La atención del público y la concentra-
ción total del actor se enfocan alrededor 
de este símbolo dominante, el cual lo-
gra introducirnos a la experiencia del 
juego y nos sumerge dentro de la vi
vencia de este nuevo orden normativo. 
Es como una especie de energía que nos 
jala e impele a una uniformidad de 
sentido, aunque nunca lo logre por 
completo. Como si las normas sociales 
existentes en el contexto se movieran 
hacia la dirección que la risa sublime 
ordena, de ahí su carácter dominante.

El clímax de todo este abigarra-
miento de sensaciones producidas por 
la risa llega con el sentimiento que 
Turner llama communitas (Turner, 
1988a). Communitas vivida de manera 
distinta según el lugar que se ocupe 

dentro de la representación, según el 
movimiento colectivo y según la red de 
relaciones en la que se efectúe la diná-
mica social. Las intensidades en que se 
puede apreciar la communitas varían, 
pero la importancia radica en que el 
movimiento de la risa suspende por 
efímeros instantes las diferencias so-
ciales entre las personas. En este tem-
poral olvido recae la magia que ejecuta 
el trickster, al no posicionarse sólo 
como mediador entre categorías, sino 
al aparecer como un sujeto intenso que 
tiene la potencialidad de generar expe-
riencias alternas a las establecidas por 
las normas sociales convencionales. 

Conclusión

El trickster es un ser múltiple en el 
sentido que incorpora la participación 
de formas sociales antagónicas en una 
singular configuración. No es simple-
mente un héroe cultural o un “jugador” 
de categorías; es por el contrario, la 
expresión lúdica que detona una ex
periencia singular, la cual pone en en-
tredicho las identidades sociales. El 
mimo y el payaso son seres que pro
ponen ciertas “líneas de fuga”, líneas 
creativas, irreverentes y de sátira que 
cuestionan el orden social establecido 
y que subsumen a la audiencia en una 
experiencia de juego teatral, marcada 
por un contexto incierto. En síntesis, 
en el nivel de acción del trickster surge 
una nueva forma de significación que 
complementa las interpretaciones 
clásicas hechas por análisis funciona
listas y estructuralistas. Como se ha 
mostrado en el presente artículo, el 
trickster va más allá de ser un simple 



Mimos y payasos de Coyoacán como figuras liminales del trickster en antropología 25

bateson, Gregory (1987), Steps to an Ecol-
ogy of Mind, Nueva York, Ballantine.

bloch, Maurice (2005), Essays on Cultural 
Transmission, Oxford, Berg Publica-
tions.

caillois, Roger (2001), Man, Play and 
Games, Nueva York, Shoken.

carroll, P. Michael (1981), “Lévi-Strauss, 
Freud, and the Trickster: a New Pers-
pective Upon an Old Problem”, Ameri-
can Ethnologist, vol. 8, núm. 2, pp. 
301-313.

____ (1984), “The Trickster as Selfish-Bu-
ffoon and Culture Hero”, Ethos, vol. 12, 
núm. 2, pp. 105-131.

deleuze Gilles y Félix Guattari (2004), Mil 
Platôs, Capitalismo e Esquizofrenia, 
São Paulo, Editora 34, vol. 3. 

duvignaud, Jean (1979), El sacrifico inútil, 
México, fce.

____ (1981), Sociología del teatro. Ensayo 
sobre las sombras colectivas, México, 
fce.

____ (1982), El juego del juego, México, fce. 
girard, René (1997), Literatura, mímesis y 

antropología, Barcelona, Gedisa.
greimas, Algirdas J. (1996), “El bello gesto”, 

en Luisa Ruiz Moreno (ed.), Formas de 
vida, sección monográfica de la revista 
Morphe, México, buap, pp. 13-14. 

grotowski, Jerzi (1968), Hacia un teatro 
pobre, México, Siglo XXI.

handelman, Don y Bruce Kapferer (1972), 
“Forms of Joking: a Comparative 
Approach”, American Anthropologist, 
New Series, vol. 74, núm. 3, pp. 484-517.

hernández, Juan (2000), “El teatro calleje-
ro es gratis, entretenido y habla de la 
realidad: Moisés Miranda”, Uno más 
Uno, sección de Cultura, México, sába-
do 17 de junio, p. 30.

huizinga, Johan (1970), Homo Ludens: A 

mediador: es un creador y renovador de 
identidades, de sujetos y de vivencias 
de carácter intenso. Ante dicha caracte-
rización, resulta menester preguntarse 
si algunos de los planteamientos aquí 
esbozados sobre el trickster pueden ser 
objeto de un análisis comparativo, y si 
algunos de sus efectos se comparten 
transculturalmente.

Por otro lado, las relaciones existen-
tes entre risa, juego e inestabilidad de 
la estructura del teatro de calle ofrecen 
un material interesante para el estudio 
de la experiencia estética de un perfor-
mance. Aunque este tema no se pudo 
abordar directamente, sin embargo, 
aparece detrás de cada una de las re-
flexiones sobre el trickster descritas en 
este artículo. El trickster es una figura 
estética por excelencia y su capacidad 
para contagiar este tipo de experiencia 
a la audiencia hace que se vuelva efecti-
vo y trascendental en una puesta en 
escena de teatro participativo.

A manera de conclusión, me gustaría 
mencionar que resulta imprescindible 
prestar más atención al nivel experien-
cial de los participantes dentro de las 
prácticas sociales y hacer evidente las si
militudes y diferencias con respecto a 
análisis antropológicos de corte funcio-
nal o estructural, para así dar cuenta de 
lo social en toda su gama de configura-
ciones, las cuales siempre serán más ri-
cas, más abundantes y más complejas 
que las que se puedan verter desde cual-
quier posición teórico-analítica. 

Bibliografía 

artaud, Antonin (1979), El teatro y su do-
ble, Buenos Aires, Sudamericana.



Sergio González Varela26

Theater”, Nueva York/Londres, Aplause 
Books.

stanislavski, Konstantin (1987), Un actor 
se prepara, México, Diana.

Turner, Victor (1968), La selva de los sím-
bolos, México, Siglo XXI.

_____ (1974), Dramas Fields and Meta-
phors. Symbolic Action in Human Soci-
ety, Londres, Cornell University Press.

_____ (1982), From Ritual to Theatre. The 
Human Seriousness of Play, Nueva 
York, Performing arts Journal Publica-
tions.

_____ (1985), On the Edge of the Bush: An-
thropology as Experience, Tucson, The 
University of Arizona Press. 

_____ (1988a), El proceso ritual. Estructura 
y antiestructura, Madrid, Taurus.

_____ (1988b), The Anthropology of Perfor-
mance, Nueva York, Paj Publications.

Study of the Play Element in Culture, 
Londres, Paladin.

koepping, Klaus-Peter (1985), “Absurdity 
and Hidden Truth: Cunning Intelligen-
ce and Grotesque Body Images as Ma-
nifestations of the Trickster”, History of 
Religions, vol. 24, núm. 3, pp. 191-214.

lévi-strauss, Claude (1995), Antropología 
estructural, Barcelona, Paidós. 

meyerhold, Vsévolod (1986), El actor sobre 
la escena, México, uam (Escenología).

mier, Raymundo (1999), “Reflexiones so-
bre el juego”, Anuario de Investigación 
1998, Comunicación, vol. 1, pp. 269-287. 

radin, Paul (1972), The Trickster: A Study 
in America Indian Mythology, Nueva 
York, Schocken Books.

schechner, Richard (1994), Environmental 
Theater. And Expanded New Edition In-
cluding “Six Axioms for Environmental 




