Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx www.bibliojuridica.org

MIMOS Y PAYASOS DE COYOACAN COMO FIGURAS
LIMINALES DEL TRICKSTER EN ANTROPOLOGIA.
REFLEXIONES SOBRE EL JUEGO Y LA EXPERIENCIA LUDICA

Sergio Gonzalez Varela*

Resumen: El presente articulo aborda el estudio del ¢rickster en antropologia dentro del contexto

etnografico de los mimos y payasos de la plaza de Coyoacan en la ciudad de México. El objetivo

central es describir las relaciones existentes entre juego, teatro y performance dentro de un con-

texto liminal. El método a seguir se posiciona como una critica de las visiones funcionalistas del

trickster y explora otras posibilidades de analisis antropolégico basadas en la revaluacion de al-

gunos de los planteamientos teéricos de Victor Turner sobre la experiencia del performance.
Palabras clave: trickster, mimos y payasos, performance, juego, risa.

Abstract: The following article is a study of the trickster in Anthropology, within the ethnographic
context of mimes and clowns in Coyoacdn Square in Mexico City. The main objective is to describe
the relations between play, theatre and performance in a liminal context. The method acts as a
critique of functionalist views of the trickster and explores other possibilities of anthropological
analysis based on the revaluation of some of Victor Turner’s theoretical propositions about the
experience of performance.

Keywords: trickster, mimes and clowns, laughing, play, performance.

INTRODUCCION

1 objeto de este articulo se cen-
tra en la relacién entre los con-
ceptos de juego, expresién teatral

y performance dentro de un contexto
liminal.! El material etnogréfico que se

*Coordinacién de Ciencias Sociales y Hu-
manidades, Universidad Auténoma de San Luis
Potosi, México.

1El concepto liminal se usara a lo largo de
este articulo desde el punto de vista de la an-
tropologia desarrollada por Victor Turner, parti-
cularmente en sus trabajos sobre antropologia
del ritual y del performance (Turner, 1982, 1985,
1988a, 1988b). Una descripcion detallada sobre es-
te término se da en la primera parte del articulo.

presenta, se basa en mi experiencia de
trabajo de campo durante un espacio
de doce meses con mimos y payasos ca-
llejeros en una plaza publica en la ciu-
dad de México (Coyoacan), en el ano
2001. Al interior de dicho contexto,
existian un desarrollo lidico y una ten-
sion con los aspectos normativos socia-
les exteriores al performance, que
creaban el contexto en el cual se po-
sicionaban los mimos y payasos. Por lo
tanto, juego y tensién normativa defi-
nian tanto al desarrollo de las puestas
en escena como a los temas que abor-
daban y su dindmica participativa. En
dicho contexto, habia una relacion es-
trecha entre teatralidad, ejecucion

9


http://www.juridicas.unam.mx
http://www.bibliojuridica.org/

10

Sergio Gonzélez Varela

escénica, practica politica y satira de
las convenciones sociales, que con-
fluian en un orden de tension constante,
el cual el mimo y el payaso manejaban
expertamente cada vez que interac-
tuaban con el publico en la plaza.

Esta tensién entre mundos norma-
tivos no es del todo nueva, de hecho se
encuentra ya esbozada dentro de los
m4és importantes y reconocidos traba-
jos y reflexiones sobre el juego en las
ciencias sociales (Huizinga, 1970; Cai-
llois, 2001; Bateson, 1987; Duvignaud,
1982). Mi intencién no es redescubrir
la importancia del juego en el desarro-
llo de la humanidad o en el proceso de
aprendizaje cultural, tampoco es llegar
a su definicién final. Mi interés se cen-
tra en la conexion entre juego y limina-
lidad, particularmente en las actitudes
que suscita arrojarse a una experiencia
donde ambos conceptos interactian
formando una tension de significacion
en los actores participantes.

Entre los mundos normativos dic-
tados por el juego, la risa y las situa-
ciones sociales llamadas “serias”, se
encuentra el trickster, que se define
como el personaje mediador que activa
el proceso ladico manipulando las re-
glas culturales a su conveniencia. El
trickster es el personaje liminal por ex-
celencia que fluctiia entre el bien y el
mal, entre moralidad y amoralidad.
Dentro de una perspectiva estructural,
el trickster es la figura narrativa que
une o liga los aspectos binarios de cate-
gorizacion. En este sentido se caracteri-
za su existencia como una necesaria
transicién en el proceso de creacion sig-
nificativa que amalgama polos opues-
tos de la cultura.

Frente a esta tipologia tradicional
del trickster presento una alternativa
que se enfocara no estrictamente en su
papel de mediador estructural, sino en
su participacion como desestabilizador
del orden mismo de la estructura. En
este sentido, a partir de mi experiencia
etnografica de los mimos y payasos de
Coyoacan, este articulo trata de propo-
ner que las posibilidades teéricas que
aporta el estudio del ¢rickster pueden
ser ain mayores, si se expanden sus
rangos de influencia en un contexto
social. Esta argumentacion exige, por
ende, construir una nueva vision del
trickster que se aleje de esquemas pu-
ramente estructuralistas o funciona-
listas; demanda crear una visién mas
ligada a su desarrollo procesual y de ac-
cion, lo cual significa otorgarle un papel
mas activo en la construccién de expe-
riencias liminales de la cultura.

La primera parte de este articulo,
por lo tanto, hace un recuento de los
principales estudios sobre el ¢rickster
en la antropologia y como se ha traba-
jado teéricamente su relevancia en la
tension significativa generada entre
juego y norma social. De esta manera,
a partir del proceso tradicional de semio-
sis que se hace del trickster, se propone
su redefinicion con base en los plantea-
mientos teéricos de Victor Turner, jun-
to a algunos de los desarrollos filoséficos
de Gilles Deleuze y Felix Guattari.

La segunda parte se centra en la
descripcion del contexto etnografico de
los mimos y payasos de la plaza de Co-
yoacan y su trabajo de busqueda y
creacion de elementos que provoquen
risa e hilaridad. Aqui se discuten varias
de las interpretaciones de lo que signi-



Mimos y payasos de Coyoacan como figuras liminales del ¢rickster en antropologia 11

fica hacer reir y jugar con las normas,
en un ambiente de teatro participativo
donde la audiencia es el objeto de sati-
ray de “humillacion” escénica.

La tercera parte se enfoca al as-
pecto de experiencia ludica de la li-
minalidad y su papel en la creacién y
transformacion de las identidades,
tanto de los mimos y payasos como de
los actores potenciales o emergentes.
En este sentido, se pone particular én-
fasis en el control que el mimo y el pa-
yaso ejercen sobre su audiencia por
medio de su representacion social co-
mo tricksters, asi como en los cambios
efimeros de personalidad experimen-
tados por los actores participantes.

La cuarta y ultima parte habla so-
bre la experiencia estética de la risa que
los mimos y payasos crean por medio
de su trabajo corporal y su significacién
para el desarrollo de una antropologia
de la experiencia.

HACIA UNA REDEFINICION DEL
TRICKSTER EN ANTROPOLOGIA

El tema del ¢rickster en antropologia
no es algo nuevo, aparece ya plantea-
do dentro del primer volumen de la
Antropologia estructural de Claude
Lévi-Strauss (Lévi-Strauss, 1995) y
previamente habia sido abordado por
Paul Radin (Radin, 1972). Lévi-Strauss
nos recuerda que figuras como la Ceni-
cienta, o el Ash-boy son mediadores
entre dualidades normativas: “El
trickster es pues, un mediador, y esta
funcién explica que conserve en parte
la dualidad que por funcién tiene que
superar. De ahi su caracter ambiguo y
equivoco” (Lévi-Strauss, 1995: 249).

La situacion ambigua del ¢rickster
la comparten otros seres mitolégicos,
en especial aquellos que se consideran
héroes culturales. Una de sus caracte-
risticas principales es la de ser un per-
sonaje que juega con las polaridades
entre moralidad e inmoralidad, y en
ciertos casos, como lo menciona Mi-
chael P. Carroll, al ¢rickster se le consi-
dera una especie de antihéroe, es el
“unificador de dos personalidades in-
dependientes, una que es en efecto un
bufon egoista de la variedad de Bugs
Bunny, y la otra que es un héroe-cultu-
ral” (Carroll, 1981: 305). Este caracter
dual “entre categorias” del ¢rickster, lo
ha hecho un elemento ideal para el
analisis de mitos, narrativas de diver-
sos grupos étnicos, y de figuras del
imaginario colectivo (Radin, 1972). La
bibliografia al respecto es abundante y
como lo menciona Carroll: “Mucho pro-
bablemente se ha escrito acerca de los
tricksters, mas que cualquier otra cate-
goria de caracter que aparece en los
mitos y leyendas del mundo.” (Carroll,
1984:105). El trickster es, por lo tanto,
un ser ubicuo que traspasa todo el uni-
verso mitico pero que no se define en
una posicién particular. Su poder de
accion esta en la libertad de juego que
tiene y desarrolla.

Aunque abundante en su caracter
narrativo, pocos son los estudios consa-
grados a los aspectos no narrativos del
trickster. Destacan sobremanera las
referencias colaterales mencionadas
en la obra de Victor Turner. Aunque un
andlisis detallado de las implicaciones
tedricas sobre el ritual y el performan-
ce en Turner yace fuera de los limites
de este articulo, no obstante quisiera



12

Sergio Gonzélez Varela

subrayar dos de los elementos que con-
sidero imprescindibles para el estudio
del trickster:1a nocién de drama social,
y el concepto de liminalidad.

El caracter dramatico que se pre-
senta en el proceso ritual corresponde
alainestabilidad que ocurre al interior
de las cuatro fases de la teoria del con-
flicto de Turner.? El ritual, desde el
punto de vista de Turner, se manifiesta
como un medio eficaz (en la fase de re-
paracion) para tratar de lograr una
estabilidad social que se desgaja frente
a la consolidacion de los conflictos. Aun-
que esta contextualizacién del ritual
conlleva un matiz funcionalista, su ca-
racter de expresion dramatica, sin em-
bargo, se asocia con el caracter lidico
del trickster, en el sentido de que este
dltimo representa las normas sociales
en tension. De esta manera, el trickster
es en si mismo la solucién o la ejempli-
ficacion de un drama o conflicto social.
De ahi que su prominencia dentro del
contexto ritual sea evidente.

En cuanto al concepto de liminali-
dad, su condicién de “entre estados”
(Between and Betwix) dentro del pro-
ceso ritual, es similar a la situacién en
la cual se encuentra el trickster. Como lo
ha senalado Turner (1985), la liminali-
dad es una fase intermedia, producto de
la separacién experimentada por los
nedfitos en el inicio del ritual (sobre
todo en rituales de iniciacion), y es el
momento transitorio anterior a su re-
agregacion social. De este modo los

2Dichas fases son: 1. Brecha o quebranta-
miento de la norma; 2. Crisis; 3. Reparacién; 4.
Reintegracién o reconocimiento de un cisma
irreparable (Turner, 1974: 37-44).

neofitos durante esta fase son someti-
dos a una vivencia ambigua, son des-
pojados de su lugar social y de su
identidad. Turner caracteriza al sujeto
como socialmente invisible, como ya no
perteneciente a lo que era antes y co-
mo todavia ausente de las categorias
normativas de un nuevo estatus, care-
ciendo de una posicion definida dentro
del grupo cultural (Turner, 1985: 291-
301). Los seres que experimentan esta
transformacion no tienen momenta-
neamente ninguna propiedad, ningin
rango e insignia. La experiencia de la
liminalidad, por lo tanto, tiende a elu-
dir y a escapar a todo sistema clasifica-
torio, manipulando y describiendo
regulaciones e intensidades simbdlicas
distintas a la cotidiana. Los sujetos li-
minales, menciona Turner, presentan
atributos de ausencia de sexo, anoni-
mato, obediencia, silencio, e inversién
de estatus. Rasgos que se expresan
mediante una ambigiiedad de simbo-
los, como: seres andréginos, figuras
mitad animal y mitad humano, ange-
les, hadas, sirenas, centauros, caracte-
res que muestran las combinaciones
entre la naturaleza y la cultura, el na-
cimiento y muerte (ibidem: 295).
Aunque la caracterizacion de la
fase liminal se relaciona particular-
mente con las sociedades no occidenta-
les, ciertos aspectos de dicha fase
aparecen también dentro del contexto
de la modernidad. Turner menciona
que dichos procesos —marcados par-
ticularmente por el desarrollo de las
artes y el teatro— son periodos cuasi-
liminales o liminoides, que se definen
por la intensidad de la experiencia es-
tética (Turner, 1982: 20-60). Lo liminoi-



Mimos y payasos de Coyoacédn como figuras liminales del ¢rickster en antropologia 13

de es por lo tanto, una experiencia
opcional y voluntaria, “transportato-
ria”, que los participantes buscan y
persiguen. Contrario al caracter nor-
mativo y obligatorio de la fase liminal,
lo liminoide o cuasi-liminal en la mo-
dernidad se define por su marcado
individualismo y por su aceptacion de
las reglas del juego.

Dentro de este contexto, el trickster
es una figura que abarca los dambitos
de lo liminal y cuasi-liminal. Es por lo
tanto un elemento indispensable en la
introduccién de la dindmica de juego y
de subversion normativa. De ahi, las
proyecciones que suscita dentro del
imaginario social como héroe cultural
y bufén (Carroll, 1984). Aunque es difi-
cil dar una explicacién general acerca
de la aparicion del trickster en diversos
contextos culturales, es importante
mencionar que ciertos de sus atributos
son compartidos y pueden aparecer
como rasgos “semi-universales”, para-
fraseando a Maurice Bloch (2005: 46).
El aparente caracter universal del
trickster no significa que se manifieste
etnograficamente de igual manera.
Las diferencias culturales de su pre-
sencia y representacion son relativas.
Sin embargo, su configuracién puede
ser conmensurable con formas simila-
res ya existentes o trabajadas etnogra-
ficamente. En un plano analitico, la
liminalidad se constituye como una mo-
dalidad de la estructura, como un seg-
mento que otorga su estabilidad y su
significacién. Es de este modo, que la
antropologia cldsica usa el concepto de
trickster junto al de liminalidad, como
instancias que otorgan credibilidad al
orden social. Son momentos de desfo-

gue que confirman el imperativo de las
normas sociales por medio de su tem-
poral olvido.

Uno de los principales problemas
relacionados con una visién funciona-
lista o estructuralista del trickster es
que su existencia esta supeditada a ser
simplemente un efecto del llamado or-
den social general. El trickster, de esta
forma, se localiza en cierto momento y
situacién dentro de las clasificaciones
sociales y funge como intermediario
entre estados que son aparentemente
inméviles. Esta funcién se da por sen-
tada como algo obvio y consecuente con
la estructura de un grupo, como algo
necesario e irremediable. El trickster
es, en este caso, una figura ambigua ya
que posee aspectos de las dos formas
categoriales que se oponen. Dentro de
esta légica basada en la diferencia en-
tre entidades excluyentes, resulta in-
comodo concebir una figura que
incorpora ambas entidades y que abo-
ga por su disipacion. Como lo mencio-
na Koepping, parece ser que el trickster
no es una figura que resuelve las situa-
ciones de conflicto categorial, al contra-
rio, las exacerba y las hace permanecer
en un estado latente de visibilidad
(Koepping, 1985: 197). De esta forma,
su definicién simplemente como es-
tado ambiguo entre entidades diferen-
ciales resulta insuficiente para dar
cuenta de sus potencialidades.

(Es posible percibir al ¢rickster des-
de otra perspectiva? Para tratar de res-
ponder esta pregunta, el primer punto
a debatir radicaria en el problema de
las dualidades categoriales que se han
dado por sentado en el andlisis del
trickster. Una de las principales conse-



14

Sergio Gonzélez Varela

cuencias de dicha dualidad es su esta-
tuto de inmovilidad y de permanencia;
en otras palabras, su existencia incon-
dicional dentro de la formacién de
otros mundos culturales. Como se ha
desarrollado antes, se ha asumido, sin
cuestionar, el caracter confrontacional,
mediador o intersticial, del ¢rickster,
como si fuera algo obvio y evidente. La
solucién, a mi entender, radica en el mis-
mo punto donde se ha sefialado el pro-
blema, la ambigiiedad del ¢rickster. De
acuerdo con el planteamiento de Tur-
ner, discutido previamente, el caracter
cuasi-liminal del ¢rickster no es sélo
una anomalia o un “defecto” en el de-
venir social. Al contrario, puede ser
visto como un punto de activacion, de
movilidad y de transformacién de las
identidades. En este sentido, la movili-
dad implica otra légica que dista de ser
simplemente una posicion entre esta-
dos. Lo que el caracter del ¢rickster pa-
rece revelar es una apreciacion basada
en una modalidad participativa. El
trickster puede ser visto no solamente
como una figura posicional pasiva sino
como un agente dotado de intensidad y
de accion, tal como Deleuze y Guattari
lo han mencionado con respecto al “cuer-
po sin 6rganos” (Deleuze y Guattari,
2004: 13). Asi, el trickster podria ser
visto como un agente que irradia “lu-
minosidad” y una fuerza interna. Es
asi que la anomalia vista desde el pun-
to de vista de la separacién categorial
se transforma en una relaciéon de im-
plicacion entre entidades. Como lo
mencionan Deleuze y Guattari: “El
problema no es de lo Uno y 1o Multiple
sino de la multiplicidad de la fusién,
que transborda efectivamente toda

oposicién entre lo uno y lo multiple.”
(tbidem: 15).

Se podria decir que el trickster ejem-
plifica de cierta manera la légica del
“cuerpo sin 6rganos”, guiado por su cam-
po de inmanencia del deseo (Deleuze y
Guattari, 2004: 20). Al ser sujetos visi-
bles, los trickster activan un polo de in-
tensidad que se muestra como una
formulacion energética de irradiacién,
que transgrede el significado de una
divisién estatica y formal de la cultura.
El trickster, por lo tanto, describe una
“linea de fuga” que desplaza la expe-
riencia de los participantes fuera de
los ambitos de la estructura social.
Esto no implica huir del mundo, sino
en hacerlo-huir (ibidem: 78). Dichas
“lineas de fuga” son necesarias para el
entorno social y el trickster las detona
cada vez que entra en accién con su
cuerpo en un escenario frente a una
audiencia.

Esta interpretacion implicaria lle-
var las ideas de Turner sobre la li-
minalidad a un nivel donde lo que
desaparece no es estrictamente la es-
tructura en su totalidad, sino las con-
venciones sociales de definicion de los
sujetos. La liminalidad otorga, por lo
tanto la disipacién categorial entre
opuestos o su amalgamiento en una
sola configuracion. Es esta disipacién o
complementaridad lo que produce en
términos de Deleuze y Guattari, un
“devenir intenso”. Ahora bien, los seres
liminales, al haber disipado las catego-
rias estructurales en sus cuerpos, o al
multiplicarlas dentro de si mismos, co-
rren el riesgo de ser considerados como
amenazadores o contaminantes para
un sistema social. Dicho peligro pro-



Mimos y payasos de Coyoacédn como figuras liminales del ¢rickster en antropologia 15

viene de la incapacidad de asirlos y
conceptualizarlos detalladamente,
producto de su propio caracter ambi-
guo o total. Se representan como des-
estabilizadores ya que potencialmente
podrian activar lineas de fuga e irradiar
una intensidad que dejaria en entre-
dicho otras normas clasificatorias.
Desde esta perspectiva, es posible en-
tender porqué una de las estrategias
ma4s eficaces de los seres liminales sea
el humor y la satira de sus propias con-
diciones de ambigiiedad. Es lo lddico lo
que hace al trickster un ser tolerable.
Como se vera en la siguiente seccion,
es la busqueda de elementos que cau-
sen risa lo que da éxito a los tricksters.
Esto se vera reflejado en la experiencia
y reaccion de la audiencia, frente a lo
ladico que se pone en escena.

EL CONTEXTO ETNOGRAFICO DE
LOS MIMOS Y PAYASOS DE COYOACAN

Mimos y payasos han frecuentado la
plaza de Coyoacan desde la década de
1980. Uno de sus miembros fundado-
res, Gogo, menciona que las actividades
de teatro de calle en diversas plazas dela
ciudad de México surgen en 1978, co-
mo una respuesta al teatro formal. La
plaza de Coyoacan, pese a ser actual-
mente un lugar preponderante dentro
del sector turistico de la ciudad, distaba
de ser asi en la década de 1980. Como
lo menciona Gogo, “en un inicio la pla-
za era considerada un lugar satélite
para la expresién artistica; los lugares
mas atractivos en ese entonces eran la
Alameda Central, y la Zona Rosa”.
Fue hasta que se formé un nicleo
de actores de calle en los afos 1984-

1985 que se institucionalizaron de
manera formal sus espacios y sus res-
pectivos tiempos para actuar, normal-
mente durante los fines de semana.
Cabe mencionar que los actores que
decidieron participar en el teatro de
calle eran, y en su mayoria son, actores
profesionales, educados en escuelas de
arte nacionales, como el INBA (Instituto
Nacional de las Bellas Artes), o en ta-
lleres como cLETA (Centro Libre de Ex-
perimentacion Teatral y Artistica), e
inclusive en escuelas de pantomima
internacionales de Bélgica o Canada.
Pese a ser profesionales en su arte,
los ocho actores? que acudian cada fin
de semana a la plaza de Coyoacan lo
hacian por diversos motivos, tales como
una entrada de dinero extra para sus
gastos,! como preparacién para fun-
ciones teatrales en lugares cerrados o
como un lugar para expresar ideas po-
liticas o experimentar nuevas bromas.
Lo que es un hecho es que su trabajo

3Durante 1999 y 2000 los actores estableci-
dos eran ocho: los mimos Gabo, Gogo, Ramédn 'y
Juan, este tltimo de reciente incorporacién, y
los payasos Tiliches y Talachas, ademas de los
hermanos Moisés y Pedro Miranda.

*Los mimos y payasos de Coyoacén no pa-
gaban impuestos sobre sus ganancias, sélo
aportaban cierto porcentaje al comité de vende-
dores y artistas ambulantes cada semana. Aun-
que llevaban trabajando en la plaza més de
veinte afios, seguian sin tener contratos labora-
les, no contaban con apoyo gubernamental y no
existian garantias de preservacién de sus espa-
cios fisicos. Este ultimo factor era, al momento
de mi investigacién (afios 2000 y 2001), uno de
los problemas mas recurrentes durante sus
presentaciones. La falta de espacios los hacia
mudar de lugar constantemente y en algunos
casos el ruido o eventos de la delegacion los ha-
cian cancelar sus funciones.



16

Sergio Gonzélez Varela

de fin de semana era y es complemen-
tario a otras actividades teatrales. De
los ocho mimos y payasos que entrevis-
té, s6lo uno era estudiante de teatro, la
mayoria eran actores con una trayec-
toria consolidada, con experiencia na-
cional e internacional en compaiiias de
teatro.

La dinamica del teatro de calle que
los mimos y payasos realizaban era
considerada por ellos como un desafio
mayor al que ocurria en una pieza tea-
tral tradicional. Como lo menciona
Moisés Miranda, uno de los payasos de
la plaza:

Para ser un actor de la calle tienes
que sujetarte a la ensefianza no aca-
démica, a lo que aprendes en las ban-
quetas, en la vida real. Aqui aprendes
la conducta de la gente, al escucharla,
al olerla, y esa es la ensefianza no aca-
démica que se nos estd olvidando a
la mayoria de los intelectuales. Se
esta ignorando la tradicién oral, lo
que una sociedad cuenta de si misma
(Hernandez, 2000: 30).

Esta reflexion social basada en la
experiencia de la vida diaria del actor,
era uno de los elementos que los mi-
mos y payasos evocaban en sus perfor-
mance de calle. Desde este punto de
vista, el hecho de que sus escenificacio-
nes estuvieran basadas en la forzada
participacion de la audiencia en sus
sketches, hacia que la dindmica de in-
teraccion fuera siempre impredecible y
espontanea.’

5 Richard Schechner sefiala al respecto que
todo intento de dividir los espacios teatrales,

Los espacios de los mimos y paya-
sos en la plaza de Coyoacan estaban
divididos en dos. Uno se encontraba
alrededor del quiosco principal cerca
de la explanada delegacional. El se-
gundo se encontraba casi enfrente de
la iglesia de San Juan Bautista. No
existian reglas especificas acerca de
las interacciones entre los espacios,
mas bien estaban considerados como
dos escenarios diferentes que opera-
ban en forma independiente, salvo en
las ocasiones donde ambos lugares se
veian afectados por politicas laborales
o eventos artisticos.

Los actores tenian entre 45 minu-
tos y una hora cada uno para desarro-
llar sus sketches. Normalmente el
espacio era creado por sus cuerpos y su
tarea consistia en atraer a la gente que
pasaba por la plaza con silbidos, gritos,
bromas, imitaciones, en lo que ellos de-
nominaban el “juntar la bola”. Cada
funcién acumulaba entre 80 y 200 per-
sonas. Algunas veces la cantidad de
gente sobrepasaba los 300 individuos.
Cada puesta en escena involucraba al

marcando la separacién entre actores y especta-
dores, demerita el desenvolvimiento de las prac-
ticas teatrales y del performance. Lo transfor-
ma en un ambiente frio, de poco compromiso,
de nulo enriquecimiento para la experiencia y de
poca creatividad. En su afdn por diluir esta bi-
furcacién, Schechner elaboré una teoria del tea-
tro ambientalista, retomada de cierta forma por
los mimos y payasos de Coyoacan. El teatro am-
bientalista se basa en la disipacién entre acto-
res y espectadores. Esta disipacién exacerba el
nivel de intensidad de las escenificaciones y da
un toque de incertidumbre a la experiencia don-
de, dice Schechner: “La accién respira y el publi-
co se convierte en un elemento escénico mayor”
(Schechner, 1994: 29).



Mimos y payasos de Coyoacédn como figuras liminales del ¢rickster en antropologia 17

publico como participante. La mayoria
de las bromas tenian una trama cen-
tral, una narrativa que se mantenia
hasta el final del performance. Al inte-
rior de cada funcién habia elementos
menores, considerados como rutinas
dentro de la trama, que se basaban en
la interaccion con el publico. Cada tra-
ma en general comprometia a la audien-
cia como actores participantes. Esto
convertia al performance en algo que el
mimo o el payaso iba guiando como si
fuera un director de orquesta. Aunque
siempre existia el riesgo de perder el
control, los mimos y payasos tenian
amplia experiencia para reaccionar
frente a situaciones inesperadas. Esto
incluia elaborar espontaneamente bro-
mas, ridiculizar a los participantes o
simplemente abandonar la pieza tea-
tral y dejar a los participantes emer-
gentes por su cuenta.

Las puestas en escena se ejecuta-
ban a veces en pareja y en algunas raras
ocasiones de manera colectiva. Aunque
existian claras diferencias entre cada
actor, las tramas mas recurrentes eran
cuentos de hadas con transformacio-
nes y distorsiones que incluyen temas
de burla sexual y bromas que se basa-
ban en las caracteristicas fisicas de los
actores emergentes. Las secuencias
en algunos casos eran representacio-
nes de situaciones sociales ceremonia-
les como el matrimonio, fiestas de
quince afios, o funerales. Este tipo de se-
cuencias estaban caracterizadas por su
frecuente irreverencia y por la intro-
duccién de elementos que evocaban la
situacién politica y social de México.
Varios de los temas y origenes del ma-
terial creativo que usaban los actores

se basaban, como lo mencioné Moisés
Miranda, en la observacion cotidiana
de las interacciones sociales de la gen-
te en la calle. De esta manera, algunas
de las narrativas discurrian sobre te-
mas cotidianos como la experiencia
dentro del transporte colectivo, com-
pra de alimentos en supermercados, y
situaciones que involucraban a la poli-
cia. La busqueda por temas nuevos
hacia de la observacién una técnica
casi obsesiva, el mimo Juan, menciona
por ejemplo:

Hay dias en que, cuando quiero mon-
tar un nuevo espectaculo, paso el
tiempo en la calle observando a la
gente, mirando lo que hacen, cémo se
comportan, de qué se rien, por qué ac-
tdan asi. Termino al final, convirtién-
dome en un sociélogo y un psicélogo
del comportamiento humano. Sélo
que me centro en los momentos chus-
cos, en los instantes donde la gente
comienza a reir, y de ahi, saco las
ideas para mis espectaculos.

La vida cotidiana impregnaba cada
escenificacién, ya que era el soporte
para la creacion artistica. El mimo ne-
cesitaba trasladar esa realidad social,
hacerla suya y darle un sentido estéti-
co. En este desarrollo creativo se puede
apreciar el papel de trickster que des-
empefaba. Su funcién se daba como
una escenificacién que jugaba con las
normas de “seriedad” social y las trans-
formaba en algo que tenia como objeti-
vo principal provocar la risa en el
publico. No existia una intencién de
crear sélo un sentimiento de irrealidad,
al contrario, era una fluctuacién cons-



18

Sergio Gonzélez Varela

tante entre las evocaciones sociales se-
rias (y aqui incluiria las convenciones
narrativas de los cuentos de hadas) y
la dinamica de juego que se basaba en la
construccién de un escenario particu-
lar, donde el mimo incorporaba las
dualidades categoriales en su persona.

Se puede decir que era el trabajo
sobre el cuerpo lo que daba sentido a
las situaciones de risa en la plaza de
Coyoacan y era un elemento esencial
para la construccion del espacio. De
esta manera, el teatro de calle se pue-
de decir que era minimalista, ya que
prescindia de los excesos y paraferna-
lia del teatro clasico. Como dice Gro-
towski (1968), era un “teatro pobre”
que se basaba en la sola presencia del
cuerpo del actor y de los participantes.
El mimo y el payaso generaban el es-
pacio teatral con sus cuerpos y con la
ayuda de elementos minimos como
una corneta, un silbato, una cuerda, un
ramo de flores sintéticas o malabares.
Al ser dependientes del cuerpo, los ac-
tores fusionaban el contexto normati-
vo social con la dindmica de juego en
una sola configuracién. Y es este ca-
racter, que podria llamarse liminal o
cuasi-liminal, el que permitia a los par-
ticipantes entrar en el contexto del jue-
go sin olvidar que esto constituia
también un compromiso de la audien-
cia durante el tiempo que durara la
escenificacion. Esto no quiere decir que
el trickster eclipsara por arte de magia
el orden normativo. Al contrario, el
mimo y el payaso se encontraban en
una lucha frontal y constante frente a
las reglas sociales que no dejan de im-
poner sus restricciones. Como se ha
mencionado en el apartado anterior, la

obra artistica del mimo y el payaso pro-
ducia una intensidad dentro de sus
propios cuerpos que disipaban cier-
tas convenciones sociales acerca de
ellos mismos y de la audiencia.

Las escenificaciones en Coyoacan
siempre tenian el riesgo de perder su
sentido de juego. La tension normati-
va en algunos casos suscitaba conflictos
entre actores y audiencia, particular-
mente con los individuos que parti-
cipaban en los sketches. En varias
ocasiones, durante mi trabajo de campo,
las tensiones que surgian de la burla y
mofa extrema sobre el ptblico, hacian
que el actor participante renunciara a
la puesta en escena, o mostrara su en-
fado ante el mimo o payaso. Esta serie
de conflictos en ocasiones terminaba
en rifias, forcejeos, o en la interrupcién
total de la funcién. Como bien lo ha
mencionado Gregory Bateson, la rela-
cién entre juego y amenaza es parte
del mismo desarrollo del juego (Bate-
son, 1987:190).

El papel de mediador que tiene el
trickster en esta oscilacién entre normas
de seriedad y normas del juego genera
tension, tension que es, sin embargo,
una de las razones inherentes al hacer
reir. De ahi que los mimos y payasos
experimentaran con los limites de lo
permisible y con las alternativas que
podian ejecutar para desatar la risa en
la audiencia. Don Handelman y Bruce
Kapferer han llamado a esta bisqueda
por los limites de aceptacion de la bro-
ma, la condicion esencial para la pues-
ta en escena del contexto ludico:

[E1] comportamiento que es reconoci-
do como Bromear depende del acuer-



Mimos y payasos de Coyoacédn como figuras liminales del ¢rickster en antropologia 19

do expresado de los participantes en
la actividad escogidal...]los indivi-
duos, antes de que puedan organizar
su interaccion en términos de broma,
deben recibir una “licencia para bro-
mear” de las personas a las cuales su
actividad es dirigida (Handelman y
Kapferer, 1972: 484).

Dicho acuerdo es imprescindible
para la escenificacion de cualquier acti-
vidad lidica y para el desarrollo teatral
del trickster. Los mimos y payasos eran
los instrumentos de la narrativa del
juego y eran los encargados de estable-
cer la “licencia para bromear”. Su fas-
cinacién por jugar y experimentar con
los limites de lo permisible, como ellos
mismos lo mencionaban, constituia
una obsesion por los comportamientos
humanos en los que se podian introdu-
cir aspectos comicos y de hilaridad.

La experiencia que generaba el
trickster en la audiencia era una que
enrarecia las normas convencionales.
Como lo ha mencionado Raymundo
Mier, el compromiso de aceptar ser
parte del juego “desborda en su desen-
lace la regulaciéon misma y produce la
experiencia de un enrarecimiento del
universo normativo, revela simulta-
neamente su fuerza, su precariedad,
su presencia arbitraria y su mutabili-
dad no menos contingente.” (Mier, 1999:
270). Al parecer, este enrarecimiento
normativo formaba una de las bases
de la fascinacion escénica de los mimos
y payasos de Coyoacan. Cada puesta
en escena actuaba de la misma mane-
ra que el trickster en una narrativa
mitica. Era una irrupcién dentro del
universo del juego que relativizaba la

seriedad de las normas sociales, pero
que también hacia ver su dureza e in-
flexibilidad, donde mucha de la hilari-
dad que suscitaba la escenificacion
provenia de la puesta en accién de la
incongruencia de la propia regulacién,
pero a la vez, era sefial de su propia re-
sonancia imperativa.

LIMINALIDAD Y EXPERIENCIA
LUDICA EN LAS PUESTAS EN
ESCENA

El contexto en el que las puestas en es-
cena de los mimos y payasos de Co-
yoacan se desarrollaban entre los afios
1999 al 2001 estaba marcado por una
afluencia constante de personas. Cien-
tos, miles de gentes recorrian durante
un fin de semana la plaza. Al paso de
los afios se habia convertido en un lu-
gar por excelencia de reunion, diver-
sién, recreacion, distraccion para un
importante porcentaje de la poblacion
de la ciudad, del interior del pais y de
turistas provenientes del extranjero.
Dicho contexto engendraba este teatro
interactivo en el cual actores y pablico
se encontraban cara a cara, donde la
distancia que mediaba entre ellos era
muy efimera y donde todo observador
era un actor en potencia.
Precisamente dentro de este teatro
interactivo podemos reflexionar acerca
de la practica social de tal tipo de ma-
nifestaciones artisticas y la experien-
cia ladica que suscitan. Trascendiendo
todos los marcos estructurales esta-
blecidos, los mimos y payasos de Co-
yoacan evocaban a cada instante, en
cada movimiento, la preponderancia
de los aspectos de juego para la confor-



20

Sergio Gonzélez Varela

macién de la vida social. La risa, ese
estertor de las entrafas que nos envuel-
ve a cada instante, esa espasmédica
reaccion ante lo incoherente, nos regre-
sa por unos momentos a una primera
experiencia del mundo, a un contacto
original con el ser, con la imaginacion,
a ese lugar de la memoria donde toda-
via no se cimentaba la seriedad social,
donde todo podia ser posible. Esta risa
sublime, distinta a los otros significa-
dos que se le pueden dar, era en muchas
de las ocasiones de alegria y de satis-
faccion, alejada del tipo sardénico, ma-
1évolo o de preocupacion, encontrandose
marcada por el placer y el goce.

Ahora bien, la experiencia de juego
dentro de las escenificaciones de los
mimos y payasos se nos presenta anali-
ticamente como una actividad “inttil”,
sin finalidad estructural, que desborda
los parametros de una concepcién ra-
cionalista; es una vivencia de lo posible
que cuestiona nuestras certezas del
mundo. Los espectdaculos emergen
como un rechazo de los actores ante los
dogmas académicos de un teatro tradi-
cional que trata siempre de sofocarlos,
se da como una manera de tener parti-
cipacion en la vida social de una manera
creativa. Jean Duvignaud ha descrito
de una forma muy acertada los desen-
volvimientos de lo ludico senalando que
se mueve como una “conducta delirante
de espera catastroéfica y de enjuicia-
miento de las estructuras” (Duvignaud,
1979: 129), como un “acto sin concepto,
estético por sus principios y tendiente
a la misma universal e inalcanzable
fraternidad” (ibidem: 67), como una ac-
tividad sin finalidad en el sentido pro-
ductivo, que consta de una duracién

efimera. Su importancia radica en lo
inquietante de su irrupcién, provocan-
do una desestructuracion momenta-
nea, ahi donde nuestra racionalidad
del pensamiento se creia indomable e
inamovible.

En el seno de la experiencia ludica
dentro de las puestas en escena, se dis-
tinguen a su vez dos niveles en los que
se incide sobre la creacion y transfor-
macién de las identidades: 1. El nivel
correspondiente a los mimos y payasos.
2. El referente a los actores potencia-
les. En el primer nivel, las identidades
parecen no resquebrajarse totalmen-
te, pareceria ocurrir una afirmacién
del sujeto como trickster, es decir den-
tro de su ser encuentra una reivindica-
cién de su propio sentido como figura
dual que incorpora ambos aspectos de
seriedad y burla, y que en los contor-
nos del juego operara como un poder
que ejercera su fascinacién sobre los
actores emergentes y que los manten-
dra dentro del ambito de las reglas del
juego, manteniendo siempre una dis-
tancia con respecto al mismo juego que
el mimo o payaso propone.

En el segundo nivel ocurre un pro-
ceso contrario: el actor potencial se en-
cuentra en una situacién de fragilidad
normativa interior a su propia existen-
cia. La posibilidad de poder acceder a
la experiencia del juego suscita la erra-
dicacion, la destruccion de su propia
identidad y un enrarecimiento del sen-
tido mismo de su ser. Al actor potencial
se le despoja, en el interior de la esce-
na, de su capacidad de reconocimiento
con lo que él era. Se descubre a cada
instante, a medida que el juego avan-
za, realizando y actuando papeles que



Mimos y payasos de Coyoacan como figuras liminales del ¢rickster en antropologia 21

no habia contemplado realizar alguna
vez dentro de su vida, conduciéndose
de una manera que causara sorpresa
en él mismo. Sin embargo, al mismo
tiempo que el desplazamiento de la
identidad ocurre, también el imperati-
vo de los contornos del juego toma su
preponderancia. En este sentido, la
exigencia de un reconocimiento de las
reglas del juego implica una recupera-
cion misma de la identidad que trata
de rescatarse y asumirse de nueva
cuenta en el sujeto, frente a la expe-
riencia de abandono y de olvido de si
mismo que lo captura de manera ince-
sante. En este doble acontecer surge
una especie de vértigo, al no poseer el
sujeto la certeza misma sobre su rol
social y al instituirse la ambigiiedad
de sentido de la propia identidad. Este
sentimiento y esta ambigiiedad la
aprovecha el mimo y el payaso para
introducir su dominio y su fuerza en
las puestas en escena.

A manera de ejemplo, me gustaria
incluir un fragmento de mi diario de
campo sobre una puesta en escena
donde los papeles diferenciales entre
mimos y payasos y actores emergentes
quedan de manifiesto. La puesta en
escena es sobre Blanca Nieves y los
Siete Enanos y la lleva a cabo Pedro
Miranda:

Pedro escoge a siete ninos del publico,
regalandoles dulces y jugando con
ellos, sefialandoles que a partir de ese
momento, seran los siete enanos que
van a ir al encuentro de Blanca Nie-
ves. Blanca Nieves se elije entre el
publico, quien resulta ser una mucha-
cha joven y bien parecida. Pedro, que

durante toda la funcién fungira como
cuenta cuentos, dirige a la chica en to-
dos sus actos. Le menciona que exis-
te una malvada reina por ahi que
quiere embrujarla, sefialando con sus
manos que es necesario saber dénde
se encuentra. Después de andar un
trecho entre el publico, Pedro escoge
una senora de la tercera edad para
que haga el rol de reina. Pedro la
guia, mencionandole que tiene que
actuar como si odiara a Blanca Nie-
ves. La reina es obligada a preguntar
incesantemente a su espejo: “;quién
es la méas bella y hermosa entre las
mujeres?” El espejo, por voz de Pedro,
responde: “por supuesto que no eres
tu reina horrible, es Blanca Nieves”.
La gente rie y la manera a veces tan
graciosa como la reina actda, hace
que las carcajadas sean todavia ma-
yores. A continuacion, la reina le regala
una manzana a Blanca Nieves quien
caminaba por el bosque. Blanca Nieves
cae dormida en la casa de los enanos,
los nifios se acomodan a su alrededor, y
cantan; después, llega el principe, un
joven bien parecido, escogido previa-
mente por Pedro, alto y fuerte quelava
a salvar de su infortunio; Blanca Nie-
ves continua durmiendo y por fin es
despertada por su hermoso salvador
quien le da un beso en la mejilla. Los
nifios se les unen y dan vueltas alrede-
dor del escenario, mientras que el cuen-
ta cuentos se queda esperando un beso
de Blanca Nieves que llega hasta que
la funcién concluye.

Es necesario, para lograr una mejor
comprension de lo que sucede en la
obra, conocer la manera como Pedro se



22

Sergio Gonzélez Varela

dirige ante el pablico en su papel de
cuenta cuentos. A continuacién, trans-
cribo una parte acerca de como se va
narrando el fin de la historia:

Cuando por fin la malvada bruja tie-
ne su merecido, despierta Blanca Nie-
ves con un gran beso que le tiene que
dar el[...] cuenta cuentos. No, es bro-
mal...] jel principe!, quien llega de un
salto a la casa de los enanos. Choca
con el techo de los enanos, no puede
entrar, da giros alrededor, hace senas
alos enanos para que saquen a Blan-
ca Nieves, los enanos lo rodean. Por
fin, después de mucho batallar, le in-
dican que tiene que darle un beso a
Blanca Nieves. El principe debe besar
a Blanca Nieves en la boca, jno!, no es
cierto, s6lo debe darle un beso en la
mejilla. Blanca Nieves despierta y
abandona al principe y se va a vivir
con el cuenta cuentos y eso es todo
jhaganlo como se los indico!

Como se puede apreciar, el mimo
siempre sabrda mas que el espectador
y estara mas preparado para asumir
la experiencia de incertidumbre cuan-
do esto ocurra en el interior de la es-
cena. Aunque se mueve en la misma
experiencia que el actor potencial y se
encuentra descubriendo nuevos cursos
y situaciones imprevisibles en la dina-
mica de juego y de su propia identidad,
el mimo o payaso, en su personifica-
cién de trickster, posee de todos modos,
una familiaridad maés clara con la in-
certidumbre e inestabilidad de 1a pieza
teatral y con su propia identidad, que
lo hace mantener el control de la pues-
ta en escena. Si no fuera posible este

control, seria muy dificil desarrollar la
dindamica del juego, ya que para asu-
mirse con libertad es necesario soste-
ner y hacer inteligibles, cuando menos,
algunas normas elementales en el
escenario.

SIGNIFICACION DE LA RISA

Los estudios acerca de la risa no son
muy extensos en el ambito de la an-
tropologia y demas ciencias humanas.
Parece ser que en Occidente se ha pri-
vilegiado una visién demasiado seria
de la vida. Desde las tragedias griegas,
el hombre occidental ha querido re-
ducir, en la medida de lo posible, la ex-
periencia humana e imaginaria casi
exclusivamente al padecimiento. Los
personajes de las piezas dramaticas
son, desde Esquilo, seres que padecen,
sufren, que se caracterizan por su cruel-
dad, su culpabilidad, sus asesinatos;
en suma, ponen de manifiesto su ca-
racter “a-tipico” y desordenado.® Por
otro lado, el desarrollo de 1a comedia y
la satira ha sido s6lo una breve respues-
ta en comparacion con el porcentaje tan
elevado de desarrollos draméaticos.
Durante la emergencia de los nuevos
movimientos vanguardistas en el tea-
tro de este siglo, se ha visto, en su mayo-
ria, un seguimiento de temas y asuntos
denominados “serios”: de Meyerhold
(1986) al teatro de la crueldad de Ar-
taud (1979), desde las propuestas de
Stanislavski (1987) hasta los desa-

6 Véase por ejempo la Sociologia del Teatro
de Jean Duvignaud (1981), donde el sociélogo
francés hace un recuento histérico de los perso-
najes del teatro cldsico de Occidente.



Mimos y payasos de Coyoacdn como figuras liminales del ¢rickster en antropologia 23

rrollos del teatro pobre de Grotowski.
Sin embargo, las escenificaciones de
temas donde la risa es lo esencial, si-
guen existiendo como formas margina-
les de representacion. El valor social
de las comedias actuales, de los pro-
gramas televisivos que pretenden en-
tretener y hacer reir, de las peliculas,
siempre sera menor al de las piezas
elaboradas bajo temas serios. Parece
ser que no se puede asumir tan facil-
mente lo lidico como algo que implica
la mayor seriedad. Se le menosprecia,
o paraddjicamente, nos reimos de ello,
pero no se les da su correspondiente
valor cultural (claro, a excepcion de los
“grandes”: Chaplin, Keaton, Los her-
manos Marx, Cantinflas, Tin Tan, etcé-
tera). Reconocemos su ingenio, pero no
posee la relevancia para incidir den-
tro de la conformacién social. Los seres
humoristicos son otra forma de repre-
sentacion del trickster.

La mirada social en México acerca
de un mimo o un payaso, parece encon-
trarse constantemente marcada por
tintes de marginalidad simliares, como
lo senala Moisés Miranda: “Creen que
somos gentes que nos dedicamos a esas
actividades porque no tuvimos nada
mejor que hacer en nuestras vidas. Nos
clasifican como gente desafortunada”.
Sin embargo, mas alla de su posicién
marginal en la que son considerados
frente a la sociedad, realizan todo un
trabajo serio con respecto a la creativi-
dad de hacer reir. Moisés menciona
que suscitar la risa no es facil, y que se
requiere de toda una habilidad, de una
observacién incesante de los compor-
tamientos sociales para lograrlo efi-
cazmente.

Sobre la experiencia de la risa, Du-
vignaud (1979: 205) ha mencionado
que “reir es abrirse a ese algo no alcan-
zado y probablemente inalcanzable, y
es como si el ser se preparara asi, me-
diante una simulacién de todo su cuer-
po, para afrontar una experiencia
distinta de la que le propone su cultu-
ra y de los modelos instituidos de so-
metimiento”. Esta experiencia distinta
—que es el juego y el espacio teatral—
promueve algo que habiamos men-
cionada maés arriba: la ruptura con lo
previsto, con las normas establecidas.
La risa emerge como una reaccién ante
lo inesperado, mostrandose de una for-
ma exagerada, ambigua. Reimos por la
mutacién ejercida dentro de todo un
ambito de sentido. Soltar una carcaja-
da es la experiencia de un “bello gesto”
(Greimas, 1996: 13-14) suscitado por
la sorpresa. Es un sentimiento de pla-
cer ante lo inopinado, es el surgimien-
to de un sentido nuevo, dinamico de
la accion. Ante el cambio de nuestras
expectativas que de stbito se ven trans-
formadas, o ante la espera del azar, pro-
viene la risa, y a su vez, un momento
estético.

No obstante, la emergencia de la ri-
sa también implica cierto enrarecimien-
to, citese por ejemplo el caso de aquel
espectador que se deja enganchar por
la risa que observa en el mimo, pero
que no sabe que al mismo tiempo su
risa es causa de mofa para un tercero.
Como lo ha sefialado René Girard: “Nos
reimos realmente de algo que en cierto
sentido podria ocurrirle a cualquiera
que se esta riendo, incluso a nosotros
mismos” (Girard, 1997: 135). De ahi
que la risa ejercida por el trickster ten-



24

Sergio Gonzélez Varela

ga siempre un riesgo y una injusticia
en su interior.

La experiencia ludica de la risa que
suscita el trickster puede verse desde di-
versos puntos de vista, que hacen de la
misma risa un acto polisémico en el
sentido de que existen diversas inter-
pretaciones sobre los motivos que la
causan. Pese a su caracter polisémico,
sin embargo, la risa —dentro de las es-
cenificaciones de Coyoacan— puede
verse como el vehiculo que transporta
alos participantes fuera de las normas
cotidianas y los adentra al ambito del
juego. En este sentido, y retomando
una reflexiéon de Victor Turner, la risa
se manifiesta como un simbolo domi-
nante que impele a la accion (Turner,
1968: 21-52). Esto quiere decir, que la
risa funge como catalizador de los mo-
vimientos dentro del proceso de actua-
cion del ¢rickster. Es el elemento que
hace posible la reunién de las personas.
La atencién del publico y la concentra-
cién total del actor se enfocan alrededor
de este simbolo dominante, el cual lo-
gra introducirnos a la experiencia del
juego y nos sumerge dentro de la vi-
vencia de este nuevo orden normativo.
Es como una especie de energia que nos
jala e impele a una uniformidad de
sentido, aunque nunca lo logre por
completo. Como si las normas sociales
existentes en el contexto se movieran
hacia la direccién que la risa sublime
ordena, de ahi su cardcter dominante.

El climax de todo este abigarra-
miento de sensaciones producidas por
la risa llega con el sentimiento que
Turner llama communitas (Turner,
1988a). Communitas vivida de manera
distinta segun el lugar que se ocupe

dentro de la representacion, segin el
movimiento colectivo y segtin la red de
relaciones en la que se efectie la dina-
mica social. Las intensidades en que se
puede apreciar la communitas varian,
pero la importancia radica en que el
movimiento de la risa suspende por
efimeros instantes las diferencias so-
ciales entre las personas. En este tem-
poral olvido recae la magia que ejecuta
el trickster, al no posicionarse sélo
como mediador entre categorias, sino
al aparecer como un sujeto intenso que
tiene la potencialidad de generar expe-
riencias alternas a las establecidas por
las normas sociales convencionales.

CONCLUSION

El trickster es un ser multiple en el
sentido que incorpora la participacion
de formas sociales antagénicas en una
singular configuracién. No es simple-
mente un héroe cultural o un “jugador”
de categorias; es por el contrario, la
expresion ludica que detona una ex-
periencia singular, la cual pone en en-
tredicho las identidades sociales. El
mimo y el payaso son seres que pro-
ponen ciertas “lineas de fuga”, lineas
creativas, irreverentes y de satira que
cuestionan el orden social establecido
y que subsumen a la audiencia en una
experiencia de juego teatral, marcada
por un contexto incierto. En sintesis,
en el nivel de accién del trickster surge
una nueva forma de significacion que
complementa las interpretaciones
clasicas hechas por analisis funciona-
listas y estructuralistas. Como se ha
mostrado en el presente articulo, el
trickster va mas alla de ser un simple



Mimos y payasos de Coyoacdn como figuras liminales del ¢rickster en antropologia 25

mediador: es un creador y renovador de
identidades, de sujetos y de vivencias
de caracter intenso. Ante dicha caracte-
rizacion, resulta menester preguntarse
si algunos de los planteamientos aqui
esbozados sobre el trickster pueden ser
objeto de un analisis comparativo, y si
algunos de sus efectos se comparten
transculturalmente.

Por otro lado, las relaciones existen-
tes entre risa, juego e inestabilidad de
la estructura del teatro de calle ofrecen
un material interesante para el estudio
de la experiencia estética de un perfor-
mance. Aunque este tema no se pudo
abordar directamente, sin embargo,
aparece detras de cada una de las re-
flexiones sobre el trickster descritas en
este articulo. El trickster es una figura
estética por excelencia y su capacidad
para contagiar este tipo de experiencia
ala audiencia hace que se vuelva efecti-
vo y trascendental en una puesta en
escena de teatro participativo.

A manera de conclusién, me gustaria
mencionar que resulta imprescindible
prestar mas atencién al nivel experien-
cial de los participantes dentro de las
practicas sociales y hacer evidente las si-
militudes y diferencias con respecto a
analisis antropoldgicos de corte funcio-
nal o estructural, para asi dar cuenta de
lo social en toda su gama de configura-
ciones, las cuales siempre seran mas ri-
cas, mas abundantes y mas complejas
que las que se puedan verter desde cual-
quier posicion teérico-analitica.

BIBLIOGRAFIA

ARrTAUD, Antonin (1979), El teatro y su do-
ble, Buenos Aires, Sudamericana.

BatesoN, Gregory (1987), Steps to an Ecol-
ogy of Mind, Nueva York, Ballantine.

BrocH, Maurice (2005), Essays on Cultural
Transmission, Oxford, Berg Publica-
tions.

CaiLrois, Roger (2001), Man, Play and
Games, Nueva York, Shoken.

CARROLL, P. Michael (1981), “Lévi-Strauss,
Freud, and the Trickster: a New Pers-
pective Upon an Old Problem”, Ameri-
can Ethnologist, vol. 8, num. 2, pp.
301-313.

_ (1984),“The Trickster as Selfish-Bu-
ffoon and Culture Hero”, Ethos, vol. 12,
nam. 2, pp. 105-131.

DeLeuzE Gilles y Félix Guattart (2004), Mil
Platés, Capitalismo e Esquizofrenia,
Sao Paulo, Editora 34, vol. 3.

DuvieNauD, Jean (1979), El sacrifico intitil,
Meéxico, FCE.

___(1981), Sociologia del teatro. Ensayo
sobre las sombras colectivas, México,
FCE.

___(1982), El juego del juego, México, FCE.

GIRARD, René (1997), Literatura, mimesis y
antropologia, Barcelona, Gedisa.

GREIMAS, Algirdas J. (1996), “El bello gesto”,
en Luisa Ruiz MogreNo (ed.), Formas de
vida, seccion monografica de la revista
Morphe, México, BUAP, pp. 13-14.

GroTowsKI, Jerzi (1968), Hacia un teatro
pobre, México, Siglo XXI.

HanpeLMAN, Don y Bruce KAPFERER (1972),
“Forms of Joking: a Comparative
Approach”, American Anthropologist,
New Series, vol. 74, num. 3, pp. 484-517.

HERNANDEZ, Juan (2000), “El teatro calleje-
ro es gratis, entretenido y habla de la
realidad: Moisés Miranda”, Uno mds
Uno, seccion de Cultura, México, saba-
do 17 de junio, p. 30.

Huizinga, Johan (1970), Homo Ludens: A



26

Sergio Gonzélez Varela

Study of the Play Element in Culture,
Londres, Paladin.

KoeppiNG, Klaus-Peter (1985), “Absurdity
and Hidden Truth: Cunning Intelligen-
ce and Grotesque Body Images as Ma-
nifestations of the Trickster”, History of
Religions, vol. 24, ntm. 3, pp. 191-214.

LEvi-Strauss, Claude (1995), Antropologia
estructural, Barcelona, Paidos.

MEYERHOLD, Vsévolod (1986), El actor sobre
la escena, México, uaM (Escenologia).

Mier, Raymundo (1999), “Reflexiones so-
bre el juego”, Anuario de Investigacion
1998, Comunicacion, vol. 1, pp. 269-287.

Rapiv, Paul (1972), The Trickster: A Study
in America Indian Mythology, Nueva
York, Schocken Books.

SCHECHNER, Richard (1994), Environmental
Theater. And Expanded New Edition In-
cluding “Six Axioms for Environmental

Theater”, Nueva York/Londres, Aplause
Books.

StaNisLAvsKI, Konstantin (1987), Un actor
se prepara, México, Diana.

TURNER, Victor (1968), La selva de los sim-
bolos, México, Siglo XXI.

_____ (1974), Dramas Fields and Meta-
phors. Symbolic Action in Human Soci-
ety, Londres, Cornell University Press.

_ (1982), From Ritual to Theatre. The
Human Seriousness of Play, Nueva
York, Performing arts Journal Publica-
tions.

__(1985), On the Edge of the Bush: An-
thropology as Experience, Tucson, The
University of Arizona Press.

(1988a), El proceso ritual. Estructura
y antiestructura, Madrid, Taurus.

___(1988b), The Anthropology of Perfor-
mance, Nueva York, Paj Publications.






