
145

Reseñas bibliográficas

Francisco Mendiola Galván, Las texturas 
del pasado. Una historia del pensamiento 
arqueológico en Chihuahua, México, Méxi-
co, inah (enah-Chihuahua), 2008, 382 pp.

Mechthild Rutsch*

Doy la bienvenida a este texto de 
historia de la arqueología en 
Chihuahua. En verdad, me pa-

rece una excelente y fundamental obra 
que contribuye –diríase que desde los 
márgenes del centro mesoamericano– 
no sólo a rescatar una memoria histó-
rica de la que poco sabíamos, sino que 
contribuye a la historia de la ciencia en 
México y, en particular, a una muy ne-
cesaria reflexividad en el ámbito de la 
arqueología y antropología mexicanas. 
Presentada como tesis de maestría, me 
parece una obra meritoria que destaca 
de manera muy favorable entre tantas 
tesis, víctimas de los dudosos esque-
mas de excelencia hoy prevalecientes 
en los posgrados del país. 

El amplio y ambicioso texto está di-
vidido en cinco capítulos con sus notas 

explicativas y analíticas que enrique-
cen y esclarecen al lector diversos pun-
tos de vista y ofrecen bibliografía des-
conocida, además de los anexos de 
entrevistas a colegas del mismo ámbito 
laboral del autor. Éstas últimas se ex-
trañan en el volumen editado y de ha-
ber sido por un dictamen mío, habría 
sugerido incluirlas en la publicación. 
Pero, ya que se omitieron, creo que mu-
cho valdría la pena editarlas para su 
publicación posterior. Esto así, pues 
pocas veces se oyen las voces de quie-
nes día con día forjan la antropología, 
en este caso, la arqueología del norte. 
Además, las voces vivas al final del tex-
to en su versión de tesis de maestría 
refrescan el espíritu –a veces un tanto 
árido– de las discusiones teóricas fre-
cuentes en la obra. 

La obra incorpora un recorrido –a 
través  de textos históricos y etnohis
tóricos ocupados del área– desde los 
siglos xvi al xix de lo que podrían lla-
marse antecedentes relevantes de la 
arqueología norteña moderna (cap. ii). 
Francisco Mendiola nos ofrece un am-
plio análisis comparativo de fuentes 
desde el padre Kino, Clavijero, Escude-
ro, Bartlett y otros para destacar que 

* Dirección de Etnología y Antropología 
Social, inah. 



146 Reseñas

el mito de la migración azteca fue men-
cionado por el primero y luego reto
mado por varios viajeros, misioneros       
y militares quienes adscriben la factu-
ra de Casas Grandes a los aztecas. Me 
parece que este capítulo proporciona 
no sólo una documentación histórica 
muy rica para el lector quien –como el 
que esto escribe– ha sido ignorante de 
ello, sino también muestra una preocu-
pación del autor, que en mi opinión re-
sulta muy saludable y necesaria: la de 
no convertir a la arqueología en una en
tidad divorciada de la historia y de la 
antropología misma;, es decir, no con-
vertirla en una mera técnica. Lo an
terior muestra que el autor está cons-
ciente que la arqueología debería ser 
una ciencia que trata de hombres, se-
res humanos, no sólo de materia inerte. 
En mi opinión es precisamente es-          
te capítulo en el que el autor se incli- 
na por la reflexividad, esto es, Mendio-
la nos muestra el carácter histórico de 
su pensamiento y análisis. Pero ade-
más, también descubre la relevancia 
de estos análisis para los problemas 
del presente de la arqueología, pues 
escribe:

La constante en las distintas fuentes 
aquí consideradas así como en mu-
chas otras, es que la peregrinación de 
los aztecas es de norte a sur con sus 
moradas entre las que se encuentra 
Casas Grandes[…] [pero ¿por qué se 
afirma –en sentido mítico– la pre
sencia de un rey al que llaman Mocte-
zuma en Casas Grandes? Así que 
arqueológicamente ¿qué relaciones 
existen con estas ideas míticas deri-
vadas de la información etnohistó

rica?][…] La discusión no ha termina-
do del todo, aún cuando la información 
de Charles Di Peso et al. (1974) ha co-
menzado a rebatirse en los albores del 
siglo xxi. 

La cita fue tomada de la segunda 
parte del capítulo ii, al que anteceden 
capítulo y medio de reflexiones teóri-
cas. Como escribe su autor, aquí se tra-
ta de un texto en el que: 

[…] se buscó la congruencia entre los 
aspectos teóricos y la historia de la 
arqueología, la cual, en principio, no 
debería ser ajena a dichas cuestiones 
teóricas, por lo que no sólo fue justifi-
cable tratarlos, sino también y en la 
medida de lo posible, hallar los víncu-
los entre la historia de la arqueología, 
de la antropología y la metodología 
aplicada (p. 30). 

Este anuncio se va realizando a lo 
largo de la obra, que ciertamente es 
congruente con tales propósitos, tanto 
en un sentido que debe aplaudirse 
como también en alguno criticable o 
debatible a lo que me referiré más ade-
lante. En el capítulo y medio con el que 
inicia la obra, me parecen de gran pro-
vecho el apartado sobre las historias 
de la arqueología, divididas en mun-
diales, nacionales y regionales o “pe-
queñas” historias. El panorama que 
nos ofrece Francisco Mendiola cierta-
mente provoca reflexión y un posible 
debate. Las cuestiones nodulares aquí 
podrían ser varias preguntas: ¿cómo, 
en un momento histórico de escritura 
de las obras, se conectan las de historia 
universal con las nacionales y regiona-



147Reseñas

les? ¿Qué papel desempeña, en este 
contexto, el sujeto que escribe, su for-
mación y su contexto social? ¿A qué 
público se dirige o qué ideología/epis-
temología representa? La revisión de 
obras como las de Bruce Trigger, por 
ejemplo, evocan tales preguntas que el 
autor intenta responder. Es más, me 
parece que a partir de este tipo de des-
cripción/análisis podría incluso pre-
guntarse sobre el papel que la historia 
de la ciencia, o más bien dicho, las his-
torias de la ciencia han tenido en un 
momento dado, así como sus propósi-
tos y justificación. 

En este orden de ideas el autor es-
cribe que: “la relevancia de la historia 
de la ciencia se halla en que ésta es un 
efectivo instrumento que aumenta la 
cientificidad de disciplinas tales como 
la antropología” (cursivas mías), si-
guiendo a su director de tesis, el cual 
por cierto dejó una huella importante 
–con aspectos muy favorables y otros 
discutibles– sobre la obra. Más adelan-
te reitera: “lo adecuado que resulta ha-
cer la historia de la ciencia en tanto 
que da claridad a la naturaleza misma 
de su desarrollo, situación que indirec-
tamente aumenta el conocimiento en 
su propio ámbito científico”.

En mi concepto, el aserto de que la 
historia de la ciencia “sirve” para subir 
una escala de progreso, de menos a 
más “cientificidad”, directa o indirecta-
mente, tiene algunos problemas. En lo 
que coincido es que en verdad muchos 
de los que hemos leído o producido al-
guna historia de la ciencia nos provoca 
por lo común una mayor reflexividad, 
es decir, muchas veces deja más pre-
guntas que respuestas, pero no siem-

pre lo que uno encuentra puede con-
vencernos de que haya una trayectoria 
de menor a mayor cientificidad (enten-
dida como lo hace Karl Popper, por 
ejemplo). Para mi gusto, modificaría lo 
sostenido por Francisco Mendiola 
cuando dice que la relevancia de la his-
toria de la ciencia radica en que –para 
todas las disciplinas– puede ser capaz 
de hacerlas más críticas respecto de su 
propia actividad de políticas científi-
cas, de la relatividad de los consensos 
científicos, de las motivaciones y con-
flictos económico-políticos y de presti-
gio (capital cultural) de las comunida-
des científicas en un momento dado, 
entre otras cosas.

Argumentando sobre lo mismo, más 
adelante el autor afirma: 

[…] de tal manera que lo que trascien-
de no es el hecho de no contar con to-
dos los datos de periodos históricos 
determinados en los que la ciencia tie
ne lugar, lo que rompe con la idea de 
que la historia de cualquier disciplina 
científica tiene que forzosamente ser 
enumerativa o marcar la continuidad 
de su desarrollo interno integrando 
todos y cada uno de los conjuntos de 
información y datos que la componen 
–sino saber cómo algunos de éstos– los 
más importantes que estructuran pa-
radigmas y generan cambios– se des-
prenden del o de su contexto social [cur
sivas mías].

El proceso aquí descrito me parece 
que depende también de quién interro-
ga, y de la manera en que lo hace, a los 
“datos”. ¿Hasta dónde, pregunto, el his-
toriador de la ciencia no está también 



148 Reseñas

sujeto a la “producción” de sus datos en 
el sentido que les asigna una impor-
tancia jerárquica en función de un pro-
blema, una pregunta? En fin, dejemos 
este comentario sobre la mesa de discu
sión y regresemos a la obra de Francis-
co Mendiola. 

En las reflexiones teóricas del ca
pítulo i, y como prometió, de manera 
congruente en toda su obra, el autor se 
mueve entre los binomios aparente-
mente opuestos de presentismo-histo-
ricismo, continuismo-descontinuismo 
de la ciencia, a propósito del pensa-
miento arqueológico en Chihuahua. Si
gue la línea de indagación de lo que lla
ma el modelo Casas Grandes-Paquimé 
vs. Mesoamérica en sus diversas con-
cepciones a lo largo del tiempo y ras-
trea, en su “núcleo duro”, la esencia no 
sólo de un monumentalismo sino in-
tenta referirlo al modelo ario de civili-
zación y el orientalismo de Edward 
Said. Creo que estas últimas dos refe-
rencias teóricas son muy sugerentes, 
tanto en el contexto académico como el 
socio-político, al que el autor hace alu-
sión al hablar de los factores o influen-
cias externas. Éstas explicarían de 
manera general el por qué la arqueolo-
gía del norte en general y la de Chihua
hua en particular ha estado bajo el eje 
dominante de la arqueología del sur
oeste norteamericano hasta la década 
de 1950, y posteriormente bajo el eje del 
paradigma “Mesoamérica”. Ello tam-
bién permite al autor diagnosticar los 
inicios de una contracorriente todavía 
muy incipiente, a la que no se le podría 
llamar aún como “contra-tradición”, 
misma que se manifiesta en aquellos 
escritos e investigaciones que se ocu-

pan de la gente (cazadores-recolecto-
res) del desierto. Pero en general, nos 
dice Francisco Mendiola, el modelo Ca-
sas Grandes-Paquimé “llegó para que-
darse”. 

Pero, en cierto sentido: “el Modelo 
Casas Grandes-Paquimé, no es más 
que una réplica proporcional del Mo-
delo Mesoamericano (su núcleo duro)”; 
es decir, “monumentalidad en el con-
texto de la ausencia de monumentali-
dad: Casas Grandes-Paquimé en el 
contexto de lo que no es Casas Gran-
des-Paquimé”. La segunda parte de 
esta frase resulta un poco oscura, pero 
supondría que lo más monumental del 
norte es Casas Grandes-Paquimé pre-
cisamente. 

Por el lado, en cuanto a los aspectos 
menos favorables, para mí, de la obra 
argumentaría que en lo formal de la 
misma (y a pesar de que estoy cons-
ciente de que aquí se persigue el propó-
sito de concientizar no sólo histórica-
mente sino también en el nivel teórico 
a la comunidad arqueológica), la discu-
sión de las parejas antagónicas inter-
no-externo, continuidad-ruptura no 
siempre resulta muy afortunada o con-
vincente. Decidir si una opinión de un 
autor, de una corriente o una interpreta
ción es claramente internalista o exter-
nalista tal vez pueda ofrecer un primer 
acercamiento, pero cuando uno baja a 
un nivel más subjetivo de las realida-
des históricas, éstas pueden ser más 
complejas e imbricadas. Es decir, el mis
mo hecho de que el tema de la obra se 
ocupa de asuntos por lo común poco 
pensados, conscientes o reflexionados 
en el ambiente académico –lo que a ve-
ces también resalta en las entrevis-



149Reseñas

tas–, creo que delataría, que lo externo 
(por ejemplo, el colonialismo de ciertos 
modelos o epistemologías) se ha inter-
nalizado a través de los mismos sujetos 
que son los actores de la arqueología. 
Si estamos de acuerdo en esto, enton-
ces la distinción entre externo-interno 
no agregaría gran cosa al análisis. La 
obra aboga finalmente por un “presen-
tismo controlado”. 

De los aspectos “internos” del mo-
numentalismo se podría argumentar, 
por ejemplo –como lo ha hecho Susan 
Stewart (1984) a propósito del amor 
por las colecciones y la nostalgia bur-
guesa– que todo lo grande atrae, pues 
en lo grande se reconoce y se simboliza 
la autoridad y la fortaleza. Pero tam-
bién lo pequeño puede atraer, pues re-
produce en escala y en las colecciones, 
un mundo perdido y se convierte así en 
la expresión de una nostalgia burgue-
sa. Si esto es así, entonces ¿qué función 
tendría distinguir entre afuera y aden-
tro? Esta distinción podría tener más 
sentido explicativo cuando “lo grande” 
–en su dimensión económica de in
gresos turísticos y otros asuntos– se 
vuelve intersubjetivo, pero ni aún así  
escapa a una dimensión subjetiva en 
sus varias expresiones.

Los términos contrarios historicis-
mo-presentismo se emplean sobre todo 
en el contexto de la crítica al positivis-
mo por parte del pensamiento arqueo-
lógico que para el autor carece de re-
flexividad y debe ser superado. El otro 
binomio opuesto que el autor maneja 
de hecho desde el principio de la obra 
es el de positivismo versus romanticis-
mo, mismo que en el capítulo iii indica 
los orígenes de la antropología en Chi-

huahua en lo que serían sus represen-
tantes respectivos: Adolf Bandelier y 
Carl Lumholtz. No obstante, resulta 
sugerente que, a mí como lectora, en 
esta discusión me habría gustado en-
contrar un poco más de análisis y com-
paración de sus respectivas posiciones, 
con el objeto de que hubiese quedado con
vencida de esta interpretación. En 
cambio, disfruté mucho los relatos          
de sus vidas y creo que la fuente del fi-
nanciamiento de su trabajo y sus res-
pectivos éxitos y fracasos académicos 
pueden hablar también de otros con-
textos de la antropología estadouni-
dense de esos tiempos (es decir, del 
conflicto de intereses al interior de la 
antropología estadounidense que por 
cierto nunca fue un bloque del todo ho-
mogéneo). 

Me quedé con dudas también en re-
lación con los conceptos de Oasisamé-
rica y Aridoamérica de Kirchhoff, que 
el autor desde un principio y de tajo 
tilda como “colonialistas”. En este mo-
mento no tendría mayores argumentos 
para dichas dudas, al igual que me su-
cede con aquello del “método cuantita-
tivo” de Kroeber. Pero ciertamente los 
juicios por el autor vertidos incitan a 
mayor investigación, que de suyo me 
parece un importante mérito del texto 
aquí reseñado.

En fin, la obra de Francisco Mendio
la despierta muchas inquietudes que 
deben conocerse y discutirse. En resu-
men, creo que esta obra contribuye 
algo muy valioso a la historia de la an-
tropología del país: la reflexión teórica, 
la crítica sustentada y la búsqueda por 
nuevos caminos o, como diría el mismo 
autor, nuevas texturas.  


