
DISTINCIÓN Y RECIPROCIDAD.
NOTAS PARA UNA ANTROPOLOGÍA DE LA EQUIDAD

Luis Reygadas

La antropología siempre se ha
distinguido por sus aportes a la
comprensión de la diversidad.

¿Podría contribuir también a un mejor
entendimiento de la igualdad y la desi-
gualdad entre géneros, clases, grupos
étnicos, regiones y países? Este escri-
to propone algunas líneas para la cons-
trucción de una antropología de la equi-
dad, y para ello trata de reunir dos
tradiciones antropológicas que casi
siempre se han mantenido alejadas.
Por un lado, muchos antropólogos y an-
tropólogas han estudiado los procesos
que generan jerarquías, desigualdades,
distinciones, iniquidades. Por otro lado,
y no siempre en diálogo con los prime-
ros, otros colegas han analizado diver-
sos mecanismos, sobre todo de recipro-

cidad, que alimentan tendencias a la
nivelación, la igualación y la equidad
dentro de las sociedades.

Esta separación está relacionada
con una concepción dualista y cierta di-
visión del trabajo intelectual vinculada
a ella. Se coloca, de un lado, a socieda-
des y grupos caracterizados por la pree-
minencia de mecanismos de igualación
e intercambio solidario, y en el otro a
sociedades donde predomina la genera-
ción de distinciones, jerarquías y desi-
gualdades. En un costado, la reflexión
sobre sociedades “primitivas”, familias
y grupos primarios, supuestamente ho-
rizontales, alérgicos a las jerarquías y
la dominación. En el otro costado, los
análisis de las sociedades “modernas” y
sus instituciones complejas, a las que

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 9

www.juridicas.unam.mx


se concibe como esencialmente verti-
cales, desiguales y atravesadas por el
poder. A veces, este dualismo se repro-
duce en el análisis de las sociedades
contemporáneas: habría en ellas algu-
nas instancias prístinas, por ejemplo
las comunidades indígenas, los movi-
mientos sociales y la “sociedad civil”, a
las que se concibe impregnadas por la
solidaridad, la honestidad y los valores
comunales, mientras instancias como
el mercado, los gobiernos y las empre-
sas estarían caracterizadas por la ex-
plotación, la corrupción y las relaciones
asimétricas. Este dualismo impide ad-
vertir el vínculo dialéctico entre ambos
procesos, presente en todo tipo de so-
ciedades e instituciones.

Pero el problema no sólo es la unila-
teralidad de cada una de estas perspec-
tivas tomadas por separado. En muchas
ocasiones tiende a suponerse la existen-
cia de alguna tendencia metahistórica,
bien hacia la igualdad o bien hacia la
desigualdad, que se impone no sólo por
encima de las acciones y voluntades de
los individuos, sino también predeter-
mina la evolución de las sociedades. Es-
ta suposición presenta dos variantes
principales. Por una parte, se piensa
que esas tendencias brotan de una cau-
salidad estructural inevitable (“la ley
general de la acumulación capitalista”,
“siempre habrá ricos y pobres”, “el po-
der y la riqueza tienden a concentrarse
cada vez más”). Por la otra, se pone en
juego alguna esencia innata comparti-
da por todos los seres humanos (“está
en nuestra naturaleza”, “el individuo
siempre quiere destacar sobre los de-
más”). Una mirada a la historia permi-
te advertir que no existe tal predeter-

minación: en algunas épocas se han
cerrado algunas brechas sociales que
tiempo después vuelven a abrirse, y vi-
ceversa. Para no ir más lejos, el siglo XX
fue testigo de procesos que condujeron
a una distribución más equitativa de la
riqueza, tanto en países capitalistas en
la época de oro del Estado de bienestar
como entre los que optaron por la vía
socialista; pero durante las últimas dos
décadas del siglo pasado nuevamente
se acentuaron las asimetrías sociales
en los dos grupos de países. Más que
establecer una tendencia a priori hacia
la igualdad o la desigualdad, sería con-
veniente estudiar sus mecanismos de
generación. Propongo que reciprocidad
y diferenciación pueden ser pensadas
en su entrelazamiento y oposición, e in-
sertarse en un marco analítico que dé
cuenta de los procesos que pueden ge-
nerar tanto intercambios compensato-
rios como desigualdades mayores.

Me interesa discutir estos temas
desde la perspectiva de la antropología
simbólica. Esto quiere decir que no voy
a hablar de la equidad en general, sino
fundamentalmente de la relación que
existe entre los procesos simbólicos y la
dialéctica igualdad-desigualdad. Argu-
mentaré que los símbolos pueden ser, y
de hecho son, utilizados tanto para
crear distinciones como para disipar-
las, y que la dimensión cultural es fun-
damental para la constitución de las
asimetrías sociales. Éstas no se agotan
en sus aspectos significativos, están
fundadas también en realidades mate-
riales, económicas, biológicas, geográfi-
cas y políticas. Pero estas realidades no
operan al margen de lo simbólico, y por
ello vale la pena indagar la incidencia

Luis Reygadas10

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 10



de la cultura sobre la estratificación so-
cial. Del mismo modo, la construcción
de la equidad está acompañada de uto-
pías, reivindicaciones, declaraciones,
proyectos y acciones que tienen un
componente simbólico.

El artículo consta de tres partes. En
la primera se discuten algunos enfo-
ques que analizan la relación entre
símbolos y desigualdad, a partir de las
ideas de Mauss y Durkheim sobre las
clasificaciones primitivas hasta llegar
a la teoría de Bourdieu sobre la distin-
ción. En la segunda parte se reflexiona
sobre la construcción simbólica de la
reciprocidad y la igualdad, tomando co-
mo punto de partida los análisis de Ma-
linowski y Mauss sobre los intercam-
bios ceremoniales, para luego incluir
algunas reflexiones contemporáneas
sobre el tema. Por último, se pretende
entrelazar ambas perspectivas para
mostrar la dialéctica igualdad-desi-
gualdad que atraviesa las relaciones y
estructuras sociales, así como los signi-
ficados que se generan en torno a ellas.

DE LAS CLASIFICACIONES
PRIMITIVAS A LA DISTINCIÓN
MODERNA

La relación entre símbolos y grupos so-
ciales es un tema clásico de las ciencias
sociales, abordado tempranamente por
autores como Durkheim, Weber y Si-
mmel (Durkheim, 1982; Durkheim y
Mauss, 1996, Simmel, 1950). Debemos
a Durkheim y Mauss, en su trabajo so-
bre las clasificaciones primitivas, la
idea de que por medio de símbolos las
sociedades y grupos establecen límites
que definen conjuntos de relaciones.

Así, al clasificar las cosas del mundo se
establecen entre ellas relaciones de in-
ferioridad/superioridad y exclusión/
inclusión vinculadas directamente con
el orden social:

Clasificar no significa únicamente
constituir grupos: significa disponer
esos grupos de acuerdo a relaciones
muy especiales. Nosotros los represen-
tamos como coordinados o subordina-
dos los unos a los otros, decimos que
éstos [las especies] están incluidos en
aquéllos [los géneros], que los segun-
dos subsumen a los primeros. Los hay
que dominan, otros que son domina-
dos, otros que son independientes los
unos de los otros. Toda clasificación
implica un orden jerárquico del que ni
el mundo sensible ni nuestra concien-
cia nos brindan el modelo (Durkheim
y Mauss, 1996: 30).

Para Durkheim y Mauss la función
clasificatoria de la mente humana era
explicada por la existencia de grupos
sociales; es decir, establecían una re-
lación de primacía o determinación de
la estructura social sobre la estructura
del pensamiento. Para ellos, las per-
sonas clasificaban los objetos del mun-
do en grupos debido a que la sociedad
estaba dividida en grupos.1 Esta corres-

11Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad

1 En otro pasaje de Clasificaciones primiti-
vas (y otros ensayos de antropología positiva),
Durkheim y Mauss lo expresan así: “Es por-
que los hombres están agrupados, y se pien-
san a ellos mismos en la forma de grupos, que
en sus ideas ellos agrupan otras cosas” (cita-
dos en Lamont y Fournier, 1992: 2).

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 11



pondencia entre las estructuras menta-
les y las estructuras sociales ha sido
ampliamente criticada (Díaz, 2002),
pero sigue teniendo partidarios tan re-
nombrados como Pierre Bourdieu; en
su libro sobre la distinción suscribió el
llamado “conformismo lógico” de Durk-
heim al afirmar:

Las estructuras cognitivas que elabo-
ran los agentes sociales para conocer
prácticamente el mundo social son
unas estructuras sociales incorpora-
das. El conocimiento práctico del mun-
do social que supone la conducta “ra-
zonable” en ese mundo elabora unos
esquemas clasificadores […], esque-
mas históricos de percepción y apre-
ciación que son producto de la división
objetiva en clases [clases de edad,
clases sexuales, clases sociales] y que
funcionan al margen de la conciencia
y del discurso. […] En la lucha y para
las necesidades de la lucha funcionan
unos principios de división insepara-
blemente lógicos y sociológicos que, al
producir unos conceptos, producen
unos grupos, los mismos grupos que
los producen y los grupos contra los
cuales se producen (Bourdieu, 1988:
479 y 490).

Más allá de que se suscriba o no la
tesis de la correspondencia entre las
clasificaciones sociales y las clasifica-
ciones simbólicas, o de que se postule
algún tipo de autonomía entre ellas,2

una idea que permanece con gran fuer-
za es que las desigualdades sociales se
encuentran asociadas con un conjunto
de operaciones simbólicas, siendo la de
agrupar y clasificar una de las más re-

levantes. De aquí no se sigue que las
inequidades sólo son resultado del tra-
bajo simbólico de ordenar, separar y eti-
quetar los diferentes grupos humanos,
ya que además intervienen muchos
otros procesos, entre ellos la explota-
ción, los monopolios de diversos recur-
sos y los cierres sociales. Dado que los
estudios de antropólogos y otros cientí-
ficos interesados en las dimensiones
significativas muestran que las asime-
trías sociales tienen un fuerte compo-
nente simbólico, vale la pena recordar
algunas contribuciones al respecto.

Como se dijo antes, Durkheim y
Mauss se interesaron en la actividad
clasificatoria del ser humano, quien al
ordenar, agrupar y separar objetos, ani-
males y plantas, personas e institucio-
nes, también marca diferencias, límites
y fronteras entre ellos, define jerar-
quías, crea situaciones de inclusión y
exclusión. Interesados en fundar una
ciencia de lo social, insistieron en seña-
lar que el origen de esta función clasifi-
catoria no era lógico ni biológico, sino

Luis Reygadas12

2 El mismo Bourdieu señala que hay una
autonomía relativa entre ambas: “En la inde-
pendencia relativa de la estructura del sis-
tema de las palabras enclasantes y enclasadas
[…] con respecto a la estructura de la distribu-
ción del capital, y, con mayor precisión, en el
desajuste […] entre el cambio de los puestos,
ligado al cambio del aparato de producción, y
el cambio de las titulaciones, es donde reside
el principio de las estrategias simbólicas que
tratan de explotar las discordancias entre lo
nominal y lo real, de apropiarse las palabras
para tener las cosas que aquéllas designan o
de apropiarse las cosas en espera de obtener
las palabras que las sancionen” (Bourdieu,
1988: 491).

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 12



histórico y social, resultado de la seg-
mentación de la sociedad en grupos.
La agudeza de la correlación conduce a
reflexionar sobre las implicaciones so-
ciales de acciones simbólicas tan sim-
ples y constantes como agrupar y se-
parar, establecer un orden, incluir y
excluir. Al analizar estas operaciones
en el contexto de las relaciones de po-
der y de la distribución de recursos, pri-
vilegios y oportunidades, se entra de
lleno en el estudio de la desigualdad.

Otro clásico, Max Weber, también
vinculó el estudio de los significados
con el análisis de las clases sociales
y los grupos de estatus. Además de cla-
ses sociales formadas gracias a diver-
sos monopolios sobre recursos económi-
cos, Weber postulaba la existencia de
grupos de status, explicados por la dis-
tribución desigual del prestigio y el ho-
nor social. Estos diferenciales de pres-
tigio no pueden entenderse sin hacer
referencia a lo simbólico, ya que se asig-
na a cada grupo de estatus cierta es-
timación social, positiva o negativa,
asociada a una cualidad común a las
personas de ese grupo (Weber, 1996:
684 y ss.). Esta asignación es un hecho
cultural, independientemente de que
pueda estar asociada a situaciones eco-
nómicas y políticas; sin embargo,Weber
va más allá y postula la existencia de
marcas rituales que acompañan la
constitución de muchos grupos de sta-
tus: “… al lado de la garantía con-
vencional y jurídica de la separación de
estamentos existe también una garan-
tía ritual, de suerte que todo contacto
físico con un miembro de una casta con-
siderada ‘inferior’ es para los pertene-
cientes a la casta ‘superior’ una mácu-

la que contamina y es expiada desde
el punto de vista religioso” (Weber,
1996: 689).

Relacionar la impureza y las man-
chas con las clasificaciones sociales ha
sido un recurso empleado en diversas
ocasiones, pero tal vez nadie le haya
prestado tanta atención como Mary
Douglas, quien recurre al análisis de lo
puro y lo impuro, lo contaminado y
lo sucio para comprender los límites
simbólicos que separan los grupos. Lo
sucio es lo que está fuera de lugar, lo
que no corresponde con la estructura
esperada. Al descifrar las estructuras
simbólicas con que una sociedad dis-
tingue lo impoluto, lo limpio y lo in-
maculado de lo contaminado, sucio o
manchado puede aprenderse mucho de
ciertas estructuras sociales (Douglas,
1984). Contemplar las relaciones entre
clases sociales o entre géneros desde la
ventana abierta por Douglas represen-
ta un camino para descubrir formas su-
tiles de exclusión y discriminación.

Desde un registro muy diferente,
Erwin Goffman reflexiona sobre los es-
tigmas, un tipo particular de máculas
que marcan de manera profunda a
quienes son objeto de ellos (Goffman,
1986). A este autor no le interesan tan-
to las estructuras simbólicas que agru-
pan y distinguen a los individuos, sino
las acciones e interacciones median-
te las cuales se etiquetan a sí mismos y
a los demás. Podría decirse que se preo-
cupa más por las estrategias de clasifi-
cación que por las clasificaciones. Para
Goffman, son los pequeños actos de de-
ferencia o rebajamiento los que, al acu-
mularse, constituyen las grandes dife-
rencias sociales:

13Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 13



Rutinariamente la cuestión es: la opi-
nión de quién es emitida más frecuen-
te y contundentemente, quién hace las
decisiones menores aparentemente
requeridas para la coordinación de al-
guna acción conjunta en curso y a los
intereses pasajeros de quién se otorga
más peso. Y por más trivial que algu-
nas de estas pequeñas ganancias y
pérdidas puedan parecer, sumando to-
das ellas a lo largo de todas las situa-
ciones sociales en las cuales ocurren,
podemos ver que su efecto social es
enorme. La expresión de subordina-
ción y dominación a través de este en-
jambre de significados situacionales
es más que un mero vestigio o símbo-
lo o afirmación ritualista de la jerar-
quía social. Estas expresiones consti-
tuyen considerablemente la jerarquía
(citado en Bourdieu, 1988: 493-494).

Los mitos también desempeñan su
papel en la construcción de desigualda-
des, como demuestra Maurice Godelier
en su estudio sobre la dominación mas-
culina entre los baruya. En este pueblo
de Nueva Guinea una compleja narra-
tiva mítica consagra la supremacía de
los hombres, a cuyo semen se atribuye
un cúmulo de virtudes (produce la con-
cepción, nutre al feto, alimenta a la es-
posa, se transforma en leche, fortalece
a los jóvenes iniciados, etcétera), mien-
tras la sangre menstrual es considera-
da una sustancia dañina y peligrosa.
Esta narrativa se prolonga en diferen-
cias en torno a los cuerpos (el del hom-
bre se considera bello, puede usar cin-
tas y plumas) y en torno a los espacios
(hay caminos dobles, los de los hombres
son más altos, una línea imaginaria di-

vide áreas masculinas y femeninas en
las casas familiares). Esta pesadísima
trama contribuye a la existencia de dis-
criminaciones de género en los ámbitos
económico y político (Godelier, 1986).

El tema de la desigualdad de género
ha experimentado una impresionante
expansión durante los últimos veinti-
cinco años, y analizarlo, así sea some-
ramente, requeriría varios artículos.
Para los propósitos de este escrito cabe
recordar que la antropología del géne-
ro, junto con muchas autoras feminis-
tas, ha contribuido a mostrar que las
asimetrías entre hombres y mujeres
han estado directamente relacionadas
con construcciones simbólicas sobre lo
que significa ser varón y ser mujer (Bu-
tler, 1996; Lamas, 1996; Ortner, 1979;
Rubin, 1996). La cosmología de muchas
culturas está poblada de oposiciones
entre lo masculino y lo femenino, mis-
mas que con frecuencia sobrevaloran
las cualidades positivas masculinas e
infravaloran las femeninas lo cual con-
tribuye a reproducir relaciones de do-
minación entre los géneros. La antro-
pología también ha desempeñado un
papel importante en las tareas de mos-
trar cómo la subordinación de las mu-
jeres está en el origen de muchas otras
asimetrías sociales.3

En un texto clásico de antropología
política, Abner Cohen estudió los ritua-

Luis Reygadas14

3 Véase Godelier (1986); “la división del tra-
bajo por sexos, por lo tanto, puede ser vista co-
mo un ‘tabú’: un tabú contra la igualdad de
hombres y mujeres, un tabú que divide los se-
xos en dos categorías mutuamente excluyen-
tes, un tabú que exacerba las diferencias bioló-
gicas y así crea el género” (Rubin, 1996: 58).

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 14



les de exclusividad que permitían a un
grupo étnico de Sierra Leona constituir-
se en una elite social, política y cultural.
Habla de la “mística de la excelencia” y
de los “cultos de elite” que permiten a
un grupo validar y sostener su estatus
privilegiado al afirmar que poseen cua-
lidades escasas y exclusivas que son
esenciales para la sociedad en su con-
junto (Cohen, 1981). La ideología de la
elite estaría objetivada y sostenida por
un elaborado cuerpo de símbolos y de-
sempeños dramáticos que incluyen mo-
dales, etiqueta, estilos de vestir, acento,
patrones recreativos, costumbres y re-
glas matrimoniales. Este estilo de vida
sólo se adquiere a través de largos pe-
riodos de socialización, en particular en
espacios informales como la familia,
grupos de pares, clubes y actividades
extracurriculares de la escuela (Cohen,
1981: 2-3).4 El trabajo simbólico de las
elites les permite distinguirse del resto
de la población en lo relativo a cosas
tan vagas como el decoro, la elegancia,
la educación y otros atributos que les
permiten acceder a privilegios y recom-
pensas extraordinarios.

De manera similar, Pierre Bourdieu
encontró en el análisis del gusto algu-
nos de los más sutiles resortes de la di-

ferenciación clasista en las sociedades
contemporáneas. Va más allá del sim-
ple análisis del consumo cultural como
un poderoso marcador de estatus, para
indagar en torno a los habitus de clase;
es decir, los esquemas de disposiciones
duraderas que gobiernan las prácticas
y gustos de los diferentes grupos, los
cuales resultan en sistemas de clasifi-
cación para ubicar a los individuos en
determinada posición social no sólo por
su dinero, sino también por su capital
simbólico (Bourdieu, 1988). Hasta en
detalles aparentemente insignificantes,
como la manera de hablar o la forma
de mover el cuerpo, estaría inscrita la
ubicación de un sujeto en la división so-
cial del trabajo (ibidem: 477).

Para Bourdieu, los símbolos, por el
poder evocador de la enunciación, ha-
cen ver otras cosas, otras propiedades
de las cosas y de las personas, tienen
un poder capaz de separar y de distin-
guir y, de este modo, de lo indiferencia-
do hacen surgir la diferencia:

El principio de división lógica y política
que es el sistema de enclasamiento só-
lo tiene existencia y eficacia porque
reproduce, bajo una forma transfigu-
rada, en la lógica propiamente simbó-
lica de las distancias diferenciales, es
decir, de lo discontinuo, las diferencias,
lo más frecuente graduales y continuas,
que confieren su estructura al orden
establecido: pero sólo añade su contri-
bución propia, es decir, propiamente
simbólica, al mantenimiento de ese or-
den porque tiene el poder propiamen-
te simbólico de hacer ver y hacer creer
que otorga la imposición de estructu-
ras mentales (ibidem: 490).

15Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad

4 Sobre la estrecha relación entre símbolos
y clases sociales, Cohen afirma: “‘los grupos de
clase’ son construcciones sociológicas abstrac-
tas que no pueden ser comprendidas al mar-
gen de los mecanismos simbólicos que entrela-
zan a sus miembros y sus familias, y entonces
las transforman de meras categorías de perso-
nas en grupos corporativos concretos, cohe-
sivos, cooperantes y relativamente durables”
(Cohen, 1981: XVII).

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 15



Los símbolos también crean límites
que pueden convertirse en fronteras
entre los grupos sociales. Esas fronte-
ras fijan un estado de las luchas socia-
les y de la distribución de las ventajas
y las obligaciones en una sociedad. En
ese sentido, Charles Tilly ha hecho un
detallado análisis sobre la desigualdad
categorial, una diferencia que surge de
la distinción entre diferentes catego-
rías de personas definidas socialmen-
te.5 De acuerdo con Tilly, las categorías
son producidas culturalmente en torno
a ciertas características, biológicas o so-
ciales. La institucionalización de las ca-
tegorías pareadas, y de sistemas de cie-
rre y exclusión creadas en torno a ellas,
hace que la desigualdad perdure. Se in-
teresa en las diferencias que resultan
de la existencia de categorías pareadas
que separan claramente a las personas
en dos grupos, pues los considera fun-
damentales en la generación de las de-
sigualdades persistentes: “el argumen-
to central reza lo siguiente: las grandes
y significativas desigualdades en las
ventajas de que gozan los seres huma-
nos corresponden principalmente a di-
ferencias categoriales como negro/blan-
co, varón/mujer, ciudadano/extranjero o
musulmán/judío más que a diferencias
individuales en atributos, inclinaciones
o desempeños” (Tilly, 2000: 21).

Tilly critica las aproximaciones indi-
vidualistas al fenómeno de la desigual-
dad, es decir, las centradas en la distri-
bución de atributos, bienes o posesiones
entre los actores. En contrapartida pro-
pone un enfoque relacional de la desi-
gualdad, atento a las interacciones en-
tre grupos de personas. Le interesa el
trabajo categorial que establece límites
entre los grupos, crea estigmas y atri-
buye cualidades a los actores ubicados
a uno y otro lado de los límites (ibidem:
79 y ss.). Los límites pueden separar
categorías internas, específicas a una
organización o grupo (por ejemplo los
que separan a directivos de traba-
jadores o reclutas de oficiales), o bien
distinguir categorías externas, comu-
nes a toda la sociedad (hombre/mujer,
blanco/negro). Cuando coinciden las ca-
tegorías internas y externas la desi-
gualdad se ve reforzada (ibidem: 87-
90), mientras la utilización de categorías
pareadas causa desigualdad persistente
cuando permite la existencia de dos
mecanismos básicos: la explotación y el
acaparamiento de oportunidades.6

Cada uno de los autores menciona-
dos parte de una perspectiva diferente,
pero tienen algo en común: en primer
lugar, apuntan que los símbolos desem-
peñan un papel fundamental en la crea-
ción y reproducción de las desigualda-
des. No todas las desigualdades tienen
un origen cultural, algunas se derivan
del simple uso de la fuerza, de diferen-
cias materiales o biológicas, pero inclu-

Luis Reygadas16

5 “Las categorías pareadas y desiguales,
consistentes en relaciones asimétricas a través
de una línea divisoria socialmente reconocida
(y habitualmente incompleta), se reiteran en
una amplia variedad de situaciones, y su efec-
to corriente es la exclusión desigual de cada
red de los recursos controlados por la otra”
(Tilly, 2000: 22).

6 Tilly habla de otros dos mecanismos com-
plementarios que refuerzan la desigualdad
categorial: la emulación y la adaptación (2000:
22-23)

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 16



so éstas van a ser filtradas por el en-
tramado simbólico. Por ejemplo, dos
hombres pueden diferir en estatura,
aspecto físico o color de la piel por cau-
sas estrictamente genéticas (sin necesi-
dad de considerar los casos en que la
estatura u otros rasgos físicos varían
por causas sociales), pero la cultura
puede etiquetarlos como iguales o, por
el contrario, establecer entre ellos je-
rarquías y diferencias valorativas. So-
bre esa base les pueden ser reconocidos
diferentes derechos, obligaciones, retri-
buciones, castigos y privilegios. Las cla-
sificaciones simbólicas no son condición
suficiente para la producción de desi-
gualdades materiales, culturales y polí-

ticas, mas casi siempre son condición
necesaria para su existencia al combi-
narse con jerarquías, instituciones y
relaciones de poder específicas.

En segundo lugar, dichos autores
identifican diversos procesos y opera-
ciones simbólicas que entran en juego
en la construcción de desigualdades.
Durkheim habla de clasificaciones y
formación de grupos; Weber de atribu-
ción de cualidades y de marcas rituales;
Mary Douglas propone calificaciones
de pureza e impureza, Goffman de es-
tigmas y así sucesivamente. El siguien-
te cuadro muestra las distintas ope-
raciones simbólicas detectadas y los
efectos de desigualdad que producen:

17Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad

Relaciones entre simbolismo y desigualdad

Autor Operaciones simbólicas Efectos de desigualdad

Durkheim y Mauss Clasificación, ordenación y Jerarquías.
agrupación. Inclusión y exclusión.

Weber Atribución de cualidades Distribución desigual del prestigio.
a los grupos. Cierres sociales y monopolios
Marcas rituales. de recursos.

Douglas Calificaciones de pureza e Fronteras entre los grupos.
impureza. Prescripción de relaciones

adecuadas dentro de los grupos.

Goffman Estigmatización. Exclusión.
Estrategias de clasificación. Reproducción cotidiana de
Deferencia y rebajamiento. los privilegios y las desventajas.

Godelier Mitos. Dominación y subordinación 
Simbolismo del cuerpo y de género.
del espacio.
Ritos de iniciación.

Butler, Lamas, Construcción cultural del género. Dominación masculina.
Ortner y Rubin Sobrevaloración e Asimetrías de género.

infravaloración.
Tabúes.

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 17



Cohen Rituales de exclusividad. Constitución de elites.
Cultos de elite. Distinción con respecto al
Mística de la excelencia. resto de la población.

Acceso a privilegios, estatus 
y recompensas extraordinarios.

Bourdieu Formación de habitus. Sistemas de enclasamiento.
Enunciación, separación y Distinción de clase.
distinción. Límites y fronteras entre
Distancias diferenciales. los grupos sociales.

Tilly Categorías pareadas. Desigualdad persistente.
Atribución de límites, estigmas Explotación.
y cualidades a los miembros Acaparamiento de oportunidades.
de las categorías.

La lista podría extenderse y exten-
derse, pues existe una gran cantidad de
recursos simbólicos que pueden ser uti-
lizados para crear y reproducir desigual-
dades. No tendría caso hacer una enu-
meración exhaustiva de dichos recursos,
pero puede ser útil tratar de identificar
algunos de las principales estrategias
simbólicas que entran en juego en la
construcción de la desigualdad.

En primer término están todas las
que imputan características positivas
al grupo social al cual se pertenece.
En la misma línea opera la sobrevalo-
ración de lo propio, las autocalificacio-
nes de pureza y todas las operaciones
que presentan los privilegios propios
como resultado de la posesión de ras-
gos especiales. La mística de la exce-
lencia y las estrategias de distinción
constituirían una variante de estos me-
canismos, en la medida en que presen-
tan la ganancia de estatus como un re-

sultado del esfuerzo, la inteligencia, la
elegancia, el buen gusto, la cultura,
la educación, la belleza o cualquier otra
característica que posea el propio grupo.

Como complemento de lo anterior,
pero de signo contrario, están todos los
dispositivos simbólicos que atribuyen
características negativas a los otros
grupos: estigmatización, satanización,
señalamientos de impureza, rebaja-
miento e infravaloración de lo ajeno o
extraño. Todas ellas legitiman el esta-
tus inferior de los otros por la posesión
de rasgos físicos, sociales o culturales
poco adecuados o de menor valor. En
conjunto, estos dos tipos de recursos
simbólicos constituyen dispositivos de
categorías pareadas, clasificaciones y
ordenamientos que producen jerar-
quías y sistemas de enclasamiento.

Pero no basta con clasificar en gru-
pos jerarquizados, se requiere además
preservar la separación entre las agru-

Relaciones entre simbolismo y desigualdad (continuación)

Autor Operaciones simbólicas Efectos de desigualdad

18 Luis Reygadas

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 18



Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad 19

paciones conformadas, por lo que tam-
bién entra en juego un tercer mecanis-
mo, consistente en establecer fronteras
y mantener las distancias sociales. Así,
el trabajo de construcción y reproduc-
ción de límites simbólicos (boundary
work) crea situaciones de inclusión y
exclusión y sostiene los límites mate-
riales, económicos y políticos que sepa-
ran a los grupos. La creación de una
distancia cultural es fundamental para
hacer posibles distancias y diferencias
de otra naturaleza.

Además de sobrevalorar, demeritar
y separar, las tres estrategias anterio-
res también contribuyen a legitimar
las desigualdades, mas puede añadirse
una cuarta estrategia, enfocada especí-
ficamente en el trabajo de legitimación.
Se trata de recursos simbólicos que pre-
sentan los intereses particulares de un
grupo como si fueran universales, es
decir, cuya satisfacción redunda en el
beneficio de toda la sociedad. También
entran aquí todos los discursos que na-
turalizan la desigualdad o la conside-
ran inevitable o normal.

Estas cuatro estrategias recurren a
una diversidad de dispositivos simbóli-
cos para lograr su eficacia. Probable-
mente el más analizado de ellos es el
ritual, por la enorme fuerza expresiva
que tienen las dramatizaciones rituales
al concentrar una gran cantidad de
símbolos que vinculan emociones y pres-
cripciones (Díaz, 1998; Geertz, 2000;
Turner, 1988). Aun cuando el ritual es
uno de los mecanismos más poderosos
para conferir estatus y legitimar la ob-
tención de privilegios (Kertzer, 1988:
51), no todo se reduce a éste: la cons-
trucción simbólica de las desigualdades

también pasa por los mitos, las rutinas
cotidianas, el discurso, el habitus, las
narraciones y argumentaciones, el sim-
bolismo del cuerpo y el espacio, las cos-
movisiones y por un sinfín de acciones
simbólicas que elevan, degradan, sepa-
ran y legitiman las distancias y dife-
rencias sociales.

La insistencia en la capacidad de los
procesos simbólicos para generar fron-
teras y diferencias ayuda a compren-
der mejor la dinámica de la desigual-
dad, pero también entraña riesgos. Uno
de ellos es sobrestimar su poder legiti-
mador, hasta el punto de pensar que
los dominados simplemente aceptan el
lugar que les ha asignado la división
social del trabajo, como señala Pierre
Bourdieu:

Utilizando, para apreciar el valor de
su posición y de sus propiedades, un
sistema de esquemas de percepción y
apreciación que no es otra cosa que la
incorporación de las leyes objetivas
según las cuales se constituye objeti-
vamente su valor, los dominados tien-
den de entrada a atribuirse lo que la
distribución les atribuye, rechazando
lo que les es negado [“eso no es para no-
sotros”], contentándose con lo que se les
otorga, midiendo sus esperanzas por
sus posibilidades, definiéndose como
los define el orden establecido, repro-
duciendo en el veredicto que hacen so-
bre sí mismos el veredicto que sobre
ellos hace la economía, destinándose,
en una palabra, a lo que en todo caso
les pertenece (Bourdieu, 1988: 482).

Otro riesgo es el de considerar la exis-
tencia de un actor exclusivamente ra-

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 19



20 Luis Reygadas

cional, orientado hacia la maximización
de beneficios económicos o de estatus,
una especie de homo oeconomicus u ho-
mo hierarquicus que siempre estaría
esforzándose por alcanzar la mayor dis-
tinción posible. Para enfrentar estos
riesgos resulta conveniente considerar
que los procesos simbólicos también
pueden actuar en sentido inverso; es
decir, contribuir a limitar las desigual-
dades, a generar solidaridad, a cuestio-
nar los argumentos legitimadores del
poder y a erosionar las fronteras erigi-
das entre los grupos. En esa dirección
apunta el siguiente apartado.

LA LÓGICA DEL DON Y EL HOMO
RECIPROCUS

Por medio de los símbolos, los seres hu-
manos no sólo establecen diferencias y
fronteras en una realidad continua,
también hacen lo contrario: afirman la
continuidad y afinidad en realidades
que de otro modo serían discontinuas,
fragmentadas y desiguales. Así como
diversos dispositivos simbólicos gene-
ran, reproducen y refuerzan las desi-
gualdades, muchos otros son funda-
mentales para construir la igualdad; es
aquí donde resultan relevantes los aná-
lisis antropológicos sobre los dones y la
reciprocidad.

Bronislaw Malinowski, en su cono-
cido texto Los argonautas del Pacífico
Occidental... publicado en 1922, hizo
una importante contribución al tema de
la reciprocidad al presentar una detalla-
da descripción del kula, sistema de in-
tercambio ceremonial de los habitantes
de las islas Trobriand (Malinowski,
1995). El kula es una amplia red inter-

tribal que une a gran número de perso-
nas mediante lazos concretos de obliga-
ciones recíprocas, en la que circulan ob-
jetos rituales (brazaletes y collares de
conchas). No tiene como fin la ganancia
o la acumulación —aunque las expedi-
ciones kula puedan estar acompañadas
de actividades de comercio—, ya que el
receptor de un objeto kula sólo podrá
poseerlo y exhibirlo durante un tiempo
y luego deberá donarlo a otro asociado
del circuito. El intercambio kula, absur-
do a los ojos del economista racional y
calculador, permite a Malinowski críti-
car la noción de homo oeconomicus y
destacar que esta actividad contribuye
a crear redes de asociación y reciproci-
dad que preservan la paz y mantienen
el flujo de las relaciones sociales. Mali-
nowski reconoce que entre los trobrian-
deses no están ausentes ni el deseo de
posesión ni la búsqueda del prestigio
que se obtiene al regalar brazaletes y
collares particularmente valiosos, pero
estas tendencias se encuentran regula-
das por normas y principios que ase-
guran los vínculos entre los asociados
del circuito kula. Dicho en otras pa-
labras, la lógica de la distinción, descri-
ta más arriba, se encuentra acotada
por la lógica de la reciprocidad. Como
ha dicho Godbout, el kula tiene como ob-
jeto esencial la apropiación del poder
de dar más que la apropiación de las
cosas (Godbout, 1997: 143).

Dos años más tarde, en 1924, Mar-
cel Mauss publicó su famoso Ensayo so-
bre los dones, que se convirtió en refe-
rencia obligada para la mayoría de las
discusiones posteriores sobre el tema
de la reciprocidad (Mauss, 1979). El en-
sayo de Mauss se apoyó en el texto de

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 20



Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad 21

Malinowski, en escritos de Boas sobre
el potlach de los kwakiutl y en nume-
rosas fuentes etnográficas e históricas
sobre intercambios rituales en diversas
culturas, para proponer una ambiciosa
interpretación sobre la importancia de
la lógica del don en los pueblos primiti-
vos y en las sociedades modernas. Se-
gún Mauss, en el kula, el potlach y otras
instituciones similares no participan
individuos aislados, sino grupos, tribus,
familias y otros sujetos colectivos. Por
medio de ellas “los pueblos consiguen
sustituir la guerra, el aislamiento y el
estancamiento, por la alianza, el don y
el comercio” (ibidem: 262).

Para Mauss, los dones son al mismo
tiempo voluntarios e imperativos, ya
que se rigen por una triple obligación:
la de dar, la de recibir y la de devolver.
Son también actos sociales totales, ya
que implican aspectos económicos, jurí-
dicos, familiares, morales, religiosos y
sociológicos, no sólo se intercambian
objetos: “la circulación de los bienes si-
gue la circulación de los hombres, muje-
res y niños, la de las fiestas, ritos, cere-
monias y danzas, incluso la de bromas
o injurias. En el fondo es la misma” (ibi-
dem: 222). Los procesos simbólicos que
forman parte del don (ceremonias, ta-
búes, creencia en el hau o espíritu de
las cosas, ritos, conjuros, etc.) tienen un
sentido moral y social, la finalidad
esencial sería la creación de un vínculo,
la producción de un sentimiento de
amistad, de recíproco respeto (ibidem:
177 y 199). En el estudio de los dones
antiguos Mauss encuentra argumentos
para postular la necesidad de una con-
cepción moderna de la equidad, que im-
plique cierta redistribución de la ri-

queza y la posibilidad de preservar la
reciprocidad:

[...] los pueblos, las clases, las familias
y los individuos podrán enriquecerse,
pero sólo serán felices cuando sepan
sentarse, como caballeros, en torno a
la riqueza común. Es inútil buscar
más lejos el bien y la felicidad, pues
descansa en esto, en la paz impuesta,
en el trabajo acompasado, solitario y
en común alternativamente, en la
riqueza amasada y distribuida des-
pués en el mutuo respeto y en la recí-
proca generosidad que enseña la edu-
cación (ibidem: 262).

Desde una perspectiva que otorga
mayor prioridad al simbolismo, Claude
Lévi-Strauss también abordó el tema
de la reciprocidad y el intercambio. Con-
sidera la prohibición del incesto como
una intervención cultural cuya finali-
dad es el reparto equitativo de mujeres,
al hacer posible su circulación entre las
secciones que componen a un grupo. La
interdicción crea el intercambio:

[...] la mujer que nos vedamos y nos
vedan es, por eso mismo, ofrecida. [...]
El fenómeno fundamental que brota
de la prohibición del incesto es el mis-
mo: a partir del momento en que me
vedo el uso de una mujer, quedando
ella así disponible para otro hombre
que renuncia a una mujer, que, por
este hecho queda disponible para mí
(Lévi-Strauss, 1949: 64-65).

La mujer tendría una valor crucial,
es fundamental para la reproducción
biológica y social, de modo que el grupo

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 21



22 Luis Reygadas

no podía dejar su distribución al azar o
a la incertidumbre de la competencia.
Lévi-Strauss considera que la alianza
posibilitada por la prohibición del in-
cesto no sólo involucra a las secciones
que participan en el intercambio, sino
al grupo en su conjunto que se benefi-
cia del reparto equitativo de mujeres
(Lévi-Strauss, 1949: 38-39; Fages, 1972:
42-49). Nacida de la cultura, la prohibi-
ción del incesto está relacionada con
“estructuras fundamentales del espí-
ritu humano” como la noción de reci-
procidad, que integra la oposición entre
el yo y el otro, lo mismo que el carácter
sintético de la donación que transfor-
ma a los individuos en asociados (Lévi-
Strauss, 1949: 108).

Muchas interacciones humanas son
evaluadas bajo los términos de un códi-
go de reciprocidad. Esto no quiere decir
que la mayoría de relaciones sociales
sean recíprocas o justas —por el con-
trario, casi siempre se presentan asi-
metrías y desigualdades, pero en mu-
chos casos los agentes implicados en
ellas consideran que deberían ser recí-
procas. Planteo como hipótesis que la
persistencia de la reciprocidad en la in-
teracción social y en los discursos acer-
ca de ella (cotidianos y científicos), se
debe en parte a la fuerza que tiene la
narrativa igualitaria en muchos indivi-
duos y grupos, narrativa que se sostie-
ne en un entramado simbólico tan den-
so como el que nutre los mecanismos
de la distinción.

Las etnografías de grupos cazado-
res recolectores documentan la exis-
tencia de sociedades que en muchos as-
pectos son igualitarias, por lo menos
dentro de cada categoría de edad y se-

xo; es decir, en las que existen tantas
posiciones de prestigio en cualquier
grado de edad-sexo como personas ca-
paces de ocuparlas, si bien esto no es
obstáculo para que existan profundas
diferencias entre los géneros y grupos
de edad (Fried, 1979:135). Tal igualdad
no sólo se explica por el hecho de que las
condiciones de la vida nómada hacen
que cada individuo sólo pueda poseer
aquello que puede cargar en largos
traslados, sino por la existencia de dis-
positivos culturales que establecen que
ciertos bienes estratégicos deben ser
distribuidos entre todo el grupo. En su
descripción de los bosquimanos !kung,
Lorna Marshall registra que existen
patrones tan fuertemente arraigados en
la distribución de la carne obtenida en
la cacería de especies mayores (antílo-
pes, sobre todo), que para ellos resulta
inconcebible que un hombre no distri-
buya los frutos de la cacería entre los
otros miembros de la banda:

La costumbre de compartir la carne
está tan fuertemente establecida y es
seguida de manera tan equitativa que
se ha extinguido el concepto de no
compartir la carne en las mentes de
los !kung. Es impensable que una fa-
milia tuviera mucho que comer y otros
nada cuando ellos se sientan en la no-
che muy juntos circundados por sus
fogatas. Cuando hice que trajeran a
su imaginación la imagen de un caza-
dor que escondiera carne para sí mis-
mo o para su familia para comerla se-
cretamente (lo que en realidad sería
prácticamente imposible, porque adon-
de quiera que un !kung vaya y lo que él
haga puede leerse en sus huellas), la

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 22



Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad 23

gente se rió a carcajadas. Un hombre
sería muy malo si hiciera eso, dijeron.
Sería como un león. Ellos tendrían que
tratarlo como un león, apartándolo o
enseñándole modales no dándole na-
da de carne. No le darían ni siquiera
un trozo delgado. Les pregunté: “¿algu-
na vez conocieron a alguien que co-
miera solo como un león?”. Nunca, di-
jeron (Marshall, 1967: 23).

En cambio, otros bienes no son dis-
tribuidos de esa manera; por ejemplo,
los animales pequeños y los productos
vegetales recolectados por los !kung son
distribuidos sólo entre los miembros de
la familia nuclear. Esto sugiere que la
distribución, la reciprocidad y los me-
canismos de igualación están sanciona-
dos por la cultura no sólo como respues-
ta automática a necesidades adaptativas,
sino también por una lógica propiamen-
te simbólica. Otras sociedades son mu-
cho menos igualitarias que las bandas
de cazadores recolectores, pero en ellas
también existen prescripciones cultura-
les para establecer cuáles bienes son
objeto de apropiación y usufructo priva-
dos y cuáles son materia de algún tipo
de redistribución compensatoria.

El potlach de los kwakiutl, tal como
fue descrito por Boas y otros autores a
finales del siglo XIX y principios del XX,
tenía una fuerte connotación de fiera
competencia por el prestigio: los indivi-
duos rivalizaban por distinguirse de los
otros mediante donaciones cada vez
mayores, incluso llegando a destruir
bienes en una encarnizada confronta-
ción por el estatus. Otros autores han
sugerido que el potlach previo al con-
tacto con los europeos, es decir anterior

a 1792, tenía otras características.
Stuart Piddocke sostiene que antes de
ese contacto los kwakiutl —aunque en
su conjunto tenían mayores recursos
alimenticios que otros grupos conocidos
de cazarores-recolectores—, enfrenta-
ban problemas de escasez temporal en
algunas tribus o numaym (unidad so-
cial básica), por lo que el potlach fun-
cionaba más bien como un sistema de
intercambio que aseguraba un movi-
miento continuo de alimentos desde los
grupos que disfrutaban una abundan-
cia temporal hacia los que sufrían una
carencia temporal, lo cual contribuye a
la supervivencia de toda la población
(Piddocke, 1981: 106). Quienes partici-
paban en el potlach como donadores
adquirían un mayor estatus, pero las
rivalidades por el prestigio estaban
subordinadas a la reciprocidad general
que involucraba a todo el grupo. Des-
pués del contacto hubo una drástica
disminución de la población kwakiutl
debido al sarampión y a otras enferme-
dades, al mismo tiempo que tuvieron
recursos adicionales por el comercio con
los colonizadores  de origen europeo, lo
cual explicaría la abundancia posterior
y la preeminencia de la encarnizada
lucha por el estatus en el potlach des-
crito por Boas y sus contemporáneos.

Equidad y diferencia son dos caras
de la misma moneda,pero dos caras con-
tradictorias en tanto expresan tenden-
cias y contratendencias que atraviesan
a los grupos humanos. Me parece que
Victor Turner  planteó de manera suge-
rente esta confrontación, al referirse a
la potencialidad que tienen los rituales
para crear una communitas: “en la his-
toria humana, yo veo una continua ten-

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 23



24 Luis Reygadas

sión entre estructura y communitas, en
todos los niveles de escala y compleji-
dad. La estructura, o todo lo que man-
tiene a la gente aparte, define sus dife-
rencias y constriñe sus acciones, es un
polo de un campo cargado, para el cual
el polo opuesto es la communitas, o anti-
estructura, el igualitario “sentimiento
para la humanidad”, del cual habla
David Hume” (Turner, 1987: 274).

Para Turner, en la fase liminal del
ritual se disuelven temporalmente las
diferencias entre los participantes y se
crean entre ellos vínculos directos e
igualitarios que ignoran, revierten, cru-
zan u ocurren fuera de las diferencias
de rango y posición que caracterizan a
las estructuras sociales cotidianas.
Al crear la communitas, el ritual lanza

el mensaje de que todos somos iguales
—aunque sea un mensaje pasajero—
para que después la sociedad pueda
funcionar de manera ordenada dentro
de su lógica estructural de distancia,
desigualdad y, a veces, explotación.

Pese a sus diferentes puntos de vis-
ta, los autores comentados en este apar-
tado apuntan en la misma dirección:
en diversas sociedades existe una ló-
gica del don que establece obligaciones
de dar, recibir y devolver regalos en dis-
tintos tipos de intercambios ceremonia-
les que crean vínculos de reciprocidad
entre individuos y grupos, generan flu-
jos de bienes, personas, fiestas y ritua-
les, algunos de los cuales funcionan
como mecanismos de redistribución de
la riqueza creada en esas sociedades.

Construcción simbólica de la reciprocidad

Autor Operaciones simbólicas Efectos de reciprocidad 
e igualación

Malinowski Intercambio ceremonial kula. Formación de redes de 
asociación y reciprocidad.

Mauss Donaciones como actos Creación de vínculos entre grupos.
sociales totales. Solidaridad.

Redistribución de la riqueza 
mediante el gasto noble.

Lévi-Strauss Prohibición del incesto. Circulación y reparto equitativo 
de las mujeres.

Marshall Imaginarios igualitarios. Patrones de distribución 
equitativa de recursos 
particularmente apreciados.

Piddocke Potlach. Transferencia de recursos desde 
áreas de abundancia temporal 
hacia áreas de escasez temporal.

Turner Liminalidad y creación ritual Disolución temporal de las
de la communitas. categorías estructurales.

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 24



Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad 25

El funcionamiento de la reciprocidad
estaría alimentado por diversos proce-
sos simbólicos, que se resumen en el
cuadro de la página anterior.

Aquí entran en juego dos estrate-
gias simbólicas básicas que pueden re-
percutir en la construcción de igualda-
des. Por un lado, todas aquellas acciones
simbólicas que disuelven, relativizan o
suspenden las diferencias entre los ac-
tores sociales, creando entre ellos sen-
timientos y nociones de igualdad, soli-
daridad, amistad, de ser parte de una
comunidad, de un sujeto colectivo. Tra-
bajan en este sentido los mitos y narra-
tivas niveladoras e igualitarias, ya sea
de carácter religioso, político, social o fi-
losófico, lo mismo que las dimensiones
del ritual que producen inclusión y co-
mmunitas y los procesos simbólicos que
transmiten el significado de que todos
somos iguales. Por otro lado están las
ceremonias, creencias, mitos y rituales
que hacen posibles los intercambios y,
al hacerlo, generan circulación, víncu-
los, obligaciones, redistribución de bie-
nes y personas y la formación de densas
redes sociales. En conjunto, estos dos
mecanismos indican la existencia, en
palabras de Godbout, de un homo reci-
procus, que se guía por creencias igua-
litarias y principios de correspondencia
(Godbout, 1997).

Identificar estos procesos simbólicos
permite reconocer una dimensión de la
reciprocidad en la vida social que tuvo
enorme fuerza en las sociedades primi-
tivas, que aún persiste en muchos es-
pacios y circunstancias de la vida mo-
derna. Pero no debe exagerarse esta
fuerza ni caerse en la ingenua suposi-
ción de que la solidaridad y el iguali-

tarismo son tendencias únicas en cier-
tos individuos o grupos sociales. El ho-
mo reciprocus es un tipo ideal que pue-
de describir una dimensión de la vida
social, aquella orientada por las nor-
mas del don; sin embargo, existen otras
dimensiones a considerar: por ejemplo,
una lógica de la maximización de los
beneficios que ha sido bien descrita me-
diante otro tipo ideal, el del homo oeco-
nomicus. También puede ser útil re-
cordar la distinción que hace Dumont
entre homo aequalis y homo hierarqui-
cus, para señalar  que los seres huma-
nos estamos atravesados por la tensión
que existe entre la búsqueda de la
igualdad y el afán por obtener un esta-
tus superior (Dumont, 1977). En el si-
guiente apartado trataré de reflexionar
en torno a esa tensión.

LA DIALÉCTICA DE LA 
JERARQUÍA Y LA EQUIDAD

La mayoría de estudiosos de la reci-
procidad advierten que en las donacio-
nes e intercambios ceremoniales está
presente la lógica de la distinción: do-
nar es una manera de adquirir estatus,
de obligar al receptor a adquirir una
deuda con el donante. No existe el don
gratuito, ha señalado con claridad Ma-
ry Douglas (1989). Malinowski y Boas
también fueron explícitos al afirmar
que en el kula y el potlach había una
competencia por el prestigio Quizás sea
Ruth Benedict quien haya expresado
con mayor crudeza la idea de que las
donaciones entrañan un interés egoís-
ta, pues veía en los kwakiutl “la obse-
sión de la riqueza, el deseo de superiori-
dad, y una megalomanía paranoica sin

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 25



26 Luis Reygadas

vergüenza” (Benedict, 1967: 253, citada
en Godbout, 1997: 138).7 Esto es com-
prometerse demasiado con la idea del
homo oeconomicus, y me parece más
adecuado entender que los dones y mu-
chas otras instituciones están atravesa-
dos por la dialéctica entre jerarquía y
equidad. Aquí, nuevamente, Mauss
puede ser un guía lúcido: considera que
dar es signo de superioridad, los dones
y los consumos furiosos establecen je-
rarquías entre jefes y vasallos, pero
también hay una dimensión de gratui-
dad en el don: no se rige por la pura ge-
nerosidad ni tampoco por el mero in-
terés en las utilidades, sino por una
“especie de hibrido” (Mauss, 1979: 253).

No se trata, entonces, de que unas
sociedades se rijan exclusivamente por
los lazos comunitarios, el don y la reci-
procidad y otras por el mercado, la ga-
nancia y las jerarquías, sino que en la
mayoría de casos existen todos estos
elementos en una tensión contradicto-
ria, pero con diferente intensidad y dis-
tintas maneras de articularse en cada
situación. Se trata de un continuum en
el que un extremo corresponde a las
bandas de cazadores-recolectores, para
las que el comercio, la acumulación y
las distinciones jerárquicas están re-
ducidos al mínimo. En el otro tenemos
las sociedades capitalistas contempo-
ráneas, donde el intercambio mercan-
til, la búsqueda del excedente económi-
co y las desigualdades han proliferado
por doquier. Pero en las primeras hay

intercambios de mujeres y cierta com-
petencia por el estatus, mientras en las
últimas subsiste el don, aunque casi
siempre arrinconado a la esfera de las
relaciones íntimas. Podría decirse que
en las sociedades más simples el pres-
tigio se encuentra muy acotado por
vínculos personales, creencias y prác-
ticas igualitarias, mientras en las so-
ciedades contemporáneas las lógicas
del mercado, el Estado y las jerarquías
sobredeterminan la reciprocidad, y si
bien ésta no ha desaparecido por com-
pleto, incluso en ocasiones reaparece y
se reconstruye. En medio de los dos ex-
tremos hay una enorme diversidad de
combinaciones.

Para ilustrar la superposición entre
distinción y equidad y la dialéctica
entre ellas quisiera mencionar un ejem-
plo mexicano como el sistema de car-
gos en Zinacantán, Chiapas. En esta
región, los pobladores que desean
ascender en la jerarquía lo hacen par-
ticipando en los cargos ceremoniales, lo
cual los obliga a distribuir entre los
miembros de la comunidad una gran
parte de su riqueza, ya que deben ha-
cer importantes gastos en las fiestas
del poblado:

Los ritos del sistema de cargos mexi-
cano ilustran esta mezcla ritual de
símbolos de igualdad y jerarquía en
una clase muy diferente de sistema
social. Entre los indios de Zinacantán
prevalece una ideología igualitaria,
reforzada por la creencia de que las
personas que se vuelven ricos deben
ser brujos y deben ser tratados en con-
secuencia. El sistema de cargos es un
complejo ritual en el cual los hombres

7 Raymond Firth y Melville Herskovits
también consideraban los dones como una in-
versión material para obtener un provecho
(Firth, 1972; Herskovits, 1965).

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 26



Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad 27

pueden progresar durante el curso de
sus vidas, escalando en una jerarquía
de puestos en el ciclo ritual comunal.
Para ocupar los peldaños más altos de
esta escalera, y así adquirir prestigio,
un hombre debe ser relativamente prós-
pero, porque los gastos conectados con
las responsabilidades rituales son con-
siderables. Debe pagar por una varie-
dad de fiestas y celebraciones de la co-
munidad. Por medio de estos ritos, el
hombre es capaz de transformar la
riqueza en status públicamente reco-
nocido, pese a la de otro modo tenaz
adhesión de los aldeanos a una ideo-
logía igualitaria (Kertzer, 1988: 52,
cursivas en el original).

Como es ampliamente conocido, mu-
chos rituales sirven para elevar a los
individuos, permitirles adquirir un es-
tatus superior y, en ese sentido, para
dar paso a desigualdades y jerarquías
de diversa índole. Pero el ritual tam-
bién puede equiparar e igualar, y esta
misma dualidad recorre todas las cons-
trucciones simbólicas: excluyen e in-
cluyen, elevan y denigran, disuelven
clasificaciones tanto como las refuer-
zan, erigen y derriban fronteras, legiti-
man a los poderosos y cuestionan la
dominación. No tiene mucho sentido
atribuir a priori a los procesos y arte-
factos culturales una función de pro-
ducción de equidad o generación de dis-
tinciones, ya que ambas posibilidades
existen y los efectos de igualdad o de-
sigualdad dependen mucho del contex-
to, la dinámica simbólica y los intere-
ses y acciones de los participantes en
cada caso concreto. “El don entre igua-
les reproduce la igualdad, el don entre

desiguales reproduce la desigualdad”
(Godbout, 1997: 179).8 Pero no sólo se
reproducen las condiciones previas, hay
cualidades emergentes en las inte-
racciones sociales,un proceso puede mo-
dificar la correlación de fuerzas pre-
existente, además de que se pueden
producir consecuencias no buscadas. A
veces, la suma de los deseos individua-
les por distinguirse y obtener estatus
no produce una mayor jerarquía, sino
un contexto igualitario de competen-
cia. Del mismo modo, acciones encami-
nadas a generar una mayor equidad
pueden derivar en la aparición de nue-
vas diferenciaciones. Por ello es im-
prescindible el análisis histórico de ca-
da caso concreto.

En conclusión, habría que alejarse
de las definiciones esencialistas que
prescriben de antemano funciones igua-
litarias o jerarquizantes a la cultura.
No existe una lógica estructural de la
sociedad que conduzca irremisible-
mente a la mayor desigualdad, ni si-
quiera en las sociedades contemporá-
neas, ya que en ellas las tendencias
polarizantes de la acumulación capita-

8 El don horizontal puede dar paso al don
vertical: en lo que Sahlins llama la reciproci-
dad equilibrada aparecen los dones horizonta-
les, que “en principio se efectúan entre pares,
o más bien crean paridad. Salvo que la pari-
dad siempre está amenazada por el objetivo
de obtención de una superioridad, que el he-
cho de devolver reabsorbe e invierte. Los dona-
dores de mujeres son superiores a los tomado-
res, a menos que excepcionalmente sea la
inversa. Soñar, como decía Mauss, que un don
sea tan enorme que no pueda ser devuelto
[…], es soñar en transformar el don horizontal
en don vertical” (Godbout, 1997: 183).

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 27



28 Luis Reygadas

lista se encuentran contrarrestadas por
diversas instituciones compensatorias,
y los mecanismos de distinción social
son acotados por las tradiciones demo-
cráticas, la reconstrucción moderna de
la reciprocidad y las luchas en pro
de la equidad. Del mismo modo, no pue-
de postularse la existencia de estruc-
turas sociales que garanticen de ma-
nera absoluta equidad y reciprocidad,
porque incluso en las sociedades y gru-
pos más igualitarios se ha documenta-
do la acción de contratendencias que
ocasionan asimetrías entre los géneros,
competencia por el prestigio y estrate-
gias de distinción. Lo que debe investi-
garse es de qué manera la estructura
de cada grupo o sociedad, las interac-
ciones entre sus miembros y las estra-
tegias que siguen articulan esas ten-
dencias y contratendencias.

Lo mismo ocurre si nos enfocamos
en los individuos. Resulta poco fructí-
fero suponer que el ser humano tiene
una esencia inmutable que lo orienta
siempre hacia la reciprocidad con sus
semejantes o, por el contrario, aprove-
charse de ellos y distinguirse del resto.
No hay una pulsión jerarquizante inna-
ta ni una propensión ahistórica hacia
la justicia; no está en nuestra natura-
leza ser  ni homo  reciprocus ni homo
aeconomicus en estado puro, sino que
somos, al mismo tiempo, las dos cosas y
mucho más, es decir, individuos de car-
ne y hueso, situados en circunstancias
históricas específicas, formados en so-
ciedades y culturas concretas que esta-
mos atravesadas por múltiples con-
tradicciones, una de las cuales es la que
opone distinción y reciprocidad, pero
no es la única ni la más importante. No

se puede reducir el simbolismo a algu-
na de las diversas funciones que tiene,
ya que la cultura es un fenómeno com-
plejo y abarcador que no se agota en
sus implicaciones económicas, ecológi-
cas, políticas, sociales o psicológicas.
Puede analizarse la manera en que los
procesos simbólicos expresan, y a la vez
constituyen, la dialéctica entre igual-
dad y desigualdad, pero ambos fenóme-
nos contienen múltiples determinacio-
nes que desbordan esa relación.

Para concluir, quisiera anotar algu-
nas lagunas de este escrito, que debe-
rán ser tomadas en consideración para
el futuro de una antropología de la equi-
dad. En primer lugar, la mayor parte
de las contribuciones sobre el tema que
he revisado aquí se enfocan primordial-
mente en las acciones de los actores do-
minantes de la sociedad. Me explico.
Hay una fascinación especial de los ana-
listas por lo que hacen los poderosos:
jefes tribales que hacen donaciones,
hombres que intercambian mujeres,
big men que concentran y redistribu-
yen recursos para incrementar su pres-
tigio, castas dominantes que erigen
fronteras simbólicas y tabúes para ale-
jarse de las castas inferiores, elites que
acaparan recursos y protegen sus mo-
nopolios mediante sofisticados rituales,
etnias privilegiadas que denigran a las
minorías, burgueses que acrecientan
su capital simbólico para distinguirse
de la masa y reproducir sus privilegios.
Sin embargo, esto es sólo una cara de
la moneda. Es imprescindible estudiar
lo que hacen los dominados para ero-
sionar los monopolios simbólicos y ma-
teriales, cuestionar los rituales de las
elites, ridiculizar las estrategias de dis-

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 28



Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad 29

tinción, acotar las inequidades, derri-
bar, traspasar o invertir las clasifica-
ciones y las fronteras culturales, darle
fuerza ritual a la resistencia y la rebe-
lión. No basta con estudiar la dialéctica
entre la reciprocidad y la distinción,
también hay que explorar los procesos
de contradistinción y deconstrucción de
la desigualdad.

En segundo lugar, hay que precisar
los alcances y limitaciones de los pro-
cesos simbólicos en la construcción de
igualdades y desigualdades. En este es-
crito traté de mostrar que la cultura no
sólo expresa las estructuras sociales,
sino también juega un papel central
en la constitución de la jerarquía y la
estratificación social. Las desigual-
dades sociales serían impensables, o al
menos mucho más frágiles, sin las cla-
sificaciones, las marcas rituales, las
fronteras simbólicas, la acumulación
asimétrica de capital cultural, los ri-
tuales de las elites, las estrategias de
distinción, los mitos del poder, la repro-
ducción de categorías pareadas y la le-
gitimación de la dominación. Pero la
desigualdad no se reduce a la acción de
estas operaciones simbólicas, también
se relaciona con la distribución de re-
cursos de todo tipo, el uso de la fuerza,
condiciones ecológicas y estructuras
económicas y políticas que aun cuando
no actúan al margen de la cultura,
tampoco se reducen a ella. Del mismo
modo, la equidad está íntimamente
vinculada con creencias igualitarias,
lazos de reciprocidad, obligaciones de
dar, recibir y devolver, intercambios
ceremoniales, ideologías niveladoras y
justicieras, creación ritual de commu-
nitas y sanciones rituales al enrique-

cimiento extremo; pero todos estos
procesos simbólicos, indispensables
para la construcción de un entor-
no igualitario, no son suficientes pa-
ra garantizarlo, también se requieren
mecanismos compensatorios, reglas
equitativas, redistribución de recursos
de todo tipo, instituciones que repro-
duzcan la igualdad de oportunidades
y, en general, dispositivos técnicos,
políticos y económicos que propicien la
continuidad de la justicia. De ahí que
una antropología simbólica de la equi-
dad, al igual que toda antropología sim-
bólica, requiera de un análisis de las
relaciones entre los procesos cultura-
les y el resto de las dimensiones de la
vida social.

Por último, una antropología de la
equidad tiene que construirse en diálo-
go permanente con la antropología de
la diferencia: hoy más que nunca pro-
liferan luchas y esfuerzos por lograr el
respeto a la diversidad, y este reclamo
de una mayor igualdad no puede divor-
ciarse de la aspiración a la diferencia.
Sería estéril, ingenuo y hasta peligroso
pensar que es posible lograr la equidad
por la vía de suprimir la alteridad y la
pluralidad, buscando la homogeneiza-
ción de todos los individuos y grupos.
Pero el derecho a la diferencia tampoco
es satisfactorio si se traduce en desi-
gualdades y asimetrías cada vez ma-
yores. El reto estriba en que las dife-
rencias no se traduzcan en asimetrías,
en encontrar caminos para poder ser
diversos en un contexto de equidad.
Pienso que la antropología tiene mu-
chas contribuciones por hacer para en-
frentar este reto, tanto en la teoría
como en la práctica.

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 29



30 Luis Reygadas

BIBLIOGRAFÍA

BENEDICT, Ruth (1967), Échantillons de
Civilisation, París, Gallimard.

BOURDIEU, Pierre (1988), La distinción. Cri-
terio y bases sociales del gusto, Madrid,
Taurus.

BUTLER, Judith (1996), “Variaciones sobre
sexo y género: Beauvoir, Wittig y Fou-
cault”, en M. LAMAS (coord.), El género:
la construcción cultural de la diferencia
sexual, México, PUEG/Miguel Ángel Po-
rrúa, pp. 303-326.

COHEN, Abner (1981), The Politics of Elite
Culture. Explorations in the Dramatur-
gy of Power in a Modern African Society,
Berkeley, University of California Press.

DÍAZ, Rodrigo (1998), Archipiélago de ri-
tuales. Teorías antropológicas del ritual,
Barcelona, Anthropos.

––––– (2002), “Anomalías y arrogancias de
las identidades colectivas”, en Gustavo
LEYVA (coord.), Política, identidad y na-
rración, México, Miguel Ángel Porrúa-
Signos, pp. 78-97.

DOUGLAS, Mary (1984), Purity and Danger.
An Analysis of the Concepts of Pollution
and Taboo, Londres, Ark Paperbacks.

—— (1989), “Il n’y a pas de don gratuit.
Introduction à la traduction anglaise de
l’Essai sur le don”, Revue du MAUSS, núm.
4, pp. 99-115.

DUMONT, Luis (1977), Homo aequalis. ge-
nèse et épanouissement de l’ideologie
économique, París, Gallimard.

DURKHEIM, Emile (1982), Las formas ele-
mentales de la vida religiosa, Madrid,
Akal.

DURKHEIM, Emile y Marcel MAUSS (1996),
“Sobre algunas formas primitivas de
clasificación. Contribución al estudio de
las representaciones colectivas”, en  E.
DURKHEIM y M. MAUSS, Clasificaciones
primitivas (y otros ensayos de antropo-

logía positiva), Barcelona, Ariel (Antro-
pología), pp. 23-103.

FAGES, Jean-Baptiste (1972), Para com-
prender a Lévi-Strauss, Buenos Aires,
Amorrortu.

FIRTH, Raymond (1972), Primitive Polyne-
sian Economy, Londres, Routledge and
Kegan Paul.

FRIED, Morton (1979), “Sobre la evolución
de la estratificación social y del Estado”,
en J. LlOBERA (comp.), Antropología polí-
tica, Barcelona, Anagrama, pp. 133-151.

GEERTZ, Clifford (2000), Negara. El Estado-
teatro en el Balí del siglo XIX, Barcelona,
Paidós.

GODBOUT, Jacques (en colaboración con
Alain CAILLÉ) (1997), El espíritu del
don, México, Siglo XXI.

GODELIER, Maurice (1986), La producción
de grandes hombres: poder y domina-
ción masculina entre los baruya de Nue-
va Guinea, Madrid, Akal.

GOFFMAN, Erwing (1956), “The Nature of
Deference and Demeanour”, American
Anthropologist, núm. 58, junio, pp.
473-502.

––––– (1974), “Gender display”, ponencia
para el Third International Symposium
Female Hierarchies, Harry Frank Gu-
ggenheim Foundation, 3-5 abril.

—— (1986), Estigma. La identidad deterio-
rada, Buenos Aires, Amorrortu.

HERSKOVITS, Melville (1965), Economic
Anthropology; The Economic Life of Pri-
mitive Peoples, Nueva York, Norton.

KERTZER, David (1988), Ritual, Politics and
Power, New Heaven, Yale University
Press.

LAMAS, Martha (coord.) (1996), El género:
la construcción cultural de la diferencia
sexual, México, PUEG/Miguel Ángel Po-
rrúa.

LAMONT, Michèle y M. FOURNIER (1992),
Cultivating Differences. Symbolic Boun-

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 30



Distinción y reciprocidad. Notas para una antropología de la equidad 31

daries and the Making of Inequality,
Chicago, The University of Chicago
Press.

LÉVI-STRAUSS, Claude (1949), Les Struc-
tures Élémentaires de la Parenté, París,
PUF.

—— (1971), “Introducción a la obra  de Mar-
cel Mauss”, en M. MAUSS, Sociología y
antropología, Madrid, Tecnos, pp. 13-42.

MALINOWSKI, Bronislaw (1995), Los argo-
nautas del Pacífico Occidental. Comer-
cio y aventura entre los indígenas de la
Nueva Guinea melanésica, Barcelona,
Península.

MARSHALL, Lorna (1967), “!Kung Bushman
Bands”, en VV.AA., Comparative Political
Systems, Austin, University of Texas
Press, pp. 15-43.

MAUSS, Marcel (1979) “Ensayo sobre los
dones. Motivo y forma del cambio en las
sociedades primitivas”, en M. MAUSS,
Sociología y antropología, Madrid, Tec-
nos, pp. 153-263.

ORTNER, Sherry (1979), “¿Es la mujer con
respecto al hombre lo que la naturaleza
con respecto a la cultura?”, en VV.AA.,

Antropología y feminismo, Barcelona,
Anagrama, pp. 128-145.

PIDDOCKE, Stuart (1981), “El sistema ‘pot-
lach’ de los kwakiutl del sur: una nueva
perspectiva”, en VV.AA., Antropología
económica. Estudios etnográficos, Bar-
celona, Anagrama, pp. 101-122.

RUBIN, Gayle (1996), “El tráfico de las mu-
jeres: notas sobre la ‘economía política’
del sexo”, en M. LAMAS (coord.), El gé-
nero: la construcción cultural de la di-
ferencia sexual, México, PUEG/Miguel
Ángel Porrúa, pp. 35-96.

SIMMEL, Georg (1950), The Sociology of
Georg Simmel, Nueva York, Free Press.

TILLY, Charles (2000), La desigualdad per-
sistente, Buenos Aires, Manantial.

TURNER, Victor (1987), “Metaphors of anti-
structure in religious culture”, en V.
TURNER, Dramas, Fields and Metapho-
res: Simbolic Action in Human Society,
Ithaca, Cornell University Press.

—— (1988), El proceso ritual, Madrid,
Taurus.

WEBER, Max (1996), Economía y sociedad,
México, FCE.

01. NA 69 pp 1-81 G.casa  7/18/08  11:23 AM  Page 31




