4

UT
S04

UnOm

Z,

=y

€S’ IGAL‘/04/
%

It S

L)

&  Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto
de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx

DISTINCION Y RECIPROCIDAD.
NOTAS PARA UNA ANTROPOLOGIA DE LA EQUIDAD

Luis Reygadas

a antropologia siempre se ha

I distinguido por sus aportes a la
comprension de la diversidad.
(Podria contribuir también a un mejor
entendimiento de la igualdad y la desi-
gualdad entre géneros, clases, grupos
étnicos, regiones y paises? Este escri-
to propone algunas lineas para la cons-
truccion de una antropologia de la equi-
dad, y para ello trata de reunir dos
tradiciones antropolégicas que casi
siempre se han mantenido alejadas.
Por un lado, muchos antropdlogos y an-
tropélogas han estudiado los procesos
que generan jerarquias, desigualdades,
distinciones, iniquidades. Por otro lado,
y no siempre en didlogo con los prime-
ros, otros colegas han analizado diver-
S0s mecanismos, sobre todo de recipro-

cidad, que alimentan tendencias a la
nivelacion, la igualacién y la equidad
dentro de las sociedades.

Esta separacion esta relacionada
con una concepcion dualista y cierta di-
vision del trabajo intelectual vinculada
a ella. Se coloca, de un lado, a socieda-
des y grupos caracterizados por la pree-
minencia de mecanismos de igualacién
e intercambio solidario, y en el otro a
sociedades donde predomina la genera-
cién de distinciones, jerarquias y desi-
gualdades. En un costado, la reflexion
sobre sociedades “primitivas”, familias
y grupos primarios, supuestamente ho-
rizontales, alérgicos a las jerarquias y
la dominacién. En el otro costado, los
analisis de las sociedades “modernas” y
sus instituciones complejas, a las que


www.juridicas.unam.mx

10

Luis Reygadas

se concibe como esencialmente verti-
cales, desiguales y atravesadas por el
poder. A veces, este dualismo se repro-
duce en el analisis de las sociedades
contemporaneas: habria en ellas algu-
nas instancias pristinas, por ejemplo
las comunidades indigenas, los movi-
mientos sociales y la “sociedad civil”, a
las que se concibe impregnadas por la
solidaridad, la honestidad y los valores
comunales, mientras instancias como
el mercado, los gobiernos y las empre-
sas estarian caracterizadas por la ex-
plotacion, la corrupcion y las relaciones
asimétricas. Este dualismo impide ad-
vertir el vinculo dialéctico entre ambos
procesos, presente en todo tipo de so-
ciedades e instituciones.

Pero el problema no sélo es la unila-
teralidad de cada una de estas perspec-
tivas tomadas por separado. En muchas
ocasiones tiende a suponerse la existen-
cia de alguna tendencia metahistorica,
bien hacia la igualdad o bien hacia la
desigualdad, que se impone no sélo por
encima de las acciones y voluntades de
los individuos, sino también predeter-
mina la evolucién de las sociedades. Es-
ta suposicion presenta dos variantes
principales. Por una parte, se piensa
que esas tendencias brotan de una cau-
salidad estructural inevitable (“la ley
general de la acumulacién capitalista”,
“siempre habra ricos y pobres”, “el po-
der y la riqueza tienden a concentrarse
cada vez mas”). Por la otra, se pone en
juego alguna esencia innata comparti-
da por todos los seres humanos (“esta
en nuestra naturaleza”, “el individuo
siempre quiere destacar sobre los de-
mas”). Una mirada a la historia permi-
te advertir que no existe tal predeter-

minacion: en algunas épocas se han
cerrado algunas brechas sociales que
tiempo después vuelven a abrirse, y vi-
ceversa. Para no ir mas lejos, el siglo XX
fue testigo de procesos que condujeron
a una distribucién mas equitativa de la
riqueza, tanto en paises capitalistas en
la época de oro del Estado de bienestar
como entre los que optaron por la via
socialista; pero durante las ultimas dos
décadas del siglo pasado nuevamente
se acentuaron las asimetrias sociales
en los dos grupos de paises. Mds que
establecer una tendencia a priori hacia
la igualdad o la desigualdad, seria con-
veniente estudiar sus mecanismos de
generacién. Propongo que reciprocidad
y diferenciacién pueden ser pensadas
en su entrelazamiento y oposicion, e in-
sertarse en un marco analitico que dé
cuenta de los procesos que pueden ge-
nerar tanto intercambios compensato-
rios como desigualdades mayores.

Me interesa discutir estos temas
desde la perspectiva de la antropologia
simbdélica. Esto quiere decir que no voy
a hablar de la equidad en general, sino
fundamentalmente de la relacién que
existe entre los procesos simbdlicos y la
dialéctica igualdad-desigualdad. Argu-
mentaré que los simbolos pueden ser, y
de hecho son, utilizados tanto para
crear distinciones como para disipar-
las, y que la dimension cultural es fun-
damental para la constitucién de las
asimetrias sociales. Estas no se agotan
en sus aspectos significativos, estan
fundadas también en realidades mate-
riales, econdmicas, bioldgicas, geografi-
cas y politicas. Pero estas realidades no
operan al margen de lo simbdlico, y por
ello vale la pena indagar la incidencia



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 11

de la cultura sobre la estratificacion so-
cial. Del mismo modo, la construccion
de la equidad esta acompanada de uto-
pias, reivindicaciones, declaraciones,
proyectos y acciones que tienen un
componente simbolico.

El articulo consta de tres partes. En
la primera se discuten algunos enfo-
ques que analizan la relacion entre
simbolos y desigualdad, a partir de las
ideas de Mauss y Durkheim sobre las
clasificaciones primitivas hasta llegar
a la teoria de Bourdieu sobre la distin-
cion. En la segunda parte se reflexiona
sobre la construccién simbdélica de la
reciprocidad y la igualdad, tomando co-
mo punto de partida los analisis de Ma-
linowski y Mauss sobre los intercam-
bios ceremoniales, para luego incluir
algunas reflexiones contemporaneas
sobre el tema. Por dltimo, se pretende
entrelazar ambas perspectivas para
mostrar la dialéctica igualdad-desi-
gualdad que atraviesa las relaciones y
estructuras sociales, asi como los signi-
ficados que se generan en torno a ellas.

DE LAS CLASIFICACIONES
PRIMITIVAS A LA DISTINCION
MODERNA

La relacién entre simbolos y grupos so-
ciales es un tema clasico de las ciencias
sociales, abordado tempranamente por
autores como Durkheim, Weber y Si-
mmel (Durkheim, 1982; Durkheim y
Mauss, 1996, Simmel, 1950). Debemos
a Durkheim y Mauss, en su trabajo so-
bre las clasificaciones primitivas, la
idea de que por medio de simbolos las
sociedades y grupos establecen limites
que definen conjuntos de relaciones.

Asi, al clasificar las cosas del mundo se
establecen entre ellas relaciones de in-
ferioridad/superioridad y exclusién/
inclusién vinculadas directamente con
el orden social:

Clasificar no significa inicamente
constituir grupos: significa disponer
esos grupos de acuerdo a relaciones
muy especiales. Nosotros los represen-
tamos como coordinados o subordina-
dos los unos a los otros, decimos que
éstos [las especies] estan incluidos en
aquéllos [los géneros], que los segun-
dos subsumen a los primeros. Los hay
que dominan, otros que son domina-
dos, otros que son independientes los
unos de los otros. Toda clasificacion
implica un orden jerarquico del que ni
el mundo sensible ni nuestra concien-
cia nos brindan el modelo (Durkheim
y Mauss, 1996: 30).

Para Durkheim y Mauss la funcién
clasificatoria de la mente humana era
explicada por la existencia de grupos
sociales; es decir, establecian una re-
lacién de primacia o determinacion de
la estructura social sobre la estructura
del pensamiento. Para ellos, las per-
sonas clasificaban los objetos del mun-
do en grupos debido a que la sociedad
estaba dividida en grupos.' Esta corres-

! En otro pasaje de Clasificaciones primiti-
vas (y otros ensayos de antropologia positiva),
Durkheim y Mauss lo expresan asi: “Es por-
que los hombres estan agrupados, y se pien-
san a ellos mismos en la forma de grupos, que
en sus ideas ellos agrupan otras cosas” (cita-
dos en Lamont y Fournier, 1992: 2).



12

Luis Reygadas

pondencia entre las estructuras menta-
les y las estructuras sociales ha sido
ampliamente criticada (Diaz, 2002),
pero sigue teniendo partidarios tan re-
nombrados como Pierre Bourdieu; en
su libro sobre la distincion suscribi6 el
llamado “conformismo légico” de Durk-
heim al afirmar:

Las estructuras cognitivas que elabo-
ran los agentes sociales para conocer
practicamente el mundo social son
unas estructuras sociales incorpora-
das. El conocimiento practico del mun-
do social que supone la conducta “ra-
zonable” en ese mundo elabora unos
esquemas clasificadores [...], esque-
mas histoéricos de percepcion y apre-
ciacion que son producto de la divisién
objetiva en clases [clases de edad,
clases sexuales, clases sociales] y que
funcionan al margen de la conciencia
y del discurso. [...] En la lucha y para
las necesidades de la lucha funcionan
unos principios de divisién insepara-
blemente logicos y socioldgicos que, al
producir unos conceptos, producen
unos grupos, los mismos grupos que
los producen y los grupos contra los
cuales se producen (Bourdieu, 1988:
479 y 490).

Mas all4 de que se suscriba o no la
tesis de la correspondencia entre las
clasificaciones sociales y las clasifica-
ciones simbdlicas, o de que se postule
algtn tipo de autonomia entre ellas,?
una idea que permanece con gran fuer-
za es que las desigualdades sociales se
encuentran asociadas con un conjunto
de operaciones simbdlicas, siendo la de
agrupar y clasificar una de las mas re-

levantes. De aqui no se sigue que las
inequidades sélo son resultado del tra-
bajo simbdélico de ordenar, separar y eti-
quetar los diferentes grupos humanos,
ya que ademads intervienen muchos
otros procesos, entre ellos la explota-
cion, los monopolios de diversos recur-
sos y los cierres sociales. Dado que los
estudios de antropélogos y otros cienti-
ficos interesados en las dimensiones
significativas muestran que las asime-
trias sociales tienen un fuerte compo-
nente simbdlico, vale la pena recordar
algunas contribuciones al respecto.
Como se dijo antes, Durkheim y
Mauss se interesaron en la actividad
clasificatoria del ser humano, quien al
ordenar, agrupar y separar objetos, ani-
males y plantas, personas e institucio-
nes, también marca diferencias, limites
y fronteras entre ellos, define jerar-
quias, crea situaciones de inclusion y
exclusion. Interesados en fundar una
ciencia de lo social, insistieron en sefia-
lar que el origen de esta funcion clasifi-
catoria no era logico ni biolégico, sino

2 El mismo Bourdieu sefiala que hay una
autonomia relativa entre ambas: “En la inde-
pendencia relativa de la estructura del sis-
tema de las palabras enclasantes y enclasadas
[...] con respecto a la estructura de la distribu-
cién del capital, y, con mayor precisién, en el
desajuste [...] entre el cambio de los puestos,
ligado al cambio del aparato de produccién, y
el cambio de las titulaciones, es donde reside
el principio de las estrategias simbdlicas que
tratan de explotar las discordancias entre lo
nominal y lo real, de apropiarse las palabras
para tener las cosas que aquéllas designan o
de apropiarse las cosas en espera de obtener
las palabras que las sancionen” (Bourdieu,
1988:491).



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 13

histérico y social, resultado de la seg-
mentacion de la sociedad en grupos.
La agudeza de la correlacién conduce a
reflexionar sobre las implicaciones so-
ciales de acciones simbdlicas tan sim-
ples y constantes como agrupar y se-
parar, establecer un orden, incluir y
excluir. Al analizar estas operaciones
en el contexto de las relaciones de po-
der y de la distribucion de recursos, pri-
vilegios y oportunidades, se entra de
lleno en el estudio de la desigualdad.
Otro clasico, Max Weber, también
vinculé el estudio de los significados
con el analisis de las clases sociales
y los grupos de estatus. Ademas de cla-
ses sociales formadas gracias a diver-
sos monopolios sobre recursos economi-
cos, Weber postulaba la existencia de
grupos de status, explicados por la dis-
tribucion desigual del prestigio y el ho-
nor social. Estos diferenciales de pres-
tigio no pueden entenderse sin hacer
referencia a lo simbdlico, ya que se asig-
na a cada grupo de estatus cierta es-
timacion social, positiva o negativa,
asociada a una cualidad comtn a las
personas de ese grupo (Weber, 1996:
684 y ss.). Esta asignacion es un hecho
cultural, independientemente de que
pueda estar asociada a situaciones eco-
némicas y politicas; sin embargo, Weber
va mas alld y postula la existencia de
marcas rituales que acomparian la
constitucion de muchos grupos de sta-
tus: “... al lado de la garantia con-
vencional y juridica de la separacion de
estamentos existe también una garan-
tia ritual, de suerte que todo contacto
fisico con un miembro de una casta con-
siderada ‘inferior’ es para los pertene-
cientes a la casta ‘superior’ una macu-

la que contamina y es expiada desde
el punto de vista religioso” (Weber,
1996: 689).

Relacionar la impureza y las man-
chas con las clasificaciones sociales ha
sido un recurso empleado en diversas
ocasiones, pero tal vez nadie le haya
prestado tanta atencién como Mary
Douglas, quien recurre al analisis de lo
puro y lo impuro, lo contaminado y
lo sucio para comprender los limites
simbolicos que separan los grupos. Lo
sucio es lo que esta fuera de lugar, lo
que no corresponde con la estructura
esperada. Al descifrar las estructuras
simbdlicas con que una sociedad dis-
tingue lo impoluto, lo limpio y lo in-
maculado de lo contaminado, sucio o
manchado puede aprenderse mucho de
ciertas estructuras sociales (Douglas,
1984). Contemplar las relaciones entre
clases sociales o entre géneros desde la
ventana abierta por Douglas represen-
ta un camino para descubrir formas su-
tiles de exclusién y discriminacion.

Desde un registro muy diferente,
Erwin Goffman reflexiona sobre los es-
tigmas, un tipo particular de maculas
que marcan de manera profunda a
quienes son objeto de ellos (Goffman,
1986). A este autor no le interesan tan-
to las estructuras simbdlicas que agru-
pan y distinguen a los individuos, sino
las acciones e interacciones median-
te las cuales se etiquetan a si mismos y
a los demas. Podria decirse que se preo-
cupa mas por las estrategias de clasifi-
cacién que por las clasificaciones. Para
Goffman, son los pequenos actos de de-
ferencia o rebajamiento los que, al acu-
mularse, constituyen las grandes dife-
rencias sociales:



14

Luis Reygadas

Rutinariamente la cuestion es: la opi-
nién de quién es emitida mas frecuen-
te y contundentemente, quién hace las
decisiones menores aparentemente
requeridas para la coordinacion de al-
guna accién conjunta en curso y a los
intereses pasajeros de quién se otorga
mas peso. Y por mas trivial que algu-
nas de estas pequefias ganancias y
pérdidas puedan parecer, sumando to-
das ellas a lo largo de todas las situa-
ciones sociales en las cuales ocurren,
podemos ver que su efecto social es
enorme. La expresion de subordina-
cién y dominacién a través de este en-
jambre de significados situacionales
es mas que un mero vestigio o simbo-
lo 0 afirmacién ritualista de la jerar-
quia social. Estas expresiones consti-
tuyen considerablemente la jerarquia
(citado en Bourdieu, 1988: 493-494).

Los mitos también desempefian su
papel en la construccion de desigualda-
des, como demuestra Maurice Godelier
en su estudio sobre la dominaciéon mas-
culina entre los baruya. En este pueblo
de Nueva Guinea una compleja narra-
tiva mitica consagra la supremacia de
los hombres, a cuyo semen se atribuye
un cimulo de virtudes (produce la con-
cepcién, nutre al feto, alimenta a la es-
posa, se transforma en leche, fortalece
a los jovenes iniciados, etcétera), mien-
tras la sangre menstrual es considera-
da una sustancia dafiina y peligrosa.
Esta narrativa se prolonga en diferen-
cias en torno a los cuerpos (el del hom-
bre se considera bello, puede usar cin-
tas y plumas) y en torno a los espacios
(hay caminos dobles, los de los hombres
son mas altos, una linea imaginaria di-

vide 4areas masculinas y femeninas en
las casas familiares). Esta pesadisima
trama contribuye a la existencia de dis-
criminaciones de género en los A&mbitos
econémico y politico (Godelier, 1986).

El tema de la desigualdad de género
ha experimentado una impresionante
expansion durante los ultimos veinti-
cinco anos, y analizarlo, asi sea some-
ramente, requeriria varios articulos.
Para los propoésitos de este escrito cabe
recordar que la antropologia del géne-
ro, junto con muchas autoras feminis-
tas, ha contribuido a mostrar que las
asimetrias entre hombres y mujeres
han estado directamente relacionadas
con construcciones simbélicas sobre lo
que significa ser varén y ser mujer (Bu-
tler, 1996; Lamas, 1996; Ortner, 1979;
Rubin, 1996). La cosmologia de muchas
culturas esta poblada de oposiciones
entre lo masculino y lo femenino, mis-
mas que con frecuencia sobrevaloran
las cualidades positivas masculinas e
infravaloran las femeninas lo cual con-
tribuye a reproducir relaciones de do-
minacion entre los géneros. La antro-
pologia también ha desempefiado un
papel importante en las tareas de mos-
trar como la subordinacién de las mu-
jeres estd en el origen de muchas otras
asimetrias sociales.?

En un texto clasico de antropologia
politica, Abner Cohen estudi6 los ritua-

3Véase Godelier (1986); “la division del tra-
bajo por sexos, por lo tanto, puede ser vista co-
mo un ‘tabd’: un tabu contra la igualdad de
hombres y mujeres, un tabu que divide los se-
xos en dos categorias mutuamente excluyen-
tes, un tabud que exacerba las diferencias biol6-
gicas y asi crea el género” (Rubin, 1996: 58).



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 15

les de exclusividad que permitian a un
grupo étnico de Sierra Leona constituir-
se en una elite social, politica y cultural.
Habla de la “mistica de la excelencia” y
de los “cultos de elite” que permiten a
un grupo validar y sostener su estatus
privilegiado al afirmar que poseen cua-
lidades escasas y exclusivas que son
esenciales para la sociedad en su con-
junto (Cohen, 1981). La ideologia de la
elite estaria objetivada y sostenida por
un elaborado cuerpo de simbolos y de-
sempenios dramaticos que incluyen mo-
dales, etiqueta, estilos de vestir, acento,
patrones recreativos, costumbres y re-
glas matrimoniales. Este estilo de vida
sélo se adquiere a través de largos pe-
riodos de socializacion, en particular en
espacios informales como la familia,
grupos de pares, clubes y actividades
extracurriculares de la escuela (Cohen,
1981: 2-3).* El trabajo simbdlico de las
elites les permite distinguirse del resto
de la poblacién en lo relativo a cosas
tan vagas como el decoro, la elegancia,
la educacion y otros atributos que les
permiten acceder a privilegios y recom-
pensas extraordinarios.

De manera similar, Pierre Bourdieu
encontro en el analisis del gusto algu-
nos de los mas sutiles resortes de la di-

* Sobre la estrecha relacion entre simbolos
y clases sociales, Cohen afirma: “los grupos de
clase’ son construcciones socioldgicas abstrac-
tas que no pueden ser comprendidas al mar-
gen de los mecanismos simbdélicos que entrela-
zan a sus miembros y sus familias, y entonces
las transforman de meras categorias de perso-
nas en grupos corporativos concretos, cohe-
sivos, cooperantes y relativamente durables”
(Cohen, 1981: xvI).

ferenciacion clasista en las sociedades
contemporaneas. Va mas alla del sim-
ple analisis del consumo cultural como
un poderoso marcador de estatus, para
indagar en torno a los habitus de clase;
es decir, los esquemas de disposiciones
duraderas que gobiernan las practicas
y gustos de los diferentes grupos, los
cuales resultan en sistemas de clasifi-
cacion para ubicar a los individuos en
determinada posicion social no sélo por
su dinero, sino también por su capital
simbélico (Bourdieu, 1988). Hasta en
detalles aparentemente insignificantes,
como la manera de hablar o la forma
de mover el cuerpo, estaria inscrita la
ubicacion de un sujeto en la division so-
cial del trabajo (tbidem: 477).

Para Bourdieu, los simbolos, por el
poder evocador de la enunciacién, ha-
cen ver otras cosas, otras propiedades
de las cosas y de las personas, tienen
un poder capaz de separar y de distin-
guir y, de este modo, de lo indiferencia-
do hacen surgir la diferencia:

El principio de division logica y politica
que es el sistema de enclasamiento s6-
lo tiene existencia y eficacia porque
reproduce, bajo una forma transfigu-
rada, en la logica propiamente simbé-
lica de las distancias diferenciales, es
decir, de lo discontinuo, las diferencias,
lo mas frecuente graduales y continuas,
que confieren su estructura al orden
establecido: pero sélo afiade su contri-
bucién propia, es decir, propiamente
simbdlica, al mantenimiento de ese or-
den porque tiene el poder propiamen-
te simbdlico de hacer ver y hacer creer
que otorga la imposicion de estructu-
ras mentales (ibidem: 490).



16

Luis Reygadas

Los simbolos también crean limites
que pueden convertirse en fronteras
entre los grupos sociales. Esas fronte-
ras fijan un estado de las luchas socia-
les y de la distribucion de las ventajas
y las obligaciones en una sociedad. En
ese sentido, Charles Tilly ha hecho un
detallado analisis sobre la desigualdad
categorial, una diferencia que surge de
la distincién entre diferentes catego-
rias de personas definidas socialmen-
te.”De acuerdo con Tilly, las categorias
son producidas culturalmente en torno
a ciertas caracteristicas, bioldgicas o so-
ciales. La institucionalizacion de las ca-
tegorias pareadas, y de sistemas de cie-
rre y exclusion creadas en torno a ellas,
hace que la desigualdad perdure. Se in-
teresa en las diferencias que resultan
de la existencia de categorias pareadas
que separan claramente a las personas
en dos grupos, pues los considera fun-
damentales en la generacion de las de-
sigualdades persistentes: “el argumen-
to central reza lo siguiente: las grandes
y significativas desigualdades en las
ventajas de que gozan los seres huma-
nos corresponden principalmente a di-
ferencias categoriales como negro/blan-
co, varén/mujer, ciudadano/extranjero o
musulman/judio mas que a diferencias
individuales en atributos, inclinaciones
o desempenos” (Tilly, 2000: 21).

’“Las categorias pareadas y desiguales,
consistentes en relaciones asimétricas a través
de una linea divisoria socialmente reconocida
(y habitualmente incompleta), se reiteran en
una amplia variedad de situaciones, y su efec-
to corriente es la exclusién desigual de cada
red de los recursos controlados por la otra”
(Tilly, 2000: 22).

Tilly critica las aproximaciones indi-
vidualistas al fenémeno de la desigual-
dad, es decir, las centradas en la distri-
bucion de atributos, bienes o posesiones
entre los actores. En contrapartida pro-
pone un enfoque relacional de la desi-
gualdad, atento a las interacciones en-
tre grupos de personas. Le interesa el
trabajo categorial que establece limites
entre los grupos, crea estigmas y atri-
buye cualidades a los actores ubicados
auno y otro lado de los limites (ibidem:
79y ss.). Los limites pueden separar
categorias internas, especificas a una
organizacion o grupo (por ejemplo los
que separan a directivos de traba-
jadores o reclutas de oficiales), o bien
distinguir categorias externas, comu-
nes a toda la sociedad (hombre/mujer,
blanco/negro). Cuando coinciden las ca-
tegorias internas y externas la desi-
gualdad se ve reforzada (ibidem: 87-
90), mientras la utilizacién de categorias
pareadas causa desigualdad persistente
cuando permite la existencia de dos
mecanismos basicos: la explotacion y el
acaparamiento de oportunidades.®

Cada uno de los autores menciona-
dos parte de una perspectiva diferente,
pero tienen algo en comin: en primer
lugar, apuntan que los simbolos desem-
pefian un papel fundamental en la crea-
cion y reproduccién de las desigualda-
des. No todas las desigualdades tienen
un origen cultural, algunas se derivan
del simple uso de la fuerza, de diferen-
cias materiales o bioldgicas, pero inclu-

¢ Tilly habla de otros dos mecanismos com-
plementarios que refuerzan la desigualdad
categorial: la emulacién y la adaptacion (2000:
22-23)



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 17

so éstas van a ser filtradas por el en-
tramado simbélico. Por ejemplo, dos
hombres pueden diferir en estatura,
aspecto fisico o color de la piel por cau-
sas estrictamente genéticas (sin necesi-
dad de considerar los casos en que la
estatura u otros rasgos fisicos varian
por causas sociales), pero la cultura
puede etiquetarlos como iguales o, por
el contrario, establecer entre ellos je-
rarquias y diferencias valorativas. So-
bre esa base les pueden ser reconocidos
diferentes derechos, obligaciones, retri-
buciones, castigos y privilegios. Las cla-
sificaciones simbdlicas no son condicién
suficiente para la produccion de desi-
gualdades materiales, culturales y poli-

ticas, mas casi siempre son condicién
necesaria para su existencia al combi-
narse con jerarquias, instituciones y
relaciones de poder especificas.

En segundo lugar, dichos autores
identifican diversos procesos y opera-
ciones simbdlicas que entran en juego
en la construccién de desigualdades.
Durkheim habla de clasificaciones y
formacion de grupos; Weber de atribu-
cién de cualidades y de marcas rituales;
Mary Douglas propone calificaciones
de pureza e impureza, Goffman de es-
tigmas y asi sucesivamente. El siguien-
te cuadro muestra las distintas ope-
raciones simbolicas detectadas y los
efectos de desigualdad que producen:

Relaciones entre simbolismo y desigualdad

Autor Operaciones simbélicas Efectos de desigualdad
Durkheim y Mauss Clasificacion, ordenacién y Jerarquias.
agrupacion. Inclusién y exclusion.
Weber Atribucion de cualidades Distribucién desigual del prestigio.
a los grupos. Cierres sociales y monopolios
Marecas rituales. de recursos.
Douglas Calificaciones de pureza e Fronteras entre los grupos.
impureza. Prescripcion de relaciones
adecuadas dentro de los grupos.
Goffman Estigmatizacion. Exclusién.
Estrategias de clasificacion. Reproduccion cotidiana de
Deferencia y rebajamiento. los privilegios y las desventajas.
Godelier Mitos. Dominacién y subordinacién
Simbolismo del cuerpo y de género.
del espacio.
Ritos de iniciacién.
Butler, Lamas, Construccién cultural del género. Dominacion masculina.

Ortner y Rubin Sobrevaloracion e
infravaloracion.

Tabues.

Asimetrias de género.




18

Luis Reygadas

Relaciones entre simbolismo y desigualdad (continuacion)

Autor Operaciones simbélicas Efectos de desigualdad
Cohen Rituales de exclusividad. Constitucion de elites.
Cultos de elite. Distincién con respecto al
Mistica de la excelencia. resto de la poblacion.
Acceso a privilegios, estatus
y recompensas extraordinarios.
Bourdieu Formacion de habitus. Sistemas de enclasamiento.
Enunciacion, separacion y Distincion de clase.
distincion. Limites y fronteras entre
Distancias diferenciales. los grupos sociales.
Tilly Categorias pareadas. Desigualdad persistente.
Atribucién de limites, estigmas ~ Explotacion.

y cualidades a los miembros

de las categorias.

Acaparamiento de oportunidades.

La lista podria extenderse y exten-
derse, pues existe una gran cantidad de
recursos simbdlicos que pueden ser uti-
lizados para crear y reproducir desigual-
dades. No tendria caso hacer una enu-
meracién exhaustiva de dichos recursos,
pero puede ser til tratar de identificar
algunos de las principales estrategias
simbdlicas que entran en juego en la
construccion de la desigualdad.

En primer término estan todas las
que imputan caracteristicas positivas
al grupo social al cual se pertenece.
En la misma linea opera la sobrevalo-
racion de lo propio, las autocalificacio-
nes de pureza y todas las operaciones
que presentan los privilegios propios
como resultado de la posesion de ras-
gos especiales. La mistica de la exce-
lencia y las estrategias de distincién
constituirian una variante de estos me-
canismos, en la medida en que presen-
tan la ganancia de estatus como un re-

sultado del esfuerzo, la inteligencia, la
elegancia, el buen gusto, la cultura,
la educacion, la belleza o cualquier otra
caracteristica que posea el propio grupo.
Como complemento de lo anterior,
pero de signo contrario, estan todos los
dispositivos simbélicos que atribuyen
caracteristicas negativas a los otros
grupos: estigmatizacion, satanizacion,
senalamientos de impureza, rebaja-
miento e infravaloraciéon de lo ajeno o
extrafio. Todas ellas legitiman el esta-
tus inferior de los otros por la posesion
de rasgos fisicos, sociales o culturales
poco adecuados o de menor valor. En
conjunto, estos dos tipos de recursos
simbdlicos constituyen dispositivos de
categorias pareadas, clasificaciones y
ordenamientos que producen jerar-
quias y sistemas de enclasamiento.
Pero no basta con clasificar en gru-
pos jerarquizados, se requiere ademas
preservar la separacion entre las agru-



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 19

paciones conformadas, por lo que tam-
bién entra en juego un tercer mecanis-
mo, consistente en establecer fronteras
y mantener las distancias sociales. Asi,
el trabajo de construccion y reproduc-
cion de limites simbélicos (boundary
work) crea situaciones de inclusion y
exclusion y sostiene los limites mate-
riales, econémicos y politicos que sepa-
ran a los grupos. La creacion de una
distancia cultural es fundamental para
hacer posibles distancias y diferencias
de otra naturaleza.

Ademas de sobrevalorar, demeritar
y separar, las tres estrategias anterio-
res también contribuyen a legitimar
las desigualdades, mas puede anadirse
una cuarta estrategia, enfocada especi-
ficamente en el trabajo de legitimacién.
Se trata de recursos simboélicos que pre-
sentan los intereses particulares de un
grupo como si fueran universales, es
decir, cuya satisfaccion redunda en el
beneficio de toda la sociedad. También
entran aqui todos los discursos que na-
turalizan la desigualdad o la conside-
ran inevitable o normal.

Estas cuatro estrategias recurren a
una diversidad de dispositivos simboli-
cos para lograr su eficacia. Probable-
mente el mas analizado de ellos es el
ritual, por la enorme fuerza expresiva
que tienen las dramatizaciones rituales
al concentrar una gran cantidad de
stmbolos que vinculan emociones y pres-
cripciones (Diaz, 1998; Geertz, 2000;
Turner, 1988). Aun cuando el ritual es
uno de los mecanismos mas poderosos
para conferir estatus y legitimar la ob-
tencion de privilegios (Kertzer, 1988:
51), no todo se reduce a éste: la cons-
truccion simbodlica de las desigualdades

también pasa por los mitos, las rutinas
cotidianas, el discurso, el habitus, las
narraciones y argumentaciones, el sim-
bolismo del cuerpo y el espacio, las cos-
movisiones y por un sinfin de acciones
simbdélicas que elevan, degradan, sepa-
ran y legitiman las distancias y dife-
rencias sociales.

La insistencia en la capacidad de los
procesos simbdlicos para generar fron-
teras y diferencias ayuda a compren-
der mejor la dinamica de la desigual-
dad, pero también entrana riesgos. Uno
de ellos es sobrestimar su poder legiti-
mador, hasta el punto de pensar que
los dominados simplemente aceptan el
lugar que les ha asignado la division
social del trabajo, como senala Pierre
Bourdieuw:

Utilizando, para apreciar el valor de
su posicion y de sus propiedades, un
sistema de esquemas de percepcion y
apreciacién que no es otra cosa que la
incorporacién de las leyes objetivas
segun las cuales se constituye objeti-
vamente su valor, los dominados tien-
den de entrada a atribuirse lo que la
distribucion les atribuye, rechazando
lo que les es negado [“eso no es para no-
sotros”], contentandose con lo que se les
otorga, midiendo sus esperanzas por
sus posibilidades, definiéndose como
los define el orden establecido, repro-
duciendo en el veredicto que hacen so-
bre si mismos el veredicto que sobre
ellos hace la economia, destinandose,
en una palabra, a lo que en todo caso
les pertenece (Bourdieu, 1988: 482).

Otro riesgo es el de considerar la exis-
tencia de un actor exclusivamente ra-



20

Luis Reygadas

cional, orientado hacia la maximizacién
de beneficios econémicos o de estatus,
una especie de homo oeconomicus u ho-
mo hierarquicus que siempre estaria
esforzandose por alcanzar la mayor dis-
tincién posible. Para enfrentar estos
riesgos resulta conveniente considerar
que los procesos simboélicos también
pueden actuar en sentido inverso; es
decir, contribuir a limitar las desigual-
dades, a generar solidaridad, a cuestio-
nar los argumentos legitimadores del
poder y a erosionar las fronteras erigi-
das entre los grupos. En esa direccién
apunta el siguiente apartado.

LA LOGICA DEL DON Y EL. HOMO
RECIPROCUS

Por medio de los simbolos, los seres hu-
manos no sélo establecen diferencias y
fronteras en una realidad continua,
también hacen lo contrario: afirman la
continuidad y afinidad en realidades
que de otro modo serian discontinuas,
fragmentadas y desiguales. Asi como
diversos dispositivos simbélicos gene-
ran, reproducen y refuerzan las desi-
gualdades, muchos otros son funda-
mentales para construir la igualdad; es
aqui donde resultan relevantes los ana-
lisis antropoldgicos sobre los dones y la
reciprocidad.

Bronislaw Malinowski, en su cono-
cido texto Los argonautas del Pacifico
Occidental... publicado en 1922, hizo
una importante contribucién al tema de
la reciprocidad al presentar una detalla-
da descripcion del kula, sistema de in-
tercambio ceremonial de los habitantes
de las islas Trobriand (Malinowski,
1995). El kula es una amplia red inter-

tribal que une a gran niimero de perso-
nas mediante lazos concretos de obliga-
ciones reciprocas, en la que circulan ob-
jetos rituales (brazaletes y collares de
conchas). No tiene como fin la ganancia
o0 la acumulacion —aunque las expedi-
ciones kula puedan estar acompanadas
de actividades de comercio—, ya que el
receptor de un objeto kula sélo podra
poseerlo y exhibirlo durante un tiempo
y luego debera donarlo a otro asociado
del circuito. El intercambio kula, absur-
do a los ojos del economista racional y
calculador, permite a Malinowski criti-
car la nocion de homo oeconomicus'y
destacar que esta actividad contribuye
a crear redes de asociacion y reciproci-
dad que preservan la paz y mantienen
el flujo de las relaciones sociales. Mali-
nowski reconoce que entre los trobrian-
deses no estan ausentes ni el deseo de
posesion ni la busqueda del prestigio
que se obtiene al regalar brazaletes y
collares particularmente valiosos, pero
estas tendencias se encuentran regula-
das por normas y principios que ase-
guran los vinculos entre los asociados
del circuito kula. Dicho en otras pa-
labras, la logica de la distincion, descri-
ta mas arriba, se encuentra acotada
por la logica de la reciprocidad. Como
ha dicho Godbout, el kula tiene como ob-
jeto esencial la apropiacion del poder
de dar méas que la apropiacién de las
cosas (Godbout, 1997: 143).

Dos anos mas tarde, en 1924, Mar-
cel Mauss publicé su famoso Ensayo so-
bre los dones, que se convirtié en refe-
rencia obligada para la mayoria de las
discusiones posteriores sobre el tema
de la reciprocidad (Mauss, 1979). El en-
sayo de Mauss se apoyo¢ en el texto de



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 21

Malinowski, en escritos de Boas sobre
el potlach de los kwakiutl y en nume-
rosas fuentes etnograficas e historicas
sobre intercambios rituales en diversas
culturas, para proponer una ambiciosa
interpretacion sobre la importancia de
la l6gica del don en los pueblos primiti-
vos y en las sociedades modernas. Se-
gin Mauss, en el kula, el potlach y otras
instituciones similares no participan
individuos aislados, sino grupos, tribus,
familias y otros sujetos colectivos. Por
medio de ellas “los pueblos consiguen
sustituir la guerra, el aislamiento y el
estancamiento, por la alianza, el don y
el comercio” (ibidem: 262).

Para Mauss, los dones son al mismo
tiempo voluntarios e imperativos, ya
que se rigen por una triple obligacion:
la de dar, la de recibir y la de devolver.
Son también actos sociales totales, ya
que implican aspectos econémicos, juri-
dicos, familiares, morales, religiosos y
socioldgicos, no s6lo se intercambian
objetos: “la circulacién de los bienes si-
gue la circulacién de los hombres, muje-
res y nifos, la de las fiestas, ritos, cere-
monias y danzas, incluso la de bromas
o injurias. En el fondo es la misma” (ibi-
dem: 222). Los procesos simbdlicos que
forman parte del don (ceremonias, ta-
bues, creencia en el hau o espiritu de
las cosas, ritos, conjuros, etc.) tienen un
sentido moral y social, la finalidad
esencial seria la creacién de un vinculo,
la produccion de un sentimiento de
amistad, de reciproco respeto (ibidem:
177y 199). En el estudio de los dones
antiguos Mauss encuentra argumentos
para postular la necesidad de una con-
cepcion moderna de la equidad, que im-
plique cierta redistribucién de la ri-

queza y la posibilidad de preservar la
reciprocidad:

[...] los pueblos, las clases, las familias
y los individuos podran enriquecerse,
pero sélo seran felices cuando sepan
sentarse, como caballeros, en torno a
la riqueza comun. Es inutil buscar
mas lejos el bien y la felicidad, pues
descansa en esto, en la paz impuesta,
en el trabajo acompasado, solitario y
en comun alternativamente, en la
riqueza amasada y distribuida des-
pués en el mutuo respeto y en la reci-
proca generosidad que ensena la edu-
cacion (tbidem: 262).

Desde una perspectiva que otorga
mayor prioridad al simbolismo, Claude
Lévi-Strauss también abordé el tema
de la reciprocidad y el intercambio. Con-
sidera la prohibicién del incesto como
una intervencion cultural cuya finali-
dad es el reparto equitativo de mujeres,
al hacer posible su circulacion entre las
secciones que componen a un grupo. La
interdiccion crea el intercambio:

[...] la mujer que nos vedamos y nos
vedan es, por eso mismo, ofrecida. [...]
El fenémeno fundamental que brota
de la prohibicién del incesto es el mis-
mo: a partir del momento en que me
vedo el uso de una mujer, quedando
ella asi disponible para otro hombre
que renuncia a una mujer, que, por
este hecho queda disponible para mi
(Lévi-Strauss, 1949: 64-65).

La mujer tendria una valor crucial,
es fundamental para la reproduccién
biolégica y social, de modo que el grupo



22

Luis Reygadas

no podia dejar su distribucién al azar o
a la incertidumbre de la competencia.
Lévi-Strauss considera que la alianza
posibilitada por la prohibicién del in-
cesto no s6lo involucra a las secciones
que participan en el intercambio, sino
al grupo en su conjunto que se benefi-
cia del reparto equitativo de mujeres
(Lévi-Strauss, 1949: 38-39; Fages, 1972:
42-49). Nacida de la cultura, la prohibi-
cion del incesto esta relacionada con
“estructuras fundamentales del espi-
ritu humano” como la nocién de reci-
procidad, que integra la oposicion entre
el yo y el otro, lo mismo que el caracter
sintético de la donacién que transfor-
ma a los individuos en asociados (Lévi-
Strauss, 1949: 108).

Muchas interacciones humanas son
evaluadas bajo los términos de un codi-
go de reciprocidad. Esto no quiere decir
que la mayoria de relaciones sociales
sean reciprocas o justas —por el con-
trario, casi siempre se presentan asi-
metrias y desigualdades, pero en mu-
chos casos los agentes implicados en
ellas consideran que deberian ser reci-
procas. Planteo como hipétesis que la
persistencia de la reciprocidad en la in-
teraccion social y en los discursos acer-
ca de ella (cotidianos y cientificos), se
debe en parte a la fuerza que tiene la
narrativa igualitaria en muchos indivi-
duos y grupos, narrativa que se sostie-
ne en un entramado simbélico tan den-
so como el que nutre los mecanismos
de la distincién.

Las etnografias de grupos cazado-
res recolectores documentan la exis-
tencia de sociedades que en muchos as-
pectos son igualitarias, por lo menos
dentro de cada categoria de edad y se-

x0; es decir, en las que existen tantas
posiciones de prestigio en cualquier
grado de edad-sexo como personas ca-
paces de ocuparlas, si bien esto no es
obstaculo para que existan profundas
diferencias entre los géneros y grupos
de edad (Fried, 1979:135). Tal igualdad
no solo se explica por el hecho de que las
condiciones de la vida némada hacen
que cada individuo sé6lo pueda poseer
aquello que puede cargar en largos
traslados, sino por la existencia de dis-
positivos culturales que establecen que
ciertos bienes estratégicos deben ser
distribuidos entre todo el grupo. En su
descripcién de los bosquimanos !kung,
Lorna Marshall registra que existen
patrones tan fuertemente arraigados en
la distribucién de la carne obtenida en
la caceria de especies mayores (antilo-
pes, sobre todo), que para ellos resulta
inconcebible que un hombre no distri-
buya los frutos de la caceria entre los
otros miembros de la banda:

La costumbre de compartir la carne
esta tan fuertemente establecida y es
seguida de manera tan equitativa que
se ha extinguido el concepto de no
compartir la carne en las mentes de
los !kung. Es impensable que una fa-
milia tuviera mucho que comer y otros
nada cuando ellos se sientan en la no-
che muy juntos circundados por sus
fogatas. Cuando hice que trajeran a
su imaginacién la imagen de un caza-
dor que escondiera carne para si mis-
mo o para su familia para comerla se-
cretamente (lo que en realidad seria
practicamente imposible, porque adon-
de quiera que un 'kung vaya y lo que él
haga puede leerse en sus huellas), la



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 23

gente se ri6 a carcajadas. Un hombre
seria muy malo si hiciera eso, dijeron.
Seria como un leén. Ellos tendrian que
tratarlo como un leén, apartandolo o
ensefiandole modales no dandole na-
da de carne. No le darian ni siquiera
un trozo delgado. Les pregunté: “;algu-
na vez conocieron a alguien que co-
miera solo como un le6n?”. Nunca, di-
jeron (Marshall, 1967: 23).

En cambio, otros bienes no son dis-
tribuidos de esa manera; por ejemplo,
los animales pequenos y los productos
vegetales recolectados por los 'kung son
distribuidos sé6lo entre los miembros de
la familia nuclear. Esto sugiere que la
distribucidn, la reciprocidad y los me-
canismos de igualacién estan sanciona-
dos por la cultura no sélo como respues-
ta automatica a necesidades adaptativas,
sino también por una légica propiamen-
te simbdlica. Otras sociedades son mu-
cho menos igualitarias que las bandas
de cazadores recolectores, pero en ellas
también existen prescripciones cultura-
les para establecer cudles bienes son
objeto de apropiacion y usufructo priva-
dos y cudles son materia de algin tipo
de redistribucion compensatoria.

El potlach de los kwakiutl, tal como
fue descrito por Boas y otros autores a
finales del siglo XIX y principios del XX,
tenia una fuerte connotacion de fiera
competencia por el prestigio: los indivi-
duos rivalizaban por distinguirse de los
otros mediante donaciones cada vez
mayores, incluso llegando a destruir
bienes en una encarnizada confronta-
cion por el estatus. Otros autores han
sugerido que el potlach previo al con-
tacto con los europeos, es decir anterior

a 1792, tenia otras caracteristicas.
Stuart Piddocke sostiene que antes de
ese contacto los kwakiutl —aunque en
su conjunto tenian mayores recursos
alimenticios que otros grupos conocidos
de cazarores-recolectores—, enfrenta-
ban problemas de escasez temporal en
algunas tribus o numaym (unidad so-
cial basica), por lo que el potlach fun-
cionaba més bien como un sistema de
intercambio que aseguraba un movi-
miento continuo de alimentos desde los
grupos que disfrutaban una abundan-
cia temporal hacia los que sufrian una
carencia temporal, lo cual contribuye a
la supervivencia de toda la poblacién
(Piddocke, 1981: 106). Quienes partici-
paban en el potlach como donadores
adquirian un mayor estatus, pero las
rivalidades por el prestigio estaban
subordinadas a la reciprocidad general
que involucraba a todo el grupo. Des-
pués del contacto hubo una drastica
disminucion de la poblacion kwakiutl
debido al sarampidn y a otras enferme-
dades, al mismo tiempo que tuvieron
recursos adicionales por el comercio con
los colonizadores de origen europeo, lo
cual explicaria la abundancia posterior
y la preeminencia de la encarnizada
lucha por el estatus en el potlach des-
crito por Boas y sus contemporaneos.
Equidad y diferencia son dos caras
de la misma moneda, pero dos caras con-
tradictorias en tanto expresan tenden-
cias y contratendencias que atraviesan
a los grupos humanos. Me parece que
Victor Turner planteé de manera suge-
rente esta confrontacion, al referirse a
la potencialidad que tienen los rituales
para crear una communitas: “en la his-
toria humana, yo veo una continua ten-



24

Luis Reygadas

sién entre estructura y communitas, en
todos los niveles de escala y compleji-
dad. La estructura, o todo lo que man-
tiene a la gente aparte, define sus dife-
rencias y constrifie sus acciones, es un
polo de un campo cargado, para el cual
el polo opuesto es la communitas, o anti-
estructura, el igualitario “sentimiento
para la humanidad”, del cual habla
David Hume” (Turner, 1987: 274).
Para Turner, en la fase liminal del
ritual se disuelven temporalmente las
diferencias entre los participantes y se
crean entre ellos vinculos directos e
igualitarios que ignoran, revierten, cru-
zan u ocurren fuera de las diferencias
de rango y posicion que caracterizan a
las estructuras sociales cotidianas.
Al crear la communitas, el ritual lanza

el mensaje de que todos somos iguales
—aunque sea un mensaje pasajero—
para que después la sociedad pueda
funcionar de manera ordenada dentro
de su logica estructural de distancia,
desigualdad y, a veces, explotacion.
Pese a sus diferentes puntos de vis-
ta, los autores comentados en este apar-
tado apuntan en la misma direccién:
en diversas sociedades existe una 16-
gica del don que establece obligaciones
de dar, recibir y devolver regalos en dis-
tintos tipos de intercambios ceremonia-
les que crean vinculos de reciprocidad
entre individuos y grupos, generan flu-
jos de bienes, personas, fiestas y ritua-
les, algunos de los cuales funcionan
como mecanismos de redistribucién de
la riqueza creada en esas sociedades.

Construccion simbdlica de la reciprocidad

Autor Operaciones simbélicas Efectos de reciprocidad
e igualacion
Malinowski Intercambio ceremonial kula. Formaci6n de redes de
asociacion y reciprocidad.
Mauss Donaciones como actos Creacion de vinculos entre grupos.
sociales totales. Solidaridad.
Redistribucién de la riqueza
mediante el gasto noble.
Lévi-Strauss Prohibicion del incesto. Circulacion y reparto equitativo

de las mujeres.

Marshall

Imaginarios igualitarios.

Patrones de distribucién
equitativa de recursos
particularmente apreciados.

Piddocke Potlach.

Transferencia de recursos desde
areas de abundancia temporal
hacia areas de escasez temporal.

Turner
de la communitas.

Liminalidad y creacion ritual

Disolucién temporal de las
categorias estructurales.




Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 25

El funcionamiento de la reciprocidad
estaria alimentado por diversos proce-
sos simbdlicos, que se resumen en el
cuadro de la pagina anterior.

Aqui entran en juego dos estrate-
gias simbdlicas basicas que pueden re-
percutir en la construccion de igualda-
des. Por un lado, todas aquellas acciones
simbodlicas que disuelven, relativizan o
suspenden las diferencias entre los ac-
tores sociales, creando entre ellos sen-
timientos y nociones de igualdad, soli-
daridad, amistad, de ser parte de una
comunidad, de un sujeto colectivo. Tra-
bajan en este sentido los mitos y narra-
tivas niveladoras e igualitarias, ya sea
de caracter religioso, politico, social o fi-
losdfico, lo mismo que las dimensiones
del ritual que producen inclusion y co-
mumunitas y los procesos simbélicos que
transmiten el significado de que todos
somos iguales. Por otro lado estan las
ceremonias, creencias, mitos y rituales
que hacen posibles los intercambios y,
al hacerlo, generan circulacion, vincu-
los, obligaciones, redistribucién de bie-
nes y personas y la formacion de densas
redes sociales. En conjunto, estos dos
mecanismos indican la existencia, en
palabras de Godbout, de un homo reci-
procus, que se guia por creencias igua-
litarias y principios de correspondencia
(Godbout, 1997).

Identificar estos procesos simbdlicos
permite reconocer una dimension de la
reciprocidad en la vida social que tuvo
enorme fuerza en las sociedades primi-
tivas, que aun persiste en muchos es-
pacios y circunstancias de la vida mo-
derna. Pero no debe exagerarse esta
fuerza ni caerse en la ingenua suposi-
cion de que la solidaridad y el iguali-

tarismo son tendencias tinicas en cier-
tos individuos o grupos sociales. El ho-
mo reciprocus es un tipo ideal que pue-
de describir una dimensién de la vida
social, aquella orientada por las nor-
mas del don; sin embargo, existen otras
dimensiones a considerar: por ejemplo,
una légica de la maximizacion de los
beneficios que ha sido bien descrita me-
diante otro tipo ideal, el del Zomo oeco-
nomicus. También puede ser util re-
cordar la distincion que hace Dumont
entre homo aequalis y homo hierarqui-
cus, para senalar que los seres huma-
nos estamos atravesados por la tensién
que existe entre la bisqueda de la
igualdad y el afan por obtener un esta-
tus superior (Dumont, 1977). En el si-
guiente apartado trataré de reflexionar
en torno a esa tension.

LA DIALECTICA DE LA
JERARQUIA Y LA EQUIDAD

La mayoria de estudiosos de la reci-
procidad advierten que en las donacio-
nes e intercambios ceremoniales esta
presente la l6gica de la distincion: do-
nar es una manera de adquirir estatus,
de obligar al receptor a adquirir una
deuda con el donante. No existe el don
gratuito, ha sefialado con claridad Ma-
ry Douglas (1989). Malinowski y Boas
también fueron explicitos al afirmar
que en el kula y el potlach habia una
competencia por el prestigio Quizas sea
Ruth Benedict quien haya expresado
con mayor crudeza la idea de que las
donaciones entrafian un interés egois-
ta, pues veia en los kwakiutl “la obse-
sion de la riqueza, el deseo de superiori-
dad, y una megalomania paranoica sin



26

Luis Reygadas

vergiienza” (Benedict, 1967: 253, citada
en Godbout, 1997: 138).” Esto es com-
prometerse demasiado con la idea del
homo oeconomicus, y me parece mas
adecuado entender que los dones y mu-
chas otras instituciones estan atravesa-
dos por la dialéctica entre jerarquia y
equidad. Aqui, nuevamente, Mauss
puede ser un guia licido: considera que
dar es signo de superioridad, los dones
y los consumos furiosos establecen je-
rarquias entre jefes y vasallos, pero
también hay una dimensién de gratui-
dad en el don: no se rige por la pura ge-
nerosidad ni tampoco por el mero in-
terés en las utilidades, sino por una
“especie de hibrido” (Mauss, 1979: 253).

No se trata, entonces, de que unas
sociedades se rijan exclusivamente por
los lazos comunitarios, el don y la reci-
procidad y otras por el mercado, la ga-
nancia y las jerarquias, sino que en la
mayoria de casos existen todos estos
elementos en una tensién contradicto-
ria, pero con diferente intensidad y dis-
tintas maneras de articularse en cada
situacion. Se trata de un continuum en
el que un extremo corresponde a las
bandas de cazadores-recolectores, para
las que el comercio, la acumulacién y
las distinciones jerarquicas estan re-
ducidos al minimo. En el otro tenemos
las sociedades capitalistas contempo-
raneas, donde el intercambio mercan-
til, la busqueda del excedente economi-
co y las desigualdades han proliferado
por doquier. Pero en las primeras hay

" Raymond Firth y Melville Herskovits
también consideraban los dones como una in-

versién material para obtener un provecho
(Firth, 1972; Herskovits, 1965).

intercambios de mujeres y cierta com-
petencia por el estatus, mientras en las
dltimas subsiste el don, aunque casi
siempre arrinconado a la esfera de las
relaciones intimas. Podria decirse que
en las sociedades mas simples el pres-
tigio se encuentra muy acotado por
vinculos personales, creencias y prac-
ticas igualitarias, mientras en las so-
ciedades contemporaneas las logicas
del mercado, el Estado y las jerarquias
sobredeterminan la reciprocidad, y si
bien ésta no ha desaparecido por com-
pleto, incluso en ocasiones reaparece y
se reconstruye. En medio de los dos ex-
tremos hay una enorme diversidad de
combinaciones.

Para ilustrar la superposicion entre
distincion y equidad y la dialéctica
entre ellas quisiera mencionar un ejem-
plo mexicano como el sistema de car-
gos en Zinacantan, Chiapas. En esta
region, los pobladores que desean
ascender en la jerarquia lo hacen par-
ticipando en los cargos ceremoniales, lo
cual los obliga a distribuir entre los
miembros de la comunidad una gran
parte de su riqueza, ya que deben ha-
cer importantes gastos en las fiestas
del poblado:

Los ritos del sistema de cargos mexi-
cano ilustran esta mezcla ritual de
simbolos de igualdad y jerarquia en
una clase muy diferente de sistema
social. Entre los indios de Zinacantan
prevalece una ideologia igualitaria,
reforzada por la creencia de que las
personas que se vuelven ricos deben
ser brujos y deben ser tratados en con-
secuencia. El sistema de cargos es un
complejo ritual en el cual los hombres



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 27

pueden progresar durante el curso de
sus vidas, escalando en una jerarquia
de puestos en el ciclo ritual comunal.
Para ocupar los peldafios mas altos de
esta escalera, y asi adquirir prestigio,
un hombre debe ser relativamente pros-
pero, porque los gastos conectados con
las responsabilidades rituales son con-
siderables. Debe pagar por una varie-
dad de fiestas y celebraciones de la co-
munidad. Por medio de estos ritos, el
hombre es capaz de transformar la
riqueza en status publicamente reco-
nocido, pese a la de otro modo tenaz
adhesion de los aldeanos a una ideo-
logia igualitaria (Kertzer, 1988: 52,
cursivas en el original).

Como es ampliamente conocido, mu-
chos rituales sirven para elevar a los
individuos, permitirles adquirir un es-
tatus superior y, en ese sentido, para
dar paso a desigualdades y jerarquias
de diversa indole. Pero el ritual tam-
bién puede equiparar e igualar, y esta
misma dualidad recorre todas las cons-
trucciones simbdlicas: excluyen e in-
cluyen, elevan y denigran, disuelven
clasificaciones tanto como las refuer-
zan, erigen y derriban fronteras, legiti-
man a los poderosos y cuestionan la
dominacion. No tiene mucho sentido
atribuir a priori a los procesos y arte-
factos culturales una funcién de pro-
duccion de equidad o generacion de dis-
tinciones, ya que ambas posibilidades
existen y los efectos de igualdad o de-
sigualdad dependen mucho del contex-
to, la dindmica simbdlica y los intere-
ses y acciones de los participantes en
cada caso concreto. “El don entre igua-
les reproduce la igualdad, el don entre

desiguales reproduce la desigualdad”
(Godbout, 1997: 179).% Pero no sélo se
reproducen las condiciones previas, hay
cualidades emergentes en las inte-
racciones sociales, un proceso puede mo-
dificar la correlacion de fuerzas pre-
existente, ademas de que se pueden
producir consecuencias no buscadas. A
veces, la suma de los deseos individua-
les por distinguirse y obtener estatus
no produce una mayor jerarquia, sino
un contexto igualitario de competen-
cia. Del mismo modo, acciones encami-
nadas a generar una mayor equidad
pueden derivar en la aparicién de nue-
vas diferenciaciones. Por ello es im-
prescindible el analisis histérico de ca-
da caso concreto.

En conclusion, habria que alejarse
de las definiciones esencialistas que
prescriben de antemano funciones igua-
litarias o jerarquizantes a la cultura.
No existe una légica estructural de la
sociedad que conduzca irremisible-
mente a la mayor desigualdad, ni si-
quiera en las sociedades contempora-
neas, ya que en ellas las tendencias
polarizantes de la acumulacion capita-

8 El don horizontal puede dar paso al don
vertical: en lo que Sahlins llama la reciproci-
dad equilibrada aparecen los dones horizonta-
les, que “en principio se efectiian entre pares,
0 més bien crean paridad. Salvo que la pari-
dad siempre estd amenazada por el objetivo
de obtencion de una superioridad, que el he-
cho de devolver reabsorbe e invierte. Los dona-
dores de mujeres son superiores a los tomado-
res, a menos que excepcionalmente sea la
inversa. Sofiar, como decia Mauss, que un don
sea tan enorme que no pueda ser devuelto
[...], es sofiar en transformar el don horizontal
en don vertical” (Godbout, 1997: 183).



28

Luis Reygadas

lista se encuentran contrarrestadas por
diversas instituciones compensatorias,
y los mecanismos de distincién social
son acotados por las tradiciones demo-
craticas, la reconstruccién moderna de
la reciprocidad y las luchas en pro
de la equidad. Del mismo modo, no pue-
de postularse la existencia de estruc-
turas sociales que garanticen de ma-
nera absoluta equidad y reciprocidad,
porque incluso en las sociedades y gru-
pos mas igualitarios se ha documenta-
do la accién de contratendencias que
ocasionan asimetrias entre los géneros,
competencia por el prestigio y estrate-
gias de distincién. Lo que debe investi-
garse es de qué manera la estructura
de cada grupo o sociedad, las interac-
ciones entre sus miembros y las estra-
tegias que siguen articulan esas ten-
dencias y contratendencias.

Lo mismo ocurre si nos enfocamos
en los individuos. Resulta poco fructi-
fero suponer que el ser humano tiene
una esencia inmutable que lo orienta
siempre hacia la reciprocidad con sus
semejantes o, por el contrario, aprove-
charse de ellos y distinguirse del resto.
No hay una pulsion jerarquizante inna-
ta ni una propension ahistérica hacia
la justicia; no esta en nuestra natura-
leza ser ni homo reciprocus ni homo
aeconomicus en estado puro, sino que
somos, al mismo tiempo, las dos cosas y
mucho mas, es decir, individuos de car-
ne y hueso, situados en circunstancias
historicas especificas, formados en so-
ciedades y culturas concretas que esta-
mos atravesadas por multiples con-
tradicciones, una de las cuales es la que
opone distincion y reciprocidad, pero
no es la tinica ni la mas importante. No

se puede reducir el simbolismo a algu-
na de las diversas funciones que tiene,
ya que la cultura es un fenémeno com-
plejo y abarcador que no se agota en
sus implicaciones econémicas, ecologi-
cas, politicas, sociales o psicoldgicas.
Puede analizarse la manera en que los
procesos simbdlicos expresan, y a la vez
constituyen, la dialéctica entre igual-
dad y desigualdad, pero ambos fenéme-
nos contienen multiples determinacio-
nes que desbordan esa relacion.

Para concluir, quisiera anotar algu-
nas lagunas de este escrito, que debe-
ran ser tomadas en consideracién para
el futuro de una antropologia de la equi-
dad. En primer lugar, la mayor parte
de las contribuciones sobre el tema que
he revisado aqui se enfocan primordial-
mente en las acciones de los actores do-
minantes de la sociedad. Me explico.
Hay una fascinacion especial de los ana-
listas por lo que hacen los poderosos:
jefes tribales que hacen donaciones,
hombres que intercambian mujeres,
big men que concentran y redistribu-
yen recursos para incrementar su pres-
tigio, castas dominantes que erigen
fronteras simbdlicas y tabues para ale-
jarse de las castas inferiores, elites que
acaparan recursos y protegen sus mo-
nopolios mediante sofisticados rituales,
etnias privilegiadas que denigran a las
minorias, burgueses que acrecientan
su capital simbélico para distinguirse
de la masa y reproducir sus privilegios.
Sin embargo, esto es s6lo una cara de
la moneda. Es imprescindible estudiar
lo que hacen los dominados para ero-
sionar los monopolios simbdlicos y ma-
teriales, cuestionar los rituales de las
elites, ridiculizar las estrategias de dis-



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 29

tincion, acotar las inequidades, derri-
bar, traspasar o invertir las clasifica-
ciones y las fronteras culturales, darle
fuerza ritual a la resistencia y la rebe-
lion. No basta con estudiar la dialéctica
entre la reciprocidad y la distincion,
también hay que explorar los procesos
de contradistincién y deconstruccion de
la desigualdad.

En segundo lugar, hay que precisar
los alcances y limitaciones de los pro-
cesos simbdlicos en la construccion de
igualdades y desigualdades. En este es-
crito traté de mostrar que la cultura no
solo expresa las estructuras sociales,
sino también juega un papel central
en la constitucion de la jerarquia y la
estratificacion social. Las desigual-
dades sociales serian impensables, o al
menos mucho mas fragiles, sin las cla-
sificaciones, las marcas rituales, las
fronteras simbélicas, la acumulacién
asimétrica de capital cultural, los ri-
tuales de las elites, las estrategias de
distincion, los mitos del poder, la repro-
duccion de categorias pareadas y la le-
gitimacion de la dominacién. Pero la
desigualdad no se reduce a la accién de
estas operaciones simbélicas, también
se relaciona con la distribucién de re-
cursos de todo tipo, el uso de la fuerza,
condiciones ecoldgicas y estructuras
econémicas y politicas que aun cuando
no actdan al margen de la cultura,
tampoco se reducen a ella. Del mismo
modo, la equidad estda intimamente
vinculada con creencias igualitarias,
lazos de reciprocidad, obligaciones de
dar, recibir y devolver, intercambios
ceremoniales, ideologias niveladoras y
justicieras, creacion ritual de commu-
nitas y sanciones rituales al enrique-

cimiento extremo; pero todos estos
procesos simbolicos, indispensables
para la construccion de un entor-
no igualitario, no son suficientes pa-
ra garantizarlo, también se requieren
mecanismos compensatorios, reglas
equitativas, redistribucion de recursos
de todo tipo, instituciones que repro-
duzcan la igualdad de oportunidades
y, en general, dispositivos técnicos,
politicos y econémicos que propicien la
continuidad de la justicia. De ahi que
una antropologia simbdlica de la equi-
dad, al igual que toda antropologia sim-
bélica, requiera de un analisis de las
relaciones entre los procesos cultura-
les y el resto de las dimensiones de la
vida social.

Por ultimo, una antropologia de la
equidad tiene que construirse en didlo-
go permanente con la antropologia de
la diferencia: hoy méas que nunca pro-
liferan luchas y esfuerzos por lograr el
respeto a la diversidad, y este reclamo
de una mayor igualdad no puede divor-
ciarse de la aspiracion a la diferencia.
Seria estéril, ingenuo y hasta peligroso
pensar que es posible lograr la equidad
por la via de suprimir la alteridad y la
pluralidad, buscando la homogeneiza-
cion de todos los individuos y grupos.
Pero el derecho a la diferencia tampoco
es satisfactorio si se traduce en desi-
gualdades y asimetrias cada vez ma-
yores. El reto estriba en que las dife-
rencias no se traduzcan en asimetrias,
en encontrar caminos para poder ser
diversos en un contexto de equidad.
Pienso que la antropologia tiene mu-
chas contribuciones por hacer para en-
frentar este reto, tanto en la teoria
como en la practica.



30

Luis Reygadas

BIBLIOGRAFIA

BeNEDICT, Ruth (1967), Echantillons de
Civilisation, Paris, Gallimard.

Bourbieu, Pierre (1988), La distincion. Cri-
terio y bases sociales del gusto, Madrid,
Taurus.

BUTLER, Judith (1996), “Variaciones sobre
sexo y género: Beauvoir, Wittig y Fou-
cault”, en M. LAMAS (coord.), El género:
la construccién cultural de la diferencia
sexual, México, PUEG/Miguel Angel Po-
rraa, pp. 303-326.

COHEN, Abner (1981), The Politics of Elite
Culture. Explorations in the Dramatur-
gy of Power in a Modern African Society,
Berkeley, University of California Press.

Diaz, Rodrigo (1998), Archipiélago de ri-
tuales. Teorias antropolégicas del ritual,
Barcelona, Anthropos.

—— (2002), “Anomalias y arrogancias de
las identidades colectivas”, en Gustavo
LEYVA (coord.), Politica, identidad y na-
rracién, México, Miguel Angel Porria-
Signos, pp. 78-97.

DoucLas, Mary (1984), Purity and Danger.
An Analysis of the Concepts of Pollution

and Taboo, Londres, Ark Paperbacks.

——(1989), “Il n’y a pas de don gratuit.
Introduction a la traduction anglaise de
UEssai sur le don”, Revue du MAUSS, nim.
4, pp. 99-115.

DumoNT, Luis (1977), Homo aequalis. ge-
nése et épanouissement de l'ideologie
économique, Paris, Gallimard.

DURKHEIM, Emile (1982), Las formas ele-
mentales de la vida religiosa, Madrid,
Akal.

DurkHEIM, Emile y Marcel Mauss (1996),
“Sobre algunas formas primitivas de
clasificacién. Contribucion al estudio de
las representaciones colectivas”, en E.
DurkHEIM y M. MAUSS, Clasificaciones
primitivas (y otros ensayos de antropo-

logia positiva), Barcelona, Ariel (Antro-
pologia), pp. 23-103.

FacEs, Jean-Baptiste (1972), Para com-
prender a Lévi-Strauss, Buenos Aires,
Amorrortu.

FirTH, Raymond (1972), Primitive Polyne-
sian Economy, Londres, Routledge and
Kegan Paul.

FriEDp, Morton (1979), “Sobre la evolucién
de la estratificacién social y del Estado”,
en J. LIOBERA (comp.), Antropologia poli-
tica, Barcelona, Anagrama, pp. 133-151.

GEERTZ, Clifford (2000), Negara. El Estado-
teatro en el Bali del siglo xix, Barcelona,
Paidos.

GobpBouT, Jacques (en colaboracién con
Alain CAILLE) (1997), El espiritu del
don, México, Siglo XXI.

GODELIER, Maurice (1986), La produccion
de grandes hombres: poder y domina-
cién masculina entre los baruya de Nue-
va Guinea, Madrid, Akal.

GorrMAN, Erwing (1956), “The Nature of
Deference and Demeanour”, American
Anthropologist, nam. 58, junio, pp.
473-502.

——(1974), “Gender display”, ponencia
para el Third International Symposium

Female Hierarchies, Harry Frank Gu-
ggenheim Foundation, 3-5 abril.

——(1986), Estigma. La identidad deterio-
rada, Buenos Aires, Amorrortu.

Herskovits, Melville (1965), Economic
Anthropology; The Economic Life of Pri-

mitive Peoples, Nueva York, Norton.

KERTZER, David (1988), Ritual, Politics and
Power, New Heaven, Yale University
Press.

Lamas, Martha (coord.) (1996), El género:
la construccion cultural de la diferencia
sexual, México, PUEG/Miguel Angel Po-
rraa.

LaMonT, Michele y M. FOURNIER (1992),
Cultivating Differences. Symbolic Boun-



Distincién y reciprocidad. Notas para una antropologia de la equidad 31

daries and the Making of Inequality,
Chicago, The University of Chicago
Press.

LEvi-Strauss, Claude (1949), Les Struc-
tures Elémentaires de la Parenté, Paris,
PUF.

——(1971), “Introduccién a la obra de Mar-
cel Mauss”, en M. MAUSS, Sociologia y
antropologia, Madrid, Tecnos, pp. 13-42.

MALINOWSKI, Bronislaw (1995), Los argo-
nautas del Pacifico Occidental. Comer-
cio y aventura entre los indigenas de la
Nueva Guinea melanésica, Barcelona,
Peninsula.

MARSHALL, Lorna (1967), “/Kung Bushman
Bands”, en v.aA., Comparative Political
Systems, Austin, University of Texas
Press, pp. 15-43.

Mauss, Marcel (1979) “Ensayo sobre los
dones. Motivo y forma del cambio en las
sociedades primitivas”, en M. MAUSS,
Sociologia y antropologia, Madrid, Tec-
nos, pp. 153-263.

ORTNER, Sherry (1979), “;Es la mujer con
respecto al hombre lo que la naturaleza
con respecto a la cultura?”, en vv.aA.,

Antropologia y feminismo, Barcelona,
Anagrama, pp. 128-145.

Piopocke, Stuart (1981), “El sistema ‘pot-
lach’ de los kwakiutl del sur: una nueva
perspectiva”, en VV.AA., Antropologia
econémica. Estudios etnogrdficos, Bar-
celona, Anagrama, pp. 101-122.

RUBIN, Gayle (1996), “El trafico de las mu-
jeres: notas sobre la ‘economia politica’
del sexo”, en M. LAMAS (coord.), El gé-
nero: la construccion cultural de la di-
ferencia sexual, México, PUEG/Miguel
Angel Porria, pp. 35-96.

SIMMEL, Georg (1950), The Sociology of
Georg Simmel, Nueva York, Free Press.

TrLy, Charles (2000), La desigualdad per-
sistente, Buenos Aires, Manantial.

TURNER, Victor (1987), “Metaphors of anti-
structure in religious culture”, en V.
TURNER, Dramas, Fields and Metapho-
res: Simbolic Action in Human Society,
Ithaca, Cornell University Press.

—— (1988), El proceso ritual, Madrid,
Taurus.

WEBER, Max (1996), Economia y sociedad,
México, FCE.





