El feto enfermo: un ejemplo del
ingreso gradual del principio
de vulnerabilidad en la bioética

The sick fetus: an example of the
gradual entry of the principle
of vulnerability in bioethics

Lourdes Velazquez*

Resumen

Entre las novedades mas importantes introducidas en el discurso
bioético se considera la afirmacion del “principio de vulnerabili-
dad”, que fue propuesto con particular fuerza en la “Declaracion de
Barcelona”. Segun este principio, la condicion de vulnerabilidad de
un cierto ser implica un deber de proteccion hacia él por parte de los
que lo tratan. En este articulo nos proponemos examinar cémo
este principio entré paulatinamente en el discurso bioético, consi-
derando también un ejemplo concreto; es decir, el tema del trata-
miento del feto enfermo y del neonato “terminal”. Por un lado,
esta claro que el cuidado del feto enfermo puede considerarse
como proteccién de un ser vulnerable y particularmente fragil,
pero esto no seria suficiente para justificar esta proteccion hacia
un ser el cual “no le sirve de nada”. En otras palabras, no todo lo
que es vulnerable o fragil merece protecciéon. Hay que afiadirle un
valor a la cosa fragil para que surja la exigencia (moral o juridica)
de protegerla. En el caso del feto incurablemente enfermo y sin

* Centro Interdisciplinario de Bioética (ciBUP). Universidad Panamericana
(México).
Recibido el 18 de abril de 2019. Entregado el 30 de abril de 2019.

Medicina y Etica 2019/3 1101



L. Velazquez

esperanza de sobrevivir un tiempo razonable es el valor intrinseco
que le reconocemos como ser humano lo que nos impone moral-
mente seguir guardandolo hasta cuando se presenta como “recién
nacido” en los ultimos momentos de su fragil existencia. Esta so-
lidaridad entre seres humanos encuentra su explicacion mas
completa cuando estos “seres” se reconozcan como «personas»
dotadas en cuanto tales de una intrinseca “dignidad”. EI mismo
discurso vale para el cuidado y la proteccion que tenemos que
brindarles a los papas del neonato terminal durante y después de
la gestacién. Son personas vulnerables bajo un punto de vista di-
ferente, con las cuales nos sentimos solidarios no sélo en cuanto
entendemos las razones de su fragilidad, sino porque nos senti-
mos solidarios humanamente con ellos.

Palabras clave: principios bioéticos, vulnerabilidad, diagnéstico pre-
natal, neonato terminal, dignidad humana.

1. Introduccion

El propio concepto de vulnerabilidad no naci6 al interior de la bio-
ética, sino que fue elaborado y utilizado principalmente por la filosofia
europea continental y aplicado inicialmente en las discusiones de
temas sociales y politicos. Se convirtié en un principio bioético
explicito solo con el “documento de Barcelona”.! Este hecho resulta
evidente si consideramos las etapas sucesivas de la Declaracion de
Helsinki (“Principios éticos para las investigaciones médicas en seres
humanos”), el cual es el documento promulgado por la Asociacion
Médica Mundial que se menciona muy a menudo como primer
texto oficial en la historia de la bioética.

En su primera redacciéon (Helsinki, 1964) no hay huella del con-
cepto de vulnerabilidad y lo mismo vale para sus 7 revisiones y 2
“clarificaciones” que se hicieron después (Tokio, 1975; Venecia,

1102 Medicina y Etica 2019/3



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

1983; Hong Kong, 1989; Summerset West, 1996; Edimburgo,
2000; Washington, 2002 [clarificaciones]; Tokio, 2004 [clarificaciones];
Seul, 2008; Fortaleza, 2013), hasta la sexta revisiéon de 2008, en la
cual se incluye, entre los principios fundamentales, el respeto del
individuo y la proteccién de la persona, y se afirma claramente que
el bienestar y la salud del sujeto tienen la prioridad. Ademas, se re-
conoce la creciente vulnerabilidad del individuo y se dedican tres
parrafos a la consideracion de los “grupos vulnerables”.

Varias razones explican esta evolucion, y la primera es que la de-
claracion de Helsinki, asi como sus sucesivas revisiones, se refiere
unicamente al problema de la investigacion clinica; es decir, un am-
bito muy delimitado de la propia ética médica (notamos que el
mismo comentario se aplica al Informe Belmont de 1978).

En segundo lugar, hay que considerar que a lo largo de esos
muchos afios, los desarrollos de la ética médica han impulsado una
continua re-elaboracién del documento, de tal manera que del pri-
mer texto constituido por 11 parrafos, se ha llegado al dltimo de
37, incluyendo ciertos puntos controvertidos (asi que algunos pai-
ses se consideran vinculados s6lo por redacciones anteriores de la
misma declaracion).

La Declaracion de Helsinki tiene una importancia especial porque,
sin ser desde el punto de vista estrictamente juridico un documen-
to “vinculante” (siendo promulgada y revisada por las Asambleas
de la Asociacion Médica Mundial), es una referencia casi obligatoria
para los médicos de los varios pafses de esta asociacion.

Los Principios de Barcelona,> por otro lado, no tienen de por si valor
juridico internacional, pero, presentandose bajo la forma de reco-
mendaciones presentadas a la Comision Europea y aceptados por
ella, se han convertido en indicaciones muy fuertes que los diferentes
estados de la Comunidad Europea han tratado en parte de traducir
en disposiciones legales en su interior. De todas maneras, repre-
sentan puntos de referencia fundamentales para la disciplina de
varias cuestiones bioéticas dentro de la misma comunidad.

Medicina y Etica 2019/3 1103



L. Velazquez

2. La declaracion de la UNESCO

Un instrumento mucho mas poderoso es la Declaracion Universal so-
bre Bioética y Derechos Humanos aprobada por aclamacién por la 33°
Sesion de la Conferencia General de la UNESCO en 2005 (cfr.
UNESCO, 2005). Esta declaracion es el primer instrumento ético
internacional que reconoce el vinculo entre bioética y derechos hu-
manos y, al mismo tiempo, proporciona principios bioéticos mundiales a
la comunidad internacional. Es el primer documento sobre politicas
mundiales en el campo de la bioética, ya que los principios en ¢l de-
fendidos han sido adoptados por los gobiernos; en total, mas de 192
Estados miembros de las Naciones Unidas se han adherido a dicha
declaracion.

La declaracion contiene 15 articulos y es interesante notar que el
articulo 8 menciona explicitamente dos de los principios de Barce-
lona (integridad y vulnerabilidad): “Al aplicar y profundizar el
conocimiento cientifico, la practica médica y las tecnologias asocia-
das, deberia tenerse en cuenta la vulnerabilidad humana. Debe pro-
tegerse a las personas y grupos especialmente vulnerables y
respetarse su integridad”. Considerando esto, resulta natural que en
la sexta revision de la Declaracion de Helsinki (de 2008) el principio
de vulnerabilidad haga su aparicién. Con respecto a los Principios de
Barcelona, se puede notar una clara afinidad en lo que concierne a la
presentacion de diferentes tipos de vulnerabilidad y a la identifica-
cién de grupos vulnerables, pero hay diferencias significativas, ya
que la perspectiva de la Declaracion UNESCO es estrictamente “an-
tropocéntrica”; es decir, limita la aplicacion de las nociones de inte-
gridad, vulnerabilidad y proteccién a los seres humanos, y no la
extiende a otras formas de vida ni tampoco al medioambiente,
como hacen los Principios de Barcelona. Merece ser apuntado que en
la declaracion no se encuentra una definicion de vulnerabilidad, lo
que por un lado ha facilitado su amplia aceptacion, pero por otro
se ha prestado a interpretaciones muy diferentes que han alimenta-
do una copiosa literatura académica de tipo ctitico. En los Principios

1104 Medicina y Etica 2019/3



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

de Barcelona no se da una “definiciéon” explicita de la vulnerabilidad
en sentido técnico, pero sf la que podemos considerar como una
“definicidén contextual”, la cual, como se sabe, es considerada una
forma de definicion satisfactoria desde el punto de vista epistemo-
logico. Este tipo de definicién consiste en aclarar las relaciones
reciprocas que conectan el concepto de vulnerabilidad con los de-
mas conceptos del sistema de principios propuesto. Asi se expresa
el texto de Barcelona:

“La vulnerabilidad expresa dos ideas basicas:

a) Expresa la finitud y la fragilidad de la vida en las que, en
aquellas personas capaces de autonomia, se funda la posibi-
lidad y necesidad de toda moral.

b) La vulnerabilidad es el objeto de un principio moral que re-
quiere del cuidado de los vulnerables.

Los vulnerables son aquellos cuya autonomia, dignidad o integri-
dad son susceptibles de ser amenazadas. Como tales, todos los se-
res que tienen dignidad son protegidos por este principio. Pero el
mismo exige especificamente no sélo la no interferencia con la
autonomia, dignidad o integridad de los seres, sino que reciban
asistencia para desarrollar todo su potencial”.?

Viendo las cosas desde el exterior se podria pensar que el ingre-
so del principio de vulnerabilidad en la Declaracién UNESCO de
2005 fue una especie de fruto maduro de las reflexiones acerca de
este concepto, presentes desde hace algunos afios en la literatura,
ademas de haber sido escogido como principio fundamental en el
documento de Barcelona. En realidad, la cosa no fue tan simple,
no sélo a causa de las controversias acerca del propio concepto de
vulnerabilidad de las que hemos hablado, sino porque no pocos
vefan con sospecha la aceptacién de este principio como una ame-
naza a ciertas “libertades” en el campo bioético, que consideraban
ya conquistadas. Como se puede ver en un articulo de Gonzalo
Miranda, quien asisti6 a los trabajos de la Comisién UNESCO que
elaboré la declaracion, la inclusion del principio de vulnerabilidad

Medicina y Etica 2019/3 1105



L. Velazquez

fue casi un evento inesperado.* Por otro lado, se pueden encontrar
razones un poco mas escondidas pero reales de esta reticencia en
admitir el principio de vulnerabilidad. Nadie puede negar que la
proteccion y el cuidado de los débiles, de los marginados, de los
pobres y de los enfermos, son elementos fundamentales de la ética
de muchas religiones y, de manera muy fuerte, de la ética cristiana
que, ademas, reconoce a todos los seres humanos (y especialmente
a los mas vulnerables) una dignidad especial que se sobrepone a su
fragilidad en reconocetlos como “hijos de Dios”.> Se trata de una
actitud que va mucho mas alla del sentimiento de “compasion”,
que parece lo maximo que una ética secularizada puede aceptar
como un “hecho” natural y que, sin embargo, no conlleva una ver-
dadera obligacion ética.® Por tanto, no parece arbitrario pensatr que,
tras ciertas resistencias contra la inclusion del principio de vulnera-
bilidad en la bioética, opere una desconfianza hacia una supuesta
interferencia de elementos «confesionales» en una bioética que
quiere ser “laica”.

3. La nueva actitud hacia el diagnéstico prenatal

La aceptacion del principio de vulnerabilidad tiene muchas conse-
cuencias directas en el campo bioético. Entre ellas destaca, en
particular, un cambio en la actitud negativa que muchas éticas de
tipo “personalista” y de inspiracion religiosa manifestaron hacia la
practica de los diagnésticos prenatales. Reducidas a su nucleo esen-
cial, estas actitudes vefan el diagndstico prenatal como una especie
de preambulo al aborto: el fin de este diagnoéstico, es decir, si el
feto tiene o no ciertas enfermedades o defectos y si los tiene se
puede decidir abortar. Aparentemente se trata de un razonamiento
correcto, porque se podria reforzar planteando la siguiente pregun-
ta: ¢por qué alguien estarfa interesado en tener un diagnéstico pre-
natal si de todas maneras no esta dispuesto al aborto? Entonces,
quien lo pide esta explicita o implicitamente dispuesto al aborto en
el caso de que el resultado salga desfavorable.

1106 Medicina y Etica 2019/3



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

El primer punto débil de este razonamiento consiste en un juicio
preliminar negativo acerca de las znfenciones de un sujeto que consi-
dera como unica plausible la de abortar eventualmente. Puede ser
que, en concreto, esto sea muy frecuente, pero nadie tiene el dere-
cho de juzgar las intenciones no declaradas de un sujeto moral y,
de hecho, es muy plausible otra intencién como la de “saber como
estan las cosas”, de informarnos acerca del estado de salud de un
ser humano. Asf lo hacemos muchas veces a proposito de personas
queridas, amigos o conocidos, por un simple interés humano y sin
ninguna perspectiva inmediata de accién. A menos que se trate de una
informacién que nos revela, en dicha persona, un estado de necesi-
dad en que nosotros podriamos ayudatle, nos sentiriamos interior-
mente obligados a brindarle esta ayuda.

Esta actitud es perfectamente logica en el caso del feto: los pa-
dres quieren informarse acerca del estado de salud de su hijo y
aceptan la noticia, aun cuando sepan que ¢l esta muy enfermo y
discapacitado, simplemente porque lo quieren. Tal era la situacion que
se daba unas décadas atras, cuando “no habia nada que hacer” para
mejorar la salud del feto y la razén para no abortarlo era sélo de
tipo moral y afectivo. Hoy la situacién ha cambiado mucho y los
logros de las terapias prenatales (y en particular de la cirugia fetal)
son asombrosos. De tal manera que no sélo se puede constatar
que muchas de las previsiones negativas de ciertos diagnésticos
prenatales (como la amniocentesis) eran totalmente falsas, sino que
se pueden tratar dentro del utero materno muchas patologias feta-
les; en los casos mas afortunados se alcanza una verdadera cura to-
tal; en otros, reduciendo notablemente el tamafio y el impacto de la
enfermedad, abriendo la perspectiva para el futuro recién nacido
de sobrevivir y poder recibir otros tratamientos eficaces después
de su nacimiento.

El problema es que aun ahora la mayoria de las parejas no cuen-
ta con la informacion necesaria para saber lo que es el diagnostico
prenatal y sus beneficios.

Medicina y Etica 2019/3 1107



L. Velazquez

Ya que un gran numero de pacientes embarazadas y sus parejas,
asi como muchos médicos, incluyendo gineco-obstetras, piensan
que el diagnostico prenatal sirve dnicamente para detectar malfor-
maciones fetales y cromosomopatias y asi decidir la terminacion
del embarazo. Sin embargo, el proposito del diagnéstico prenatal
no es éste; su finalidad es poder diagnosticar diversas patologias
fetales y permitirle a la pareja prepararse tanto fisica como psicolo-
gicamente para el nacimiento de estos fetos con patologia, brin-
dandoles, apoyo durante las consultas prenatales para el mejor
desenlace del embarazo, y ayudar a obtener la mejor calidad de
vida por medio de la intervencién oportuna de un equipo multidis-
ciplinario. Y en el caso de patologias incompatibles con la vida o
de muy pobre pronéstico, ayudar a la pareja a la mejor compren-
si6n, aceptacion y resignacion.

Aunque sobre este tema no queremos detenernos aqui, lo que nos
importa es subrayar lo siguiente: no serfa correcto afirmar que aho-
ra es posible considerar mas favorablemente la practica de los diag-
nosticos prenatales porgue los desarrollos de la medicina fetal nos
abren opciones claramente positivas en cuanto favorables para el feto.
En realidad lo que ha pasado es lo opuesto: las incansables investi-
gaciones y actividades en este campo han sido promovidas y realiza-
das, porque personas éticamente contrarias al aborto se han sentido
moralmente comprometidas a encontrar los medios para asistir y
ayudar a ese pequefio ser humano que se habia decidido de no ha-
cer morir. Luego, como siempre ocurre, una cosa estimula a la
otra, en un circuito de feedback positivo gracias al cual resulta dificil,
en un proceso complejo, decir cudl es /z causa y cual el efecto, ya
que ambos se implican ciclicamente.

No se trata de una simple consideracién metodolégica, sino de
la necesidad de no cambiar las prioridades éticas: el problema mo-
ral de no matar al feto persiste en los casos en los que las terapias
fetales tienen una posibilidad de éxito extremadamente baja o nula.
Se plantea, de forma especifica, el problema del neonato terminal,
es decir, de un neonato que llega a la luz después de un camino en

1108 Medicina y Etica 2019/3



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

que las terapias prenatales no han sido eficaces y hasta se sabia gue
no eran eficaces. Resulta claro, por lo tanto, que en este caso el pro-
blema deja de ser prevalentemente médico (ya que no concierne al
tratamiento del feto) y se convierte en otro de tipo moral, psicol6-
gico, humano, social: en el problema de ayudar a /los padres (y en
particular a la madre) a aceptar y darle un sentido positivo a un em-
barazo posiblemente pesado, cuyo éxito sera un neonato moribun-
do. Un problema que concierne al seguimiento de estas personas
después de la muerte del recién nacido, que —dentro de su especifi-
cidad— puede ser no menos complejo del seguimiento médico que
tendra que recibir un neonato que pudo aprovechar los buenos re-
sultados de terapias prenatales, pero que todavia necesitara otras
terapias, operaciones y coberturas durante varios afios. Dentro de
este marco pierde aparentemente interés el bebé, ya que se reducen
al minimo y casi desaparecen las posibilidades de tratarlo médica-
mente. En realidad, cambia sélo el tipo de interés hacia el mismo
bebé, ya que en su caso se aplican “sobre medida” los mismos princi-
pios éticos y practicas que se aplican al enfermo terminal: no se
trata de curarlo, sino de “acompafiarlo” hacia su muerte “digna”,
con tratamientos paliativos y rodeandolo de un carifo “perso-
nalizado”.

Las reflexiones anteriores nos permiten ver, al mismo tiempo, la
utilidad y los limites del principio de vulnerabilidad. Retomando
algunas consideraciones ya presentadas al inicio, notamos que, por
un lado, es claro que el cuidado del feto enfermo puede conside-
rarse como proteccion de un ser vulnerable y particularmente fra-
gil, pero esto no serfa suficiente para justificar esta proteccion ha-
cia un ser al cual “no le sirve de nada”. En otras palabras, no todo
lo que es vulnerable o fragil merece proteccion. Hay muchisimas cosas
tragiles en el mundo que no consideramos dignas de proteccion.
Hay que afiaditle un valor a la cosa fragil para que surja la exigencia
(moral o juridica) de protegerla. Asi, por ejemplo, una copa de cristal
es fragil y por esto se considera razonable manejarla con cuidado y
“protegerla”, pero si ocurre que se ha agrietado seriamente no se-

Medicina y Etica 2019/3 1109



L. Velazquez

guimos cuidandola y la desechamos. A menos que se trate, por
ejemplo, de un querido recuerdo de familia, lo cual le confiere un
valor particular y nos lleva a guardarla aunque sin usarla mas. En el
caso del feto incurablemente enfermo y sin esperanza de sobrevi-
vir un tiempo razonable, su fragilidad de por si no implicarfa que lo
guardaramos, sino que es el valor intrinseco que le reconocemos
como ser humano lo que nos impone, moralmente, seguir guar-
dandolo. Es la solidaridad entre seres humanos la que dicta la palabra
fundamental para la aplicacion del principio de vulnerabilidad y que
nos lleva a respetarlo y “acompafiarlo”, en lugar de desecharlo,
cuando se presenta como “recién nacido” en los dlimos momentos
de su fragil existencia. Como dice Sabrina Paluzzi: “no pudiendo dar
dias a su vida, dando VIDA a sus dias”.” El mismo discurso, obviamen-
te, vale para el cuidado y la proteccion que tenemos que brindatles a
los papas del neonato terminal, durante y después de la gestacion. Son
personas vulnerables bajo un punto de vista diferente, con las cuales
nos sentimos solidarios no sélo en cuanto entendemos las razones de
su fragilidad, sino porque nos sentimos solidarios humanamente con
ellos.

4. Conclusiones

No es un argumento que trataremos, pero resultaria interesante
distinguir la experiencia del deber cuidar y proteger al feto terminal
por parte de los padres y por parte de los médicos: para ambos se
trata de un sujeto vulnerable y digno de respeto en cuanto ser hu-
mano. Para los médicos es ademas un paciente. Para los padres es
ademas un hijo.

Concluimos considerando que la finalidad del diagndstico pre-
natal es estudiar completamente al feto, como un todo, no sélo por
partes o por 6rganos y, en caso de enfermedad, ayudarlo lo mas
posible. IL.a nueva actitud hacia el diagnéstico prenatal es el verlo
no como una herramienta para realizar el aborto, sino como un
instrumento util para conocer el estado del feto, sea sano o enfermo, y

1110 Medicina y Etica 2019/3



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

poder ayudar tanto a los padres como al feto mismo, para que tengan
una adecuada calidad de vida tanto psicologica como fisicamente.

Hoy en dia existen varios estudios tanto invasivos como no,
que nos ayudan a conocer el estado intrauterino del feto, razén por
la cual hay quienes, aunque no acepten el aborto, consideran mo-
ralmente correcta la practica de los diagnésticos prenatales porque,
gracias a ellos, es posible descubrir y tratar de curar eventuales en-
fermedades fetales, que en un pasado relativamente reciente, resul-
taba mas hipotético que real, pero que hoy es posible gracias a los
avances realizados en la medicina y cirugia fetal.®

Referencias bibliograficas

A manera de ejemplo mencionamos algunos trabajos que han intentado preci-
sar la referencia especifica de la vulnerabilidad a la bioética: Blacksher & Stone
(2002), De Bruin (2001), Flanigan (2000), Hurst (2008), Kottow (2003, 2004), Levi-
ne (2004), Macklin (2003), Morawa (2003), Ruof (2004). Algunos de estos articu-
los critican la nocién misma de vulnerabilidad con argumentos a veces opuestos
(unos la acusan de ser demasiado vaga o amplia, otros de ser demasiado estre-
cha). Hay otros trabajos que intentan desarrollar y enriquecer al concepto de
vulnerabilidad, o darle mayor “flexibilidad”. Finalmente, cuando se pasa de la dis-
cusioén tedrica a las indicaciones practicas, se constata una cierta necesidad de
convergencia entre los planteamientos mas teéricos y “antropoldgicos” de la pers-
pectiva europea y los planteamientos mas pragmaticos y detallados del enfoque
norteamericano. No es intencidn de nuestro trabajo explorar esta rica variedad de
estudios, para una buena sintesis de la cual reenviamos al trabajo de Solbakk
(2011).

2 Con esta expresion se suelen indicar los principios afirmados en la Declaracién
de Barcelona que, a su vez, fue el resultado de un largo trabajo interdisciplinar al
cual se dedicaron durante 3 afos un grupo de 22 especialistas de diferentes
formaciones. El proyecto fue impulsado por el Centro para la Bioética y el Biode-
recho de la Universidad de Copenhagen y la reunién final de este grupo tuvo lu-
gar en Barcelona, en donde se elaboré la declaracion que lleva este nombre. Se
trata de la elaboraciéon de principios bioéticos inspirados por la filosofia europea
continental. Los textos producidos fueron publicados en Rendtorff & Kemp (2000).
3 Cfr. Rendtorff & Kemp, 2000, p. 398.

Medicina y Etica 2019/3 1111



L. Velazquez

4 Cfr. Miranda, 2011.

5 Cfr. Tham, Garcia, Miranda, 2014.

6 Entrevista personal con Sabrina Paluzzi, fundadora de la institucion “La Quercia
Millenaria”.

7 Cfr. Velazquez L, 2017, p.38

Bibliografia

1 BLACKSHER, E. & STONE, J.R. (2002). Introduction to “Vulnerability”. Issues of
Theoretical Medicine and Bioethics. Theoretical Medicine and Bioethics, 23 (6):
421-424.

2 DE BRUIN, D. (2001). Reflections on ‘Vulnerability’. Bioethics Examiner, 5 (2):
1,4,7.

3 FLANIGAN, R. (2000). Vulnerability and the Bioethics Movement. Bioethics Exa-
miner, 16 (2): 13-18.

4 HURsT, S.A. (2008). Vulnerability in Research and Health Care; Describing the
Elephant in the Room? Bioethics Examiner, 22 (4): 191-200.

5 KoTtTow, M.H. (2004). Vulnerability: What kind of principle is it? Medicine,
Health Care and Philosophy. 7, 281-287.

6 (2003). The vulnerable and the susceptible. Bioethics, 7/5-6: 460-471.

7 LEVINE, C. (2004). The Limitations of «Vulnerability» as a Protection for Human
Research Participants. American Journal of Bioethics, 4/3, 44-49.

8 MACKLIN, R. (2003). Bioethics, vulnerability, and protection. Bioethics, 17:
472-486

9 MIRANDA, G. (2011). Come nacque il “principio di vulnerabilita”. Studia Bioetica,
4/2: 5-7.

10 MorRAWA, A.H.E. (2003). Vulnerability as a Concept in International Human
Rights Law, Journal of International Relations and Development, 6/2: 139-155.

11 RENDTORFF, J.D. & KEMP, P. (eds.) (2000). Basic Ethical Principles in European
Bioethics and Biolaw. Copenhagen y Barcelona: Centre for Ethicsand Law & Insti-
tuto Borja de Bioética.

12 RuoF, M.C. (2004). Vulnerability, Vulnerable Populations, and Policy. Kennedy
Inst Ethics Journal, 1474: 411-425.

13 SoLBAKK, J.H. (2011). The principle of respect for human vulnerability and
global bioethics. En CHADWICK, R., TEN HAVE, H. & MESLIN, E. (eds.). Health Care
Ethics in an Era of Globalization, Pais: Sage Publ.

14 THAM, J., GARCIA, A., MIRANDA, G. (2014). Religious Perspectives on Human
Vulnerability in Bioethics, Springer.

15 UNESCO (2005). Universal Declaration on Bioethics and Human Rights. Recu-
perado de: http://portal.unesco.org/shs/en/ev.phpURL_ID=1883&URL_DO=DO_
TOPIC &URL_SECTION=201.html

16 VELAZQUEZ, L. (2017). El tratamiento del neonato terminal desde el punto de
vista bioético. EUNSA.

1112 Medicina y Etica 2019/3



