
El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

Medicina y Ética 2019/3 1101

El feto enfermo: un ejemplo del
ingreso gradual del principio

de vulnerabilidad en la bioética

The sick fetus: an example of the
gradual entry of the principle
of vulnerability in bioethics

Lourdes Velázquez*

Resumen

Entre las novedades más importantes introducidas en el discurso
bioético se considera la afirmación del “principio de vulnerabili-
dad”, que fue propuesto con particular fuerza en la “Declaración de
Barcelona”. Según este principio, la condición de vulnerabilidad de
un cierto ser implica un deber de protección hacia él por parte de los
que lo tratan. En este artículo nos proponemos examinar cómo
este principio entró paulatinamente en el discurso bioético, consi-
derando también un ejemplo concreto; es decir, el tema del trata-
miento del feto enfermo y del neonato “terminal”. Por un lado,
está claro que el cuidado del feto enfermo puede considerarse
como protección de un ser vulnerable y particularmente frágil,
pero esto no sería suficiente para justificar esta protección hacia
un ser el cual “no le sirve de nada”. En otras palabras, no todo lo
que es vulnerable o frágil merece protección. Hay que añadirle un
valor a la cosa frágil para que surja la exigencia (moral o jurídica)
de protegerla. En el caso del feto incurablemente enfermo y sin

* Centro Interdisciplinario de Bioética (CIBUP). Universidad Panamericana
(México).
Recibido el 18 de abril de 2019. Entregado el 30 de abril de 2019.



L. Velázquez

1102 Medicina y Ética 2019/3

esperanza de sobrevivir un tiempo razonable es el valor intrínseco
que le reconocemos como ser humano lo que nos impone moral-
mente seguir guardándolo hasta cuando se presenta como “recién
nacido” en los últimos momentos de su frágil existencia. Esta so-
lidaridad entre seres humanos encuentra su explicación más
completa cuando estos “seres” se reconozcan como «personas»
dotadas en cuanto tales de una intrínseca “dignidad”. El mismo
discurso vale para el cuidado y la protección que tenemos que
brindarles a los papás del neonato terminal durante y después de
la gestación. Son personas vulnerables bajo un punto de vista di-
ferente, con las cuales nos sentimos solidarios no sólo en cuanto
entendemos las razones de su fragilidad, sino porque nos senti-
mos solidarios humanamente con ellos.

Palabras clave: principios bioéticos, vulnerabilidad, diagnóstico pre-
natal, neonato terminal, dignidad humana.

1. Introducción

El propio concepto de vulnerabilidad no nació al interior de la bio-
ética, sino que fue elaborado y utilizado principalmente por la filosofía
europea continental y aplicado inicialmente en las discusiones de
temas sociales y políticos. Se convirtió en un principio bioético
explícito sólo con el “documento de Barcelona”.1 Este hecho resulta
evidente si consideramos las etapas sucesivas de la Declaración de
Helsinki (“Principios éticos para las investigaciones médicas en seres
humanos”), el cual es el documento promulgado por la Asociación
Médica Mundial que se menciona muy a menudo como primer
texto oficial en la historia de la bioética.

En su primera redacción (Helsinki, 1964) no hay huella del con-
cepto de vulnerabilidad y lo mismo vale para sus 7 revisiones y 2
“clarificaciones” que se hicieron después (Tokio, 1975; Venecia,



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

Medicina y Ética 2019/3 1103

1983; Hong Kong, 1989; Summerset West, 1996; Edimburgo,
2000; Washington, 2002 [clarificaciones]; Tokio, 2004 [clarificaciones];
Seúl, 2008; Fortaleza, 2013), hasta la sexta revisión de 2008, en la
cual se incluye, entre los principios fundamentales, el respeto del
individuo y la protección de la persona, y se afirma claramente que
el bienestar y la salud del sujeto tienen la prioridad. Además, se re-
conoce la creciente vulnerabilidad del individuo y se dedican tres
párrafos a la consideración de los “grupos vulnerables”.

Varias razones explican esta evolución, y la primera es que la de-
claración de Helsinki, así como sus sucesivas revisiones, se refiere
únicamente al problema de la investigación clínica; es decir, un ám-
bito muy delimitado de la propia ética médica (notamos que el
mismo comentario se aplica al Informe Belmont de 1978).

En segundo lugar, hay que considerar que a lo largo de esos
muchos años, los desarrollos de la ética médica han impulsado una
continua re-elaboración del documento, de tal manera que del pri-
mer texto constituido por 11 párrafos, se ha llegado al último de
37, incluyendo ciertos puntos controvertidos (así que algunos paí-
ses se consideran vinculados sólo por redacciones anteriores de la
misma declaración).

La Declaración de Helsinki tiene una importancia especial porque,
sin ser desde el punto de vista estrictamente jurídico un documen-
to “vinculante” (siendo promulgada y revisada por las Asambleas
de la Asociación Médica Mundial), es una referencia casi obligatoria
para los médicos de los varios países de esta asociación.

Los Principios de Barcelona,2 por otro lado, no tienen de por sí valor
jurídico internacional, pero, presentándose bajo la forma de reco-
mendaciones presentadas a la Comisión Europea y aceptados por
ella, se han convertido en indicaciones muy fuertes que los diferentes
estados de la Comunidad Europea han tratado en parte de traducir
en disposiciones legales en su interior. De todas maneras, repre-
sentan puntos de referencia fundamentales para la disciplina de
varias cuestiones bioéticas dentro de la misma comunidad.



L. Velázquez

1104 Medicina y Ética 2019/3

2. La declaración de la UNESCO

Un instrumento mucho más poderoso es la Declaración Universal so-
bre Bioética y Derechos Humanos aprobada por aclamación por la 33a

Sesión de la Conferencia General de la UNESCO en 2005 (cfr.
UNESCO, 2005). Esta declaración es el primer instrumento ético
internacional que reconoce el vínculo entre bioética y derechos hu-
manos y, al mismo tiempo, proporciona principios bioéticos mundiales a
la comunidad internacional. Es el primer documento sobre políticas
mundiales en el campo de la bioética, ya que los principios en él de-
fendidos han sido adoptados por los gobiernos; en total, más de 192
Estados miembros de las Naciones Unidas se han adherido a dicha
declaración.

La declaración contiene 15 artículos y es interesante notar que el
artículo 8 menciona explícitamente dos de los principios de Barce-
lona (integridad y vulnerabilidad): “Al aplicar y profundizar el
conocimiento científico, la práctica médica y las tecnologías asocia-
das, debería tenerse en cuenta la vulnerabilidad humana. Debe pro-
tegerse a las personas y grupos especialmente vulnerables y
respetarse su integridad”. Considerando esto, resulta natural que en
la sexta revisión de la Declaración de Helsinki (de 2008) el principio
de vulnerabilidad haga su aparición. Con respecto a los Principios de
Barcelona, se puede notar una clara afinidad en lo que concierne a la
presentación de diferentes tipos de vulnerabilidad y a la identifica-
ción de grupos vulnerables, pero hay diferencias significativas, ya
que la perspectiva de la Declaración UNESCO es estrictamente “an-
tropocéntrica”; es decir, limita la aplicación de las nociones de inte-
gridad, vulnerabilidad y protección a los seres humanos, y no la
extiende a otras formas de vida ni tampoco al medioambiente,
como hacen los Principios de Barcelona. Merece ser apuntado que en
la declaración no se encuentra una definición de vulnerabilidad, lo
que por un lado ha facilitado su amplia aceptación, pero por otro
se ha prestado a interpretaciones muy diferentes que han alimenta-
do una copiosa literatura académica de tipo crítico. En los Principios



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

Medicina y Ética 2019/3 1105

de Barcelona no se da una “definición” explícita de la vulnerabilidad
en sentido técnico, pero sí la que podemos considerar como una
“definición contextual”, la cual, como se sabe, es considerada una
forma de definición satisfactoria desde el punto de vista epistemo-
lógico. Este tipo de definición consiste en aclarar las relaciones
recíprocas que conectan el concepto de vulnerabilidad con los de-
más conceptos del sistema de principios propuesto. Así se expresa
el texto de Barcelona:

“La vulnerabilidad expresa dos ideas básicas:
 a) Expresa la finitud y la fragilidad de la vida en las que, en

aquellas personas capaces de autonomía, se funda la posibi-
lidad y necesidad de toda moral.

 b) La vulnerabilidad es el objeto de un principio moral que re-
quiere del cuidado de los vulnerables.

Los vulnerables son aquellos cuya autonomía, dignidad o integri-
dad son susceptibles de ser amenazadas. Como tales, todos los se-
res que tienen dignidad son protegidos por este principio. Pero el
mismo exige específicamente no sólo la no interferencia con la
autonomía, dignidad o integridad de los seres, sino que reciban
asistencia para desarrollar todo su potencial”.3

Viendo las cosas desde el exterior se podría pensar que el ingre-
so del principio de vulnerabilidad en la Declaración UNESCO de
2005 fue una especie de fruto maduro de las reflexiones acerca de
este concepto, presentes desde hace algunos años en la literatura,
además de haber sido escogido como principio fundamental en el
documento de Barcelona. En realidad, la cosa no fue tan simple,
no sólo a causa de las controversias acerca del propio concepto de
vulnerabilidad de las que hemos hablado, sino porque no pocos
veían con sospecha la aceptación de este principio como una ame-
naza a ciertas “libertades” en el campo bioético, que consideraban
ya conquistadas. Como se puede ver en un artículo de Gonzalo
Miranda, quien asistió a los trabajos de la Comisión UNESCO que
elaboró la declaración, la inclusión del principio de vulnerabilidad



L. Velázquez

1106 Medicina y Ética 2019/3

fue casi un evento inesperado.4 Por otro lado, se pueden encontrar
razones un poco más escondidas pero reales de esta reticencia en
admitir el principio de vulnerabilidad. Nadie puede negar que la
protección y el cuidado de los débiles, de los marginados, de los
pobres y de los enfermos, son elementos fundamentales de la ética
de muchas religiones y, de manera muy fuerte, de la ética cristiana
que, además, reconoce a todos los seres humanos (y especialmente
a los más vulnerables) una dignidad especial que se sobrepone a su
fragilidad en reconocerlos como “hijos de Dios”.5 Se trata de una
actitud que va mucho más allá del sentimiento de “compasión”,
que parece lo máximo que una ética secularizada puede aceptar
como un “hecho” natural y que, sin embargo, no conlleva una ver-
dadera obligación ética.6 Por tanto, no parece arbitrario pensar que,
tras ciertas resistencias contra la inclusión del principio de vulnera-
bilidad en la bioética, opere una desconfianza hacia una supuesta
interferencia de elementos «confesionales» en una bioética que
quiere ser “laica”.

3. La nueva actitud hacia el diagnóstico prenatal

La aceptación del principio de vulnerabilidad tiene muchas conse-
cuencias directas en el campo bioético. Entre ellas destaca, en
particular, un cambio en la actitud negativa que muchas éticas de
tipo “personalista” y de inspiración religiosa manifestaron hacia la
práctica de los diagnósticos prenatales. Reducidas a su núcleo esen-
cial, estas actitudes veían el diagnóstico prenatal como una especie
de preámbulo al aborto: el fin de este diagnóstico, es decir, si el
feto tiene o no ciertas enfermedades o defectos y si los tiene se
puede decidir abortar. Aparentemente se trata de un razonamiento
correcto, porque se podría reforzar planteando la siguiente pregun-
ta: ¿por qué alguien estaría interesado en tener un diagnóstico pre-
natal si de todas maneras no está dispuesto al aborto? Entonces,
quien lo pide está explícita o implícitamente dispuesto al aborto en
el caso de que el resultado salga desfavorable.



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

Medicina y Ética 2019/3 1107

El primer punto débil de este razonamiento consiste en un juicio
preliminar negativo acerca de las intenciones de un sujeto que consi-
dera como única plausible la de abortar eventualmente. Puede ser
que, en concreto, esto sea muy frecuente, pero nadie tiene el dere-
cho de juzgar las intenciones no declaradas de un sujeto moral y,
de hecho, es muy plausible otra intención como la de “saber cómo
están las cosas”, de informarnos acerca del estado de salud de un
ser humano. Así lo hacemos muchas veces a propósito de personas
queridas, amigos o conocidos, por un simple interés humano y sin
ninguna perspectiva inmediata de acción. A menos que se trate de una
información que nos revela, en dicha persona, un estado de necesi-
dad en que nosotros podríamos ayudarle, nos sentiríamos interior-
mente obligados a brindarle esta ayuda.

Esta actitud es perfectamente lógica en el caso del feto: los pa-
dres quieren informarse acerca del estado de salud de su hijo y
aceptan la noticia, aun cuando sepan que él está muy enfermo y
discapacitado, simplemente porque lo quieren. Tal era la situación que
se daba unas décadas atrás, cuando “no había nada que hacer” para
mejorar la salud del feto y la razón para no abortarlo era sólo de
tipo moral y afectivo. Hoy la situación ha cambiado mucho y los
logros de las terapias prenatales (y en particular de la cirugía fetal)
son asombrosos. De tal manera que no sólo se puede constatar
que muchas de las previsiones negativas de ciertos diagnósticos
prenatales (como la amniocentesis) eran totalmente falsas, sino que
se pueden tratar dentro del útero materno muchas patologías feta-
les; en los casos más afortunados se alcanza una verdadera cura to-
tal; en otros, reduciendo notablemente el tamaño y el impacto de la
enfermedad, abriendo la perspectiva para el futuro recién nacido
de sobrevivir y poder recibir otros tratamientos eficaces después
de su nacimiento.

El problema es que aún ahora la mayoría de las parejas no cuen-
ta con la información necesaria para saber lo que es el diagnóstico
prenatal y sus beneficios.



L. Velázquez

1108 Medicina y Ética 2019/3

Ya que un gran número de pacientes embarazadas y sus parejas,
así como muchos médicos, incluyendo gineco-obstetras, piensan
que el diagnóstico prenatal sirve únicamente para detectar malfor-
maciones fetales y cromosomopatías y así decidir la terminación
del embarazo. Sin embargo, el propósito del diagnóstico prenatal
no es éste; su finalidad es poder diagnosticar diversas patologías
fetales y permitirle a la pareja prepararse tanto física como psicoló-
gicamente para el nacimiento de estos fetos con patología, brin-
dándoles, apoyo durante las consultas prenatales para el mejor
desenlace del embarazo, y ayudar a obtener la mejor calidad de
vida por medio de la intervención oportuna de un equipo multidis-
ciplinario. Y en el caso de patologías incompatibles con la vida o
de muy pobre pronóstico, ayudar a la pareja a la mejor compren-
sión, aceptación y resignación.

 Aunque sobre este tema no queremos detenernos aquí, lo que nos
importa es subrayar lo siguiente: no sería correcto afirmar que aho-
ra es posible considerar más favorablemente la práctica de los diag-
nósticos prenatales porque los desarrollos de la medicina fetal nos
abren opciones claramente positivas en cuanto favorables para el feto.
En realidad lo que ha pasado es lo opuesto: las incansables investi-
gaciones y actividades en este campo han sido promovidas y realiza-
das, porque personas éticamente contrarias al aborto se han sentido
moralmente comprometidas a encontrar los medios para asistir y
ayudar a ese pequeño ser humano que se había decidido de no ha-
cer morir. Luego, como siempre ocurre, una cosa estimula a la
otra, en un circuito de feedback positivo gracias al cual resulta difícil,
en un proceso complejo, decir cuál es la causa y cuál el efecto, ya
que ambos se implican cíclicamente.

No se trata de una simple consideración metodológica, sino de
la necesidad de no cambiar las prioridades éticas: el problema mo-
ral de no matar al feto persiste en los casos en los que las terapias
fetales tienen una posibilidad de éxito extremadamente baja o nula.
Se plantea, de forma específica, el problema del neonato terminal,
es decir, de un neonato que llega a la luz después de un camino en



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

Medicina y Ética 2019/3 1109

que las terapias prenatales no han sido eficaces y hasta se sabía que
no eran eficaces. Resulta claro, por lo tanto, que en este caso el pro-
blema deja de ser prevalentemente médico (ya que no concierne al
tratamiento del feto) y se convierte en otro de tipo moral, psicoló-
gico, humano, social: en el problema de ayudar a los padres (y en
particular a la madre) a aceptar y darle un sentido positivo a un em-
barazo posiblemente pesado, cuyo éxito será un neonato moribun-
do. Un problema que concierne al seguimiento de estas personas
después de la muerte del recién nacido, que –dentro de su especifi-
cidad– puede ser no menos complejo del seguimiento médico que
tendrá que recibir un neonato que pudo aprovechar los buenos re-
sultados de terapias prenatales, pero que todavía necesitará otras
terapias, operaciones y coberturas durante varios años. Dentro de
este marco pierde aparentemente interés el bebé, ya que se reducen
al mínimo y casi desaparecen las posibilidades de tratarlo médica-
mente. En realidad, cambia sólo el tipo de interés hacia el mismo
bebé, ya que en su caso se aplican “sobre medida” los mismos princi-
pios éticos y prácticas que se aplican al enfermo terminal: no se
trata de curarlo, sino de “acompañarlo” hacia su muerte “digna”,
con tratamientos paliativos y rodeándolo de un cariño “perso-
nalizado”.

Las reflexiones anteriores nos permiten ver, al mismo tiempo, la
utilidad y los límites del principio de vulnerabilidad. Retomando
algunas consideraciones ya presentadas al inicio, notamos que, por
un lado, es claro que el cuidado del feto enfermo puede conside-
rarse como protección de un ser vulnerable y particularmente frá-
gil, pero esto no sería suficiente para justificar esta protección ha-
cia un ser al cual “no le sirve de nada”. En otras palabras, no todo
lo que es vulnerable o frágil merece protección. Hay muchísimas cosas
frágiles en el mundo que no consideramos dignas de protección.
Hay que añadirle un valor a la cosa frágil para que surja la exigencia
(moral o jurídica) de protegerla. Así, por ejemplo, una copa de cristal
es frágil y por esto se considera razonable manejarla con cuidado y
“protegerla”, pero si ocurre que se ha agrietado seriamente no se-



L. Velázquez

1110 Medicina y Ética 2019/3

guimos cuidándola y la desechamos. A menos que se trate, por
ejemplo, de un querido recuerdo de familia, lo cual le confiere un
valor particular y nos lleva a guardarla aunque sin usarla más. En el
caso del feto incurablemente enfermo y sin esperanza de sobrevi-
vir un tiempo razonable, su fragilidad de por sí no implicaría que lo
guardáramos, sino que es el valor intrínseco que le reconocemos
como ser humano lo que nos impone, moralmente, seguir guar-
dándolo. Es la solidaridad entre seres humanos la que dicta la palabra
fundamental para la aplicación del principio de vulnerabilidad y que
nos lleva a respetarlo y “acompañarlo”, en lugar de desecharlo,
cuando se presenta como “recién nacido” en los últimos momentos
de su frágil existencia. Como dice Sabrina Paluzzi: “no pudiendo dar
días a su vida, dando VIDA a sus días”.7 El mismo discurso, obviamen-
te, vale para el cuidado y la protección que tenemos que brindarles a
los papás del neonato terminal, durante y después de la gestación. Son
personas vulnerables bajo un punto de vista diferente, con las cuales
nos sentimos solidarios no sólo en cuanto entendemos las razones de
su fragilidad, sino porque nos sentimos solidarios humanamente con
ellos.

4. Conclusiones

No es un argumento que trataremos, pero resultaría interesante
distinguir la experiencia del deber cuidar y proteger al feto terminal
por parte de los padres y por parte de los médicos: para ambos se
trata de un sujeto vulnerable y digno de respeto en cuanto ser hu-
mano. Para los médicos es además un paciente. Para los padres es
además un hijo.

 Concluimos considerando que la finalidad del diagnóstico pre-
natal es estudiar completamente al feto, como un todo, no sólo por
partes o por órganos y, en caso de enfermedad, ayudarlo lo más
posible. La nueva actitud hacia el diagnóstico prenatal es el verlo
no como una herramienta para realizar el aborto, sino como un
instrumento útil para conocer el estado del feto, sea sano o enfermo, y



El feto enfermo: un ejemplo del principio de vulnerabilidad en la bioética

Medicina y Ética 2019/3 1111

poder ayudar tanto a los padres como al feto mismo,  para que tengan
una adecuada calidad de vida tanto psicológica como físicamente.

 Hoy en día existen varios estudios tanto invasivos como no,
que nos ayudan a conocer el estado intrauterino del feto, razón por
la cual hay quienes, aunque no acepten el aborto, consideran mo-
ralmente correcta la práctica de los diagnósticos prenatales porque,
gracias a ellos, es posible descubrir y tratar de curar eventuales en-
fermedades fetales, que en un pasado relativamente reciente, resul-
taba más hipotético que real, pero que hoy es posible gracias a los
avances realizados en la medicina y cirugía fetal.8

Referencias bibliográficas

1 A manera de ejemplo mencionamos algunos  trabajos que han intentado preci-
sar la referencia específica de la vulnerabilidad a la bioética: Blacksher & Stone
(2002), De Bruin (2001), Flanigan (2000), Hurst (2008), Kottow (2003, 2004), Levi-
ne (2004), Macklin (2003), Morawa (2003), Ruof (2004). Algunos de estos artícu-
los critican la noción misma de vulnerabilidad con argumentos a veces opuestos
(unos la acusan de ser demasiado vaga o amplia, otros de ser demasiado estre-
cha). Hay otros trabajos que intentan desarrollar y enriquecer al concepto de
vulnerabilidad, o darle mayor “flexibilidad”. Finalmente, cuando se pasa de la dis-
cusión teórica a las indicaciones prácticas, se constata una cierta necesidad de
convergencia entre los planteamientos más teóricos y “antropológicos” de la pers-
pectiva europea y los planteamientos más pragmáticos y detallados del enfoque
norteamericano. No es intención de nuestro trabajo explorar esta rica variedad de
estudios, para una buena síntesis de la cual reenviamos al trabajo de Solbakk
(2011).
2 Con esta expresión se suelen indicar los principios afirmados en la Declaración
de Barcelona que, a su vez, fue el resultado de un largo trabajo interdisciplinar al
cual se dedicaron durante 3 años un grupo de 22 especialistas de diferentes
formaciones. El proyecto fue impulsado por el Centro para la Bioética y el Biode-
recho de la Universidad de Copenhagen y la reunión final de este grupo tuvo lu-
gar en Barcelona, en donde se elaboró la declaración que lleva este nombre. Se
trata de la elaboración de principios bioéticos inspirados por la filosofía europea
continental. Los textos producidos fueron publicados en Rendtorff & Kemp (2000).
3  Cfr. Rendtorff & Kemp, 2000, p. 398.



L. Velázquez

1112 Medicina y Ética 2019/3

4 Cfr. Miranda, 2011.
5 Cfr. Tham, Garcia, Miranda, 2014.
6 Entrevista personal con Sabrina Paluzzi, fundadora de la institución “La Quercia
Millenaria”.
7 Cfr. Velázquez L, 2017, p.38

Bibliografía

1 BLACKSHER, E. & STONE, J.R. (2002). Introduction to “Vulnerability”. Issues of
Theoretical Medicine and Bioethics. Theoretical Medicine and Bioethics, 23 (6):
421-424.
2 DE BRUIN, D. (2001). Reflections on ‘Vulnerability’. Bioethics Examiner, 5 (2):
1, 4, 7.
3 FLANIGAN, R. (2000). Vulnerability and the Bioethics Movement. Bioethics Exa-
miner, 16 (2): 13-18.
4 HURST, S.A. (2008). Vulnerability in Research and Health Care; Describing the
Elephant in the Room? Bioethics Examiner, 22 (4): 191-200.
5 KOTTOW, M.H. (2004). Vulnerability: What kind of principle is it? Medicine,
Health Care and Philosophy. 7, 281-287.
6 (2003). The vulnerable and the susceptible. Bioethics, 7/5-6: 460-471.
7 LEVINE, C. (2004). The Limitations of «Vulnerability» as a Protection for Human
Research Participants. American Journal of Bioethics, 4/3, 44-49.
8 MACKLIN, R. (2003). Bioethics, vulnerability, and protection. Bioethics, 17:
472-486
9 MIRANDA, G. (2011). Come nacque il “principio di vulnerabilità”. Studia Bioetica,
4/2: 5-7.
10 MORAWA, A.H.E. (2003). Vulnerability as a Concept in International Human
Rights Law, Journal of International Relations and Development, 6/2: 139-155.
11 RENDTORFF, J.D. & KEMP, P. (eds.) (2000). Basic Ethical Principles in European
Bioethics and Biolaw. Copenhagen y Barcelona: Centre for Ethicsand Law & Insti-
tuto Borja de Bioètica.
12 RUOF, M.C. (2004). Vulnerability, Vulnerable Populations, and Policy. Kennedy
Inst Ethics Journal, 1474: 411-425.
13 SOLBAKK, J.H. (2011). The principle of respect for human vulnerability and
global bioethics. En CHADWICK, R., TEN HAVE, H. & MESLIN, E. (eds.). Health Care
Ethics in an Era of Globalization, País: Sage Publ.
14 THAM, J., GARCÍA, A., MIRANDA, G. (2014). Religious Perspectives on Human
Vulnerability in Bioethics, Springer.
15 UNESCO (2005). Universal Declaration on Bioethics and Human Rights. Recu-
perado de: http://portal.unesco.org/shs/en/ev.phpURL_ID=1883&URL_DO=DO_
TOPIC &URL_SECTION=201.html
16 VELÁZQUEZ, L. (2017). El tratamiento del neonato terminal desde el punto de
vista bioético. EUNSA.


