
Enero-abril de 2015. Análisis     47 

China y México: desempeño 
económico y valores éticos 

religiosos

Mauricio Cervantes Zepeda1

Daniel Lemus Delgado2

Resumen

En este artículo se explora la relación entre desempeño económico y la con-
formación de los valores éticos y religiosos en los casos de China y México. 
El artículo parte de la propuesta de las dimensiones culturales de Hofstede, 
Gert y Minkov (2010), quienes afirman que ambos países son similares en 
múltiples factores, pero que muestran fuertes diferencias en las dimensiones 
de indulgencia, pragmatismo e incertidumbre, variables determinantes en los 
aspectos económicos como la propensión a ahorrar, actitudes empresariales 
y motivación hacia proyectos de corto o largo plazo. Nosotros sugerimos 
que estas diferencias culturales tienen su origen en la conformación de los 
valores éticos y religiosos de ambos países. Así, en este artículo se analiza la 
conformación del catolicismo y del confucianismo como sustento de los valores 
que inciden en el desempeño económico. La religión en México es acerca de 
una relación de Dios con el hombre basada en la promesa de un futuro mejor 
en una vida más allá de esta vida. En el pensamiento chino, producto de una 
visión pragmática moldeada por sistemas filosóficos como el confucionismo, 
el hombre es el centro de la existencia, por lo que se busca pensar en acciones 

Artículo recibido el 11 de agosto de 2014 y dictaminado el 24 de octubre de 2014.
1.	 Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Monterrey, Campus Guadalajara. Director del 

Centro Asia-Pacífico. Guadalajara, Jalisco, México. Correo electrónico: mcervantes@itesm.mx. 	
Av. General Ramón Corona # 2514, Col. Nuevo México, Zapopan, Jalisco, México.

2.	 Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Monterrey, Campus Guadalajara. Profesor-
investigador del Centro Asia-Pacífico. Guadalajara, Jalisco, México. Correo electrónico: dlemus@
itesm.mx. Av. General Ramón Corona # 2514, Col. Nuevo México, Zapopan, Jalisco, México.



48     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

para el aquí y ahora. Se concluye aquí que estas diferencias de enfoque ético-
religiosas que inciden en el desempeño económico de China y México son 
resultado de un proceso histórico de larga duración, que en un caso significó 
la ruptura y en el otro la continuidad de culturas milenarias.

Palabras clave: desempeño económico, valores éticos religiosos, China, 
México.

China and Mexico: economic performance 
and religious ethical values

Abstract

This article explores the relationship between the economic, religious and 
ethical values of Mexico and China. The article is based on the cultural dimen-
sions of Hofstede, Gert and Minkov (2010). The authors argue that although 
both countries are similar in many ways, they show strong differences in 
the dimensions of indulgence, pragmatism and uncertainty. These variables 
impact economic areas such as savings and entrepreneurship as well as dis-
position towards short-term or long-term outlook. We suggest that these 
cultural differences have their origin in the ethical and religious values of 
both countries, and therefore we discusses the formation of Catholicism and 
Confucianism as the basis of the values influencing economic performance. 
Religion in Mexico is about a relationship with God based on the promise of 
a better future in the afterlife, while in Chinese thought (the product of a 
pragmatic vision shaped by philosophical systems such as Confucianism as 
well as by different religions), the human being is the center of existence and 
acts for the present good. We conclude that these different ethical-religious 
approaches affecting the economic performance of both nations are the result 
of a historical process involving the gradual development and social acceptance 
of ethical and religious values.

Keywords: economic performance, religious and ethical values, China, 
Mexico.

1. Introducción

El desempeño económico que China y México han experimentado en las 
últimas tres décadas ha sido motivo de análisis y discusión desde diferentes 



Enero-abril de 2015. Análisis     49 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

aproximaciones académicas.3 En cuanto a China, es un hecho que las cifras 
macroeconómicas reflejan un crecimiento continuo, acelerado y extraordi-
nario de este país que le ha permitido ubicarse como la segunda economía a 
nivel mundial. Por su parte, el desempeño de la economía mexicana ha sido 
limitado, presentando un crecimiento marginal.4

Evidentemente, para comprender las causas por las cuales ambos países 
han generado crecimientos económicos diferenciados se debe considerar el 
diseño e implementación de las políticas económicas que moldean un entorno 
macroeconómico. Este entorno genera las condiciones desde las cuales las 
actividades económicas tienen lugar. Sin embargo, desde nuestra perspectiva, 

3.	 Para el caso de China, Das (2008) ha argumentado que el factor fundamental del crecimiento 
económico ha sido el incremento de la productividad del capital y la mano de obra. Zhang (2000) 
considera que el crecimiento económico ha sido el resultado de una reforma económica no 
espontánea, donde el liderazgo de la élite ha tenido un rol fundamental, especialmente en cuanto a 
proveer las direcciones estratégicas, establecer las prioridades y reorientar la ideología, a través de 
un proceso gradual, pragmático y experimental. Para Arrighi (2007), la inversión extranjera directa, 
atraída por la presencia de una mano de obra no solamente abundante sino altamente cualificada, 
ha sido el elemento clave del éxito económico. González (2003) adopta un enfoque neoinstitucional, 
en una visión de largo plazo, para explicar cómo las transformaciones institucionales permitieron la 
coexistencia de una economía planificada y una de mercado como partes sustantivas para el progreso 
económico chino. Maddison (2007) destaca el pragmatismo de las reformas económicas para su 
éxito. Mahtaney (2007) sostiene que el “sorprendente” crecimiento económico chino se debe a la 
mezcla única de elementos bastante dispares y aparentemente excluyentes: comunismo, economía 
basada en el mercado, inversión extranjera, control de capitales, y liberalismo y conservadurismo 
político. Por su parte Chen y Tian (2013) destacan cinco factores del éxito económico chino: las 
reformas económicas orientadas a la integración de la economía a los mercados mundiales; 
la expansión del sector económico no estatal, la afluencia de la inversión extranjera directa y la 
expansión del comercio internacional, la reforma del sector estatal industrial y las altas tasas de 
ahorro. En el caso mexicano, Dussel (2000) argumenta que el desempeño económico del país se 
deriva de la transición de un modelo de industrialización de sustitución de importaciones a un 
modelo industrial basado en exportaciones. Jaime (2001) establece que si bien México adoptó 
como modelo para el crecimiento económico una apertura económica, ésta fue insuficiente al ser 
sumamente discriminadora en la que se obligó a los empresarios a competir internacionalmente 
cuando no estaban acostumbrado a ello. Moreno-Brid y Ros (2010) establecen que la disminución 
de la política industrial fue un factor que a pesar de la apertura económica impulsada por el Estado, 
el crecimiento económico no ha sido el esperado. La ocde (2007) señala que México continúa siendo 
un “enorme rompecabezas” que es preciso adecuar para alcanzar un mayor crecimiento económico. 
Entre las piezas de este rompecabezas se encuentra la insuficiencia de las reformas estructurales en 
cuanto a alcance y profundidad, el contexto institucional en que se han originado y la capacidad del 
Estado para ponerlas en marcha.

4.	 Conforme a cifras del Banco Mundial, en el periodo de 2000 a 2012 la economía mexicana creció 
respecto al pib en promedio 2.42% anual, mientras que en ese mismo periodo la economía china 
creció anualmente en 9.9%. En cuanto al pib per cápita, en México se incrementó de 6,591 a 9,817 
usd, mientras que en China pasó de 949 a 6,042 usd (Banco Mundial, 2014).



50     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

si bien es cierto que las políticas 
macroeconómicas explican el des-
empeño de ambas economías, esta 
explicación está incompleta al dejar 
a un lado los factores culturales. En 
este artículo nosotros sugerimos 
que se bien es cierto que el contexto 
macroeconómico es fundamental 
para el desempeño económico de 
un país, este contexto debe consi-
derarse más bien como un marco 
de referencia en el cual ocurren las 
actividades económicas diarias y 
cotidianas entre los individuos y 
las empresas. Nosotros asumimos 
que las personas están inmersas 
en un mundo no sólo material 
sino cultural que permea todas las 
actividades económicas. En otras 
palabras, la cultura es también una 
parte fundamental que permite 
esclarecer cómo y por qué las polí-
ticas económicas operan en ciertas 
localidades en comparación con 
otras y el nivel de éxito que tienen 
cada una de ellas. De esta mane-
ra, es impensable comprender el 

desempeño económico de un país si no se consideran los factores culturales.
Nuestro propósito es explorar la manera en que la conformación de una 

identidad colectiva de los habitantes de México y China ha influido en el des-
empeño económico de ambos países. Específicamente, analizamos los factores 
culturales centrados en el deber ser a partir de las aspiraciones individuales y 
colectivas, que tiene su sustento en los valores éticos/religiosos. Al final de 
cuentas, los valores colectivos que orientan las decisiones de los miembros 
de una sociedad son producto de contornos culturales específicos. En Méxi-
co, en gran parte estos valores son el resultado de una manera particular de 
comprender y vivir el catolicismo, mientras que en China es producto de una 

Al final de cuentas, los 
valores colectivos que 
orientan las decisiones 
de los miembros de una 
sociedad son producto 
de contornos culturales 
específicos. En México, en 
gran parte estos valores son 
el resultado de una manera 
particular de comprender 
y vivir el catolicismo, 
mientras que en China 
es producto de una 
interacción entre creencias 
religiosas y pensamiento 
filosófico, particularmente 
el confucionismo, el 
taoísmo, el budismo y 
algunas prácticas religiosas 
ancestrales



Enero-abril de 2015. Análisis     51 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

interacción entre creencias religiosas y pensamiento filosófico, particular-
mente el confucionismo, el taoísmo, el budismo y algunas prácticas religiosas 
ancestrales.

Ahora bien, cuando se comparan China y México se puede apreciar que 
ambos países son similares en múltiples elementos. Por ejemplo, los dos son 
consideradas economías emergentes, con un producto interno bruto per cápita 
similar en las zonas urbanas, que presentan una alta desigualdad económica 
y serios problemas de corrupción. Desde la perspectiva de las dimensiones 
culturales propuesta por Hofstede, Gert y Minkov (2010), estos países son 
muy similares en cuanto al colectivismo/individualismo, la distancia al poder 
y la masculinidad/feminidad, mientras que muestran fuertes diferencias en 
las dimensiones de indulgencia/restricción, pragmatismo/normativismo y 
evasión de la incertidumbre. Conforme a la propuesta de dichos autores, 
estas variables son determinantes en aspectos económicos como la propen-
sión a ahorrar, las actitudes empresariales y la motivación hacia proyectos 
económicos en una visión de corto o largo plazo. En este sentido, nosotros 
consideramos que estas diferencias culturales tienen sus raíces en la con-
formación del pensamiento ético/religioso. No hay que olvidar que China 
y México están inmersos en un marco cultural el cual es resultado de una 
herencia ancestral, donde el pensamiento ético/religioso ha ejercido un rol 
fundamental generación tras generación.

En este contexto, nuestra contribución a la discusión sobre la relación 
entre valores éticos/religiosos y desempeño económico consiste en comparar 
los casos de China y México desde una perspectiva histórica para comprender 
cómo se ha moldeado una identidad colectiva común. Así, analizamos en este 
artículo la formación histórica de los valores éticos/religiosos en ambos países 
y sugerimos la manera en que dichos valores han contribuido al desempeño 
económico de ambos países.

El punto de partida es el hecho de que en México la justificación moral de la 
conquista española se sustentó en el proceso de evangelización. El catolicismo 
pasó a ser la religión única permitida. Paradójicamente, el catolicismo no sólo 
sirvió de sustento justificador al pueblo conquistador, sino que adoptado de 
manera sincrética por los indígenas mesoamericanos, dio un nuevo sentido 
al dolor, al sufrimiento y la existencia de las comunidades indígenas (Ricard, 
1982). La conquista significó una ruptura con las tradiciones culturales origi-
narias. En contraste, la cultura china es producto de la continuidad histórica de 
una civilización por más de cuatro mil años de existencia. En efecto, desde la 



52     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

primera dinastía de que se tiene registro histórico, la dinastía Xia, se puede ob-
servar la gestación de ciertos elementos culturales comunes que permanecerán 
generación tras generación (Shaughnessy, 2008). Estos dos elementos, ruptura 
y continuidad, que se concretizan en los valores éticos/religiosos, pueden expli-
car cómo los individuos asumen su rol en el desempeño económico de su país.

Básicamente la religión en México ha moldeado un pensamiento colec-
tivo que privilegia la búsqueda de recompensas en un futuro mejor más allá 
del presente, en una vida después de esta vida. En contraste, el pensamiento 
chino, sobre todo en el confucianismo, parte de un enfoque humanista en el 
que el hombre está en el centro; por lo tanto, se trata de pensar en acciones 
para el aquí y ahora. De esta manera, nosotros proponemos que estas dife-
rencias de enfoque ético-religiosas son el origen de las diferencias culturales 
principales entre China y México que contribuyen a explicar el desempeño 
económico de ambos países.

2. Los valores éticos religiosos y su relación 
con el desempeño económico

Es un hecho que explicar el comportamiento de diferentes variables económicas 
a través de la cultura y, en particular de la religión, no es algo nuevo. Weber 
(1930) argumenta que variables culturales, como la religión, cumplen un papel 
crítico en el desarrollo del capitalismo. Stulz y Williamson (2003) y La Porta, 
López-de-Sialnes, Shleifer y Vishny (1997) utilizan la religión junto con otras 
variables culturales para explicar el desarrollo económico. Renneboog y Spaen-
jers (2012) han analizado las diferencias en las actitudes y decisiones económicas 
entre las familias religiosas y las no religiosas. Otros estudios que proponen la 
religión como el origen de diferencias en variables económicas entre diferentes 
países son Arruñada (2010), Becker y Woessmann (2009), Hilary y Hui (2009), 
Kumar, Page y Spalt (2010), Shu, Sulaeman y Yeung (2010).

Un ejemplo de la relación entre la cultura y el desempeño económico se 
encuentra en la protección de los derechos de los accionistas, quienes están 
mejor protegidos en los países protestantes (Stulz y Williamson, 2003). En 
su estudio, Stulz y Williamson argumentan que la cultura, particularmente 
la religión y el lenguaje, podría afectar la manera en que los mercados finan-
cieros son vistos dentro de cada país y la percepción sobre cómo contribuyen 
al bienestar social. Por su parte, La Porta, López-de-Sialnes, Shleifer y Vishny 
(1997) muestran que el origen de la legislación, vinculado a la cultura de un 



Enero-abril de 2015. Análisis     53 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

país, explica el grado de protección de los inversionistas en ese país; así, países 
del sistema anglosajón —common law— protegen a los inversores mejor que 
los países que usan el derecho civil —civil law—.

Stulz y Williamson (2003) afirman que es más importante el marco reli-
gioso que la base legal en los derechos de los acreedores. Así, los derechos de 
los acreedores son más fuertes en los países donde la religión principal es el 
protestantismo, mientras que la protección de los derechos de los acreedores 
es más débil en los países católicos. Así, cuando se considera la observancia de 
los derechos, hay una clara evidencia de que la religión, el idioma y el origen 
legal cumplen un papel importante. Statman (2008) analiza el vínculo entre 
desempeño económico y cultura al abordar la relación entre corrupción, aver-
sión al riesgo, propensión a la maximización de las utilidades, nivel de felici-
dad, ingreso per cápita y confianza y su impacto en la economía. Renneboog 
y Spaenjers (2012) exploraran las diferencias en las actitudes y decisiones 
económico-financieras entre las familias religiosas y las no religiosas. En su 
estudio encontraron que los hogares religiosos se consideran más confiados 
y tienen un horizonte de planificación más largo. Por otra parte, los católicos 
dan más importancia al control de los gastos y tienen más aversión hacia el 
riesgo, mientras que los protestantes muestran un mayor sentido de la res-
ponsabilidad financiera. Además, las familias católicas invierten con menos 
frecuencia en el mercado de valores.

Arruñada (2010) argumenta que los protestantes aspiran a trabajar más y 
mejor, o mostrar una “ética social” más fuerte que los llevaría a supervisar la 
conducta de los demás, así como apoyar a las instituciones políticas y jurídi-
cas y mantener los valores más homogéneos. Por lo tanto, el protestantismo 
parece más propicio para el desarrollo económico capitalista debido a que los 
protestantes tienen una “ética social” más fuerte que los católicos. Becker y 
Woessmann (2009) proponen que las economías protestantes prosperaron 
debido a que la instrucción en la lectura de la Biblia generó el capital humano 
crucial para la prosperidad económica. Ellos focalizan su explicación en el 
hecho de que una mayor alfabetización entre los protestante generó la prospe-
ridad económica. Hilary y Hui (2009) han investigado cómo las decisiones de 
inversión de una empresa se ven afectadas por la religiosidad de su entorno. 
Shu, Sulaeman y Yeung (2010) han señalado el vínculo entre la religión y la 
toma de riesgos económicos. Kumar, Page y Spalt (2010) consideran la religión 
como un elemento clave para comprender las diferencias en las decisiones 
empresariales y la rentabilidad de las acciones.



54     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

3. México y China: cultura y valores desde la dimensión de Hofstede

El comportamiento de los individuos respecto a sus responsabilidades econó-
micas y la interacción entre las empresas y el marco institucional que regula 
sus actividades están moldeados por la cultura. El concepto de cultura ha sido 
definido de diferentes maneras. Para unesco la cultura es

[...] el conjunto de los rasgos distintivos espirituales y materiales, intelectuales 
y afectivos que caracterizan a una sociedad o a un grupo social. Incluye no sólo 
las artes y las letras, sino también los modos de vida, los derechos fundamen-
tales del ser humano, los sistemas de valores, las tradiciones y las creencias 
(unesco, 1983: 1).

Para Swartz la cultura incluye creencias, tradiciones, valores y lenguaje; de esta 
manera, la cultura funge como mediadora entre las prácticas individuales y 
conecta a los individuos con grupos y jerarquías institucionalizadas (Swartz, 
1997: 1). Por su parte, Hofstede define la cultura como “[...] la programación 
colectiva de la mente que distingue a los miembros de un grupo y a los de 
una categoría de personas de otra” (Hofstede, 1980: 5). A su vez, el proyecto 
Globe define la cultura como “los motivos compartidos, valores, creencias, 
identidades, e interpretaciones o significados de los eventos importantes que 
se derivan de las experiencias comunes de los miembros de una colectividad y 
se transmiten de una generación a otra” (House, Hanges, Javidan, Dorfman y 
Gupta, 2004: 15). Temin define la cultura como ‘’las actitudes y acciones dis-
tintivas que diferencian a los grupos de personas. La cultura en este sentido es 
el resultado de y se expresa a través de la religión, el idioma, las instituciones, 
y de la historia’’ (Temin, en Mensah, 2012: 256). Para Adent Hoecklin (1993), 
la cultura puede ser entendida como un conjunto de valores con los que una 
persona crece. Estos valores permiten a las personas comprender e interpretar 
el mundo. Por lo tanto, la cultura determina la manera en que las personas 
perciben y reaccionan ante ciertas situaciones (Adent Hoecklin, 1993).

Las distintas definiciones de cultura tienen dos importantes ideas en 
común. En primer lugar, la cultura permite la convivencia de las personas en 
comunidades. De alguna manera, la cultura genera una homogeneización de 
las percepciones individuales, generando así patrones de comportamiento 
comunes y permitiendo a las personas el sentirse identificadas como parte de 
un grupo. En segundo lugar, la cultura se refiere no sólo a las manifestaciones 



Enero-abril de 2015. Análisis     55 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

materiales del proceso creativo y la comunicación humana, sino también al 
mundo inmaterial, la esfera de las ideas, creencias y mentalidades. De esta 
manera, Kaasa y Vadi (2010) observan que la cultura ayuda a la sociedad a 
mantenerse unida y facilita a los individuos el tomar decisiones.

Si bien es cierto que la cultura aparece como una masa amorfa, compleja y 
difusa, se puede asumir que existe una relación estrecha entre la cultura y las 
actividades económicas, en la que los valores tienen un papel clave. Schwartz 
define los valores “como las concepciones de lo que es deseable que guíen el 
actuar de los actores sociales [...]” (Schwartz, 1999: 25). Evidentemente los 
valores no son los supuestos teóricos, sino acciones concretas. Los valores se 
aplican todos los días. Gehman, Treviño y Garud establecen que las prácticas 
de valor son “los dichos y hechos de las organizaciones que articulan y logran 
lo que es normativamente correcto o incorrecto, bueno o malo” (Gehman, 
Treviño y Garud , 2013: 84).

En el caso de China y México, las personas están inmersas en un marco 
cultural que, en ambos casos, es el resultado de una herencia ancestral mile-
naria.5 Culturalmente, siguiendo las dimensiones de Hofstede, Gert y Minkov 
(2010),6 ambos países tienen un alto rango en la dimensión de la distancia al 
poder, que se define como el grado en el que los miembros menos poderosos 
de las instituciones y organizaciones de un país esperan y aceptan que el poder 
está distribuido de manera desigual. Esto significa que China y México son 
sociedades jerárquicas. La dimensión de colectivismo/individualismo define el 
nivel en que los individuos se integran a la sociedad y el sentimiento de perte-
nencia a un grupo. En ambos países se aprecia una tendencia al colectivismo. 
En cuanto a la masculinidad/feminidad, es el indicador que mide el grado de 

5.	 Obviamente, cuando pensamos en China y México hacemos referencia a dos países en los que 
existen al interior de cada uno de ellos diversas tradiciones culturales derivadas de los diferentes 
grupos étnicos que los habitan. En ambos países las diferencias regionales son muy importantes, 
las cuales incluyen aspectos culturales y religiosos. Por ejemplo, el Instituto Nacional de Estadística, 
Geografía e Informática de México presenta datos de 33 grupos indígenas diferentes, con su propia 
lengua, religión y las prácticas culturales específicas. Pero esta diversidad cultural representa 
solamente 6% de la población, el resto son mestizos (mezcla de europeos, principalmente españoles, 
africanos y nativos). De este grupo, 89.3% son católicos (www.inegi.org.mx). Una situación similar 
se encuentra en China. La Oficina Nacional de Estadística de China (cnbv) reconoce oficialmente 
56 minorías nacionales. Sin embargo, 91.5% son étnicamente Han (cnbv, http://www.stats.gov.cn/
english/). En este artículo cuando nos referimos a los valores éticos/religiosos hacemos referencia a 
los grupos poblacionales mayoritarios en ambos países que tienen además una presencia nacional.

6.	 Las puntuaciones y análisis de la dimensión se tomaron de las siguientes páginas de Internet: 
http://geert-hofstede.com/mexico.html y http://geert-hofstede.com/china.html).



56     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

preferencia de una sociedad para alcanzar sus metas. Así, una sociedad orien-
tada hacia la masculinidad valora los logros, el heroísmo, la asertividad y la 
recompensa material como forma de éxito; en términos generales, se trata 
de sociedades más competitivas. Tanto China como México son sociedades 
orientadas a la masculinidad. Estas dimensiones culturales pueden explicar el 
comportamiento similar de chinos y mexicanos en aspectos como la creación 
de fuertes redes familiares para el desarrollo de los negocios y la desconfianza 
hacia las autoridades.

Cuadro 1
Similitudes entre China y México

China México
Nivel de desarrollo económico País en desarrollo País en desarrollo
Distancia al poder
Rango: 0-100

80 81

Individualismo/colectivismo
Rango: 0-100

20 30

Masculinidad/femininidad
Rango: 0-100

66 69

Transparencia 
Range: 0 (altamente corrupto) – 100 (muy limpio)

40 34

Índice de pagadores de sobornos (2011)
Rango: 0 (menos probable) – 10 (más probable)

6.5 7.0

Indice de Gini 
Rango: 0 (igualdad) – 100 (desigualdad)

42.1 47.2

Régimen legal Civil Civil

Fuente: Buró Nacional de Estadísticas de Chinas: http://www.stats.gov.cn/english/
Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática (inegi): http://www.inegi.org.

mx/
Dimensiones de Hofstede: http://geert-hofstede.com/countries.html
Transparencia Internacional: http://cpi.transparency.org/cpi2013/results/
Transparencia Internacional: http://bpi.transparency.org/bpi2011/results/
Banco Mundial: http://data.worldbank.org/indicator/si.pov.gini

Pero no todo es igual entre China y México. Así, en cuanto a la dimensión 
de la evasión de la incertidumbre, China tiene un bajo puntaje. En términos 
sencillos, esta dimensión aborda el grado en que una sociedad acepta la incer-
tidumbre y asume los riesgos. De esta manera, los chinos se sienten cómodos 
con la ambigüedad, son adaptables y emprendedores. En contraste, en México 



Enero-abril de 2015. Análisis     57 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

se tiene una muy alta preferencia para evitar la incertidumbre. Lo que signi-
fica que los mexicanos en general mantienen códigos de creencias rígidos y 
su comportamiento suele ser intolerante hacia las ideas poco ortodoxas. La 
dimensión de pragmatismo/normativismo describe cómo una cultura man-
tiene su relación con su propio pasado y tradiciones mientras que da la cara 
a los desafíos del presente y del futuro. En este aspecto, China es una cultura 
muy pragmática. Así, pueden adaptar sus tradiciones fácilmente a las con-
diciones cambiantes y tienen una fuerte propensión a ahorrar e invertir. En 
cambio, los mexicanos tienen una puntuación baja en esta dimensión, lo que 
significa que muestran un gran respeto por las tradiciones, una propensión a 
no ahorrar para el futuro, y una orientación más a proyectos de corto plazo.

En la dimensión de indulgencia/restricción, siguiendo el argumento de 
Hofstede, Gert y Minkov, China es una sociedad moderada, con una tendencia 
al cinismo y al pesimismo; en China no se da la oportunidad de disfrutar de 
la vida con la generación de tiempo libre y con el cumplimiento de pequeños 
deseos. Al contrario, la cultura mexicana tiene una definida tendencia hacia 
la indulgencia. Los mexicanos disfrutan vivir el momento, hacer realidad 
sus impulsos y satisfacer sus deseos inmediatos, poseen una actitud positiva 
y tienen una tendencia hacia el optimismo. La dimensión de la indulgencia 
mide la capacidad de una cultura para satisfacer las necesidades inmediatas 
y los deseos individuales de cada uno de los miembros de una comunidad. 
Una sociedad inmersa en una cultura con rasgos altos hacia la indulgencia, 
carece de normas sociales estrictas que regulen y limiten las satisfacciones 
impulsivas de sus individuos.

Cuadro 2
Diferencias entre China y México

China México
Religión mayoritaría n/a

Fuerte influencia del confucionismo
Catolicismo

Evitar la incertidumbre 
Rango: 0-100 

30 82

Pragmatismo/normatividad
Rango: 0-100 

87 24

Indulgencia/restricción
Rango: 0-100 

24 97

Fuente: http://geert-hofstede.com/countries.html



58     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

El análisis de China en estas tres dimensiones: bajo nivel de indulgencia, 
alto pragmatismo y la gran aceptación de la incertidumbre, además del alto ni-
vel de colectivismo y masculinidad, en conjunto fomentan en China actitudes 
como la alta propensión al ahorro, la capacidad de adaptación a los cambios 
sociales, el comportamiento empresarial, el emprendimiento, las capacidades 
de trabajo en redes sociales y la orientación a buscar resultados en el largo 
plazo, situación que se refleja en los excelentes resultados económicos que 
ha logrado China en las últimas tres décadas.

México tiene altos niveles en las dimensiones de colectivismo y mascu-
linidad. Sin embargo, en las otras dimensiones los mexicanos tienen la com-
binación opuesta a los chinos: alta indulgencia, bajo el pragmatismo y alto 
nivel en la dimensión de evitar la incertidumbre. Esta combinación de México 
nos revela que a los mexicanos les gusta más gastar el dinero en consumir 
que en invertir, ser empleados en vez de emprendedores, realizar proyectos 
a corto plazo, y disfrutar el momento. Adicionalmente, ambos países com-
parten altos niveles en la distancia al poder, corrupción y desigualdad social, 
características que pueden ser el freno a su desarrollo armónico e integral. 
Nuestra propuesta es que estas diferencias culturales tienen raíces profundas 
en su marco religioso.

Estas dimensiones culturales pueden ser explicadas por el hecho de que 
los mexicanos en su mayoría son católicos, mientras que la mayoría de los 
chinos declaran no tener religión; sin embargo, las acciones de la población 
china están influidas por un marco ético derivado de la interacción de las 
propuestas éticas y religiosas derivadas de la interacción del confucionismo, 
budismo y taoísmo, moldeando un espíritu colectivo más pragmático y menos 
dogmático.7

7.	 La idea de que la civilización china no es dogmática fue propuesta a principios del siglo xx por 
Hung Ming. En su obra, El espíritu del pueblo chino, Hung Ming sostenía que China había construido 
una sociedad basada en un deber ético, más que religioso. La idea básica de su argumento es 
que la sociedad china fue capaz de establecer un Estado laico de manera previa a Europa, hecho 
que impidió que las guerras por religión devastaran China. Así, tradicionalmente en China los 
individuos normaron sus comportamientos basados en el ideal confucionista del deber ser. De este 
modo, el comportamiento personal era una respuesta a las demandas y exigencias interiores de 
cada individuo consigo mismo, más que una imposición exterior derivada de una serie de preceptos 
religiosos (Hung Ming, 2012).



Enero-abril de 2015. Análisis     59 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

4. Cultura, valores y religión en México

En el caso de México y China, las personas están inmersas en un marco cultural 
que, en ambos casos, es el resultado de una herencia milenaria. En primer 
lugar, el pensamiento colectivo del pueblo mexicano, como lo ha señalado 
Octavio Paz, es el resultado de un proceso largo y en ocasiones traumático, 
reflejo del crisol en que se ha forjado la identidad mexicana (Paz, 2004). En 
efecto, las culturas originarias de lo que actualmente llamamos México dieron 
producto a una civilización originaria, rica e independiente, capaz de constituir 
una cosmovisión particular (León-Portilla, 2003). Esta civilización mesoame-
ricana permitió la convivencia y confrontación de distintos grupos humanos 
que, más allá de las diferencias políticas, compartieron patrones culturales 
comunes (Adams, 1991). Desde el segundo milenio antes de nuestra era, estos 
patrones culturales dieron forma a una manera particular de entender y vivir la 
vida de los grupos originarios de la nación mexicana. Una parte fundamental 
de dicha cosmovisión fue la conformación de una sociedad fatalista en la que 
el destino de los pueblos y las personas estaba determinado de manera previa 
por los dioses (Conrad y Demarest, 2002). Así, el drama humano no era más 
que el resultado de una partida que las divinidades asumían de manera previa 
(Warren y Clark, 2001). Una manera en que se expresó esta forma de entender 
el mundo lo constituyó, por ejemplo, el juego de pelota, un ejercicio sagrado 
que permitía auscultar lo que los dioses previamente habían determinado 
para los frágiles e indefensos seres humanos.

De esta manera, un elemento que ha moldeado el pensamiento colectivo 
del pueblo mexicano ha sido una forma de pesimismo, de una vida efímera, de 
un destino incierto, de un lugar en el que se vive de manera momentánea, en 
la que nos encontramos en un tránsito. Así lo expresó el rey Netzahualcóyotl, 
dirigente del pueblo de Texcoco, al señalar que: 

¿Acaso de verdad se vive en la tierra?

No para siempre en la tierra: sólo un poco aquí.

Aunque sea de jade se quiebra,

aunque sea de oro se rompe,

aunque sea plumaje de quetzal se desgarra.

No para siempre en la tierra: sólo un poco aquí (Netzahualcóyotl, 2011: 48).



60     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

Al mismo tiempo, la herencia del mundo prehispánico se refleja también 
en la importancia de la colectividad por encima del individuo. Al igual que 
otras sociedades premodernas, las sociedades del mundo prehispánico cen-
traron su cosmovisión influenciadas por una sociedad agrícola, en la que el 
papel del individuo sólo tenía sentido en la medida en que se pertenecía a un 
grupo más amplio. Ejemplo de ello lo constituyeron los calpulli. El calpulli 
constituía una unidad social compleja, propia de la sociedad azteca. El calpulli 
estaba compuesto por varias familias que se encargaban de funciones muy 
diversas. En ocasiones varios calpulli se hallaban unidos en barrios y solían 
estar especializados en alguna actividad artesanal o profesional. De esta ma-
nera, la existencia misma de la persona, su sustento y el de su familia sólo era 
posible en la medida en que estuviera vinculado a un calpulli (Soustelle, 1970).

La continuidad del mundo indígena fue interrumpida violentamente por 
el proceso de conquista y colonización que emprendieron los españoles. La 
presencia de un puñado de conquistadores que, basándose en la superiori-
dad tecnológica militar europea y tejiendo una serie de alianzas con diversos 
pueblos indígenas que vivían sumidos en un constante confrontamiento con 
la intención de alcanzar una hegemonía, permitió a la postre la sumisión y 
control de los pueblos indígenas mesoamericanos. De esta manera se trasto-
caron para siempre las estructuras mentales del México antiguo al incorporar 
nuevas creencias, nuevas ideas, nuevas cosmovisiones (Fuentes, 1999).

La justificación moral de la conquista española se sustentó en el proceso 
de evangelización. El catolicismo pasó a ser la religión única permitida. Para-
dójicamente, el catolicismo no sólo sirvió de sustento justificador al pueblo 
conquistador, sino que adoptado de manera sincrética por los indígenas me-
soamericanos, dio un nuevo sentido al dolor, al sufrimiento y a la existencia 
de las comunidades indígenas (Ricard, 1982).

El catolicismo reforzó la idea de la existencia humana efímera y peregri-
na pero incorporó una idea diferente de salvación, al ser entendida la vida 
después de la muerte como resultado de las acciones realizadas aquí en la 
tierra. Desde esta perspectiva, a toda persona le aguardaba un juicio al final 
de esta existencia terrena en la que los pecados serían el fiel de la balanza 
para determinar el lugar eterno al que irían ir a parar las almas juzgadas. Las 
posibilidades eran sencillas: la gloria o el tormento eterno. En este contexto, 
uno de los pecados capitales lo constituyó la avaricia, por lo que la acumulación 
en la tierra de riquezas y la práctica de la usura fueron actitudes socialmente 
condenables (Weber, 2008).



Enero-abril de 2015. Análisis     61 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

La riqueza podría ser motivo de condena eterna, por lo que era necesa-
rio gastar la riqueza en esta vida y no vivir en una actitud permanente de 
acumulación. De allí que grandes fortunas del periodo colonial se gastaran 
en obras monumentales. No deja de sorprender que una buena parte de la 
riqueza minera de los sitios coloniales como Zacatecas, Guanajuato y Taxco 
hayan ido a parar a la erección de templos barrocos, rebosantes y pletóricos, 
en los que los símbolos de la fe católica se consagraban en altares tallados en 
finas maderas estofadas en oro. Al mismo tiempo, relicarios y otros objetos 
de culto fueron materializados en exquisitas orfebrerías de plata extraída 
por la sangre, esfuerzo y sudor de los indígenas sojuzgados (Knight, 2002).

El mestizaje fue el proceso del cual emergió la cultura mexicana. Mesti-
zaje derivado de una amplia mezcla entre elementos indígenas y españoles, 
pero también de la presencia de esclavos africanos y en menor medida, con el 
mundo asiático. Personas, ideas, creencias se encontraron, se confrontaron y 
se complementaron en esa interacción que más tarde se conoció como México. 
De esta manera surgió una nueva cultura y una nueva mentalidad.

Una parte fundamental de esta cultura fue el culto a la Virgen de Guadalu-
pe. Esta advocación de la Virgen María permitió un sincretismo religioso que 
dio paso a una nueva vertiente de catolicismo. La idea revolucionaria detrás 
de la imagen Guadalupana fue la posibilidad de plasmar a la madre de Dios 
como una mujer morena, con rasgos indígenas, cuyos símbolos presentes en 
el manto evocan ideas prehispánicas. No menos revolucionario fue el hecho 
de que la revelación mariana fuera dirigida a un humilde indígena náhuatl, 
una persona pequeña, frágil, no letrada a la que se le manda a ser el mensajero 
mariano ante las más altas autoridades eclesiásticas de la colonia española 
(Lafaye, 1987).

Generación tras generación, gradualmente la Guadalupana se convirtió en 
el símbolo unificador de identidades dispares que tenían lazos en común con 
este territorio que después sería conocido como México. De allí que al inicio 
del proceso de independencia los diferentes grupos armados que se unieron 
para pelear contra la dominación española tomaran como estandarte la imagen 
de la Virgen morena. Una Virgen que en una interpretación singular prefería 
a los pequeños, a los humildes, a los desposeídos, por encima de los ricos, 
los poderosos, los encumbrados. De esta manera, los mismos pobres podían 
encontrar consuelo en su pobreza. De allí que una pauta cultural comúnmente 
aceptada por el pueblo mexicano sea que el dinero no tiene sentido si no es 
para gastarlo en el aquí y en el ahora (Lafaye, 1987).



62     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

5. La ética/religiosidad de China

En el año de 1949, con el triunfo del comunismo, diversas prácticas religiosas 
fueron obstaculizadas o prohibidas de facto. Sin embargo, oficialmente hoy en 
día de acuerdo con el artículo 36 de la Constitución de la República Popular 
China (rpc) todos los ciudadanos son libres de determinar la religión que 
deseen profesar sin ningún tipo de coerción ni discriminación. A pesar de este 
derecho constitucional, es un hecho que solamente cinco religiones tienen 
reconocimiento legal y que la libertad religiosa no se ha alcanzado de manera 
plena.8 Además, el Gobierno no lleva estadísticas oficiales sobre la religión.9

Al analizar la religión en China, Yang (2012) presenta un enfoque inno-
vador para describir la actual situación de la religión en términos de mercado. 
El mercado rojo se refiere a las cinco religiones aprobadas por el Estado: el 
budismo, el taoísmo, el islamismo, el protestantismo y el catolicismo.10 El 
mercado negro se refiere a las iglesias y las actividades religiosas prohibidas 
por el Estado, entre las que se encuentran los católicos fieles al Vaticano, 
iglesias que realizan las prácticas religiosas en casas, así como una variedad 
de prácticas supersticiosas. El mercado gris se refiere a las organizaciones 
espirituales, profesionales, y prácticas religiosas con personalidad jurídica 

8.	 En el reporte anual 2014, la Comisión sobre Libertad Religiosa de Estados Unidos señala que para 
los budistas tibetanos y los musulmanes uigures las condiciones actuales son las peores que han 
vivido en los últimos 10 años; a la par, católicos y evangélicos independientes enfrentan arrestos, 
multas y el cierre de sus lugares de culto; los practicantes de Falun Gong, así como para algunos 
budistas, los seguidores de religiones populares y algunos grupos protestantes, sus prácticas 
religiosas comúnmente se consideran “supersticiosas” o “cultos perversos”, por lo que pueden 
enfrentar largas penas en prisión, ser forzados a renunciar a su fe y ser torturados bajo custodia 
(uscirf, 20014).

9.	 Es interesante hacer notar que el censo poblacional no contempla preguntar sobre la religión que 
profesan las personas entrevistadas.

10.	 En China existen dos tipos de Iglesias católicas, aunque no existe una diferencia doctrinal entre ellas. 
Por una parte, existe una Iglesia que es aprobada por el Estado y, por otra, una Iglesia clandestina. 
Después de la Revolución Cultural, el consenso generalizado de la élite burocrática es que si es 
verdad que la religión no puede ser eliminada del todo, al menos puede ser controlada. De esta 
manera, por medio de la Asociación Católica Patriótica se busca controlar al clero desprendiendo 
cualquier vínculo con El Vaticano —que incluye la administración, las finanzas y la propagación de 
la fe— (Liu y Leung, 2002). Los católicos que continúan fieles al Vaticano viven en la clandestinidad 
y pueden ser sujetos de persecuciones. Un ejemplo es el caso de Thaddeus Ma Daqin, quien renunció 
a la Asociación Patriótica en julio de 2012 y por lo que le fue revocado su título de obispo aprobado 
por Pekín. Ma había declarado que seguiría sus labores pastorales siguiendo la fe católica y no la 
del Gobierno central, y desde entonces se encuentra en arresto domiciliario en un seminario en 
Shanghai (Tobón, 2013).



Enero-abril de 2015. Análisis     63 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

ambigua, lo que puede interpretarse como culturales, religiones folclóricas o 
populares, y por lo tanto escapan, en cierta medida, al control del Estado. Yang 
(2012) se aventura a estimar que existen 100 millones de participantes en el 
mercado rojo, 200 millones en el mercado negro y varios cientos de millones 
en el gris. Es éste, el mercado gris, el que constituye el público objetivo para 
el renacimiento de nuevos movimientos religiosos.

Otro estudio, realizado por Pew Global Attitudes Project, revela que entre 
14 a 18% declaran seguir una religión. El 12% se dicen budistas, mientras 
que 1% son católicos, 1% protestantes y menos de 1% musulmanes (Grimm, 
2008).11 Sin embargo, en la misma encuesta se establece que 60% de la po-
blación dice creer en algo sobrenatural, aunque no lo definen específicamente 
como religión, más bien como fenómenos sobrenaturales, figuras religiosas o 
seres sobrenaturales que a menudo se asocian con el confucianismo y formas 
de la religión popular china. Estas creencias incluyen prácticas para obtener 
la fortuna o conocer el destino, reverenciar al Emperador de Jade —figura 
asociada al taoísmo— y Tathagata —una manifestación de Buda—, así como 
a las almas inmortales y fantasmas.

Si bien esto no es necesariamente una medida que refleja hasta qué punto 
en China las personas conscientemente se identifican con la práctica de una 
religión popular, sí sugieren que las creencias religiosas populares pueden 
ser más extendidas de lo que es sugerido por la afiliación religiosa solamen-
te. Sobre estas creencias populares, Pew Global Attitudes Project revela que 
las actividades llevadas a cabo para alcanzar fenómenos supernaturales son 
practicadas por 69% de la población; mientras que 12% realizan actividades 
asociadas con figuras religiosas y 21% practican actividades asociadas a seres 
supernaturales: almas inmortales, fantasmas, seres sobrenaturales, duendes 
o brujas.12 En la pregunta sobre si consideraban la religión importante en su 
vida, 31% de los encuestados contestaron que para ellos es muy importante.

11.	 Es interesante que aunque otras fuentes señalan que el número de musulmanes asciende 
aproximadamente a 2% de la población total (Jiao, 2007), la encuesta solamente refleje que 1% de 
la población china declare ser practicante del Islam. Una posible explicación radica en el grado de 
confianza que tuvieron los encuestados para identificarse como musulmanes practicantes en un 
ambiente hostil a sus creencias y prácticas religiosas.

12.	 El resultado pasó de 100, ya que algunos encuestados seleccionaron dos opciones. Esto 
probablemente se debe, como lo ha señalado Chen (2012), a que las tres tradiciones religiosas 
institucionalizadas —confucionismo, budismo, taoísmo— y aquellas que la distinguen de la 
religión popular no se observan en el ámbito popular chino; esta división más bien está presente en 



64     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

Una encuesta realizada en el año 2007 por la Universidad Normal del Este 
de China reveló que 31.4% de la población profesa una religión (cerca de 300 
millones de personas). El budismo es la religion principal, con 100 millones 
de seguidores y es la que más ha crecido recientemente. Se estima que exis-
ten más de 9,000 templos y 70,000 monjes. En contraste con el budismo, los 
católicos son una religión marginal; entre los reconocidos por el Gobierno y 
los clandestinos se estima que su número oscila entre 12 y 14 millones. Los 
protestantes, que están teniendo un mayor crecimiento, ubican su población 
en alrededor de 40 millones. De esta manera, el total de los cristianos ronda 
en alrededor de 4 y 5%. Finalmente, los musulmanes se estiman de 20 a 23 
millones, alrededor de 2% de la población (Jiao, 2007).

Ante la ausencia de una religión predominante, tradicionalmente el con-
fucianismo funcionó como el ancla del deber ser del individuo, así como de 
una forma particular de aspiración social sobre la trascendencia. Esta tras-
cendencia se inscribe en una interpretación específica de la historia nacional 
y cultural china que combina la contribución humanista del confucionismo 
y la propuesta de un tipo de conocimiento universal sobre la naturaleza del 
ser humano y su capacidad para superarse a sí mismo. Vermander (2009) ha 
advertido que el confucionismo es una religión más allá de la religión, en la 
medida en que el confucionismo y su práctica cuestionan la distinción esta-
blecida en Occidente entre conocimiento científico y los rituales, los cuales 
comúnmente han sido clasificados como religiosos. Por su parte, Chen (2012) 
ha advertido que la cuestión del confucionismo como religión en China es una 
controversia de origen ontológico y epistemológico que ha pasado por tres 
momentos importantes en la historia de China. De esta manera, la “comple-
jidad de la polémica en torno a la religiosidad confuciana debe comprenderse 
considerando la drástica transformación de la China moderna en su tránsito de 
los paradigmas confucianos a los modernos” (Chen, 2012: 14). Así, el dilema 
de apariencia epistemológica está estrechamente vinculado con cuestiones 
culturales de un contexto histórico determinado y la definición de confucio-
nismo debe abordarse considerando pues su fundamento epistemológico e 
ideológico de origen (Chen, 2012).

Los valores éticos de la sociedad china han sido moldeados bajo las ideas 
atribuidas a Confucio y a sus seguidores. El confucionismo proporcionó la 

la élite de dichas tradiciones, que necesitan diferenciarse con claridad respecto a las otras opciones 
religiosas.



Enero-abril de 2015. Análisis     65 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

ética como sustento del orden social. En China fue la ética y no la religión la 
que originalmente sentó las bases del gobierno y justificó el ejercicio del poder. 
Este ejercicio del poder se legitimaba en la medida que el gobernante era una 
persona virtuosa, entendiendo por virtud la capacidad para vivir conforme 
al canon confuciano. Esta virtud se expresaba en la actitud desinteresada del 
funcionario, bajo un imperativo moral incondicional, con la intención de hacer 
el bien sin obtener ganancias personales (Fung, 1997).

La propuesta filosófica de Confucio fue encaminada a encontrar la 
mejor manera de gobernar. Para ello, Confucio propuso la presencia de un 
funcionario ideal, el jun zi, el caballero, la persona de mente noble, de mente 
superior. Desde la perspectiva de Confucio, cualquier persona podría llegar a 
ser este funcionario, siempre que a través de un esfuerzo de autocultivación, 
por medio de la educación, se encaminara a adquirir las virtudes confucianas 
(Ching, 1993). La propuesta de Confucio (1995) se encaminó a resolver los 
problemas del aquí y del ahora, sin entrar en especulaciones sobre un mundo 
del más allá. Confucio proclamó:

Ji Lu preguntó al maestro acerca de cómo servir a los espíritus y a los dioses: 

El maestro dijo: 

“Si tú todavía no has servido bien a la gente

¿cómo puedes tú servir a los espíritus?”

Y entonces, Ji Lu fue audaz y preguntó por la muerte, 

y el maestro respondió: “Si tú todavía no sabes nada acerca de la vida 

¿cómo puedes tú saber sobre la muerte?” (Confucio, 1995)

Dentro de estas virtudes destacaba la frugalidad como reflejo de una vida 
plena, llevada sin excesos. Por eso es que para la mentalidad confuciana un 
hombre virtuoso no podía ser un mercader, aquel que buscara su bien personal 
antes que el de la comunidad; antes bien, en el mundo ideal chino moldeado 
por Confucio el bien comunitario estaba por encima del bienestar individual. 
De esta manera, la persona que fuera benevolente, que respetara los ritos 
dejados por los ancestros, que viviera con rectitud y que respetara el orden 
jerárquico del mundo en su relación con los demás, constituiría aspiracional-
mente el deber ser de la sociedad china.

El hecho de que fuera la ética y no la religión la que proveyera la base del 
orden moral de la sociedad china permitió una actitud pragmática ante el 
mundo y la vida, tanto en el orden político como en el social. De esta manera 



66     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

el confucionismo proveyó un marco de referencia mental ajeno a los dogmas, 
en el que distintas aproximaciones sobre el deber ser del gobernante y la me-
jor manera de gobernar entró en disputa con distintas corrientes filosóficas. 
Sin embargo, el confucionismo fue la corriente dominante y la que tuvo un 
impacto mayor en la constitución de la mentalidad colectiva del pueblo chino 
(Fung, 1997).

El confucionismo justificó el sistema aristocrático del mundo rural chino. 
En la manera en que este orden social fue racionalizado y justificado por Con-
fucio destaca la idea de que el prestigio, el poder y la riqueza estaban vincula-
dos a las personas más virtuosas. Así, la única manera de alcanzar un mayor 
escalafón en la escala social era a través del trabajo duro, arduo y disciplinado, 
sin dilaciones ni despilfarro. Cualquier persona, con el esfuerzo adecuado y 
una voluntad inquebrantable, podría al final de sus días gozar de una mejor 
posición económica y social resultado de su esfuerzo y no del destino trazado 
de manera previa por una voluntad divina inescrutable y compleja. Cada per-
sona, en su vida diaria, podía construir su destino. El ahorro y la frugalidad 
eran uno de los mejores caminos para llegar a la meta esperada (Adler, 2002).

6. Discusión y conclusiones

Si entendemos por cultura los aspectos del pensamiento y comportamiento 
que se aprenden y que pueden ser enseñados a los demás, entonces es posible 
afirmar que la cultura sirve como base para la disposición universal y el reco-
nocimiento colectivo de ciertos principios y percepciones, como los legales, 
normativos y naturales que influyen directamente en el desempeño económico 
de una comunidad. Por lo tanto, la cultura incluye costumbres y visiones del 
mundo y proporcionan un modelo mental de la realidad y una guía para las 
acciones que se consideren apropiadas (Lohmann, 2005). Así, la cultura, los 
valores éticos y la religión son elementos que interactúan mutuamente y que 
influyen en la relación de las personas con su entorno económico.

Hofstede (2008), en su reflexión sobre la relación entre los valores y la 
religión, ha sugerido tres formas en que interactúan los valores y las religio-
nes. En el primer caso, propone que hay una diferencia de valores entre las 
religiones monoteístas —judaísmo, cristianismo e Islam— y las religiones que 
se originaron en el sur y el este de Asia: el hinduismo, el budismo, el taoísmo 
y el sintoísmo. La diferencia fundamental es que las religiones monoteístas 



Enero-abril de 2015. Análisis     67 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

buscan la verdad.13 La virtud es consecuencia de la verdad. Por el contrario, 
en las religiones asiáticas la verdad no es el tema central, pero sí la virtud. La 
pregunta crucial no es lo que uno cree, sino lo que uno hace, el comportamiento 
ritual y la virtuosidad. La verdad se desprende de la virtud.

La segunda forma en que los valores y las religiones están vinculados es 
la elección entre una estricta o una pragmática aplicación de las reglas. En las 
religiones monoteístas hay una verdad única y universal, aunque no todo el 
mundo entiende. Por otro lado, en estas religiones de Asia se puede observar 
una gran tolerancia a la diversidad de creencias, tolerancia que en algunos 
lugares es mucho mayor que en otros.

Por último, una tercera vía de influencia recíproca entre los valores y la 
religión se asocia con la actitud hacia los roles de género. Lo que una mujer 
puede y debe hacer, en una vida privada y pública, está contextualizada por 
la religión y los valores. Cada religión determina los valores que cada persona 
debe desempeñar en la sociedad de acuerdo con su condición humana. Este 
elemento determina la participación de la mujer en las actividades económicas. 
De esta manera, estos patrones de comportamiento derivados de aspiraciones 
sociales que tienen sus raíces profundas a partir de los marcos de referencia 
mental de las religiones, permea la cultura de mexicanos y chinos. En este 
caso se aprecia más una similitud entre las sociedades de China y México en 
cuanto al rol que, desde la cultura, la mujer debe desempeñar en estos países.

De este modo, la propuesta de Hofstede funda un fuerte vínculo entre la 
religión y los valores que prevalecen en la sociedad. Por lo tanto, la cultura, 
las religiones y los valores determinan múltiples decisiones de la vida, in-
cluyendo las opciones económicas. Estas decisiones no sólo son racionales; 
por el contrario, la visión personal de lo que es posible y deseable, que está 
conformada por la cultura, desempeña un papel fundamental. Ahora bien, 
el caso de China es ejemplar porque el pensamiento colectivo se basa en una 
tradición cultural que incorpora elementos éticos sin fundamentos religiosos 

13.	 Evidentemente se trata de una verdad desde el orden de las concepciones paradigmáticas de las 
religiones monoteístas, las cuales muestran que la verdad es una revelación divina y exigen una 
creencia religiosa basada en la fe para poder reconocerla. Es una aproximación muy diferente a la 
verdad científica, la cual debe ser contrastada con la evidencia empírica derivada de la observación 
sistemática del mundo material, la cual se fundamenta en contrastar y debatir explicaciones de 
hechos observables; así, la verdad se basa en un conocimiento que es discutido y debatido sobre 
hechos y no en aproximaciones teológicas o dogmáticas.



68     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

basados en el confucionismo, pero que interactúa, se enriquece y amplía con 
valores religiosos en un espíritu de complementariedad y no de segregación.

En este artículo, retomando la propuesta de Hofstede, hemos partido 
del hecho de que el desempeño económico de China y México también está 
influenciado por los valores éticos y religiosos. En el caso de China estos 
valores tienen una fuerte dosis del pensamiento filosófico de Confucio y su 
relación con distintas tradiciones religiosas. Estos elementos han permitido 
asumir una actitud pragmática, donde los medios pueden variar para alcanzar 
los resultados económicos esperados. Esta convivencia entre valores éticos y 
religiosos proveniente de distintos orígenes ha sido posible por la continuidad 
histórica de la civilización china y por el hecho de que principalmente fue la 
ética y no la religión la que proveyó el sustento ideológico del Estado chino. 
Por lo tanto, es posible que una actitud pragmática orientada a la obtención 
de resultados en el presente permita que la gente común haya adoptado una 
política económica que busca generar mayor riqueza, a pesar de la dura ex-
periencia previa del comunismo, en la que la búsqueda de riqueza era vista 
como uno de los peores delitos en contra del Estado.

En contraste, en México el proceso de gestación y adopción del catolicismo 
generó como un valor social una actitud menos orientada al resultado de las 
ganancias económicas, sobre todo en las comunidades agrarias y en los seg-
mentos económicos más desfavorecidos. Este artículo es exploratorio y nuevos 
estudios, basados en la percepción de las personas sobre la relación entre sus 
valores y sus actitudes hacia la contribución a la generación de la riqueza de 
una comunidad, por ejemplo, podrían ampliar nuestra comprensión sobre la 
relación entre desempeño económico y valores éticos-religiosos.

De esta manera, una nueva línea de investigación podría referirse al 
hecho de conciliar los valores culturales tradicionales con las dinámicas del 
capitalismo. En efecto, una gran paradoja es el hecho de que las poblaciones 
de China y de México, a pesar de que pertenecen a sociedades que viven en un 
contexto cultural complejo, con profundas raíces históricas, hoy se encuentran 
bajo la dinámica de una sociedad capitalista que maximiza la utilidad como 
aspiración social, bajo la presión de imperativos propios del sistema capitalista, 
el cual nada tiene que ver con tradiciones éticas y religiosas fundamentadas 
en el pasado. De esta forma, estas sociedades están influenciadas en sus de-
cisiones por las dinámicas derivadas de relaciones económicas que en primer 
lugar buscan generar riqueza. La pregunta entonces es determinar ¿hasta qué 
punto hay espacio para racionalidades en la toma de decisiones más allá de 



Enero-abril de 2015. Análisis     69 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

la maximización económica en estos contextos éticos/religiosos? ¿Hasta qué 
punto pueden coexistir valores, tradiciones religiosas y posturas éticas en un 
mundo esencialmente capitalista? Mientras tanto, podemos afirmar que los 
valores dominantes en las sociedades de China y de México son resultado de 
un proceso histórico de larga duración que en un caso implicó la ruptura y en 
el otro la continuidad de culturas milenarias.

Referencias bibliográficas

Adams, Richard (1991), Prehistoric Mesoamerica, Londres: University of 
Oklahoma Press.

Adent Hoecklin, Lisa (1993), Managing Cultural Differences for Competitive 
Advantage, Londres: Economist Intelligence Unit.

Adler, Joseph A. (2002), Chinese Religions, Londres: Routledge.
Arrighi, Giovanni (2007), Adam Smith en Pekín: Orígenes y fundamentos del 

siglo xxi, Madrid: Akal.
Arruñada, Benito (2010), “Protestants and Catholics: Similar Work Ethic, 

Different Social Ethic”, The Economic Journal, 120(547): 890-918.
Banco Mundial (2014), Datos de libre acceso del Banco Mundial, disponible 

en: http://datos.bancomundial.org/ (Consultado septiembre 13, 2014).
Becker, Sascha, y Woessmann, Ludger (2009), “Was Weber wrong? A human 

capital theory of Protestant economic history”, The Quarterly Journal of 
Economics, 124(2): 531-596.

Chen, Jian, y Tian, Jun (2013), “Chinese Economic Growth, Reform and 
Key Factors behind these: A quantitative analysis”, en Bin Wu, Shujie 
Yao, y Jian Chen (ed.), China’s Development and Harmonization: Towards 
a Balance with Nature, Society and the International Community, Londres: 
Routledge, pp. 93-111.

Chen, Yong (2012), ¿Es el confucionismo una religión? La controversia sobre la 
religiosidad confuciana, su significado y trascendencia, México, df: El Colegio 
de México.

Ching, Julia (1993), Chinese Religions, Nueva York: Orbis Books.
Confucio (1995), Analects, Nueva York: Dover Publications.
Conrad, Geoffrey, y Demarest, Arthur (2002), Religion and Empire: The Dynamics 

of Aztec and Incas expansionism, Cambridge: Cambridge University Press.
Das, Dlip K. (2008), The Chinese Economic Renaissance: Apocalypse or Cornuco-

pia?, Nueva York: Palgrave-McMillan.



70     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

Dussel, Enrique (2000), Polarizing Mexico: The impact of Liberalizing Strategy, 
Londres: Lynne Rienner Publishers.

Fuentes, Carlos (1999), The Buried Mirror: Reflections on Spain and the New 
World, Nueva York: Mariner Books.

Fung, Yu-lan (1997), A Short History of Chinese Philosophy, Nueva York: Free Press.
Gehman, Joel, Treviño, Linda, y Garud, Raghu (2013), “Values work: A pro-

cess study of the emergence and performance of organizational values 
practices”, Academy of Management Journal, 56(1): 84-112.

González, Juan (2003), China: Reforma económica y apertura externa: Transfor-
mación, efectos y desafíos, un enfoque neoinstitucional, México, df: Cámara 
de Senadores.

Grim, Brian J. (2008, mayo 2), “Religion in China on the Eve of the 2008 
Beijing Olympics”, Pew Research: Religion and Public Life Project, disponible 
en http://www.pewforum.org/2008/05/01/religion-in-china-on-the-eve-
of-the-2008-beijing-olympics/

Hilary Gilles, y Kai Wai, Hui (2009), “Does religion matter in corporate deci-
sion making in America?”, Journal of Financial Economics, 93(3): 455-473.

Hofstede, Geert (1980), Cultures Consequences: International Differences in 
Work-Related Values, Thousand Oaks, California: Sage Publications.

—— (2008, diciembre 13), Values, norms and religion, disponible en http://
www.geerthofstede.com/media/1105/whatsonmymindfeb2008.doc

Hofstede, Geert, Hofstede, Gert J., y Minkov, Michael (2010), Cultures and 
organizations, Nueva York: McGraw-Hill.

House, Robert, Hanges, Paul, Javidan, Mansour, Dorfman, Peter, y Gupta, 
Vpin (2004), Culture, Leadership and Organizations: The globe Study of 62 
Societies, Thousand Oaks, California: Sage Publications.

Hung, Ming (2012), The Spirit of the Chinese People, With: An Essay on Civili-
zation and Anarchy, Londres: Forgotten Books.

Jaime, Edna (2001), “La lógica de la reforma económica”, en Rubio, Luis (ed.), 
Políticas económicas de México contemporáneo, México, df: Fondo de Cultura 
Económica/Conaculta, pp. 50-65.

Jiao, Wu (2007), “Religious believers thrice the estimate”, China Daily, febre-
ro 7, disponible en http://www.chinadaily.com.cn/china/2007-02/07/
content_802994.htm

Kaasa, Anneli, y Vadi, Maaja (2010), “How does culture contribute to inno-
vation? Evidence from European countries”, Economics of Innovation and 
New Technology, 19(7): 583-604.



Enero-abril de 2015. Análisis     71 

China y México: desempeño económico y valores éticos religiosos

Knight, Alan (2002), Mexico: The colonial Era, Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press.

Kumar, Alok, Page, Jeremy, y Spalt, Oliver (2011), “Religious beliefs, gambling 
attitudes, and financial market outcomes”, Journal of Financial Economics, 
102(3): 671-708.

La Porta, Rafael, López-de-Silanes, Florencio, Shleifer, Andrei, y Vishny, Ro-
bert (1997), “Trust in Large Organizations”, American Economic Review, 
87(2): 333-338.

Lafaye, Jaques (1987), Quetzalcoatl and Guadalupe: The Formation of Mexican 
National Consciousness, Chicago: Chicago University Press.

León Portilla, Miguel (2003), Los antiguos mexicanos, México, df: Fondo de 
Cultura Económica.

Liu, William, y Leung, Beatrice (2002), “Organizational Revisionism: Explai-
ning Metamorphosis of China’s Catholic Church”, Journal for the Scientific 
Study of Religion, 41(1): 121-138.

Lohmann, Roger (2005), “Culture”, en Jones, Lindsay (ed.), Encyclopedia of 
Religion, Detroit: MacMillan Reference usa.

Madisson, Angus (2007), Chinese Economic Performance in the Long Run: 960-
2030, París: ocde.

Mahtaney, Piya (2007), India, China and Globalization: The emerging Super-
powers and the Future of Economic Development, Nueva York: Palgrave-
MacMillan.

Mensah, Yaw M. (2014), “An Analysis of the Effect of Culture and Religion 
on Perceived Corruption in a Global Context”, Journal of Business Ethics, 
121(2): 255-282.

Moreno-Bird, Juan, y Ros, Jaime (2010), Desarrollo y crecimiento en la eco-
nomía mexicana: Una perspectiva histórica, México, df: Fondo de Cultura 
Económica.

Netzahualcóyotl (2011), Poemas, Barcelona: Red Ediciones.
Ocde (2007), Getting it Right: ocde Perspectives on Policy Challenges in Mexico, 

París: ocde.
Paz, Octavio (2004), El laberinto de la soledad, México, df: Fondo de Cultura 

Económica.
Renneboog, Luc, y Spaenjers, Christophe (2012), “Religion, economic atti-

tudes, and household finance”, Oxford Economic Papers, 64(1): 103-127.



72     México y la Cuenca del Pacífico. Enero-abril de 2015.

Mauricio Cervantes Zepeda y Daniel Lemus Delgado

Ricard, Robert (1982), The Spiritual Conquest of Mexico: An Essay on the Apos-
tolate and the Evangelizing Methods of the Mendicants Order in New Spain, 
Los Ángeles: University of California Press.

Schwartz, Shalom S. (1999), “A theory of cultural values and some implications 
for work”, Applied Psychology, 48(1): 23-47.

Shaughnessy, Edward (2008), China: Creencias y rituales, creación y descubri-
mientos, Barcelona: Blume.

Shu, Tao, Sulaeman, Johan, y Yeung, Eric (2010), “Local religious beliefs 
and organizational risk-taking behaviors”, Working Paper, University of 
Georgia.

Soustelle, Jaques (1970), La vida cotidiana de los aztecas en vísperas de la con-
quista, México, df: Fondo de Cultura Económica.

Statman, Meir (2008), “Countries and Culture in Behavioral Finance”, Institute 
Conference Proceedings Quarterly, 25(3): 38-44.

Stulz, Rene M., y Williamson, Rojan (2003), “Culture, openness and finance”, 
Journal of Finance Economics, 70(3): 313-349.

Swartz, David (1997), Culture and Power: The Sociology of Pierre Bourdieu, 
Chicago: Chicago University Press.

Tobón, Natalia (2013), “Ser jesuita: Una puerta de entrada a China”, China 
Files, marzo 29, disponible en http://www.china-files.com/es/link/27530/
ser-jesuita-una-puerta-de-entrada-a-china

Unesco (1982), Declaración de México sobre las políticas culturales, disponible en 
http://portal.unesco.org/culture/es/files/35197/11919413801mexico_
sp.pdf/mexico_sp.pdf

Uscirf (2014), Annual Report: China, disponible en http://www.uscirf.gov/
sites/default/files/China%202014.pdf

Vermander, Benoit (2009), “Religious Revival and Exit from Religion in Con-
temporary China”, China Perspectives, núm. 4, pp. 4-15.

Warren, D. Hill, y Clark, John (2011), “Sports, Gambling, and Government: 
America’s First Social Compact?”, American Anthropologist, 103(2): 331-
345.

Weber, Max (1930), The Protestant ethic and the spirit of capitalism, Nueva 
York: Harper Collins.

Yang, Fenggang (2009), Religion in China: Survival and Revival under Communist 
Rule, Nueva York/Oxford: Oxford University Press.

Zhang, Wei-Wei (2000), Transforming China: Economic Reform and its Political 
Implications, Nueva York: St. Martin Press.


