
Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   77 

Confucianismo como humanidad: 
claves para complementar la 

modernidad
 
 

Daniel Lemus Delgado1

Resumen

En este artículo se reflexiona sobre confucianismo y el proyecto de la mo-
dernidad occidental. Se afirma que en las Analectas se proponen elementos 
universales que pueden enriquecer el proyecto de la modernidad. El punto 
de partida es que las Analectas constituyen un texto abierto que permite un 
diálogo transcivilizatorio y transtemporal. Por lo tanto, es posible retomar las 
propuestas confucianas sobre el humanismo y la responsabilidad comunitaria 
como dos principios básicos para una convivencia universal. El artículo conclu-
ye que si somos capaces de reincorporar el humanismo universal confucionis-
ta, entonces es posible trascender el exclusivismo modernizador occidental, 
abriendo nuevos caminos para superar las limitaciones del proyecto moderno.

Palabras clave: modernidad, China, confucianismo, Analectas, civilización 
china.

Abstract

In this paper we made a reflection on Confucianism and the project of Western 
modernity. This paper states that the Analects propose universal elements that 
can enrich modernity. The starting point is that the Analects are an open text 

Artículo recibido el 12 de junio de 2014 y dictaminado el 11 de septiembre de 2014.
1.	 Profesor-investigador del Centro Asia Pacífico, Tecnológico de Monterrey, Campus Guadalajara, 

México. Doctor en Relaciones Internacionales Transpacíficas por la Universidad de Colima. 
Miembro del Sistema Nacional de Investigadores, candidato. Correo electrónico: dlemus@itesm.mx



78     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

which allows a trans-civilizational and trans-temporal dialogue. Therefore, it 
is possible to retake the Confucian proposals of humanism and community 
responsibility as two basic principles for a universal coexistence. The article 
concludes that if we can reinstate the Confucian universal humanism, then 
it is possible to overcome the Western modernizer exclusivism, opening new 
ways to overcome the limitations of the modernity project.

Keywords: modernity, China, Confucianism, Analects, Chinese civilization.

I. Las limitaciones de origen de la modernidad y las necesidades 
de una complementariedad

En los albores del siglo xxi el mundo se encuentra en una encrucijada.2 Por 
una parte, el proyecto político moderno, siempre imperfecto, inconcluso, 
etéreo, vago y en apariencia inalcanzable, muestra vicios de agotamiento y 
desencanto. Por otra, el proyecto económico que ha sustentado la modernidad 
se muestra eficiente para generar riquezas pero al mismo tiempo, en su imple-
mentación, ha sido un proyecto sumamente polarizador. Así se han generado 
las más profundas desigualdades sociales, y se ha postergado la posibilidad 
de construir una sociedad más justa e incluyente.3 En consecuencia, la sen-
sación generalizada es que debido a la expansión de la misma modernidad y 
las consecuencias que ha generado, nos encontramos en una nueva era que 
no es necesariamente más promisoria (Giddens, 1996).

2.	 El autor de este artículo agradece a los revisores anónimos cuyos comentarios y sugerencias 
enriquecieron la reflexión sobre el tema.

3.	 El origen del término “moderno”, en su forma latina, fue utilizada por vez primera a finales del siglo 
V para diferenciar el presente, ya entonces oficialmente cristiano, del pasado pagano (Habermas, 
1995: 131). Desde su origen, la modernidad es, en primer lugar, una toma de conciencia sobre la 
ruptura con el pasado (Le Goff, 1997). Sin embargo, como afirma Nicolás Casullo (1995: 15), para 
muchas tesis historiográficas la condición moderna se inicia en el Renacimiento durante los siglos xv 
y xvi. El problema de definir la modernidad es la polivalencia del concepto: lo mismo hace referencia 
a un periodo histórico que a un proyecto o a un modelo. Es al mismo tiempo una aspiración, que una 
concretización espacio-temporal. Para el presente artículo parto de la definición de modernidad 
propuesta por Ellis, quien la define como: “[…] una condición, mentalidad o síndrome por presentar 
dilemas característicos de los seres humanos […] los elementos de la condición moderna incluyen el 
rechazo de la autoridad tradicional, una noción progresista y no cíclica del tiempo, la emancipación 
individual y colectiva, una orientación ampliamente empirista hacia la comprensión del mundo, 
y una perspectiva prometeica que considera a todas las dificultades como problemas técnicos que 
pueden ser dominados a través de la actividad humana” (Ellis, 2005: 1473).



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   79 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

La encrucijada aparente que se muestra en nuestro horizonte consiste 
en el conflicto entre el proyecto político moderno fundamentado en el marco 
democrático, y la implacable modernización económica. La primera opción 
nos coloca ante un incremento de las capacidades del Estado en busca de las 
soluciones políticas a los problemas sociales y la limitación al expansionismo 
galopante y desenfrenado del modo económico de la modernidad. Mientras 
que la segunda opción refuerza este expansionismo bajo el supuesto de la 
eficiencia, la libre competencia, la inventiva y la innovación, y apuesta por el 
mercado como regulador de las condiciones materiales de la vida en sociedad.

Desde esta perspectiva, la decisión que se tome encaminaría indudable-
mente a profundizar un tipo específico de modernidad, en contraposición con 
las formas tradicionales de organización política, económica o social. Pare-
ciera que la única elección posible se sitúa en el terreno de la modernización. 
No es de extrañar que esta idea sea generalizada, ya que la modernización 
se presenta a sí misma como una apuesta por el futuro con la esperanza de 
que, a pesar de todas las vicisitudes del presente, el mañana sea mejor que el 
ayer.4 De esta forma, la lectura en apariencia es sencilla: no hay camino más 
allá de la modernidad y la solución a nuestros problemas la debemos buscar 
en su mismo planteamiento.

Es por eso que pensar que encontrar en el pasado elementos que comple-
menten el proyecto moderno puede parecer una actitud ingenua, sin sentido. 
Es decir, pensar que se pueden atraer desde el pasado algunos elementos no 
modernos, tradicionales, como posibilidades de rutas distintas por las cuales 
transitar, alejados de la actual vía en que se encuentra el mundo, se mostraría 
como algo retrógrado, infecundo, limitador.5

4.	 Esta percepción parte del discurso filosófico de la modernidad que ha generado una concepción 
espacio-temporal basado en su propia autorrecreación. Al respecto, Marín-Ardilla precisa: “El 
discurso filosófico de la Modernidad es eurocéntrico, la filosofía de la historia moderna está 
diseñada de forma tal que sea la Europa Ilustrada y del Progreso la etapa acabada y superior en la 
escala evolutiva, en procura de la cual todo el pasado trabajó fatigosamente. Las visiones lineales y 
acumulativas del transcurrir temporal cocinaron la consecución de una Europa iluminada, racional, 
democrática, industrial, cuya ideología es la unidad del género humano, la creación y protección 
de los derechos humanos, la realización de la paz y el denodado y triunfante combate contra la 
barbarie, contra la superstición y la ignorancia. Todo empezó en el siglo xv: mientras el resto del 
mundo estaba oculto por los halos místicos, los despotismos teocráticos y una autarquía local 
insulsa, Europa abrió los ojos e inauguró la Era de la Razón, la Era de la Civilización” (Marín-Ardilla, 
2009: 246 y 247).

5.	 En este sentido Viano afirma que el término modernidad asume una localización precisa y tiende 
a designar el inicio de una nueva era; entonces la modernidad es vista como decadencia y como 



80     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

La idea de la modernidad como única ruta posible para la concretiza-
ción de las aspiraciones humanas es el resultado de un imaginario colectivo 
sustentado en la propia visión de la historia, que en su versión teleológica 
propone que el sentido último de la historia es el progreso humano (Callini-
cos, 1993).6 Evidentemente, la construcción de la idea de modernidad no ha 
recorrido un camino único, exclusivista y eurocéntrico, sino que dentro de la 
misma modernidad se encuentran otras líneas interpretativas dialogantes 
con otras tradiciones no modernas. No hay una modernidad sino moderni-
dades. Sin embargo, hasta ahora es la visión de una modernidad eurocéntrica 
y cerrada la que ha prevalecido. Tal vez el triunfo ideológico más importante 
del siglo xix fue el convencimiento generalizado de que el pasado no debía, 
no podía, proporcionar claves para solucionar los problemas del presente (Le 
Goff, 1997). La idea del conservadurismo como la expresión más mezquina 
de la inteligencia humana por su oposición al progreso, fue gradualmente 
expandida y asimilada.7 El mundo intelectual parecía dividirse en dos bandos: 
progresistas y conservadores. Los primeros, sirviendo siempre a las causas 
más nobles de la humanidad; los segundos, dominados por la ambición, la 
tiranía y la ignorancia. De esta manera, se instaló en el imaginario colectivo 
una dicotomía infranqueable: buenos y malos, modernos y conservadores.

La idea del cambio fue concebida como una de las más genuinas expre-
siones de la modernidad. Y entre más veloz fuera este cambio, más pronto 
alcanzaríamos la gran promesa de la modernidad: el progreso (Córdova, 2000). 
La razón, el intelecto humano, la tecnología aplicada a los procesos producti-
vos, los descubrimientos de la ciencia, la movilidad social, la democracia, en 
resumen, los resultados palpables de la modernidad, nos instalarían, tarde o 

separación del pasado (Viano, 1995: 179). De allí la imposibilidad de mirar al pasado como una 
fuente de superación de las contradicciones del presente, de la solución de los problemas actuales. 

6.	 Luhmann observa que cuando la sociedad moderna se autonombra como “moderna”, se identifica 
en referencia con ayuda de una relación de diferencia respecto al pasado, lo cual no constituye en 
sí ninguna novedad; sin embargo, en el caso de la modernidad: “este retorno no se produce hoy 
a través de la identificación, sino de la desidentificación, de la diferencia. Lo queramos o no, ya no 
somos lo que éramos, y ya no volveremos a ser lo que somos” (Luhmann, 1997: 16). Por lo tanto, 
Luhmann concluye que el problema de la sociedad moderna es la búsqueda de una producción 
constante de la otredad.

7.	 En este aspecto, como lo ha señalado Touraine, se termina por naturalizar lo moderno: “El triunfo 
del progreso culmina necesariamente en esta naturalización de la sociedad en nombre de la cual 
quienes se oponen a la modernidad y su revolución son considerados obstáculos, elementos 
antisociales que deben ser suprimidos por los buenos jardineros encargados de extirpar las malas 
hierbas” (Touraine, 2002: 89).



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   81 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

temprano, en una nueva tierra prometida. La modernidad era vista esencial-
mente como el triunfo de la razón, como una auténtica liberación y un camino 
genuino hacia la revolución como cambio transformador (Touraine, 2002).

La idea de lo moderno como lo deseable se complementó con un tinte 
de excepcionalidad. Así, se generó la concepción de lo moderno como un 
fenómeno exclusivamente occidental. La modernidad era posible gracias a 
la excepcionalidad de la civilización occidental. Más allá de la civilización 
occidental, se pueden encontrar eventos interesantes, adelantos tecnológicos 
asombrosos, manifestaciones artísticas sorprendentes y formas de orga-
nización política y social originales; ninguna de ellas capaz de gestar en sí 
misma las particularidades del proyecto moderno (Sardar, 2004).8 Las demás 
civilizaciones y culturas quedaron así condenadas a imitar y seguir la ruta de 
la modernidad trazada por la civilización occidental. La nueva tragedia no 
consistía en el estrato social en que uno naciera, como en el mundo medie-
val, sino en la región del mundo de la cual se fuera originario. Más allá de la 
Europa Occidental, no se podría alcanzar un auténtico progreso. La solución 
a esto era obvia: adoptar los valores de la modernidad (Wallerstein, 2007).

La expansión de los proyectos políticos y económicos de la modernidad, 
y con ello de los valores que los soportan, se ha acelerado en las últimas 
décadas debido a la globalización. Si bien es cierto que la globalización no 
es un hecho reciente, dado que las tendencias, dinámicas y propósitos están 
presentes desde el origen de la modernidad a finales del siglo xv, es un hecho 
que el motor de esta expansión, determinado por la lógica de la acumulación 
de capital y el avance tecnológico, ha permitido que hoy en día el proyecto 
moderno tenga un impacto planetario (Robertson, 1992). La paradoja es 
que la modernidad no se puede encerrar, bastarse y terminar en un contexto 
limitado, sino que ha alcanzado una escala mundial. Tarde o temprano, con 
entusiasmo o con desánimo, los efectos de la modernidad han trastocado las 
estructuras originales de las diversas comunidades del mundo. Por lo tanto, 

8.	 Al respecto véase Pagden, quien señala: “Si los colonizadores europeos exportaron a América la 
noción de una civitas, sostenida e impuesta por la visión correlativa de un imperium cristiano, 
sus descendientes han creado un orden universal basado en otro concepto de civilidad no menos 
globalizante: la democracia, una ideología expansiva y sin duda tan exigente como sus precedentes 
fundadas en la Antigüedad y el cristianismo. Al igual que la noción de civitas, la democracia divide 
al mundo entre quienes viven en su seno y los que quedan al margen de ella. Como la “República 
Cristiana” de san Agustín, recibe a quienes deseen incorporarse a ella, pero deshumaniza a quienes 
optan por no hacerlo. Como las dos, es incapaz de concebir la existencia de los otros mundos” 
(Pagden, 1995: 253).



82     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

los proyectos de la modernidad permean las distintas regiones del planeta.9 
Se ha generado así la mezcla entre la modernidad, la occidentalización y la 
globalización como tres fenómenos que confluyen en una misma realidad.

Es por esta razón que nuestras concepciones paradigmáticas de la realidad 
han limitado las posibilidades de ver, más allá de nuestra visión occidental y 
nuestra concepción de la historia, elementos que puedan complementar a esta 
modernidad imperfecta. Sin embargo, la modernidad, por su origen histórico 
y civilizatorio, no puede abarcar todas las civilizaciones y tradiciones cultura-
les de los grupos humanos. La modernidad, como lo ha señalado Habermas 
(1995), es un proyecto incompleto e inacabado. Y una de las razones por la 
cuales es un proyecto incompleto se desprende de su propio origen histórico 
y geográfico (Marín-Ardila, 2009). Por lo tanto, si queremos complementar 
la modernidad para que pueda ser un proyecto incluyente, es necesario mirar 
otros horizontes. Es preciso explorar en el pasado y en contextos civilizatorios 
diferentes otras propuestas que permitan presentar soluciones distintas a los 
problemas de hoy.

Si partimos del hecho de que la modernidad es un concepto occidental, 
entonces podemos aceptar que la modernidad como proyecto estará incom-
pleta mientras no sea capaz de incorporar nuevas formas de relacionarse 
con civilizaciones no occidentales (Wallerstein, 2007). La modernidad, como 
aspiración universal, debe recuperar otros elementos no europeos para poder 
caminar hacia la construcción de un modelo realmente universal. En este 
sentido, la modernidad sólo estará completa como proyecto cuando sea capaz 
de incorporar elementos más allá de sus fronteras temporales y civilizatorias. 
Nunca encontraremos una genuina solución si partimos desde la oposición 
dicotómica tradición-modernidad. Antes bien, el camino a recorrer es el de 
la complementariedad. Es decir, pensar la modernidad como un proyecto 
que se sustenta por su capacidad de complementariedad y no de exclusión.

Esta posibilidad de una modernidad que complementa y es complemen-
tada por otras tradiciones civilizatorias es posible gracias a las propias diná-

9.	 Berman considera que hoy en día todos los hombres y mujeres del mundo comparten una forma 
de experiencia vital a la que denomina modernidad. Señala: “Ser modernos es encontrarnos en 
un medio ambiente que nos promete aventura, poder, alegría, crecimiento, transformación de 
nosotros mismos y del mundo y que al mismo tiempo amenaza con destruir todo lo que tenemos, lo 
que sabemos, lo que somos. Los ambientes y las experiencias modernas cruzan todas las fronteras 
de la geografía y la etnicidad, de la religión y de la ideología; en este sentido, puede decirse que la 
modernidad une a toda la humanidad” (Berman, 1998: 1).



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   83 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

micas de la globalización; de una glocalización, que puede permitir un viaje 
de ida y vuelta, un diálogo profundo y permanente, una dinámica dialéctica 
entre distintas comunidades mundiales en las que cada una pueda aportar 
elementos propios para construir un proyecto auténticamente universal.10

La propuesta de este artículo es que podemos encontrar algunos elementos 
para complementar la modernidad si miramos el mundo tradicional chino, 
particularmente el pensamiento confucionista. China, al igual que el resto 
del planeta, se encuentra hoy en una encrucijada. El sorprendente avance 
económico que China experimenta es el resultado, en gran medida, de asumir 
el proyecto económico moderno. Sin embargo, ahora se manifiesta el rostro 
oculto y perverso de ese proyecto moderno económicamente exclusivista. 
La creciente desigualdad al interior de la propia sociedad china, el incon-
table daño medioambiental, el crecimiento de la sociedad de consumo que 
rompe los lazos tradicionales de solidaridad comunitaria son consecuencias 
de esta modernidad económica. El éxito de la modernidad china expresado 
en la incorporación a los mercados globalizados ha situado a esta nación a 
ser la segunda economía más grande del planeta. Esta modernización puede 
ser al mismo tiempo su más estrepitoso fracaso (López, 2012). Los signos 
preocupantes de este probable colapso se observan por doquier: crecimiento 
sin igualdad, privilegios basados en la exclusión, nacionalismos xenofóbicos, 
corrupción sin freno y formas de legitimización autoritarias.

La implementación del proyecto económico moderno también dotó a Chi-
na de la capacidad de injerencia en el mundo a partir de su poderío económico. 
Ahora China tiene una mayor participación en el escenario internacional. Lo 
anterior a tal grado, que el mundo no se puede comprender sin China, como 
China no se puede comprender sin el mundo (Mitter, 2008). Un mundo en el 
que la modernidad se ha convertido en el proyecto dominante.

Ante este panorama, propongo que una de las maneras en que China y el 
mundo pueden moldear la modernidad para que sea un proyecto incluyente, 

10.	 Khondker (2004) ha advertido que la glocalización es la noción que elimina el temor de muchos 
de que la globalización es como un maremoto que borrará todas las diferencias culturales de los 
diversos grupos humanos. La glocalización deja a un lado la impresión de que la globalización es 
una fuerza que crea un mundo uniforme, un mundo donde las barreras desaparecen y las culturas 
se convierten en un todo global. Desde esta perspectiva, las tensiones y los conflictos entre las 
culturas no son más que los problemas de una fase transitoria. Irónicamente, la fase de esta 
supuesta transición ha estado presente por un largo tiempo. Y como nos muestra este siglo xxi, 
muchos de los viejos problemas derivados de las diferencias de culturas y religiosas permanecen.



84     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

solidario y participativo, a escala planetaria, es preciso que China pueda 
recuperar de su pasado, particularmente de la tradición confucionista11 los 
elementos de su civilización clásica que enriquezca al proyecto moderno. Por 
lo tanto, no solamente es posible, sino deseable, pensar que el confucianismo 
puede aportar elementos a la modernidad.

II. El confucianismo más allá de estigma o de idealización

El primer paso para recuperar algunos elementos de la tradición confucionista 
y el enriquecimiento del proyecto moderno pasa necesariamente por reconocer 
las aportaciones del confucianismo en su justa dimensión. Esto implica evitar 
las visiones extremas que han reducido la complejidad del sistema confuciano 
a una ideología. Estas visiones extremas identifican un estrecho vínculo con 
el poder para justificar el statu quo de la China tradicional. En consecuencia, 
en diferentes periodos de la historia china el confucianismo ha sido idealizado 
o estigmatizado.

En efecto, en los albores del siglo xx el confucianismo fue visto no sólo 
como un impedimento para alcanzar la modernidad, sino como la razón 
principal del ocaso de China. El siglo xix, el siglo de la decadencia y la hu-
millación para el pueblo chino, fue considerado producto de la ambición de 
las potencias europeas en su frenética expansión por el mundo para obtener 
nuevos productos y nuevos mercados. Pero también resultado de las propias 
debilidades internas de China. Estas debilidades fueron atribuidas al pensa-
miento confucionista que permeaba a la élite burocrática. Las estructuras 
políticas y económicas de China se sustentaban en un modelo de pensamiento 
confucionista visto como arcaico, caduco e inoperante. La máxima expresión 
de este sistema de pensamiento retrógrado era la propia burocracia china, la 
cual se mostraba a todas luces ineficiente, ambiciosa y corrupta.12

11.	 El confucianismo es un término genérico que no tiene su contraparte en China. Este término hace 
referencia a una visión del mundo, una ética social, una ideología política, una tradición erudita y 
una forma de vida. Si bien es una exageración caracterizar la vida y la cultura tradicional china como 
confucionista, sí se puede afirmar que los valores éticos confucianos han servido como fuente de 
inspiración y apelación a las interacciones individuales, comunitarias y nacionales del mundo chino 
(Tu, 1998).

12.	 El sistema mandarín estuvo vigente hasta el año 1905. Este sistema tuvo su origen en la 
concepción confucionista de que solamente las personas más capaces eran las que debían ser 
servidores públicos. Esta capacidad era evaluada mediante un examen respecto al conocimiento 
de los clásicos confucianos. El examen estatal finalizaba con un ensayo conocido como ensayo de 



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   85 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

El colapso de los Estados del este de Asia, de tradición confucionista, es la 
prueba palpable, ante el embate de las potencias europeas, de la caducidad del 
modelo de gobierno inspirado en las ideas de Confucio (孔子). El derrumbe de 
estos Estados significó que el viejo confucianismo no era lo suficientemente 
vital para unir las sociedades al nuevo contexto y sobrevivir (Hang, 2011).

Esta percepción fue expresada en 1916 por Chen Duxiu (陈独秀),13 
quien más tarde sería uno de los fundadores del Partido Comunista Chino. 
Él expresó:

La economía es el pulso de la vida moderna y el principio fundamental de la 
producción económica es la independencia del individuo. Su efecto ha penetrado 
en la ética. En consecuencia, la independencia del individuo en el campo de la 
ética y la independencia de la propiedad en el campo económico dan testimonio 
uno del otro […] En China, el confucianismo ha basado sus enseñanzas sobre 
normas éticas. Hijos y esposas no poseen ni individualidad ni propiedad per-
sonal. Los padres y hermanos mayores crían a sus hijos y hermanos menores 
y son a su vez apoyados por ellos […] Confucio vivió en una época feudal. La 
ética que promovió es la ética de una época feudal. Las costumbres sociales que 
enseñó e incluso su propio modo de vida fueron enseñanzas y modos de una 
época feudal. Los propósitos, la ética, las normas sociales, los modos de vida y 
las instituciones políticas no iban más allá de privilegiar y dar prestigio a unos 
cuantos gobernantes y aristócratas y nada tenía por aportar a la felicidad de las 
grandes masas (Chen, en De Bary, 1998: 1 y 2).

las ocho piernas, “mediante el cual el candidato no tenía que demostrar tanto sus conocimientos de 
estrategia política o el arte de la guerra o de la diplomacia, sino más bien su perfecto dominio de los 
clásicos confucianos, así como su capacidad de redactar comentarios sobre aquellas obras en estilo 
rebuscado y esencial a la vez, que sólo el chino literario podía permitir” (Corsi, 2001: 10).

13.	 Chen provenía de una familia acomodada de Huaining. Chen recibió una educación clásica. En 1896 
aprobó el examen de servicio civil en el más bajo nivel, por lo que no pudo obtener un grado más alto. 
Posteriormente trabajó como editor de distintas revistas y se desempeñó como profesor y decano. 
Después de la Revolución de 1911, Chen dirigió el Departamento de Educación de Anhui hasta que 
fue forzado por Yuan Shikai. a huir a Japón en 1913. Aunque simpatizaba con la revolución, Chen 
se preocupó más por los cambios culturales y sociales que por el cambio político. Fue un defensor 
de la igualdad, la democracia y la ciencia y denunció el confucianismo. Fue un activo promotor del 
Movimiento del Cuatro de Mayo, una protesta nacional desatada por la manifestación estudiantil 
en contra del Tratado de Versalles, a través del cual habían otorgado la provincia de Shandong 
a Japón. Arrastrado por el movimiento, Chen fue encarcelado por el Gobierno durante casi tres 
meses. Tras la liberación, renunció y regresó a Shanghai. Allí se convirtió en marxista y fue uno de 
los fundadores del Partido Comunista (Ch'en Tu-hsiu, 2004).



86     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

El surgimiento del nacionalismo chino en el siglo xx fue en buena medida 
construido en oposición al mundo clásico chino, sustentado en el pensamiento 
confucionista.14 Por ejemplo, uno de los intelectuales más críticos del 
pensamiento clásico chino fue Lu Xun (鲁迅),15 quien en la revista Nueva 
Juventud publicó una sátira bajo el título “Diario de un Loco”, donde denunció 
la hipocresía y vacío de las relaciones humanas del mundo chino. Lu señaló 
que los relatos de la historia china se llenaron de palabras como justicia y 
virtudes morales, pero que realmente estas palabras encubrían una realidad 
miserable (Chang, 2001). Al respecto, John K. Fairbank señala:

The “Diary of a Madman”, whose protagonist finds between the lines of “be-
nevolence, righteousness, truth, virtue” in his history book two words repeated 
everywhere: “Eat men”. Chinese culture he wrote, was “a culture of serving 
one’s masters, who are triumphant at the cost of the misery of the multitude” 
(Fairbank, 1992: 284).

De la misma manera, el Gobierno comunista encabezado por Mao Zedong (毛
泽东) consideró que el confucianismo había sido el pilar ideológico que había 
mantenido a China bajo las sombras del oscurantismo y había perpetuado la 
desigualdad social generación tras generación. El confucianismo había sido 
una cosmovisión que, al justificar el orden jerárquico de las relaciones sociales, 
había favorecido al reducido grupo de la aristocracia terrateniente y había 
condenado a China a su propia perdición.

Particularmente, durante la Revolución Cultural el confucianismo fue 
visto como el lastre que impedía la última modernización que China debía 
experimentar. Mao Zedong expresó:

14.	 Al respecto, Martin Jacques nos advierte que China, antes de ser un Estado-nación, ha sido una 
civilización (Jacques, 2009). En este sentido, uno de los pilares de la civilización china, que se 
expande más allá de la actual República Popular China y tiene su influencia en el este y sudeste 
asiático, ha sido el pensamiento de Confucio.

15.	 Lu Xun fue el primer autor en escribir ficción al estilo occidental; además de escribir narraciones de 
ficción, fue un prolífico ensayista, crítico y teórico literario y traductor. En 1902, Lu Xun fue a Japón 
a estudiar medicina, pero después de una profunda introspección, decidió dedicarse a la carrera 
literaria. Junto con su hermano, publicó dos volúmenes de traducciones de cuentos europeos y puso 
en marcha una revista literaria. A lo largo de sus escritos denunció enérgicamente que China sufría 
de una profunda decadencia moral y espiritual. Desde su perspectiva, para modernizarse China 
debería efectuar un esfuerzo heroico si, entre otras cosas, descartara de las relaciones humanas el 
servilismo, se desapegara de un pasado retrógrado cuyos principios se habían reducido a poco más 
que farsa vacía y a una piedad filial sin sentido (Coppola, 1999).



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   87 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

Aquellos que adoran a Confucio y defienden la lectura de los clásicos confucianos 
permaneciendo con la ética antigua, los ritos antiguos y el pensamiento antiguo 
contra el nuevo pensamiento […] como una cultura imperialista y semifeudal 
que sirven al imperialismo y a las clases feudales, deben ser eliminados (Mao, 
en Zhang y Schwartz, 1997: 195).

Esta percepción del confucianismo como factor de atraso la encontramos tam-
bién en el pensamiento de intelectuales occidentales. Tanto Marx como Weber 
encontraron en la ética sustentada en los valores confucianos elementos que 
impedían la propia modernización de China. Por ejemplo, para comprender las 
razones del atraso de China, Weber rastreó el desarrollo político, económico, 
social y religioso de China en tres hechos: la existencia de una estructura 
imperial pacífica, la presencia de una burocracia patrimonial y la importancia 
de los literatos confucianos. A partir de este análisis, Weber concluyó que la 
principal causa de la ausencia de un capitalismo en China —y, al contrario, 
su presencia en Occidente— se encontraba en los valores religiosos en los 
cuales el confucianismo había tenido una influencia notable (Huang, 1994).

Paradójicamente, en su carrera frenética por alcanzar la modernización 
económica, hoy en día el Gobierno chino ha lanzado una campaña de 
recuperación del pensamiento de Confucio.16 En 1981 se lanzó una campaña 
que consideró incluir en las clases de civismo algunas de las ideas de Confucio.17 
En 2005, la renombrada Universidad Renmin, de la ciudad de Beijing, 
estableció un Colegio de Estudios Nacionales, el cual es más preciso nombrar 

16.	 En 1979, junto con el proceso de apertura económica, la cúpula del Partido Comunista encabezada 
por Deng Xiaoping, inició un proceso de liberación y apertura al exterior. A la par, se inició un 
proceso gradual de rehabilitación de los templos y los monasterios y se animó a los académicos a 
retomar el estudio del confucianismo no como una ideología feudal sino como sistema filosófico 
legítimo. En 1982 una nueva Constitución fue adoptada, la cual reconocía la libertad de creencias 
religiosas. Después de la matanza de Tiananmen, el Gobierno consideró que existía un “vacío 
moral” en la nueva generación china, por lo que impulsó el resurgimiento del confucianismo. En la 
década de 1990, cientos de libros respecto a Confucio y su doctrina fueron publicados. Esta fiebre 
confuciana se ha expandido a series de televisión y al cine (Adler, 2011).

17.	 Continuando con la tradición del Gobierno comunista de llevar a cabo los proyectos de gobierno 
a través de campañas, las autoridades lanzaron la campaña “Cinco acentos y cuatro puntos de 
belleza”. Esto consistía en “tensión en el decoro, actitud, higiene, disciplina y moral”, y la “belleza 
de la mente, el lenguaje, el comportamiento y el entorno”. La campaña fue considerada como un 
llamado que el Gobierno hizo al pueblo, a los jóvenes en particular, para perfeccionar su mente y 
sus acciones. La medida tuvo la intención de recuperar la ética china, que había sido amenazada por 
la Revolución Cultural (1966-1976). En el fondo, la campaña pretendía construir “la civilización 
espiritual socialista” (Xueying y Xin, 2008).



88     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

como un colegio para el estudio de los clásicos confucianos (Hang, 2011). 
Finalmente, en la Plaza de Tiananmen, en enero de 2011, fue colocada una 
estatua de bronce de Confucio a la entrada del Museo Nacional; y aunque fue 
retirada meses más tarde, ésta constituyó una muestra más del renacimiento 
confucionista (Jacobs, 2011).

A partir de esta idealización de la China clásica y de su máximo represente, 
se ha retomado la figura de Confucio como primer maestro. A tal grado 
que el Gobierno chino decidió dar el nombre de Confucio a los institutos 
culturales, cuya misión es propagar la historia y la lengua china. Estos 
institutos están diseminados por todo el mundo, como manifestación de la 
presencia sigilosa de China y su llamado a la construcción de una sociedad 
internacional armoniosa (Paradise, 2009). Al interior de la misma China, el 
renacimiento del confucianismo ha destacado el concepto de armonía como 
valor supremo, lo cual podría ser perjudicial para los derechos humanos 
y la libertad de pensamiento, elementos esenciales de cualquier sistema 
democrático (Peerenboom, 1998).

De hecho, esta idea ha sido retomada más allá de las fronteras chinas, 
generando el discurso de la excepcionalidad propia de la civilización asiática. Así, 
Lee Kuan Yew, primer ministro de Singapur, invocó los valores confucianos como 
centro de los “valores asiáticos” con la intención de justificar la modernización 
económica sin necesidad de una modernización política. En otras palabras, 
los valores confucianos fueron empleados como un medio para justificar los 
regímenes autoritarios del este de Asia. Otros gobiernos autoritarios de la 
región han apelado a los valores confucianos con el fin de subrayar el supuesto 
de que los sistemas económicos y políticos que ellos promueven han sido, en 
muchas formas, superiores a los de Occidente (Hang, 2011).

Hoy en día, al parecer, el discurso oficial en China no tiene como propósito 
presentar una alternativa al modelo democrático occidental más allá de la 
propaganda de proponer un modelo de valores “asiático” o “confuciano”. Este 
reduccionismo del pensamiento de Confucio es producto de una manipulación 
ideológica (Cheng, A., 2011).

El rechazo y negación del pensamiento del confucianismo y su promoción 
e idealización son dos extremos de una postura derivada de la adecuación del 
pensamiento confuciano para justificar los intereses propios. Por un lado, la 
aceptación como justificación de un orden moral superior; por otro, como la 
personificación de todas las calamidades. Estas dos posturas extremas son 
visiones distorsionadas; sin embargo, el confucianismo va más allá de estas 



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   89 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

aproximaciones reduccionistas. 
Como lo ha advertido Yao (2012), el 
texto de las Analectas, del cual parten 
las diferentes interpretaciones de 
las ideas atribuidas a Confucio, no 
está confinado a las especulaciones 
intelectuales; al contrario, este texto 
penetra en todos los aspectos de la 
cultura y moldea la forma de pensar 
y vivir de la civilización china.

Hasta ahora, en la búsqueda 
actual por encontrar una nueva 
interpretación del confucianismo, 
el énfasis ha sido puesto en los 
siguientes aspectos: por un lado, 
se subraya el confucianismo como 
fuente de los valores morales; por 
otro, se destaca como elemento 
estructural de un modelo de sociedad 
distinta a Occidente (Smart, 1989). 
En el primero de los casos, se apela 
a la idea de un confucianismo no 
exclusivista, sino abierto a brindar 
posibilidades de acción más allá de 
la cultura china; en el segundo caso 
la interpretación es reduccionista, 
exclusivista y cerrada, y limita las 
ideas de Confucio al margen de la civilización china. Por mi parte, sugiero 
que las aportaciones del confucianismo como complemento a la recuperación 
del proyecto moderno, sólo son posibles con la reincorporación de algunas de 
las propuestas de Confucio a nuestra realidad contemporánea desde el plano 
ético, es decir, como propuesta de valores universales.

El rechazo y negación 
del pensamiento del 
confucianismo y su 
promoción e idealización 
son dos extremos de una 
postura derivada de la 
adecuación del pensamiento 
confuciano para justificar 
los intereses propios. Por 
un lado, la aceptación como 
justificación de un orden 
moral superior; por otro, 
como la personificación de 
todas las calamidades. Estas 
dos posturas extremas son 
visiones distorsionadas; 
sin embargo, el 
confucianismo va más allá 
de estas aproximaciones 
reduccionistas



90     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

III. Consideraciones previas para el acercamiento del pensamiento 
confucionista desde la propuesta de las Analectas

La idea de retomar algunas de las enseñanzas clásicas de Confucio partiendo 
de las Analectas es, antes que nada, un acto de apropiación y de selección 
desde el presente.18 Por lo tanto, propongo partir de cuatro supuestos que 
nos permitan ubicar la reinterpretación del confucianismo como comple-
mento a la modernidad.19 En primer lugar, es necesario considerar que el 
confucianismo ha sido, al mismo tiempo, un sistema de pensamiento y un 
corpus ideológico gestado durante más de 2,500 años. Cada generación, en 
sus propios autos de apropiación y re-creación, retomó, y retoma, las ideas de 
la escuela confucionista en un acto que permite dotar de sentido y rumbo a la 
existencia individual y colectiva.20 En la tradición China, el confucianismo ha 

18.	 Las Analectas o Lun-Yü son el texto fundacional de las enseñanzas de Confucio. Como la recopilación 
que es, se trata de un texto que presenta una serie discontinua de afirmaciones breves, diálogos y 
anécdotas cortas. Consta de 20 capítulos, cada uno con sus diversas secciones. No existe una lógica 
secuencial a lo largo de cada uno de los capítulos ni entre un capítulo y otro. Eno (2012) describe 
a las analectas como una antología de pasajes breves que presentan las palabras de Confucio y de 
sus seguidores. Este libro pudo haber sido escrito en sus orígenes como una colección realizada por 
los discípulos inmediatos de Confucio poco después de su muerte, hacia el año 479 d. C. Asimismo, 
señala que a semejanza de los Evangelios, las analectas nos muestran una imagen de Confucio 
y de sus ideas a través de los distintos puntos de vista de las diferentes ramas de la escuela de 
pensamiento que él fundó.

19.	 Evidentemente, la influencia del pensamiento de Confucio ha rebasado las fronteras de la propia 
China, estableciendo ideas fructíferas en una serie de intelectuales occidentales. Entre ellas destaca 
la figura del profesor estadounidense John Dewey, quien sostuvo muchos puntos en común con 
el confucianismo, particularmente la idea de la educación como un medio para construir una 
mejor sociedad. Es curioso que la presencia de Dewey en China coincidiera con el despertar de 
la sociedad civil en los incidentes del 4 de mayo de 1919, mientras que los propios intelectuales 
chinos buscaban caminos originales para la modernización. Así, durante dos años la presencia de 
Dewey fue una relación enseñanza y aprendizaje, en un proceso dinámico, lo que llevó a Dewey a ser 
considerado el segundo Confucio. Al respecto, véase la obra de Jessica Ching-sze Wang (Ching-sze 
Wang, 2007).

20.	 De hecho, la idea de regresar a las bases del confucianismo como un elemento para superar las 
contradicciones internas entre el deber ser, propuesto por Confucio, y la manera en que se 
materializa diariamente, no es nada nueva. Al respecto, tal vez el ejemplo más representativo es el 
movimiento de Dongli encabezado por Gu Xiancheng, cuyo propósito fue combatir la laxitud moral 
y la debilidad intelectual que estaban debilitando la administración pública en los últimos años de 
la dinastía Ming. Así, en 1604 se fundó la Academia Donglin en Wuxi como un centro privado de 
aprendizaje y discusión filosófica en el que participaron oficiales reales y eruditos, criticando la 
influencia del budismo y del taoísmo en el pensamiento confucionista. Evidentemente, las críticas 
generadas por partidarios de esta corriente política generaron múltiples respuestas desde el poder, 
lo que culminó con una dura represión hacia los participantes del movimiento, llevando al suicido 



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   91 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

sido siempre tanto una filosofía personal de crecimiento interior como una 
guía ideológica para las acciones del gobierno y el diseño de las instituciones 
políticas (Cheng, C., 2011). En este sentido, por lo general el confucianismo ha 
sido utilizado como un recurso legitimador de las estructuras políticas, sociales 
y económicas de la China clásica, reflejo de la cosmovisión de una sociedad 
eminentemente agrícola (Fung, 1997). Sin embargo, las Analectas, que son 
la fuente primaria desde la que se cimentaron las distintas interpretaciones 
de Confucio, son, en su origen, un texto vivo, abierto a múltiples interpreta-
ciones y, sin embargo, un texto susceptible de ser absorbido y clausurado por 
un espíritu tradicional que lo impone de manera dogmática y justificadora, 
como sucedió en la China imperial.21

En efecto, las Analectas en sus orígenes manifestaron una apertura innata 
debido a la autoría colectiva del texto. Las Analectas no son un discurso 
unificado escrito por Confucio mismo, así como tampoco poseen una noción 
preconcebida sobre la intención, contenido, forma y estilo. Al ser un libro 
construido por muchas manos, es difícil afirmar que los recopiladores de las 
enseñanzas originales de Confucio fueron fieles a su pensamiento y al contexto 
histórico desde el cual Confucio enseñó. De hecho, la mayor parte de los 
académicos coinciden en señalar que los capítulos de las Analectas provienen 
de distintas épocas y de diferentes fuentes (Gu, 2010).

Segundo, es necesario tener presente que las Analectas son una recopilación 
carente de una estructura lógica-formal a la manera de las propuestas éticas 
occidentales. Desde su origen, el pensamiento de Confucio ha estado abierto 
a múltiples significados. Al elegir uno, siempre se niega otro. Sin embargo, se 
puede afirmar que el origen del texto fue la búsqueda de una solución política 
al caos imperante de su tiempo. Confucio pretendió generar un sistema ético 
que diera respuestas a los desafíos políticos. Como cualquier otro programa 
político, retoma y concluye, desafía y justifica.

a Yang Lian, quien era el principal líder del movimiento, en el año 1627, finalizando prácticamente 
así esta búsqueda por la reinterpretación y adecuación del pensamiento de Confucio (Donglin, 
2014).

21.	 En realidad esta actitud no es del todo nueva. Simon Leys precisa que en la época de la China 
dinástica la élite burocrática adoptó de Confucio aquellos elementos útiles para ejercer el poder, para 
garantizar la sumisión a las autoridades establecidas, “[…] ignorando oportunamente los conceptos 
más esenciales, como los preceptos sobre justicia social, la disensión política y la obligación moral 
de los intelectuales de criticar a los gobernantes (incluso a riesgo de su vida), cuando éste abusaba 
de su poder o cuando oprimía al pueblo” (Leys, 1998: 16).



92     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

En este sentido, las Analectas, más allá de su particular redacción, recogen 
las enseñanzas atribuidas a Confucio. Tradicionalmente la vida de Confucio se 
ubica entre los años 551-479 a. C (Slingerland, 2008). Confucio pertenecía a la 
escuela de los letrados, quienes, en la medida en que se transformaba el orden 
político y económico de la dinastía Zhou, surgieron como administradores, 
consejeros, escribas y conocedores de los ritos. Los letrados desempeñaban 
sus labores en las múltiples cortes, las cuales se expandían en la medida que se 
fragmentaba el antiguo poder centralizado (Botton, 2000). En este contexto, la 
época en que Confucio vivió fue un periodo perturbador, ya que el orden social 
y moral se estaba derrumbando. Como en el caso de Platón, el pensamiento de 
Confucio se explica a partir de la desintegración de su sociedad y la crisis del 
orden político (Cheng, A. 2011). De esta manera, la inquietud original de la 
reflexión ética realizada por Confucio fue encontrar una solución de política 
a los problemas de su tiempo y propuso como solución la enseñanza de las 
virtudes éticas para superar el periodo de caos de la época. 

La concepción de las virtudes en las Analectas se muestra en dos diferentes 
niveles. En el primer nivel se encuentra el ren (仁) (humanidad o benevolencia) 
enmarcado en los conceptos de (德) (virtud) y dao (道) (camino). La impor-
tancia de estos conceptos no depende del número de veces que aparecen en 
el texto, sino que son puntos fundamentales en los cuales las enseñanzas 
confucianas convergen. Por su significado, pretenden ser universales, en el 
sentido de que estas concepciones son aplicables a todas las situaciones y a 
todas las personas. Las tres son consideradas holísticamente, por lo que no 
pueden ser separadas, no pueden ser jerarquizadas y son mutuamente conte-
nidas e intercambiables. Debajo de este primer nivel se encuentra un segundo 
nivel de virtudes como zhong (忠) (lealtad), xiao (孝) (piedad filial), gong (恭) 
(respetuosidad), xin (恭) (veracidad) y yong (恭) (valentía). El hecho de que 
sean consideradas virtudes de segundo nivel no significa que sean menos 
importantes, sino porque son tratadas como aplicaciones y extensiones del 
primer nivel (Yao, 2012).

El hecho de apelar a un orden moral basado en virtudes algunas de las 
cuales estaban profundamente relacionadas con antiguas prácticas rituales, 
ha generado diferentes interpretaciones sobre el rol de Confucio en la socie-
dad agraria a la que perteneció, a grado tal, incluso, que en algunas ocasiones 
haya sido considerado más un hombre religioso que un filósofo preocupado 
por las cuestiones políticas de su época. Sin embargo, como lo ha señalado 
Julia Ching, Confucio puede ser considerado como un humanista abierto a los 



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   93 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

valores religiosos (Ching, 1993). En este sentido, desde la modernidad existe 
una aparente contradicción entre el mundo secular y el religioso; no obstante, 
esta diferenciación es más producto de nuestro tiempo y nuestra civilización, 
por lo cual afirmo que se puede retomar el espíritu secular de Confucio, el cual 
no es desacreditado por su cosmovisión, que tiene a la vez tintes religiosos.

Tercero, el mismo Confucio se consideraba como un continuador de la 
historia.22 Es en el pasado en donde Confucio encuentra las soluciones a los 
problemas de su presente. Confucio se apropia del pasado mítico, dorado, de 
China a través de la lectura de una serie de textos que, con el tiempo, fueron 
conocidos como clásicos confucianos (Corsi, 2001). El primero de estos libros 
fue el Yijing (易经) (libro de los cambios), un manual de adivinación atribuido 
primordialmente al mítico héroe Fuxi (伏羲). El segundo texto, el Shijing (
诗经) (libro de las odas) es una colección de poemas o canciones, incluyendo 
lo mismo canciones folclóricas e himnos aristocráticos celebrando a héroes 
y fundadores de las primeras dinastías chinas. El tercer texto, Shujing (书经) 
(libro de los documentos) es una colección de declaraciones oficiales y docu-
mentos de las dinastías Xia (夏), Shang (商) y Zhou (周) y contiene algunos de 
los primeros mitos chinos concernientes a los primeros reyes y emperadores. 
El cuarto libro Qunqiu (春秋) (Anales de las Primaveras y los Otoños) es la 
cronología de los eventos políticos del Estado de Lu, del cual era originario 
Confucio. El último de estos textos, el Liji (礼记) (libro de los ritos), describe 
los rituales de las cortes de la dinastía Zhou, así como comportamientos, 
tradiciones, vestimentas y otros aspectos de la vida de los primeros reyes de 
China (Adler, 2012).

Confucio retoma la visión cíclica de la historia. Al mismo tiempo, esta 
apropiación del pasado es una idealización del mismo. De la lectura del pasado, 
Confucio deduce que el periodo de caos que él vivía se derivó del desapego a las 
tradiciones, costumbres, ritos y comportamientos que los primeros gobernan-
tes de China practicaban. Todos los aspectos positivos de la civilización china 
tenían su origen en el comportamiento virtuoso de los primeros gobernantes, 
a quienes era preciso imitar (Slingerland, 2008).23

22.	 En las Analectas encontramos la siguiente expresión: “El maestro dijo: Transmito, no invento. 
Siento confianza y querencia hacia la Antigüedad” (Analectas, 7:1).

23.	 Entre estos primeros gobernantes destacaban Fuxi (domesticador de animales), quien inventó 
instrumentos para la caza y la pesca; Shennong (granjero divino), a quien se le atribuía la invención 
de la agricultura, y Huangdi (el emperador amarillo), inventor de la escritura y la seda. Además, 



94     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

Por lo tanto, la manera en que Confucio pretendió encontrar una solución 
al caos fue por medio de la formación de un funcionario ideal, el junzi (君
子), una persona ejemplar, un caballero. Originalmente el concepto de junzi 
hacía referencia a un hijo de príncipe, era una categoría hereditaria, pero con 
Confucio se transforma en una categoría ética, la cual se alcanza por medio 
del crecimiento interior, a partir de la lectura de los clásicos, como resultado 
de un esfuerzo individual (Cheng, A., 2011). El junzi es aquella persona capaz 
de vivir las virtudes confucianas sin esperar recompensa alguna, viviendo en 
perfecta armonía con el cosmos y con la sociedad. De esta manera Confucio 
transforma la idea de junzi, al pasar de la concepción original de aquella per-
sona que pertenecía a una élite social, a un nuevo ser humano que pertenece 
a una élite moral (Leys, 1998).24

Evidentemente esta lectura que Confucio hace del pasado es parcial y 
subjetiva. En consecuencia, no es de extrañar que a pesar de los esfuerzos 
de objetividad que cada uno emplea, cualquier aproximación del pasado no 
se pueda desprender de un fin legitimador ni de una apreciación idealizada 
o desmitificada, con menor o mayor intensidad, pero siempre presente. Mi 
propósito es presentar algunos elementos que hoy consideramos parte de la 
ética confucionista, como pretexto para dialogar desde el presente, aunque 
no puedo impedir que en mi selección y en mi interpretación escape cierta 
dosis de idealización y desmitificación del propio Confucio, a partir de las 
interpretaciones previas que de su obra se han llevado a cabo.

Cuarto, releer a Confucio en nuestro tiempo es posible gracias a la apro-
piación del propio texto. Nosotros, al igual que otros lectores de su obra en el 
pasado, hacemos la lectura desde nuestra propia realidad, sin desprendernos 
de nuestras concepciones paradigmáticas, de nuestra dosis de occidentali-
zación y nuestras aspiraciones individuales y colectivas. Cuando releemos a 
Confucio lo hacemos desde aquí y desde ahora. Es, por lo tanto, una visión 
parcial. La valía del texto no se agota en lo que comunica en su sentido original, 
sino en lo que transmite a nosotros, a nuestro tiempo y a nuestra sociedad.

Shun fue el primer soberano que eligió a su sucesor, Yu, no por sus vínculos de consanguinidad sino 
por sus méritos. Véase Adler, 2012.

24.	 Uno de los tantos pasajes en los que Confucio muestra el ideal de esta persona ejemplar que se 
encuentra en las Analectas es el siguiente: “El maestro dijo: El caballero busca la virtud, el hombre 
común se apega a la tierra natal. El caballero busca la justicia; el hombre común busca favores” 
(Analectas, 11:4).



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   95 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

IV. Lo que el confucianismo puede aportar al proyecto moderno

Nuestro mundo actual se encuentra en una encrucijada ocasionada en parte 
por la sensación generalizada del agotamiento del proyecto moderno. Esta 
sensación se desprende de un comportamiento individualista que ha coloca-
do el beneficio personal por encima del beneficio de la comunidad y que ha 
privilegiado la lógica del capital sobre otras lógicas. Por lo tanto, si se quieren 
superar las contradicciones actuales de la modernidad, es preciso encontrar 
nuevas formas de privilegiar los derechos individuales sin afectar los derechos 
colectivos y sustentar otras formas de racionalidad económica más allá de la 
simple acumulación de capital. Para ello, el pensamiento clásico de Confucio 
proporciona una propuesta concreta para enriquecer la modernidad, superan-
do estas contradicciones, a partir de una visión humanista de la vida y de una 
aceptación de la responsabilidad comunitaria como elemento fundamental 
para una sociedad armoniosa.

En primer lugar, las enseñanzas de Confucio tal como han sido recogidas 
en las Analectas, colocan al ser humano en el centro de sus propuestas. Las 
preocupaciones de Confucio son plenamente humanas y están encaminadas 
a proponer un modelo superior de comportamiento en beneficio de toda la 
comunidad. Un modelo de vida para el aquí y el ahora. Al respecto las Ana-
lectas dejan este testimonio: “El Maestro nunca habló de milagros, violencia, 
desórdenes ni espíritus” (Analectas, 7:21). Confucio planteó con claridad un 
orden ético para el presente: 

Zilu preguntó cómo servir a los espíritus y a los dioses. El Maestro respondió: 
“Tú no eres capaz de servir a los hombres, ¿cómo podrías servir a los espíritus?” 
Zilu inquirió: “¿Puedo preguntarte sobre la muerte?” El Maestro respondió: “To-
davía no conoces la vida, ¿cómo podrías conocer la muerte?” (Analectas, 11:12).

La visión humanística de la vida tiene su máxima expresión en el concepto 
de ren. El ren es el corazón del confucianismo (Wang, 2012). Este concepto 
ha sido traducido como benevolencia, bondad, virtud o humanidad (Leys, 
1998). Etimológicamente, este concepto es escrito con el radical “humano” y 
el complemento “dos” (仁); o, si uno lo mira así, como un símbolo que podría 
ser interpretado como ir “más allá” de uno mismo para entablar una relación 
con los demás (Ching, 1993). Aquella persona que lleva a la práctica el ren es 
un “hombre bueno”, un “hombre virtuoso”, un “hombre plenamente humano” 



96     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

(Leys, 1998). Al respecto, las Analectas nos dicen: “El Maestro dijo: ‘La huma-
nidad es más esencial para la gente que el agua y el fuego. He visto a hombres 
perder su vida por rendirse al agua o al fuego; nunca he visto a nadie perder 
su vida por rendirse a la humanidad” (Analectas, 15:35).

La concepción del ren es la perfección de lo que significa ser humano. 
Originalmente el concepto hacía referencia a la actitud de generosidad de un 
caballero hacia alguno de sus subalternos, como una expresión de magnanimi-
dad vinculada al origen social de quien la practicaba; pero en las enseñanzas de 
Confucio ésta se transformó en una virtud universal, lo cual completa —hace 
perfecto— al ser humano (Ching, 1993). La importancia de esta enseñanza 
tiene una trascendencia social, ya que el mérito y el carácter ético deberían 
reemplazar el nacimiento como criterio de un junzi.

Las manifestaciones de una persona distinguida por alcanzar el ren son el 
ser filial o respetuoso hacia los padres y ancianos (Analectas, 1:2); respetuoso, 
reverente y leal (Analectas, 13:19); firme, resuelto, frugal y reticente (Analec-
tas, 13:27) y digno de confianza (Analectas, 17:6). En el ideal de Confucio, la 
persona que sabe que la humanidad es construida, está dispuesta a dar la vida 
antes de renunciar a ella: “El Maestro dijo: ‘Un hombre recto, un hombre que 
practica la humanidad, no busca la vida a expensas de su humanidad; por el 
contrario, habrá ocasiones en que dará su vida para realizar su humanidad’” 
(Analectas, 15:9). El ren es un destino, es una meta. Bajo esta óptica, ninguna 
persona nace plenamente humana. La humanidad se obtiene con el compor-
tamiento diario hacia uno mismo y se concretiza en el trato hacia los demás.

La esencia de la humanidad consiste en el amor a los otros. “Fan Chi 
preguntó sobre la humanidad. El Maestro respondió: ‘Amar a todos’” (Ana-
lectas, 12:22). El amar a todos significa el colocarse en el lugar del otro para 
relacionarse con él: 

El Maestro dijo: “Un caballero no aprueba a una persona por expresar deter-
minada opinión, ni rechaza una opinión por ser expresada por determinada 
persona”. Zigong preguntó: “¿Hay alguna sola palabra que pueda guiarnos toda 
nuestra vida?” El Maestro respondió: “¿No sería la reciprocidad? Lo que no desees 
que te hagan a ti, no se lo hagas a los demás” (Analectas, 15:23 y 24).

El amor es entendido como una forma de solidaridad empática con los demás, 
buscando hacer el bien sin esperar recompensa alguna:



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   97 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

Yan Hui y Zilu estaban de servicio. El Maestro dijo: “¿Y si me manifestarais 
vuestros deseos íntimos?”
Zilu dijo: “Yo deseo poder compartir mis carros, caballos, túnicas y mantos con 
mis amigos sin incomodarme si me los estropean”.
Yan Hui dijo: “Yo deseo no fanfarronear nunca de mis buenas cualidades ni 
llamar la atención sobre mis buenas obras”.
Zilu dijo: “¿Puedo preguntar cuáles son los deseos íntimos de nuestro Maestro?”
El Maestro dijo: “Yo deseo que los ancianos puedan disfrutar de la paz, los amigos 
disfrutar de la confianza y los jóvenes disfrutar del afecto” (Analectas, 5:26).

El camino para alcanzar el ren es la educación. En las Analectas está escrito: 
“El Maestro dijo: ‘Un caballero no es una vasija’” (Analectas, 2:12). Si cualquier 
persona puede llegar a ser un caballero por su educación, entonces la capacidad 
de un ser humano no tiene un límite especifico; un ser humano vale no por su 
utilidad, que es limitada, sino por su capacidad, que es ilimitada. Desde esta 
perspectiva, lo importante no es la información especializada ni la capacidad 
técnica de las personas, sino el desarrollo de la humanidad misma. La educa-
ción no está relacionada con tener, sino con ser (Leys, 1998).25

Esta idea de que una persona puede ser plenamente humana por medio de 
la educación, considera, antes que nada, que la educación debe ser un camino 
de crecimiento interior, de autocultivación, de esfuerzo individual y colectivo 
por transformarse en una persona mejor. Es la fe en la posibilidad de que los 
seres humanos somos imperfectos pero mejorables, perfectibles y capaces de 
aprender, siempre que se lleve a cabo el esfuerzo adecuado (Tu, 1998). Y este 
esfuerzo debe iniciar en el dominio de uno mismo y en el aprendizaje de los 
ritos, los cuales son considerados la manifestación material del orden social:

Yan Hui preguntó acerca de la humanidad. El Maestro respondió: “La práctica 
de la humanidad se reduce a domesticar el yo y a restaurar los ritos. Domestica 
el yo y restaura los ritos, aunque sea un solo día, y el mundo entero se unirá 
a tu humanidad. La práctica de esta virtud procede del yo, no de ninguna otra 
cosa” (Analectas, 12:1).

25.	 En este sentido, tradicionalmente se concibió que los clásicos, incluyendo las Analectas, no eran 
libro para aprenderse sino para ser vividos. Su conocimiento no buscaba la especulación filosófica, 
sino la vivencia práctica de los mismos (Fung, 1997). En la tradición confucionista los valores 
abstractos se materializaban en relaciones sociales concretas (Tamney y Chiang, 2002).



98     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

La educación se convierte así en el medio de igualdad y de respeto a la indivi-
dualidad de cada ser humano. Confucio plantea así una especie de igualdad 
natural entre todos los hombres en términos de su capacidad para aprender; 
aunque existen diferencias entre las personas, éstas provienen de cómo estas 
capacidades son empleadas y qué tan deseoso está cada uno para poner en 
práctica lo aprendido (Cheng, A., 2011).

Desde mi perspectiva, el punto fundamental de la conceptualización del 
ren en la propuesta confuciana es que se convierte en un ideal humano que 
permite sintetizar las dinámicas tradicionalmente opuestas entre las aspi-
raciones individuales y las demandas colectivas. Si bien es cierto, la lectura 
del pensamiento confuciano durante siglos privilegió el aspecto colectivo 
de las relaciones personales, encerrándolas en una serie de ritos, prácticas 
y costumbres sobre el deber ser, justificando un orden social jerárquico que 
imponía la sumisión como forma de control político y social desde una visión 
patriarcal de la sociedad, en los orígenes del pensamiento confuciano destaca 
la libertad de decisión para desarrollar el ren. La materialización exterior del 
ren, a partir de las demás virtudes, sólo es posible después de una decisión 
individual, personal, íntima.

En efecto, conforme a las enseñanzas consagradas en las Analectas, la 
realización del ren no se logra en la individualidad. La práctica del ren consiste 
en la consideración de los otros (Fung, 1997). Es a partir de la convivencia 
con los otros, guiada por una serie de virtudes, como se puede conseguir la 
humanidad plena. Y los otros son el género humano, no solamente el círculo 
ensalzado por la ideología imperial sobre las cinco relaciones jerárquicas: 
padre-hijo, soberano-gobernado, esposo-esposa, hermano mayor-hermano 
menor y amigo-amigo.26 El junzi tiene una perspectiva más amplia de las 
relaciones recíprocas que debían establecerse en sociedad: 

Sima Niu se lamentaba: “Todos tienen hermanos; yo soy el único que no tiene”. 
Zixia contestó: “Yo he oído decir que la vida y la muerte son decretadas por el 
destino, que las riquezas y los honores son otorgadas por el Cielo. Puesto que un 

26.	 Al respecto, Wei-Ming Tu observa que si bien es cierto que la piedad filial fue considerada el 
primer paso hacia la excelencia moral, Confucio al parecer consideraba que la mejor manera de 
preservar la dignidad personal y la identidad era no alinearnos nosotros mismos a la familia, sino 
cultivar nuestros verdaderos sentimientos hacia nuestros padres; para poder encarnar la familia en 
nuestras mentes y corazones es preciso permitirnos ir más allá del egocentrismo, transformando el 
yo privado y cerrado en una autorrepresentación abierta (Tu, 1998).



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   99 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

caballero se comporta con reverencia y diligencia, trata a los demás con deferencia 
y cortesía, todos los que se hallan dentro de los Cuatro Mares son sus hermanos. 
¿Cómo podría un caballero quejarse de no tener hermanos?” (Analectas, 12:5).

V. Consideraciones finales

A lo largo de este artículo he argumentado sobre la necesidad de que la mo-
dernidad incorpore tradiciones no occidentales a su proyecto, con la intención 
de que éste pueda alcanzar una dimensión auténticamente universal. Esto 
significa, evidentemente, la necesidad de superar la tensión entre lo universal 
y lo particular, lo cual puede ocurrir en la medida en que reconozcamos que la 
globalización abre la posibilidad de un diálogo fecundo desde las condiciones 
particulares de las localidades, siempre que estemos dispuestos a considerar 
nuestros paradigmas como un punto de arranque para la comprensión de 
nuestra realidad y jamás como el punto final, como la última palabra de una 
historia que escribimos colectivamente. Exige de nuestra parte un esfuerzo 
intelectual honesto para superar la dicotomía Oriente/Occidente, a partir 
de reconocer con humildad que nuestra civilización no tiene las únicas res-
puestas posibles a las interrogantes del mundo de hoy, ni que la ciencia y su 
instrumentalización nos pueden proporcionar todas las seguridades y certezas 
que antes pensamos.

La riqueza de las comunidades humanas, sus expresiones, sus cosmo-
visiones y sus experiencias nunca son posibilidades cerradas a sus propios 
contextos históricos en las que surgen. Las percepciones que tenemos de 
estas comunidades es lo que hace que sean para nosotros posibilidades de 
encuentro o de negación, de aprendizaje o de rechazo. En cada cultura y en 
cada civilización podemos descubrir elementos de unión para complementar 
nuestros saberes y para encontrar soluciones a nuestros problemas. Esto 
es particularmente significativo en cuanto a las posibilidades de proponer, 
desde el confucianismo despojado de cualquier tinte ideológico del contexto 
histórico y cultural de que se originó, algunos principios orientadores que nos 
permitan reconocer rutas alternas para superar las contradicciones actuales 
de la modernidad.

Evidentemente, la selección del texto de las Analectas representa ya en 
sí misma una ideología implícita. No sólo por dejar a un lado otros textos 
del canon confuciano, sino también porque el texto de las Analectas como 
unidad es también producto de una interpretación ideológica en la recopi-



100     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

lación selectiva y arbitraria del pensamiento original atribuido a Confucio. 
Sin negar esta limitación de origen, la propuesta de este artículo es mirar las 
Analectas desde el presente y nuestro propio contexto histórico y cultural para 
encontrar algunas claves que limitan la modernidad eurocentrista, para abrir 
nuevos caminos interpretativos que permitan transitar hacia un proyecto 
más amplio y plural.

Específicamente, de este confucianismo podemos retomar la idea de una 
humanidad construida con nuestros actos, una humanidad que es universal, 
una humanidad que no se nos otorga de manera perfecta y plena por naci-
miento, sino que complementamos con nuestras acciones ordinarias. Una 
humanidad que necesita de los otros para que pueda ser completada. Una 
humanidad que se realiza en la medida en que nos preocupemos genuina-
mente por los demás. Una humanidad que nos lleve a comprender que más 
allá de nuestras diferencias, constituimos una sola familia. Y una humanidad 
que debe empezar desde el esfuerzo propio, constante, particular. Una idea 
de humanidad que no se plantea ni como un gran relato más ni como una 
utopía, sino como una posibilidad próxima cuando, cada uno de nosotros, 
en un acto de libertad y conciencia, apostamos por ser mejores personas 
desde la educación. Una educación, cabe decir, cuyo eje central debe ser la 
humanidad misma.

La idea de una humanidad construida a partir de las decisiones personales 
que nos lleven a relacionarnos empáticamente con los demás, son principios 
que pueden sentar las bases para que la sociedad china se salve a sí misma de 
sus profundas y actuales contradicciones. Pero esta salvación no es exclusiva 
para el mundo chino, al mismo tiempo puede contribuir a superar las con-
tradicciones de nuestro mundo moderno: de lo contrario no habrá un futuro 
plenamente humano, ni para China ni para el resto del mundo.

Referencias bibliográficas

Adler, Joseph A. (2011), “Confucionism in China Today”, Pearson Living Re-
ligion Forum. Disponible en: http://www2.kenyon.edu/Depts/Religion/
Fac/Adler/Writings/Confucianism%20Today.pdf

—— (2012), Chinese Religions, Nueva York: Routdlege.
Berman, Marshall (1998), Todo lo sólido se desvanece en el aire: La experiencia 

de la Modernidad, México, df: Siglo xxi Editores.



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   101 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

Botton, Flora (2000), China: Su historia y cultura hasta 1800, México, df: El 
Colegio de México.

Callinicos, Alex (1993), Contra el posmodernismo: Una crítica marxista, Bogotá: 
El Áncora Editores.

Casullo, Nicolás (1995), “Modernidad, biografía del ensueño y de la crisis”, 
en Casullo, Nicolás, El debate Modernidad Posmodernidad, Buenos Aires: 
El Cielo por Asalto, pp. 9-63.

Cheng, Anne (2011), “Virtue and Politics: Some conceptions of sovereignty 
in Ancient China”, Journal of Chinese Philosophy, núm. 38, pp. 113-145.

Cheng, Chung-Ying (2011), “New Confucianism as a Philosophy of Humanity 
and Governance”, Journal of Chinese Philosophy, núm. 38, pp. 1 y 2.

Ching, Julia (1993), Chinese Religions, Nueva York: Orbis Books.
Ching-sze Wang, Jessica (2007), John Dewey in China: To Teach to Learn, Nueva 

York: State University of New York.
Confucio (1997), Analectas (traducción, edición y notas A. Suárez), Madrid: 

Kairós.
Coppola, Carlo (1999), “Lu Xu”, en Riggs, Thomas (ed.), Reference Guide to 

Short Fiction, Detroit: James Press, pp. 387 y 388.
Córdova, Marycela (2000), “Modernidad, cultura y devenir del mundo actual”, 

en Zaraoui, Zidane (ed), Modernidad y Posmodernidad: La crisis de los pa-
radigmas y los valores, México, df: Limusa, pp. 135-159.

Corsi, Elisabetta (2001), Grandes obras de la literatura china, México, df: Uni-
versidad Nacional Autónoma de México.

De Bary, William T. (1998), “Introduction”, en De Bary William T., y Wei-
ming, Tu (eds.), Confucianism and Human Rights, Nueva York: Columbia 
University Press, pp. 1-26.

Ellis, Elisabeth (2005), “Modernity: Overview”, en Horowitz, Maryanne Cline, 
New Dictionary of History of Ideas, Detroit: Charles Scribner’s Sons, pp. 
1473-1475.

Enciclopedia Británica (2014), “Donglin”, Encyclopaedia Britannica, obte-
nido de: http://0-www.britannica.com.millenium.itesm.mx/EBchecked/to-
pic/609021/Donglin

Encyclopedia of World Biography (2004), "Ch'en Tu-hsiu", Encyclopedia of 
World Biography, vol. 3, Detroit: Gale, pp. 501 y 502.

Eno, Robert (2012), “Introduction”, Analects, disponible en http://www.
indiana.edu/~p374/analects_of_confucius_(eno-2012).pdf



102     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

Fairbank, John K. (1992), China: A New History, Cambridge: The Belknap 
Press of Harvard University Press.

Fung, Yu-lan (1997), A short history of Chinese Philosophy, Nueva York: Free 
Press.

Giddens, Anthony (1996), Consecuencias de la Modernidad, Madrid: Alianza 
Universidad.

Gu, Ming (2010), “Everyone’s Confucius, all Reader’s Analects”, Journal of 
Chinese Philosophy, 37(1), pp. 34-47.

Habermas, Jürgen (1995), “Modernidad, un proyecto incompleto”, en Casullo, 
Nicolás, El debate Modernidad Posmodernidad, Buenos Aires: El Cielo por 
Asalto, pp. 131-144.

Hang, Lin (2011), “Traditional Confucianism and its Contemporary Relevan-
ce”, Asian Philosophy, 21(4), pp. 437-445.

Hsia, Maria H. (2001), Return of Dragon: China´s Wounded Nationalism, Boul-
der, Colorado: Westview Press.

Huang, Su-Jen (1994), “The Religion of China: An interpretation”, Journal of 
the History of the Behavioral Sciences, 30(1), pp. 3-18.

Jacobs, Andrew (abril 22, 2011), “Confucius Statue Vanishes Near Tinanan-
men Square”, The New York Times, International, disponible en: http://
www.nytimes.com/2011/04/23/world/asia/23confucius.html

Khondker, Habibul H. (2004), “Glocalization as Globalization: Evolution of 
a Sociological Concept”, Bangladesh e-journal of Socology, 1(2), pp. 1-9.

Le Goff, Jaques (1997), Pensar la historia: Modernidad, presente, progreso, 
Barcelona: Paidós.

Leys, Simon (1998), Confucio: Analectas, versión y notas, Madrid: edaf.
López, Víctor (2012), La Modernidad de China: Fin del socialismo y desafíos de 

la sociedad de mercado, México, df: Siglo xxi Editores.
Luhmann, Niklas (1997), Observaciones de la Modernidad: Racionalidad y con-

tingencia en la sociedad moderna, Barcelona: Paidós.
Marín-Ardila, Luis F. (2009), “La modernidad como imaginario: La excepcio-

nalidad de Europa o la modernidad como geografía y experiencia histórica 
de Europa”, Pensamiento y Cultura, 12(2), pp. 243-261.

Martin, Jaques (2009), When China Rules the World: The End of the Western 
World and the Birth of a New Global Era, Nueva York: The Penguin Press.

Mitter, Rana (2008), Modern China: A very short History, Oxford: Oxford 
University Press.



Septiembre-diciembre de 2014. Análisis   103 

Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

Pagden, Anthony (1995), Señores de todo el mundo. Ideologías del Imperio en 
España, Inglaterra y Francia en los siglos xvi, xvii y xvii, Barcelona: Edicio-
nes Península.

Paradise, James F. (2009). “China and International Harmony: The Role of 
Confucius Institutes in Bolstering Beijing’s Soft Power”, Asian Survey, 
49(4), pp. 647-669.

Peerenboom, Randall (1998), “Confucian Harmony and Freedom of Thought”, 
en De Bary William T., y Weiming, Tu (eds.), Confucianism and Human 
Rights, Nueva York: Columbia University Press, pp. 234-260.

Robertson, Ronald (1992), Globalization: Social Theory and Global Culture, 
Londres: Sage.

Sardar, Ziauddin (2004), Extraño Oriente: Historia de un prejuicio, Barcelona: 
Gedisa.

Slingerland, Edwards (2008), “Classical Confucianism: Confucius and the 
Lu-Yün”, en Mou, Bo, (ed.), History of Chinese Philosophy, Nueva York: 
Routledge.

Smart, Ninian (1989), The World´s Religions, Oxford: Oxford University Press.
Tamney, Joseph B., y Chiang, Linda H. (2002), Modernization, Globalization 

and Confucianism in Chinese Societies, Westport: Praeger Publishers.
Touraine, Alain (2002), Crítica a la Modernidad, México, df: Fondo de Cultura 

Económica.
Tu, Weiming (1998), “Confucius and Confucianism”, en Slote, Walter H., y 

Devos, George A. (eds.), Confucianism and the Family, Nueva York: suny 
Press, pp. 3-36.

Viano, Carlo A. (1995), “Los paradigmas de la modernidad”, en Casullo, 
Nicolás, El debate Modernidad Posmodernidad, Buenos Aires: El Cielo por 
Asalto, pp. 175-193.

Wallerstein, Immanuel (2007), Universalismo europeo: El discurso del poder, 
México, df: Siglo xxi Editores.

Wang, Huaiyu (2012), “Ren and gantong: Openness of heart and root of 
Confucianism”, Philosophy East & West, 62(4), pp. 463-504.

Xueying. Zhang, y Xin, Xin (2008), “Huellas de treinta años de reforma y 
apertura”, China Hoy, núm. 12, disponible en: http://www.chinatoday.
com.cn/hoy/2008n/s2008n12/p12.htm

Yao, Xinzhong (2012), “Introduction: Conceptualizing virtues in the Analects 
of Confucius”, Journal of Chinese Philosophy, 39(1), pp. 3-7.



104     México y la Cuenca del Pacífico. Septiembre-diciembre de 2014.

Daniel Lemus Delgado

Zhang, Tong, y Schwartz, Barry (1997), “Confucius and the Cultural Revo-
lution: A Study in Collective Memory”, International Journal of Politics, 
Culture and Society, 11(2), pp. 189-211.


