Confucianismo como humanidad:
claves para complementar la
modernidad

Daniel Lemus Delgado’

Resumen

En este articulo se reflexiona sobre confucianismo y el proyecto de la mo-
dernidad occidental. Se afirma que en las Analectas se proponen elementos
universales que pueden enriquecer el proyecto de la modernidad. El punto
de partida es que las Analectas constituyen un texto abierto que permite un
didlogo transcivilizatorio y transtemporal. Por lo tanto, es posible retomar las
propuestas confucianas sobre el humanismo yla responsabilidad comunitaria
como dos principios basicos para una convivencia universal. El articulo conclu-
ye que si somos capaces de reincorporar el humanismo universal confucionis-
ta, entonces es posible trascender el exclusivismo modernizador occidental,
abriendo nuevos caminos para superar las limitaciones del proyecto moderno.

Palabras clave: modernidad, China, confucianismo, Analectas, civilizacién
china.

Abstract
In this paper we made a reflection on Confucianism and the project of Western

modernity. This paper states that the Analects propose universal elements that
can enrich modernity. The starting point is that the Analects are an open text

Articulo recibido el 12 de junio de 2014 y dictaminado el 11 de septiembre de 2014.

1.  Profesor-investigador del Centro Asia Pacifico, Tecnolégico de Monterrey, Campus Guadalajara,
Meéxico. Doctor en Relaciones Internacionales Transpacificas por la Universidad de Colima.
Miembro del Sistema Nacional de Investigadores, candidato. Correo electrénico: dlemus@itesm.mx

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 77



Daniel Lemus Delgado

which allows a trans-civilizational and trans-temporal dialogue. Therefore, it
is possible to retake the Confucian proposals of humanism and community
responsibility as two basic principles for a universal coexistence. The article
concludes that if we can reinstate the Confucian universal humanism, then
itis possible to overcome the Western modernizer exclusivism, opening new
ways to overcome the limitations of the modernity project.

Keywords: modernity, China, Confucianism, Analects, Chinese civilization.

I. Las limitaciones de origen de la modernidad y las necesidades
de una complementariedad

En los albores del siglo xx1 el mundo se encuentra en una encrucijada.? Por
una parte, el proyecto politico moderno, siempre imperfecto, inconcluso,
etéreo, vago y en apariencia inalcanzable, muestra vicios de agotamiento y
desencanto. Por otra, el proyecto econémico que ha sustentado la modernidad
se muestra eficiente para generar riquezas pero al mismo tiempo, en suimple-
mentacién, ha sido un proyecto sumamente polarizador. Asi se han generado
las mas profundas desigualdades sociales, y se ha postergado la posibilidad
de construir una sociedad maés justa e incluyente.® En consecuencia, la sen-
sacién generalizada es que debido a la expansién de la misma modernidad y
las consecuencias que ha generado, nos encontramos en una nueva era que
no es necesariamente mds promisoria (Giddens, 1996).

2. El autor de este articulo agradece a los revisores anénimos cuyos comentarios y sugerencias
enriquecieron la reflexién sobre el tema.

3. Elorigen del término “moderno”, en su forma latina, fue utilizada por vez primera a finales del siglo
V para diferenciar el presente, ya entonces oficialmente cristiano, del pasado pagano (Habermas,
1995: 131). Desde su origen, la modernidad es, en primer lugar, una toma de conciencia sobre la
ruptura con el pasado (Le Goff, 1997). Sin embargo, como afirma Nicolds Casullo (1995: 15), para
muchas tesis historiograficas la condicién moderna se inicia en el Renacimiento durante los siglos xv
y XVI. El problema de definir la modernidad es la polivalencia del concepto: lo mismo hace referencia
aun periodo histérico que a un proyecto o a un modelo. Es al mismo tiempo una aspiracién, que una
concretizacién espacio-temporal. Para el presente articulo parto de la definicién de modernidad
propuesta por Ellis, quien la define como: “[...] una condicién, mentalidad o sindrome por presentar
dilemas caracteristicos de los seres humanos [...] los elementos de la condicién moderna incluyen el
rechazo de la autoridad tradicional, una nocién progresista y no ciclica del tiempo, la emancipacién
individual y colectiva, una orientacién ampliamente empirista hacia la comprensién del mundo,
y una perspectiva prometeica que considera a todas las dificultades como problemas técnicos que
pueden ser dominados a través de la actividad humana” (Ellis, 2005: 1473).

78 Meéxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

La encrucijada aparente que se muestra en nuestro horizonte consiste
en el conflicto entre el proyecto politico moderno fundamentado en el marco
democratico, y la implacable modernizacién econémica. La primera opcién
nos coloca ante un incremento de las capacidades del Estado en busca de las
soluciones politicas a los problemas sociales y la limitacién al expansionismo
galopante y desenfrenado del modo econémico de la modernidad. Mientras
que la segunda opcién refuerza este expansionismo bajo el supuesto de la
eficiencia, la libre competencia, la inventiva y la innovacién, y apuesta por el
mercado como regulador de las condiciones materiales de la vida en sociedad.

Desde esta perspectiva, la decisién que se tome encaminaria indudable-
mente a profundizar un tipo especifico de modernidad, en contraposicién con
las formas tradicionales de organizacién politica, econémica o social. Pare-
ciera que la nica eleccién posible se sitda en el terreno de la modernizacién.
No es de extrafiar que esta idea sea generalizada, ya que la modernizacién
se presenta a si misma como una apuesta por el futuro con la esperanza de
que, a pesar de todas las vicisitudes del presente, el mafiana sea mejor que el
ayer.* De esta forma, la lectura en apariencia es sencilla: no hay camino més
alld de la modernidad y la solucién a nuestros problemas la debemos buscar
en su mismo planteamiento.

Es por eso que pensar que encontrar en el pasado elementos que comple-
menten el proyecto moderno puede parecer una actitud ingenua, sin sentido.
Es decir, pensar que se pueden atraer desde el pasado algunos elementos no
modernos, tradicionales, como posibilidades de rutas distintas por las cuales
transitar, alejados de la actual via en que se encuentra el mundo, se mostraria
como algo retrégrado, infecundo, limitador.®

4.  Esta percepcién parte del discurso filoséfico de la modernidad que ha generado una concepcién
espacio-temporal basado en su propia autorrecreacién. Al respecto, Marin-Ardilla precisa: “El
discurso filoséfico de la Modernidad es eurocéntrico, la filosofia de la historia moderna esta
disefiada de forma tal que sea la Europa Ilustrada y del Progreso la etapa acabada y superior en la
escala evolutiva, en procura de la cual todo el pasado trabajé fatigosamente. Las visiones lineales y
acumulativas del transcurrir temporal cocinaron la consecucién de una Europa iluminada, racional,
democritica, industrial, cuya ideologia es la unidad del género humano, la creacién y proteccién
de los derechos humanos, la realizacién de la paz y el denodado y triunfante combate contra la
barbarie, contra la supersticién y la ignorancia. Todo empezé en el siglo Xv: mientras el resto del
mundo estaba oculto por los halos misticos, los despotismos teocriticos y una autarquia local
insulsa, Europa abrié6 los ojos e inaugur6 la Era de la Razén, la Era de la Civilizacién” (Marin-Ardilla,
2009: 246y 247).

5.  En este sentido Viano afirma que el término modernidad asume una localizacién precisa y tiende
a designar el inicio de una nueva era; entonces la modernidad es vista como decadencia y como

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 79



Daniel Lemus Delgado

La idea de la modernidad como unica ruta posible para la concretiza-
ci6én de las aspiraciones humanas es el resultado de un imaginario colectivo
sustentado en la propia visién de la historia, que en su version teleoldgica
propone que el sentido ultimo de la historia es el progreso humano (Callini-
cos, 1993).¢ Evidentemente, la construccién de la idea de modernidad no ha
recorrido un camino Unico, exclusivista y eurocéntrico, sino que dentro de la
misma modernidad se encuentran otras lineas interpretativas dialogantes
con otras tradiciones no modernas. No hay una modernidad sino moderni-
dades. Sin embargo, hasta ahora esla visién de una modernidad eurocéntrica
y cerrada la que ha prevalecido. Tal vez el triunfo ideolégico mds importante
del siglo X1X fue el convencimiento generalizado de que el pasado no debia,
no podia, proporcionar claves para solucionar los problemas del presente (Le
Goff, 1997). La idea del conservadurismo como la expresién mis mezquina
de la inteligencia humana por su oposicién al progreso, fue gradualmente
expandida y asimilada.” El mundo intelectual parecia dividirse en dos bandos:
progresistas y conservadores. Los primeros, sirviendo siempre a las causas
mas nobles de la humanidad; los segundos, dominados por la ambicién, la
tirania y la ignorancia. De esta manera, se instalé en el imaginario colectivo
una dicotomia infranqueable: buenos y malos, modernos y conservadores.

La idea del cambio fue concebida como una de las mas genuinas expre-
siones de la modernidad. Y entre mas veloz fuera este cambio, mas pronto
alcanzariamos la gran promesa de la modernidad: el progreso (Cérdova, 2000).
Larazén, el intelecto humano, la tecnologia aplicada a los procesos producti-
vos, los descubrimientos de la ciencia, la movilidad social, la democracia, en
resumen, los resultados palpables de 1a modernidad, nos instalarian, tarde o

separacion del pasado (Viano, 1995: 179). De alli la imposibilidad de mirar al pasado como una
fuente de superacién de las contradicciones del presente, de la solucién de los problemas actuales.

6. Luhmann observa que cuando la sociedad moderna se autonombra como “moderna”, se identifica
en referencia con ayuda de una relacién de diferencia respecto al pasado, lo cual no constituye en
si ninguna novedad; sin embargo, en el caso de la modernidad: “este retorno no se produce hoy
a través de la identificacién, sino de la desidentificacion, de la diferencia. Lo queramos o no, ya no
somos lo que éramos, y ya no volveremos a ser lo que somos” (Luhmann, 1997: 16). Por lo tanto,
Luhmann concluye que el problema de la sociedad moderna es la busqueda de una produccién
constante de la otredad.

7.  En este aspecto, como lo ha sefialado Touraine, se termina por naturalizar lo moderno: “El triunfo
del progreso culmina necesariamente en esta naturalizacién de la sociedad en nombre de la cual
quienes se oponen a la modernidad y su revolucién son considerados obsticulos, elementos
antisociales que deben ser suprimidos por los buenos jardineros encargados de extirpar las malas
hierbas” (Touraine, 2002: 89).

80 Méxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

temprano, en una nueva tierra prometida. La modernidad era vista esencial-
mente como el triunfo de la razén, como una auténticaliberacién y un camino
genuino hacia la revolucién como cambio transformador (Touraine, 2002).
La idea de lo moderno como lo deseable se complementé con un tinte
de excepcionalidad. Asi, se generé la concepcién de lo moderno como un
fenémeno exclusivamente occidental. La modernidad era posible gracias a
la excepcionalidad de la civilizacién occidental. Mas alld de la civilizacién
occidental, se pueden encontrar eventos interesantes, adelantos tecnolégicos
asombrosos, manifestaciones artisticas sorprendentes y formas de orga-
nizacién politica y social originales; ninguna de ellas capaz de gestar en si
misma las particularidades del proyecto moderno (Sardar, 2004).% Las demds
civilizaciones y culturas quedaron asi condenadas a imitar y seguir la ruta de
la modernidad trazada por la civilizacién occidental. La nueva tragedia no
consistia en el estrato social en que uno naciera, como en el mundo medie-
val, sino en la regiéon del mundo de la cual se fuera originario. Mas alla de la
Europa Occidental, no se podria alcanzar un auténtico progreso. La solucién
a esto era obvia: adoptar los valores de la modernidad (Wallerstein, 2007).
La expansién de los proyectos politicos y econémicos de la modernidad,
y con ello de los valores que los soportan, se ha acelerado en las ultimas
décadas debido a la globalizacién. Si bien es cierto que la globalizacién no
es un hecho reciente, dado que las tendencias, dindmicas y propdsitos estan
presentes desde el origen de la modernidad a finales del siglo Xv, es un hecho
que el motor de esta expansién, determinado por lalégica de la acumulacién
de capital y el avance tecnolégico, ha permitido que hoy en dia el proyecto
moderno tenga un impacto planetario (Robertson, 1992). La paradoja es
que la modernidad no se puede encerrar, bastarse y terminar en un contexto
limitado, sino que ha alcanzado una escala mundial. Tarde o temprano, con
entusiasmo o con desanimo, los efectos de la modernidad han trastocado las
estructuras originales de las diversas comunidades del mundo. Por lo tanto,

8. Al respecto véase Pagden, quien sefiala: “Si los colonizadores europeos exportaron a América la
nocién de una civitas, sostenida e impuesta por la visién correlativa de un imperium cristiano,
sus descendientes han creado un orden universal basado en otro concepto de civilidad no menos
globalizante: la democracia, una ideologia expansiva y sin duda tan exigente como sus precedentes
fundadas en la Antigiiedad y el cristianismo. Al igual que la nocién de civitas, la democracia divide
al mundo entre quienes viven en su seno y los que quedan al margen de ella. Como la “Republica
Cristiana” de san Agustin, recibe a quienes deseen incorporarse a ella, pero deshumaniza a quienes
optan por no hacerlo. Como las dos, es incapaz de concebir la existencia de los otros mundos”
(Pagden, 1995: 253).

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 81



Daniel Lemus Delgado

los proyectos de la modernidad permean las distintas regiones del planeta.’
Se ha generado asi la mezcla entre la modernidad, la occidentalizacién y la
globalizacién como tres fenémenos que confluyen en una misma realidad.

Es por estarazén que nuestras concepciones paradigmaticas de la realidad
han limitado las posibilidades de ver, mas alld de nuestra visién occidental y
nuestra concepcion de la historia, elementos que puedan complementar a esta
modernidad imperfecta. Sin embargo, la modernidad, por su origen histérico
y civilizatorio, no puede abarcar todas las civilizaciones y tradiciones cultura-
les de los grupos humanos. La modernidad, como lo ha sefialado Habermas
(1995), es un proyecto incompleto e inacabado. Y una de las razones por la
cuales es un proyecto incompleto se desprende de su propio origen histérico
y geografico (Marin-Ardila, 2009). Por lo tanto, si queremos complementar
la modernidad para que pueda ser un proyecto incluyente, es necesario mirar
otros horizontes. Es preciso explorar en el pasado y en contextos civilizatorios
diferentes otras propuestas que permitan presentar soluciones distintas a los
problemas de hoy.

Si partimos del hecho de que la modernidad es un concepto occidental,
entonces podemos aceptar que la modernidad como proyecto estard incom-
pleta mientras no sea capaz de incorporar nuevas formas de relacionarse
con civilizaciones no occidentales (Wallerstein, 2007). La modernidad, como
aspiracién universal, debe recuperar otros elementos no europeos para poder
caminar hacia la construccién de un modelo realmente universal. En este
sentido, la modernidad sélo estard completa como proyecto cuando sea capaz
de incorporar elementos mas alla de sus fronteras temporales y civilizatorias.
Nunca encontraremos una genuina solucién si partimos desde la oposicién
dicotémica tradicién-modernidad. Antes bien, el camino a recorrer es el de
la complementariedad. Es decir, pensar la modernidad como un proyecto
que se sustenta por su capacidad de complementariedad y no de exclusién.

Esta posibilidad de una modernidad que complementa y es complemen-
tada por otras tradiciones civilizatorias es posible gracias a las propias dina-

9.  Berman considera que hoy en dia todos los hombres y mujeres del mundo comparten una forma
de experiencia vital a la que denomina modernidad. Sefiala: “Ser modernos es encontrarnos en
un medio ambiente que nos promete aventura, poder, alegria, crecimiento, transformacién de
nosotros mismos y del mundo y que al mismo tiempo amenaza con destruir todo lo que tenemos, lo
que sabemos, lo que somos. Los ambientes y las experiencias modernas cruzan todas las fronteras
de la geografia y la etnicidad, de la religién y de la ideologia; en este sentido, puede decirse que la
modernidad une a toda la humanidad” (Berman, 1998: 1).

82 Méxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

micas de la globalizacién; de una glocalizacién, que puede permitir un viaje
de ida y vuelta, un didlogo profundo y permanente, una dindmica dialéctica
entre distintas comunidades mundiales en las que cada una pueda aportar
elementos propios para construir un proyecto auténticamente universal.'®

Lapropuesta de este articulo es que podemos encontrar algunos elementos
para complementar la modernidad si miramos el mundo tradicional chino,
particularmente el pensamiento confucionista. China, al igual que el resto
del planeta, se encuentra hoy en una encrucijada. El sorprendente avance
econémico que China experimenta es el resultado, en gran medida, de asumir
el proyecto econémico moderno. Sin embargo, ahora se manifiesta el rostro
oculto y perverso de ese proyecto moderno econémicamente exclusivista.
La creciente desigualdad al interior de la propia sociedad china, el incon-
table dafio medioambiental, el crecimiento de la sociedad de consumo que
rompe los lazos tradicionales de solidaridad comunitaria son consecuencias
de esta modernidad econdmica. El éxito de la modernidad china expresado
en la incorporacién a los mercados globalizados ha situado a esta nacién a
ser la segunda economia mas grande del planeta. Esta modernizacién puede
ser al mismo tiempo su mds estrepitoso fracaso (Lépez, 2012). Los signos
preocupantes de este probable colapso se observan por doquier: crecimiento
sin igualdad, privilegios basados en la exclusién, nacionalismos xenofébicos,
corrupcién sin freno y formas de legitimizacién autoritarias.

Laimplementacién del proyecto econémico moderno también doté a Chi-
na dela capacidad de injerencia en el mundo a partir de su poderio econémico.
Ahora China tiene una mayor participacién en el escenario internacional. Lo
anterior a tal grado, que el mundo no se puede comprender sin China, como
China no se puede comprender sin el mundo (Mitter, 2008). Un mundo en el
que la modernidad se ha convertido en el proyecto dominante.

Ante este panorama, propongo que una de las maneras en que Chinay el
mundo pueden moldear la modernidad para que sea un proyecto incluyente,

10. Khondker (2004) ha advertido que la glocalizacién es la nocién que elimina el temor de muchos
de que la globalizacién es como un maremoto que borrara todas las diferencias culturales de los
diversos grupos humanos. La glocalizacién deja a un lado la impresién de que la globalizacién es
una fuerza que crea un mundo uniforme, un mundo donde las barreras desaparecen y las culturas
se convierten en un todo global. Desde esta perspectiva, las tensiones y los conflictos entre las
culturas no son mas que los problemas de una fase transitoria. Irénicamente, la fase de esta
supuesta transicién ha estado presente por un largo tiempo. Y como nos muestra este siglo XxI,
muchos de los viejos problemas derivados de las diferencias de culturas y religiosas permanecen.

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 83



Daniel Lemus Delgado

solidario y participativo, a escala planetaria, es preciso que China pueda
recuperar de su pasado, particularmente de la tradicién confucionista™ los
elementos de su civilizacién clasica que enriquezca al proyecto moderno. Por
lo tanto, no solamente es posible, sino deseable, pensar que el confucianismo
puede aportar elementos a la modernidad.

II. El confucianismo mas alla de estigma o de idealizaciéon

El primer paso para recuperar algunos elementos de la tradicién confucionista
y el enriquecimiento del proyecto moderno pasa necesariamente por reconocer
las aportaciones del confucianismo en su justa dimensién. Esto implica evitar
las visiones extremas que han reducido la complejidad del sistema confuciano
auna ideologia. Estas visiones extremas identifican un estrecho vinculo con
el poder para justificar el statu quo de la China tradicional. En consecuencia,
en diferentes periodos de la historia china el confucianismo ha sido idealizado
o estigmatizado.

En efecto, en los albores del siglo XX el confucianismo fue visto no sélo
como un impedimento para alcanzar la modernidad, sino como la razén
principal del ocaso de China. El siglo XIX, el siglo de la decadencia y la hu-
millacién para el pueblo chino, fue considerado producto de la ambicién de
las potencias europeas en su frenética expansién por el mundo para obtener
nuevos productos y nuevos mercados. Pero también resultado de las propias
debilidades internas de China. Estas debilidades fueron atribuidas al pensa-
miento confucionista que permeaba a la élite burocratica. Las estructuras
politicas y econémicas de China se sustentaban en un modelo de pensamiento
confucionista visto como arcaico, caduco e inoperante. La maxima expresién
de este sistema de pensamiento retrégrado era la propia burocracia china, la
cual se mostraba a todas luces ineficiente, ambiciosa y corrupta.*?

11. El confucianismo es un término genérico que no tiene su contraparte en China. Este término hace
referencia a una visiéon del mundo, una ética social, una ideologia politica, una tradicién erudita y
una forma de vida. Si bien es una exageracién caracterizar la vida y la cultura tradicional china como
confucionista, si se puede afirmar que los valores éticos confucianos han servido como fuente de
inspiracién y apelacién a las interacciones individuales, comunitarias y nacionales del mundo chino
(Tu, 1998).

12. El sistema mandarin estuvo vigente hasta el afio 1905. Este sistema tuvo su origen en la
concepcién confucionista de que solamente las personas mas capaces eran las que debian ser
servidores publicos. Esta capacidad era evaluada mediante un examen respecto al conocimiento
de los clasicos confucianos. El examen estatal finalizaba con un ensayo conocido como ensayo de

84 Méxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

El colapso de los Estados del este de Asia, de tradicién confucionista, esla

prueba palpable, ante el embate de las potencias europeas, de la caducidad del
modelo de gobierno inspirado en las ideas de Confucio (fLF). El derrumbe de
estos Estados significé que el viejo confucianismo no era lo suficientemente

vital para unir las sociedades al nuevo contexto y sobrevivir (Hang, 2011).

Esta percepcién fue expresada en 1916 por Chen Duxiu ([Ff55),

quien mds tarde seria uno de los fundadores del Partido Comunista Chino.
El expreso:

La economia es el pulso de la vida moderna y el principio fundamental de la
produccién econdmica es la independencia del individuo. Su efecto ha penetrado
en la ética. En consecuencia, la independencia del individuo en el campo de la
éticaylaindependencia de la propiedad en el campo econémico dan testimonio
uno del otro [...] En China, el confucianismo ha basado sus ensefianzas sobre
normas éticas. Hijos y esposas no poseen ni individualidad ni propiedad per-
sonal. Los padres y hermanos mayores crian a sus hijos y hermanos menores
y son a su vez apoyados por ellos [...] Confucio vivi6 en una época feudal. La
ética que promovié es la ética de una época feudal. Las costumbres sociales que
enserid e incluso su propio modo de vida fueron ensefianzas y modos de una
época feudal. Los propdsitos, la ética, las normas sociales, los modos de vida 'y
las instituciones politicas no iban m4s alla de privilegiar y dar prestigio a unos
cuantos gobernantes y aristdcratas y nada tenia por aportar a la felicidad de las
grandes masas (Chen, en De Bary, 1998: 1y 2).

13.

las ocho piernas, “mediante el cual el candidato no tenia que demostrar tanto sus conocimientos de
estrategia politica o el arte de la guerra o de la diplomacia, sino mas bien su perfecto dominio de los
clasicos confucianos, asi como su capacidad de redactar comentarios sobre aquellas obras en estilo
rebuscado y esencial a la vez, que sélo el chino literario podia permitir” (Corsi, 2001: 10).

Chen provenia de una familia acomodada de Huaining. Chen recibi6 una educacién clasica. En 1896
aprobé el examen de servicio civil en el mas bajo nivel, por lo que no pudo obtener un grado mas alto.
Posteriormente trabajé como editor de distintas revistas y se desempefié como profesor y decano.
Después de la Revolucién de 1911, Chen dirigié el Departamento de Educacién de Anhui hasta que
fue forzado por Yuan Shikai. a huir a Japén en 1913. Aunque simpatizaba con la revolucién, Chen
se preocupd mds por los cambios culturales y sociales que por el cambio politico. Fue un defensor
de la igualdad, la democracia y la ciencia y denuncié el confucianismo. Fue un activo promotor del
Movimiento del Cuatro de Mayo, una protesta nacional desatada por la manifestacién estudiantil
en contra del Tratado de Versalles, a través del cual habian otorgado la provincia de Shandong
a Japon. Arrastrado por el movimiento, Chen fue encarcelado por el Gobierno durante casi tres
meses. Tras la liberacién, renuncié y regresé a Shanghai. Alli se convirtié en marxista y fue uno de
los fundadores del Partido Comunista (Ch'en Tu-hsiu, 2004).

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 85



Daniel Lemus Delgado

El surgimiento del nacionalismo chino en el siglo XX fue en buena medida
construido en oposicién al mundo clasico chino, sustentado en el pensamiento
confucionista.’* Por ejemplo, uno de los intelectuales més criticos del
pensamiento clasico chino fue Lu Xun (£711),"® quien en la revista Nueva
Juventud public6 una satira bajo el titulo “Diario de un Loco”, donde denuncié
la hipocresia y vacio de las relaciones humanas del mundo chino. Lu serial6
que los relatos de la historia china se llenaron de palabras como justicia y
virtudes morales, pero que realmente estas palabras encubrian una realidad
miserable (Chang, 2001). Al respecto, John K. Fairbank sefiala:

The “Diary of a Madman”, whose protagonist finds between the lines of “be-
nevolence, righteousness, truth, virtue” in his history book two words repeated
everywhere: “Eat men”. Chinese culture he wrote, was “a culture of serving
one’s masters, who are triumphant at the cost of the misery of the multitude”
(Fairbank, 1992: 284).

De la misma manera, el Gobierno comunista encabezado por Mao Zedong (&
¥E7R) consideré que el confucianismo habia sido el pilar ideolégico que habia
mantenido a China bajo las sombras del oscurantismo y habia perpetuado la
desigualdad social generacién tras generacién. El confucianismo habia sido
una cosmovision que, al justificar el orden jerarquico de las relaciones sociales,
habia favorecido al reducido grupo de la aristocracia terrateniente y habia
condenado a China a su propia perdicién.

Particularmente, durante la Revolucién Cultural el confucianismo fue
visto como el lastre que impedia la tltima modernizacién que China debia
experimentar. Mao Zedong expreso:

14. Al respecto, Martin Jacques nos advierte que China, antes de ser un Estado-nacién, ha sido una
civilizacién (Jacques, 2009). En este sentido, uno de los pilares de la civilizacién china, que se
expande mas alld de la actual Republica Popular China y tiene su influencia en el este y sudeste
asiatico, ha sido el pensamiento de Confucio.

15. LuXun fue el primer autor en escribir ficcién al estilo occidental; ademds de escribir narraciones de
ficcién, fue un prolifico ensayista, critico y teérico literario y traductor. En 1902, Lu Xun fue a Japén
a estudiar medicina, pero después de una profunda introspeccién, decidi6 dedicarse a la carrera
literaria. Junto con su hermano, publicé dos volumenes de traducciones de cuentos europeos y puso
en marcha una revista literaria. A lo largo de sus escritos denuncié enérgicamente que China sufria
de una profunda decadencia moral y espiritual. Desde su perspectiva, para modernizarse China
deberia efectuar un esfuerzo heroico si, entre otras cosas, descartara de las relaciones humanas el
servilismo, se desapegara de un pasado retrégrado cuyos principios se habian reducido a poco més
que farsa vacia y a una piedad filial sin sentido (Coppola, 1999).

86 Méxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

Aquellos que adoran a Confucio y defienden la lectura de los clasicos confucianos
permaneciendo con la ética antigua, los ritos antiguos y el pensamiento antiguo
contra el nuevo pensamiento [...] como una cultura imperialista y semifeudal
que sirven al imperialismo y a las clases feudales, deben ser eliminados (Mao,
en Zhang y Schwartz, 1997: 195).

Esta percepcién del confucianismo como factor de atraso la encontramos tam-
bién en el pensamiento de intelectuales occidentales. Tanto Marx como Weber
encontraron en la ética sustentada en los valores confucianos elementos que
impedian la propia modernizacién de China. Por ejemplo, para comprender las
razones del atraso de China, Weber rastred el desarrollo politico, econémico,
social y religioso de China en tres hechos: la existencia de una estructura
imperial pacifica, la presencia de una burocracia patrimonial y la importancia
de los literatos confucianos. A partir de este andlisis, Weber concluyé que la
principal causa de la ausencia de un capitalismo en China —y, al contrario,
su presencia en Occidente— se encontraba en los valores religiosos en los
cuales el confucianismo habia tenido una influencia notable (Huang, 1994).

Paradéjicamente, en su carrera frenética por alcanzar la modernizacién
econdmica, hoy en dia el Gobierno chino ha lanzado una campafia de
recuperacién del pensamiento de Confucio.'® En 1981 se lanzé una camparia
que considerd incluir en las clases de civismo algunas de las ideas de Confucio.'’
En 2005, la renombrada Universidad Renmin, de la ciudad de Beijing,
estableci6 un Colegio de Estudios Nacionales, el cual es méas preciso nombrar

16. En 1979, junto con el proceso de apertura econdémica, la cipula del Partido Comunista encabezada
por Deng Xiaoping, inicié un proceso de liberacién y apertura al exterior. A la par, se inici6é un
proceso gradual de rehabilitacién de los templos y los monasterios y se animo6 a los académicos a
retomar el estudio del confucianismo no como una ideologia feudal sino como sistema filos6fico
legitimo. En 1982 una nueva Constitucién fue adoptada, la cual reconocia la libertad de creencias
religiosas. Después de la matanza de Tiananmen, el Gobierno consider6 que existia un “vacio
moral” en la nueva generacién china, por lo que impulsé el resurgimiento del confucianismo. En la
década de 1990, cientos de libros respecto a Confucio y su doctrina fueron publicados. Esta fiebre
confuciana se ha expandido a series de televisioén y al cine (Adler, 2011).

17. Continuando con la tradicién del Gobierno comunista de llevar a cabo los proyectos de gobierno
a través de camparias, las autoridades lanzaron la campafia “Cinco acentos y cuatro puntos de
belleza”. Esto consistia en “tension en el decoro, actitud, higiene, disciplina y moral”, y la “belleza
de la mente, el lenguaje, el comportamiento y el entorno”. La camparia fue considerada como un
llamado que el Gobierno hizo al pueblo, a los jévenes en particular, para perfeccionar su mente y
sus acciones. La medida tuvo la intencién de recuperar la ética china, que habia sido amenazada por
la Revolucién Cultural (1966-1976). En el fondo, la campafia pretendia construir “la civilizacién
espiritual socialista” (Xueying y Xin, 2008).

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 87



Daniel Lemus Delgado

como un colegio para el estudio de los clasicos confucianos (Hang, 2011).
Finalmente, en la Plaza de Tiananmen, en enero de 2011, fue colocada una
estatua de bronce de Confucio ala entrada del Museo Nacional; y aunque fue
retirada meses mds tarde, ésta constituy6 una muestra mas del renacimiento
confucionista (Jacobs, 2011).

A partir de estaidealizacién de la China cldsicay de su maximo represente,
se ha retomado la figura de Confucio como primer maestro. A tal grado
que el Gobierno chino decidié dar el nombre de Confucio a los institutos
culturales, cuya misién es propagar la historia y la lengua china. Estos
institutos estdn diseminados por todo el mundo, como manifestacién de la
presencia sigilosa de China y su llamado a la construccién de una sociedad
internacional armoniosa (Paradise, 2009). Al interior de la misma China, el
renacimiento del confucianismo ha destacado el concepto de armonia como
valor supremo, lo cual podria ser perjudicial para los derechos humanos
y la libertad de pensamiento, elementos esenciales de cualquier sistema
democratico (Peerenboom, 1998).

De hecho, esta idea ha sido retomada mas all4 de las fronteras chinas,
generando el discurso de la excepcionalidad propia de la civilizacién asidtica. Asi,
Lee Kuan Yew, primer ministro de Singapur, invocé los valores confucianos como
centro de los “valores asiticos” con la intencién de justificar la modernizacién
econdémica sin necesidad de una modernizacién politica. En otras palabras,
los valores confucianos fueron empleados como un medio para justificar los
regimenes autoritarios del este de Asia. Otros gobiernos autoritarios de la
regién han apelado a los valores confucianos con el fin de subrayar el supuesto
de que los sistemas econémicos y politicos que ellos promueven han sido, en
muchas formas, superiores a los de Occidente (Hang, 2011).

Hoy en dia, al parecer, el discurso oficial en China no tiene como propésito
presentar una alternativa al modelo democrético occidental mas alla de la
propaganda de proponer un modelo de valores “asidtico” o “confuciano”. Este
reduccionismo del pensamiento de Confucio es producto de una manipulacién
ideolégica (Cheng, A., 2011).

Elrechazo y negacién del pensamiento del confucianismo y su promocién
e idealizacion son dos extremos de una postura derivada de la adecuacién del
pensamiento confuciano para justificar los intereses propios. Por un lado, la
aceptacién como justificacién de un orden moral superior; por otro, como la
personificacién de todas las calamidades. Estas dos posturas extremas son
visiones distorsionadas; sin embargo, el confucianismo va mas alld de estas

88 Méxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

aproximaciones reduccionistas.
Como lo ha advertido Yao (2012), el
texto delas Analectas, del cual parten
las diferentes interpretaciones de
las ideas atribuidas a Confucio, no
estd confinado a las especulaciones
intelectuales; al contrario, este texto
penetra en todos los aspectos de la
cultura y moldea la forma de pensar
y vivir de la civilizacién china.
Hasta ahora, en la basqueda
actual por encontrar una nueva
interpretacién del confucianismo,
el énfasis ha sido puesto en los
siguientes aspectos: por un lado,
se subraya el confucianismo como
fuente de los valores morales; por
otro, se destaca como elemento
estructural deunmodelo de sociedad
distinta a Occidente (Smart, 1989).
En el primero de los casos, se apela
a la idea de un confucianismo no
exclusivista, sino abierto a brindar
posibilidades de accién mas alla de
la cultura china; en el segundo caso
la interpretacién es reduccionista,
exclusivista y cerrada, y limita las

El rechazo y negacién

del pensamiento del
confucianismo y su
promocioén e idealizacion
son dos extremos de una
postura derivada de la
adecuacién del pensamiento
confuciano para justificar
los intereses propios. Por
un lado, la aceptacién como
justificacién de un orden
moral superior; por otro,
como la personificacién de
todas las calamidades. Estas
dos posturas extremas son
visiones distorsionadas;

sin embargo, el
confucianismo va mas alla
de estas aproximaciones
reduccionistas

ideas de Confucio al margen de la civilizacién china. Por mi parte, sugiero
que las aportaciones del confucianismo como complemento a la recuperacién
del proyecto moderno, sélo son posibles con la reincorporacién de algunas de
las propuestas de Confucio a nuestra realidad contemporénea desde el plano
ético, es decir, como propuesta de valores universales.

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 89



Daniel Lemus Delgado

III. Consideraciones previas para el acercamiento del pensamiento
confucionista desde la propuesta de las Analectas

Laidea de retomar algunas de las ensefianzas clasicas de Confucio partiendo
de las Analectas es, antes que nada, un acto de apropiacién y de seleccién
desde el presente.'® Por lo tanto, propongo partir de cuatro supuestos que
nos permitan ubicar la reinterpretacién del confucianismo como comple-
mento a la modernidad.® En primer lugar, es necesario considerar que el
confucianismo ha sido, al mismo tiempo, un sistema de pensamiento y un
corpus ideolégico gestado durante mas de 2,500 afios. Cada generacién, en
sus propios autos de apropiacién y re-creacién, retomd, y retoma, las ideas de
la escuela confucionista en un acto que permite dotar de sentido y rumbo ala
existencia individual y colectiva.? En la tradicién China, el confucianismo ha

18.

19.

20.

Las Analectas o Lun-Yii son el texto fundacional de las ensefianzas de Confucio. Como la recopilacién
que es, se trata de un texto que presenta una serie discontinua de afirmaciones breves, didlogos y
anécdotas cortas. Consta de 20 capitulos, cada uno con sus diversas secciones. No existe una légica
secuencial a lo largo de cada uno de los capitulos ni entre un capitulo y otro. Eno (2012) describe
a las analectas como una antologia de pasajes breves que presentan las palabras de Confucio y de
sus seguidores. Este libro pudo haber sido escrito en sus origenes como una coleccién realizada por
los discipulos inmediatos de Confucio poco después de su muerte, hacia el afio 479 d. C. Asimismo,
sefiala que a semejanza de los Evangelios, las analectas nos muestran una imagen de Confucio
y de sus ideas a través de los distintos puntos de vista de las diferentes ramas de la escuela de
pensamiento que él fundé.

Evidentemente, la influencia del pensamiento de Confucio ha rebasado las fronteras de la propia
China, estableciendo ideas fructiferas en una serie de intelectuales occidentales. Entre ellas destaca
la figura del profesor estadounidense John Dewey, quien sostuvo muchos puntos en comun con
el confucianismo, particularmente la idea de la educacién como un medio para construir una
mejor sociedad. Es curioso que la presencia de Dewey en China coincidiera con el despertar de
la sociedad civil en los incidentes del 4 de mayo de 1919, mientras que los propios intelectuales
chinos buscaban caminos originales para la modernizacién. Asi, durante dos afios la presencia de
Dewey fue una relacién ensefianza y aprendizaje, en un proceso dindmico, lo que llevé a Dewey a ser
considerado el segundo Confucio. Al respecto, véase la obra de Jessica Ching-sze Wang (Ching-sze
Wang, 2007).

De hecho, la idea de regresar a las bases del confucianismo como un elemento para superar las
contradicciones internas entre el deber ser, propuesto por Confucio, y la manera en que se
materializa diariamente, no es nada nueva. Al respecto, tal vez el ejemplo més representativo es el
movimiento de Dongli encabezado por Gu Xiancheng, cuyo propésito fue combatir la laxitud moral
y la debilidad intelectual que estaban debilitando la administracién publica en los dltimos afios de
la dinastia Ming. Asi, en 1604 se fundé la Academia Donglin en Wuxi como un centro privado de
aprendizaje y discusién filoséfica en el que participaron oficiales reales y eruditos, criticando la
influencia del budismo y del taoismo en el pensamiento confucionista. Evidentemente, las criticas
generadas por partidarios de esta corriente politica generaron multiples respuestas desde el poder,
lo que culminé con una dura represion hacia los participantes del movimiento, llevando al suicido

90 Meéxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

sido siempre tanto una filosofia personal de crecimiento interior como una
guia ideoldgica para las acciones del gobierno y el disefio de las instituciones
politicas (Cheng, C., 2011). En este sentido, por lo general el confucianismo ha
sido utilizado como un recurso legitimador de las estructuras politicas, sociales
y econdémicas de la China clasica, reflejo de la cosmovisién de una sociedad
eminentemente agricola (Fung, 1997). Sin embargo, las Analectas, que son
la fuente primaria desde la que se cimentaron las distintas interpretaciones
de Confucio, son, en su origen, un texto vivo, abierto a multiples interpreta-
ciones y, sin embargo, un texto susceptible de ser absorbido y clausurado por
un espiritu tradicional que lo impone de manera dogmatica y justificadora,
como sucedi6 en la China imperial.»*

En efecto, las Analectas en sus origenes manifestaron una apertura innata
debido a la autoria colectiva del texto. Las Analectas no son un discurso
unificado escrito por Confucio mismo, asi como tampoco poseen una nocién
preconcebida sobre la intencién, contenido, forma y estilo. Al ser un libro
construido por muchas manos, es dificil afirmar que los recopiladores de las
ensefianzas originales de Confucio fueron fieles a su pensamiento y al contexto
histérico desde el cual Confucio ensefié. De hecho, la mayor parte de los
académicos coinciden en sefialar que los capitulos de las Analectas provienen
de distintas épocas y de diferentes fuentes (Gu, 2010).

Segundo, es necesario tener presente que las Analectas son una recopilacién
carente de una estructura logica-formal a la manera de las propuestas éticas
occidentales. Desde su origen, el pensamiento de Confucio ha estado abierto
a multiples significados. Al elegir uno, siempre se niega otro. Sin embargo, se
puede afirmar que el origen del texto fue la busqueda de una solucién politica
al caos imperante de su tiempo. Confucio pretendié generar un sistema ético
que diera respuestas a los desafios politicos. Como cualquier otro programa
politico, retoma y concluye, desafia y justifica.

a Yang Lian, quien era el principal lider del movimiento, en el afio 1627, finalizando pricticamente
asi esta busqueda por la reinterpretacién y adecuacién del pensamiento de Confucio (Donglin,
2014).

21. En realidad esta actitud no es del todo nueva. Simon Leys precisa que en la época de la China
dinésticala élite burocrética adopté de Confucio aquellos elementos utiles para ejercer el poder, para
garantizar la sumisi6n a las autoridades establecidas, “[...] ignorando oportunamente los conceptos
mas esenciales, como los preceptos sobre justicia social, la disensién politica y la obligacién moral
de los intelectuales de criticar a los gobernantes (incluso a riesgo de su vida), cuando éste abusaba
de su poder o cuando oprimia al pueblo” (Leys, 1998: 16).

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 91



Daniel Lemus Delgado

En este sentido, las Analectas, mas alla de su particular redaccién, recogen
las ensefianzas atribuidas a Confucio. Tradicionalmente la vida de Confucio se
ubica entre los afios 551-479 a. C(Slingerland, 2008). Confucio perteneciaala
escuela delos letrados, quienes, en la medida en que se transformaba el orden
politico y econémico de la dinastia Zhou, surgieron como administradores,
consejeros, escribas y conocedores de los ritos. Los letrados desempefiaban
sus labores en las multiples cortes, las cuales se expandian en la medida que se
fragmentaba el antiguo poder centralizado (Botton, 2000). En este contexto, la
época en que Confucio vivi6 fue un periodo perturbador, ya que el orden social
y moral se estaba derrumbando. Como en el caso de Platén, el pensamiento de
Confucio se explica a partir de la desintegracién de su sociedad y la crisis del
orden politico (Cheng, A. 2011). De esta manera, la inquietud original de la
reflexién ética realizada por Confucio fue encontrar una solucién de politica
a los problemas de su tiempo y propuso como solucién la ensefianza de las
virtudes éticas para superar el periodo de caos de la época.

La concepcién de las virtudes en las Analectas se muestra en dos diferentes
niveles. En el primer nivel se encuentra el ren ({) (humanidad o benevolencia)
enmarcado en los conceptos de (&) (virtud) y dao ( &) (camino). La impor-
tancia de estos conceptos no depende del nimero de veces que aparecen en
el texto, sino que son puntos fundamentales en los cuales las ensefianzas
confucianas convergen. Por su significado, pretenden ser universales, en el
sentido de que estas concepciones son aplicables a todas las situaciones y a
todas las personas. Las tres son consideradas holisticamente, por lo que no
pueden ser separadas, no pueden ser jerarquizadas y son mutuamente conte-
nidas e intercambiables. Debajo de este primer nivel se encuentra un segundo
nivel de virtudes como zhong (f8) (lealtad), xiao (Z) (piedad filial), gong (#§)
(respetuosidad), xin (#§) (veracidad) y yong (#§) (valentia). El hecho de que
sean consideradas virtudes de segundo nivel no significa que sean menos
importantes, sino porque son tratadas como aplicaciones y extensiones del
primer nivel (Yao, 2012).

El hecho de apelar a un orden moral basado en virtudes algunas de las
cuales estaban profundamente relacionadas con antiguas practicas rituales,
ha generado diferentes interpretaciones sobre el rol de Confucio en la socie-
dad agraria ala que pertenecid, a grado tal, incluso, que en algunas ocasiones
haya sido considerado mas un hombre religioso que un filésofo preocupado
por las cuestiones politicas de su época. Sin embargo, como lo ha sefialado
Julia Ching, Confucio puede ser considerado como un humanista abierto alos

92 Meéxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

valores religiosos (Ching, 1993). En este sentido, desde la modernidad existe
una aparente contradiccién entre el mundo secular y el religioso; no obstante,
esta diferenciaciéon es mas producto de nuestro tiempo y nuestra civilizacién,
por lo cual afirmo que se puede retomar el espiritu secular de Confucio, el cual
no es desacreditado por su cosmovisién, que tiene a la vez tintes religiosos.

Tercero, el mismo Confucio se consideraba como un continuador de la
historia.?? Es en el pasado en donde Confucio encuentra las soluciones a los
problemas de su presente. Confucio se apropia del pasado mitico, dorado, de
China a través de la lectura de una serie de textos que, con el tiempo, fueron
conocidos como clasicos confucianos (Corsi, 2001). El primero de estos libros
fue el Yijing (% %%) (libro de los cambios), un manual de adivinacién atribuido
primordialmente al mitico héroe Fuxi ({KZ%). El segundo texto, el Shijing (
1%4%) (libro de las odas) es una coleccién de poemas o canciones, incluyendo
lo mismo canciones folcléricas e himnos aristocraticos celebrando a héroes
y fundadores de las primeras dinastias chinas. El tercer texto, Shujing (54%)
(libro de los documentos) es una coleccién de declaraciones oficiales y docu-
mentos de las dinastias Xia (&), Shang () y Zhou (J&]) y contiene algunos de
los primeros mitos chinos concernientes a los primeros reyes y emperadores.
El cuarto libro Qungiu (FFX) (Anales de las Primaveras y los Otofios) es la
cronologia de los eventos politicos del Estado de Lu, del cual era originario
Confucio. El tltimo de estos textos, el Liji (fLit}) (libro de los ritos), describe
los rituales de las cortes de la dinastia Zhou, asi como comportamientos,
tradiciones, vestimentas y otros aspectos de la vida de los primeros reyes de
China (Adler, 2012).

Confucio retoma la visién ciclica de la historia. Al mismo tiempo, esta
apropiacién del pasado es una idealizacién del mismo. Dela lectura del pasado,
Confucio deduce que el periodo de caos que él vivia se derivé del desapego a las
tradiciones, costumbres, ritos y comportamientos que los primeros gobernan-
tes de China practicaban. Todos los aspectos positivos de la civilizacién china
tenian su origen en el comportamiento virtuoso de los primeros gobernantes,
a quienes era preciso imitar (Slingerland, 2008).2

22. En las Analectas encontramos la siguiente expresién: “El maestro dijo: Transmito, no invento.
Siento confianza y querencia hacia la Antigiiedad” (Analectas, 7:1).

23. Entre estos primeros gobernantes destacaban Fuxi (domesticador de animales), quien inventé
instrumentos para la caza y la pesca; Shennong (granjero divino), a quien se le atribuia la invencién
de la agricultura, y Huangdi (el emperador amarillo), inventor de la escritura y la seda. Ademas,

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 93



Daniel Lemus Delgado

Porlo tanto, la manera en que Confucio pretendi6 encontrar una solucién
al caos fue por medio de la formacién de un funcionario ideal, el junzi (&
), una persona ejemplar, un caballero. Originalmente el concepto de junzi
hacia referencia a un hijo de principe, era una categoria hereditaria, pero con
Confucio se transforma en una categoria ética, la cual se alcanza por medio
del crecimiento interior, a partir de la lectura de los clasicos, como resultado
de un esfuerzo individual (Cheng, A., 2011). El junzi es aquella persona capaz
de vivir las virtudes confucianas sin esperar recompensa alguna, viviendo en
perfecta armonia con el cosmos y con la sociedad. De esta manera Confucio
transforma la idea de junzi, al pasar de la concepcién original de aquella per-
sona que pertenecia a una élite social, a un nuevo ser humano que pertenece
a una élite moral (Leys, 1998).2

Evidentemente esta lectura que Confucio hace del pasado es parcial y
subjetiva. En consecuencia, no es de extrafiar que a pesar de los esfuerzos
de objetividad que cada uno emplea, cualquier aproximacién del pasado no
se pueda desprender de un fin legitimador ni de una apreciacién idealizada
o desmitificada, con menor o mayor intensidad, pero siempre presente. Mi
proposito es presentar algunos elementos que hoy consideramos parte de la
ética confucionista, como pretexto para dialogar desde el presente, aunque
no puedo impedir que en mi seleccién y en mi interpretacién escape cierta
dosis de idealizacién y desmitificacién del propio Confucio, a partir de las
interpretaciones previas que de su obra se han llevado a cabo.

Cuarto, releer a Confucio en nuestro tiempo es posible gracias a la apro-
piacién del propio texto. Nosotros, al igual que otros lectores de su obra en el
pasado, hacemos la lectura desde nuestra propia realidad, sin desprendernos
de nuestras concepciones paradigmaticas, de nuestra dosis de occidentali-
zacién y nuestras aspiraciones individuales y colectivas. Cuando releemos a
Confucio lo hacemos desde aqui y desde ahora. Es, por lo tanto, una visién
parcial. La valia del texto no se agota en lo que comunica en su sentido original,
sino en lo que transmite a nosotros, a nuestro tiempo y a nuestra sociedad.

Shun fue el primer soberano que eligié a su sucesor, Yu, no por sus vinculos de consanguinidad sino
por sus méritos. Véase Adler, 2012.

24. Uno de los tantos pasajes en los que Confucio muestra el ideal de esta persona ejemplar que se
encuentra en las Analectas es el siguiente: “El maestro dijo: El caballero busca la virtud, el hombre
comun se apega a la tierra natal. El caballero busca la justicia; el hombre comin busca favores”
(Analectas, 11:4).

94 Meéxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

IV. Lo que el confucianismo puede aportar al proyecto moderno

Nuestro mundo actual se encuentra en una encrucijada ocasionada en parte
por la sensacién generalizada del agotamiento del proyecto moderno. Esta
sensacion se desprende de un comportamiento individualista que ha coloca-
do el beneficio personal por encima del beneficio de la comunidad y que ha
privilegiado lalégica del capital sobre otras 16gicas. Por lo tanto, si se quieren
superar las contradicciones actuales de la modernidad, es preciso encontrar
nuevas formas de privilegiar los derechos individuales sin afectar los derechos
colectivos y sustentar otras formas de racionalidad econémica més all4 de la
simple acumulacién de capital. Para ello, el pensamiento clasico de Confucio
proporciona una propuesta concreta para enriquecer la modernidad, superan-
do estas contradicciones, a partir de una visién humanista de la vida y de una
aceptacién de la responsabilidad comunitaria como elemento fundamental
para una sociedad armoniosa.

En primer lugar, las ensefianzas de Confucio tal como han sido recogidas
en las Analectas, colocan al ser humano en el centro de sus propuestas. Las
preocupaciones de Confucio son plenamente humanas y estdn encaminadas
a proponer un modelo superior de comportamiento en beneficio de toda la
comunidad. Un modelo de vida para el aqui y el ahora. Al respecto las Ana-
lectas dejan este testimonio: “El Maestro nunca hablé6 de milagros, violencia,
desérdenes ni espiritus” (Analectas, 7:21). Confucio planteé con claridad un
orden ético para el presente:

Zilu pregunté cémo servir a los espiritus y a los dioses. El Maestro respondio:
“Tano eres capaz de servir alos hombres, ;cémo podrias servir a los espiritus?”
Zilu inquirié: “;Puedo preguntarte sobre la muerte?” E]l Maestro respondié: “To-
davia no conoces la vida, ;cémo podrias conocer la muerte?” (Analectas, 11:12).

La visién humanistica de la vida tiene su mdxima expresioén en el concepto
de ren. El ren es el corazén del confucianismo (Wang, 2012). Este concepto
ha sido traducido como benevolencia, bondad, virtud o humanidad (Leys,
1998). Etimol6gicamente, este concepto es escrito con el radical “humano” y
el complemento “dos” ({Z); o, si uno lo mira asi, como un simbolo que podria
ser interpretado como ir “mds alld” de uno mismo para entablar una relacién
con los demas (Ching, 1993). Aquella persona que lleva a la practica el ren es
un “hombre bueno”, un “hombre virtuoso”, un “hombre plenamente humano”

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 95



Daniel Lemus Delgado

(Leys, 1998). Al respecto, las Analectas nos dicen: “El Maestro dijo: ‘La huma-
nidad es més esencial para la gente que el agua y el fuego. He visto a hombres
perder su vida por rendirse al agua o al fuego; nunca he visto a nadie perder
su vida por rendirse a la humanidad” (Analectas, 15:35).

La concepcién del ren es la perfeccién de lo que significa ser humano.
Originalmente el concepto hacia referencia a la actitud de generosidad de un
caballero hacia alguno de sus subalternos, como una expresién de magnanimi-
dad vinculada al origen social de quien la practicaba; pero en las ensefianzas de
Confucio ésta se transform¢ en una virtud universal, lo cual completa —hace
perfecto— al ser humano (Ching, 1993). La importancia de esta enseflanza
tiene una trascendencia social, ya que el mérito y el caracter ético deberian
reemplazar el nacimiento como criterio de un junzi.

Las manifestaciones de una persona distinguida por alcanzar el ren son el
ser filial o respetuoso hacialos padres y ancianos (Analectas, 1:2); respetuoso,
reverente y leal (Analectas, 13:19); firme, resuelto, frugal y reticente (Analec-
tas, 13:27) y digno de confianza (Analectas, 17:6). En el ideal de Confucio, la
persona que sabe que la humanidad es construida, esta dispuesta a darla vida
antes de renunciar a ella: “El Maestro dijo: ‘Un hombre recto, un hombre que
practica la humanidad, no busca la vida a expensas de su humanidad; por el
contrario, habra ocasiones en que dara su vida para realizar su humanidad™
(Analectas, 15:9). El ren es un destino, es una meta. Bajo esta éptica, ninguna
persona nace plenamente humana. La humanidad se obtiene con el compor-
tamiento diario hacia uno mismo y se concretiza en el trato hacia los demis.

La esencia de la humanidad consiste en el amor a los otros. “Fan Chi
pregunté sobre la humanidad. El Maestro respondié: ‘Amar a todos™ (Ana-
lectas, 12:22). El amar a todos significa el colocarse en el lugar del otro para
relacionarse con él:

El Maestro dijo: “Un caballero no aprueba a una persona por expresar deter-
minada opinién, ni rechaza una opinién por ser expresada por determinada
persona”. Zigong pregunté: “;Hay alguna sola palabra que pueda guiarnos toda
nuestra vida?” El Maestro respondié: “;No seria la reciprocidad? Lo que no desees
que te hagan a ti, no se lo hagas a los demas” (Analectas, 15:23 y 24).

Elamor es entendido como una forma de solidaridad empética con los demas,
buscando hacer el bien sin esperar recompensa alguna:

96 Meéxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

Yan Hui y Zilu estaban de servicio. E1 Maestro dijo: “;Y si me manifestarais
vuestros deseos intimos?”

Zilu dijo: “Yo deseo poder compartir mis carros, caballos, tinicas y mantos con
mis amigos sin incomodarme si me los estropean”.

Yan Hui dijo: “Yo deseo no fanfarronear nunca de mis buenas cualidades ni
llamar la atencién sobre mis buenas obras”.

Zilu dijo: “;Puedo preguntar cudles son los deseos intimos de nuestro Maestro?”
El Maestro dijo: “Yo deseo que los ancianos puedan disfrutar de la paz, los amigos
disfrutar de la confianza y los jévenes disfrutar del afecto” (Analectas, 5:26).

El camino para alcanzar el ren es la educacién. En las Analectas esta escrito:
“El Maestro dijo: ‘Un caballero no es una vasija™ (Analectas, 2:12). Si cualquier
persona puede llegar a ser un caballero por su educacién, entonces la capacidad
de un ser humano no tiene un limite especifico; un ser humano vale no por su
utilidad, que es limitada, sino por su capacidad, que es ilimitada. Desde esta
perspectiva, lo importante no es la informacién especializada ni la capacidad
técnica de las personas, sino el desarrollo de la humanidad misma. La educa-
cién no estd relacionada con tener, sino con ser (Leys, 1998).%

Estaidea de que una persona puede ser plenamente humana por medio de
la educacidn, considera, antes que nada, que la educacién debe ser un camino
de crecimiento interior, de autocultivacién, de esfuerzo individual y colectivo
por transformarse en una persona mejor. Es la fe en la posibilidad de que los
seres humanos somos imperfectos pero mejorables, perfectibles y capaces de
aprender, siempre que se lleve a cabo el esfuerzo adecuado (Tu, 1998). Y este
esfuerzo debe iniciar en el dominio de uno mismo y en el aprendizaje de los
ritos, los cuales son considerados la manifestacién material del orden social:

Yan Hui pregunté acerca de la humanidad. El Maestro respondié: “La practica
de la humanidad se reduce a domesticar el yo y a restaurar los ritos. Domestica
el yo y restaura los ritos, aunque sea un solo dia, y el mundo entero se unira
a tu humanidad. La practica de esta virtud procede del yo, no de ninguna otra
cosa” (Analectas, 12:1).

25. En este sentido, tradicionalmente se concibi6 que los clasicos, incluyendo las Analectas, no eran
libro para aprenderse sino para ser vividos. Su conocimiento no buscaba la especulacién filoséfica,
sino la vivencia practica de los mismos (Fung, 1997). En la tradicién confucionista los valores
abstractos se materializaban en relaciones sociales concretas (Tamney y Chiang, 2002).

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 97



Daniel Lemus Delgado

La educacién se convierte asi en el medio de igualdad y de respeto a la indivi-
dualidad de cada ser humano. Confucio plantea asi una especie de igualdad
natural entre todos los hombres en términos de su capacidad para aprender;
aunque existen diferencias entre las personas, éstas provienen de cémo estas
capacidades son empleadas y qué tan deseoso estd cada uno para poner en
préctica lo aprendido (Cheng, A., 2011).

Desde mi perspectiva, el punto fundamental de la conceptualizacién del
ren en la propuesta confuciana es que se convierte en un ideal humano que
permite sintetizar las dindmicas tradicionalmente opuestas entre las aspi-
raciones individuales y las demandas colectivas. Si bien es cierto, la lectura
del pensamiento confuciano durante siglos privilegi6 el aspecto colectivo
de las relaciones personales, encerrdndolas en una serie de ritos, practicas
y costumbres sobre el deber ser, justificando un orden social jerdrquico que
imponia la sumisién como forma de control politico y social desde una visién
patriarcal dela sociedad, en los origenes del pensamiento confuciano destaca
la libertad de decisién para desarrollar el ren. La materializacién exterior del
ren, a partir de las demds virtudes, sélo es posible después de una decisién
individual, personal, intima.

En efecto, conforme a las ensefianzas consagradas en las Analectas, la
realizacién del ren no se logra en la individualidad. La practica del ren consiste
en la consideracién de los otros (Fung, 1997). Es a partir de la convivencia
con los otros, guiada por una serie de virtudes, como se puede conseguir la
humanidad plena. Y los otros son el género humano, no solamente el circulo
ensalzado por la ideologia imperial sobre las cinco relaciones jerarquicas:
padre-hijo, soberano-gobernado, esposo-esposa, hermano mayor-hermano
menor y amigo-amigo.”® El junzi tiene una perspectiva mds amplia de las
relaciones reciprocas que debian establecerse en sociedad:

Sima Niu se lamentaba: “Todos tienen hermanos; yo soy el nico que no tiene”.
Zixia contest6: “Yo he oido decir que la vida y la muerte son decretadas por el
destino, que las riquezas y los honores son otorgadas por el Cielo. Puesto que un

26. Al respecto, Wei-Ming Tu observa que si bien es cierto que la piedad filial fue considerada el
primer paso hacia la excelencia moral, Confucio al parecer consideraba que la mejor manera de
preservar la dignidad personal y la identidad era no alinearnos nosotros mismos a la familia, sino
cultivar nuestros verdaderos sentimientos hacia nuestros padres; para poder encarnar la familia en
nuestras mentes y corazones es preciso permitirnos ir mas alla del egocentrismo, transformando el
yo privado y cerrado en una autorrepresentacion abierta (Tu, 1998).

98 Meéxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

caballero se comporta con reverenciay diligencia, trata alos demdas con deferencia
y cortesia, todos los que se hallan dentro de los Cuatro Mares son sus hermanos.
¢Como podria un caballero quejarse de no tener hermanos?” (Analectas, 12:5).

V. Consideraciones finales

Alo largo de este articulo he argumentado sobre la necesidad de que la mo-
dernidad incorpore tradiciones no occidentales a su proyecto, con la intencién
de que éste pueda alcanzar una dimensi6én auténticamente universal. Esto
significa, evidentemente, la necesidad de superar la tensién entre lo universal
y lo particular, lo cual puede ocurrir en la medida en que reconozcamos que la
globalizacién abre la posibilidad de un didlogo fecundo desde las condiciones
particulares de las localidades, siempre que estemos dispuestos a considerar
nuestros paradigmas como un punto de arranque para la comprensién de
nuestra realidad y jamds como el punto final, como la tltima palabra de una
historia que escribimos colectivamente. Exige de nuestra parte un esfuerzo
intelectual honesto para superar la dicotomia Oriente/Occidente, a partir
de reconocer con humildad que nuestra civilizacién no tiene las unicas res-
puestas posibles a las interrogantes del mundo de hoy, ni que la ciencia y su
instrumentalizacién nos pueden proporcionar todas las seguridades y certezas
que antes pensamos.

La riqueza de las comunidades humanas, sus expresiones, sus cosmo-
visiones y sus experiencias nunca son posibilidades cerradas a sus propios
contextos histdricos en las que surgen. Las percepciones que tenemos de
estas comunidades es lo que hace que sean para nosotros posibilidades de
encuentro o de negacién, de aprendizaje o de rechazo. En cada cultura y en
cada civilizacién podemos descubrir elementos de unién para complementar
nuestros saberes y para encontrar soluciones a nuestros problemas. Esto
es particularmente significativo en cuanto a las posibilidades de proponer,
desde el confucianismo despojado de cualquier tinte ideolégico del contexto
histérico y cultural de que se origind, algunos principios orientadores que nos
permitan reconocer rutas alternas para superar las contradicciones actuales
de la modernidad.

Evidentemente, la seleccién del texto de las Analectas representa ya en
si misma una ideologia implicita. No s6lo por dejar a un lado otros textos
del canon confuciano, sino también porque el texto de las Analectas como
unidad es también producto de una interpretacion ideoldgica en la recopi-

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 99



Daniel Lemus Delgado

lacién selectiva y arbitraria del pensamiento original atribuido a Confucio.
Sin negar esta limitacién de origen, la propuesta de este articulo es mirar las
Analectas desde el presente y nuestro propio contexto histdrico y cultural para
encontrar algunas claves que limitan la modernidad eurocentrista, para abrir
nuevos caminos interpretativos que permitan transitar hacia un proyecto
mds amplio y plural.

Especificamente, de este confucianismo podemos retomar la idea de una
humanidad construida con nuestros actos, una humanidad que es universal,
una humanidad que no se nos otorga de manera perfecta y plena por naci-
miento, sino que complementamos con nuestras acciones ordinarias. Una
humanidad que necesita de los otros para que pueda ser completada. Una
humanidad que se realiza en la medida en que nos preocupemos genuina-
mente por los demds. Una humanidad que nos lleve a comprender que mas
all4 de nuestras diferencias, constituimos una sola familia. Y una humanidad
que debe empezar desde el esfuerzo propio, constante, particular. Una idea
de humanidad que no se plantea ni como un gran relato mas ni como una
utopia, sino como una posibilidad préxima cuando, cada uno de nosotros,
en un acto de libertad y conciencia, apostamos por ser mejores personas
desde la educacién. Una educacién, cabe decir, cuyo eje central debe ser la
humanidad misma.

Laidea de una humanidad construida a partir de las decisiones personales
que nos lleven a relacionarnos empéticamente con los demaés, son principios
que pueden sentar las bases para que la sociedad china se salve a si misma de
sus profundas y actuales contradicciones. Pero esta salvacién no es exclusiva
para el mundo chino, al mismo tiempo puede contribuir a superar las con-
tradicciones de nuestro mundo moderno: de lo contrario no habra un futuro
plenamente humano, ni para China ni para el resto del mundo. 1

Referencias bibliograficas

Adler, Joseph A. (2011), “Confucionism in China Today”, Pearson Living Re-
ligion Forum. Disponible en: http://www?2.kenyon.edu/Depts/Religion/
Fac/Adler/Writings/Confucianism%20Today.pdf

—— (2012), Chinese Religions, Nueva York: Routdlege.

Berman, Marshall (1998), Todo lo sélido se desvanece en el aire: La experiencia
de la Modernidad, México, DF: Siglo xx1 Editores.

100 Meéxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

Botton, Flora (2000), China: Su historia y cultura hasta 1800, México, DF: El
Colegio de México.

Callinicos, Alex (1993), Contra el posmodernismo: Una critica marxista, Bogota:
El Ancora Editores.

Casullo, Nicolds (1995), “Modernidad, biografia del ensuefio y de la crisis”,
en Casullo, Nicolas, El debate Modernidad Posmodernidad, Buenos Aires:
El Cielo por Asalto, pp. 9-63.

Cheng, Anne (2011), “Virtue and Politics: Some conceptions of sovereignty
in Ancient China”, Journal of Chinese Philosophy, nam. 38, pp. 113-145.

Cheng, Chung-Ying (2011), “New Confucianism as a Philosophy of Humanity
and Governance”, Journal of Chinese Philosophy, num. 38, pp. 1y 2.

Ching, Julia (1993), Chinese Religions, Nueva York: Orbis Books.

Ching-sze Wang, Jessica (2007), John Dewey in China: To Teach to Learn, Nueva
York: State University of New York.

Confucio (1997), Analectas (traduccién, edicién y notas A. Sudrez), Madrid:
Kairés.

Coppola, Carlo (1999), “Lu Xu”, en Riggs, Thomas (ed.), Reference Guide to
Short Fiction, Detroit: James Press, pp. 387 y 388.

Cérdova, Marycela (2000), “Modernidad, cultura y devenir del mundo actual”,
en Zaraoui, Zidane (ed), Modernidad y Posmodernidad: La crisis de los pa-
radigmas y los valores, México, DF: Limusa, pp. 135-159.

Corsi, Elisabetta (2001), Grandes obras de la literatura china, México, DF: Uni-
versidad Nacional Auténoma de México.

De Bary, William T. (1998), “Introduction”, en De Bary William T., y Wei-
ming, Tu (eds.), Confucianism and Human Rights, Nueva York: Columbia
University Press, pp. 1-26.

Ellis, Elisabeth (2005), “Modernity: Overview”, en Horowitz, Maryanne Cline,
New Dictionary of History of Ideas, Detroit: Charles Scribner’s Sons, pp.
1473-1475.

Enciclopedia Britanica (2014), “Donglin”, Encyclopaedia Britannica, obte-
nido de: http://0-www.britannica.com.millenium.itesm.mx/EBchecked/to-
pic/609021/Donglin

Encyclopedia of World Biography (2004), "Ch'en Tu-hsiu", Encyclopedia of
World Biography, vol. 3, Detroit: Gale, pp. 501 y 502.

Eno, Robert (2012), “Introduction”, Analects, disponible en http://www.
indiana.edu/~p374/analects_of_confucius_(eno-2012).pdf

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 101



Daniel Lemus Delgado

Fairbank, John K. (1992), China: A New History, Cambridge: The Belknap
Press of Harvard University Press.

Fung, Yu-lan (1997), A short history of Chinese Philosophy, Nueva York: Free
Press.

Giddens, Anthony (1996), Consecuencias de la Modernidad, Madrid: Alianza
Universidad.

Gu, Ming (2010), “Everyone’s Confucius, all Reader’s Analects”, Journal of
Chinese Philosophy, 37(1), pp. 34-47.

Habermas, Jirgen (1995), “Modernidad, un proyecto incompleto”, en Casullo,
Nicolas, El debate Modernidad Posmodernidad, Buenos Aires: El Cielo por
Asalto, pp. 131-144.

Hang, Lin (2011), “Traditional Confucianism and its Contemporary Relevan-
ce”, Asian Philosophy, 21(4), pp. 437-445.

Hsia, Maria H. (2001), Return of Dragon: China “s Wounded Nationalism, Boul-
der, Colorado: Westview Press.

Huang, Su-Jen (1994), “The Religion of China: An interpretation”, Journal of
the History of the Behavioral Sciences, 30(1), pp. 3-18.

Jacobs, Andrew (abril 22, 2011), “Confucius Statue Vanishes Near Tinanan-
men Square”, The New York Times, International, disponible en: http://
www.nytimes.com/2011/04/23/world/asia/23confucius.html

Khondker, Habibul H. (2004), “Glocalization as Globalization: Evolution of
a Sociological Concept”, Bangladesh e-journal of Socology, 1(2), pp. 1-9.

Le Goff, Jaques (1997), Pensar la historia: Modernidad, presente, progreso,
Barcelona: Paidos.

Leys, Simon (1998), Confucio: Analectas, versién y notas, Madrid: EDAF.

Lépez, Victor (2012), La Modernidad de China: Fin del socialismo y desafios de
la sociedad de mercado, México, DF: Siglo xx1 Editores.

Luhmann, Niklas (1997), Observaciones de la Modernidad: Racionalidad y con-
tingencia en la sociedad moderna, Barcelona: Paidés.

Marin-Ardila, Luis F. (2009), “La modernidad como imaginario: La excepcio-
nalidad de Europa o la modernidad como geografia y experiencia histérica
de Europa”, Pensamiento y Cultura, 12(2), pp. 243-261.

Martin, Jaques (2009), When China Rules the World: The End of the Western
World and the Birth of a New Global Era, Nueva York: The Penguin Press.

Mitter, Rana (2008), Modern China: A very short History, Oxford: Oxford
University Press.

102 Meéxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



Confucianismo como humanidad: claves para complementar la modernidad

Pagden, Anthony (1995), Sefiores de todo el mundo. Ideologias del Imperio en
Espatia, Inglaterra y Francia en los siglos XvI, Xvil y XVII, Barcelona: Edicio-
nes Peninsula.

Paradise, James E. (2009). “China and International Harmony: The Role of
Confucius Institutes in Bolstering Beijing’s Soft Power”, Asian Survey,
49(4), pp. 647-669.

Peerenboom, Randall (1998), “Confucian Harmony and Freedom of Thought”,
en De Bary William T., y Weiming, Tu (eds.), Confucianism and Human
Rights, Nueva York: Columbia University Press, pp. 234-260.

Robertson, Ronald (1992), Globalization: Social Theory and Global Culture,
Londres: Sage.

Sardar, Ziauddin (2004), Extrafio Oriente: Historia de un prejuicio, Barcelona:
Gedisa.

Slingerland, Edwards (2008), “Classical Confucianism: Confucius and the
Lu-Yin”, en Mou, Bo, (ed.), History of Chinese Philosophy, Nueva York:
Routledge.

Smart, Ninian (1989), The World ‘s Religions, Oxford: Oxford University Press.
Tamney, Joseph B., y Chiang, Linda H. (2002), Modernization, Globalization
and Confucianism in Chinese Societies, Westport: Praeger Publishers.
Touraine, Alain (2002), Critica a la Modernidad, México, DF: Fondo de Cultura

Econdmica.

Tu, Weiming (1998), “Confucius and Confucianism”, en Slote, Walter H., y
Devos, George A. (eds.), Confucianism and the Family, Nueva York: SUNY
Press, pp. 3-36.

Viano, Carlo A. (1995), “Los paradigmas de la modernidad”, en Casullo,
Nicolas, El debate Modernidad Posmodernidad, Buenos Aires: El Cielo por
Asalto, pp. 175-193.

Wallerstein, Immanuel (2007), Universalismo europeo: El discurso del poder,
México, DF: Siglo xx1 Editores.

Wang, Huaiyu (2012), “Ren and gantong: Openness of heart and root of
Confucianism”, Philosophy East & West, 62(4), pp. 463-504.

Xueying. Zhang, y Xin, Xin (2008), “Huellas de treinta afios de reforma y
apertura”, China Hoy, nam. 12, disponible en: http://www.chinatoday.
com.cn/hoy/2008n/s2008n12/p12.htm

Yao, Xinzhong (2012), “Introduction: Conceptualizing virtues in the Analects
of Confucius”, Journal of Chinese Philosophy, 39(1), pp. 3-7.

Septiembre-diciembre de 2014. Andlisis 103



Daniel Lemus Delgado

Zhang, Tong, y Schwartz, Barry (1997), “Confucius and the Cultural Revo-
lution: A Study in Collective Memory”, International Journal of Politics,
Culture and Society, 11(2), pp. 189-211.

104 Meéxicoy la Cuenca del Pacifico. Septiembre-diciembre de 2014.



