
La  pastorela de Fernández de Lizardi:
el hallazgo de su primera edición y avatares bicentenarios

Felipe Reyes Palacios

Instituto de Investigaciones Filológicas
Universidad Nacional Autónoma de México

freyes@unam.mx

Resumen: El hallazgo que recientemente hemos hecho de su primera edición 
(1817), así como el de una segunda edición desconocida, seis años posterior (en 
realidad, una reimpresión), nos ha permitido trazar desde sus inicios la arquetí-
pica historia de la Pastorela en dos actos, en su doble trayectoria editorial y teatral. 
Como muchos otros casos de un género a cual más popular, fue rebautizada a 
finales del siglo xix con el título de La pastorela y fue quizá la más representada 
durante La noche más venturosa. Y así corrió a lo largo del siglo xx. Y de nuevo 
cambió de título y se volvió anónima en una población guanajuatense que la 
adoptó como propia. Así lo permitieron tanto su secular fondo ritual, como sus 
intenciones didácticas ilustradas.

Abstract: Our recent discovery of the first edition (1817), as well as an un-
known second edition six years later (actually a reprint), has allowed us to trace, 
from the beginning, the archetypal story of the Pastorela en dos actos, as both 
an editorial and theatrical work. Like many other examples of this extremely 
popular genre, it was renamed in the late 19th century with the title of the most 
represented pastorela at that time (La noche más venturosa). And so it continued 
throughout the 20th century. Then it changed its title again and became anony-
mous within the Guanajuato population who adopted it as their own. This was 
possible due to the secular ritual background as well as the illustrated didactic 
intentions of this pastorela.

Palabras clave: pastorela, Fernández de Lizardi, teatro novohispano
Key words: pastorela, Fernandez de Lizardi, theater in New Spain

7 Literatura Mexicana xxii.2, 2011

Caso arquetípico de un género dramático tan persistente como moldea-
ble a nuevos contextos, la Pastorela en dos actos, firmada en sus primeras 
dos ediciones por el ya bien conocido entonces Pensador Mexicano, ha 
pasado por diversos avatares a lo largo de casi dos siglos, desde el cambio 
de título, hasta llegar a convertirse en obra anónima, de tan entrañable 
que le resultó a la población guanajuatense que la adoptó como propia. 
La documentación precisa de estos avatares, pues, se había convertido 
ya en asunto de absoluta necesidad, y es el caso que, desde el Centro de 



8 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

Estudios Literarios de la Universidad Nacional Autónoma de México, 
nos es posible contribuir a ella tanto por la acumulación de materiales 
de investigación, como por las facilidades tecnológicas de que dispone-
mos hoy en día.

Para este propósito nos hemos valido, como base documental, de 
la colección de programas de pastorelas del siglo xix, provenientes del 
archivo de don Armando de Maria y Campos, que están ahora bajo 
el resguardo de nuestro Centro. Confrontando esta colección con la 
información previamente recabada en fuentes bibliográficas confiables, 
así como con la que ahora ofrece la red informática,1 obtendremos datos 
fehacientes para la historia del género y para la bibliografía de Fernán-
dez de Lizardi.

El problema de base para la identificación de la pastorela lizardiana 
había sido ya expuesto en 1965, año de la edición universitaria del Tea-
tro de nuestro autor, y aun antes, en 1934, por don Francisco Monterde, 
en su Bibliografía del teatro en México, como veremos en seguida.

La cuestión de la autoría y el título 
en las fuentes bibliográficas

En cuanto a este problema, Jacobo Chencinsky, en su nota inicial como 
responsable de la edición universitaria (Fernández de Lizardi 1965: 77), 
nos remite a la Bibliografía de Monterde, la cual incluye, textualmente, 
el siguiente registro:

Fernández de Lizardi, José Joaquín, La Noche más Venturosa, por don J. 
F. de L. (El Pensador Mexicano.) Biblioteca cómico pastoril y dramática. 
México, Imprenta y Librería de Abadiano, 1895.-63p., +2 de la nota y 
tres de otro ofrecimiento, 15 cm.

Nota: El nombre de “La Noche más Venturosa” es indebido, porque 
pertenece a otra pieza de otro autor “La Noche más Venturosa o el Premio 
de la Inocencia.” (Véase Fernández Villa, Ignacio y Villa, Hermanos.)

Ha sido reimpresa varias veces.

1 Invaluable nos resultó, en este aspecto, la asistencia que nos proporcionó la maestra 
Claudia Perches, responsable del área de consulta especializada en la biblioteca del Ins-
tituto de Investigaciones Filológicas.



9Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

En este registro Monterde nos ofrece un dato que al cabo resultará 
muy importante, su mención del impresor Abadiano relativa a 1895. 
Acudimos en seguida a sus dos referencias cruzadas, la primera de las 
cuales reza:

Fernández Villa, Ignacio, La Noche más venturosa o premio de la Inocen-
cia. Opereta compuesta en 1818, reformada en 1842. México, Impresa 
por M. Quiroga. 1842.-79p., 21 cm.

Resulta así que el título indebido provenía, según esto, de una opereta 
compuesta cuando El Pensador Mexicano todavía vivía, la cual fue “re-
formada” en 1842 por quien se ostenta como su autor en la edición de 
ese año. La siguiente referencia nos informa de algunos datos más:

Villa, Hermanos, La Noche más Venturosa o el Premio de la Inocencia. 
Pastorela en tres jornadas precedidas de un hermoso conciliábulo (sic). 
(Verso.) México, Imprenta Cosmopolita. S. f.-93p., 21.5 cm.

Poseemos ahora una copia de esta edición, que nos ha cedido gene-
rosamente la biblioteca de Arizona State University, por lo cual hemos 
podido constatar que, efectivamente, no es la versión lizardiana, y vemos 
que consta de tres jornadas (no de dos) “precedidas de un hermoso con-
ciliábulo” entre Luzbel, Pecado y Astucia, tan extenso que prácticamente 
constituye un acto o jornada adicional. La portada indica que fue “arre-
glada por los hermanos Villa” y observamos más adelante que en su dra-
matis personae se enlistan los tres arcángeles, personajes que no aparecen 
en otra versión representada en el siglo xix, como lo veremos en los pro-
gramas correspondientes. Esta edición carece de fecha, pero su tipografía 
hace ver claramente que ya es del siglo xx.

Chencinsky, pues, se limitó a repetir la advertencia de Monterde, 
reconociendo que “desconocemos la causa de la confusión, que ha sido 
persistente”. Y luego de referirse también a la que, según Luis González 
Obregón, pudo haber sido la primera edición, declara que su edición 
académica se basó en la de mayor antigüedad que era asequible en ese 
momento: “México, 1850. Imprenta del ciudadano Luis Abadiano y 
Valdés, calle primera de Santo Domingo, número 12”, un ejemplar de 
la cual, añadimos por nuestra cuenta, se halla depositado en la Bibliote-
ca Nacional de México.



10 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

Todavía en el terreno de los libros confiables y prestigiosos, consulta-
mos la Reseña histórica del teatro en México, de Olavarría y Ferrari, y en-
contramos siete escuetas menciones de La noche más venturosa, ninguna 
de las cuales va acompañada del nombre de su autor, y que abarcan de 
principios de 1844 (423) hasta fines de 1885 (1143), siendo notoria-
mente cercana la primera fecha a la de la versión “reformada” en 1842. 
En lo que corresponde al volumen de índices de esta fuente, es este el 
que en su sección de obras mencionadas registra el título alternativo que 
nos ocupa atribuyéndoselo a Ignacio Villa. Reparemos, sin embargo, en 
que los índices no fueron preparados por Olavarría y Ferrari, sino por 
los impresores de su obra (1961), quienes ya tuvieron a su disposición 
la Bibliografía de Monterde.

Hacemos notar, por último, que esta magna obra no menciona en 
absoluto la Pastorela en dos actos de Fernández de Lizardi, ni alude a 
él como autor del género. Por lo que resulta de la Reseña, El Pensador 
Mexicano no sería el popularísimo impulsador de la pastorela de que 
tan a menudo se habla.

Las referencias a su edición original, por otra parte, habían sido hasta 
ahora oscuras a cual más, particularmente la que ofrece Luis González 
Obregón (92) —uno de los primeros investigadores de nuestro autor—, 
quien después de registrar el título Pastorela en dos actos, por J. F. L., 
asienta: “Un cuaderno de 24 páginas, en 4º común, sin fecha ni lugar 
de impresión”. Ante esto, Chencinsky no podía menos que retomarla 
hipotéticamente con un “tal vez”.

Estos eran los datos con que contábamos hasta hace algunos meses, 
antes de navegar en la red informática. Cuando lo hicimos, he aquí que 
hallamos los de una edición desconocida hasta entonces por los lizardistas, 
datos que constan al pie de su última página: “Reimpresa en la Oficina 
de D. Mariano Ontiveros, año de 1823”. Al obtener sus primeras y 
últimas páginas, enviadas por la Fondren Library de Rice University 
(Houston, Texas), donde se halla depositado un ejemplar, verificamos 
que tiene 24 páginas (¡lo mismo que la de Abadiano de 1850!). Pero 
no era la primera edición, puesto que expresaba de manera inequívoca 
“[pastorela] reimpresa”.

Esto era ya un paso más delante de lo averiguado por Chencinsky, 
pero en lo relativo a su primera edición estábamos todavía en el terreno 
de la hipótesis, dudando de si la expresión señalada debía, o no, ser 
entendida literalmente.



11Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

El hallazgo de la primera edición y un primer cotejo

En el catálogo de la British Library culminó nuestra búsqueda. Ahí se en-
cuentra un ejemplar de la que también al pie de su última página escribe 
con variantes: “Imprenta de D. Mariano de Zúñiga y Ontiveros. Año de 
1817”,2 la cual resultó ser idéntica a la de 1823, siendo esta una reimpre-
sión, pues, en rigor, que utilizó las mismas planchas tipográficas, con la sola 
excepción de sus respectivos pies de imprenta y la referencia a una errata 
en la primera edición que ya aparece corregida en la segunda. Ambas están 
firmadas no con el nombre de su autor, sino por El Pensador Mexicano.

En cuanto a su importancia dentro del género, el hecho de que la 
segunda edición de la Pastorela en dos actos fuera realizada a tan solo seis 
años de la primera, parecería abonar a favor de su popularidad.

Pero luego tardaría casi treinta años en volver a ser publicada —hasta 
donde sabemos—, ahora por Luis Abadiano y Valdés, apellido el pri-
mero que volveremos a encontrar a fines de siglo. Sus datos coinciden 
del todo con el primer registro bibliográfico que ofrece Monterde en la 
entrada de la todavía Pastorela en dos actos (firmada esta vez “Por J. F. de 
L.”), no obstante lo cual aparece ahí la anotación: “S. p. i. n. f.” ¿Algún 
descuido o mutilación? Mutilación, o falta de algunos anexos, parecería 
indicar también la pomposa nota que ostenta la portada: “Lleva esta 
edición añadido todo lo mejor [las cursivas son mías] que para tan sagra-
do tiempo se ha encontrado”, acotación desmedida para el grabado que 
la adorna, el cual representa el portal de Belén.

Cotejando la primera y segunda ediciones con esta que sería la terce-
ra —si es que no existió alguna intermedia—, advertimos, de entrada, 
las diferencias tipográficas que son de suponerse: cuán similar es el as-
pecto de aquellas a la primera edición de El Periquillo Sarniento, debida 
a Alejandro Valdés (1816), con sus tipos bastos, luego ya muy afinados a 
mediados de siglo. Pero en lo sustancial, lo relativo al texto, los cambios 
son escasos y menores, casi siempre de orden ortográfico, procurando su 
normalización. Aunque la tercera edición, por ejemplo, todavía escribe 
muger como las anteriores, ya asienta dijera con j y no con x. Endereza 

2 Aunque estos datos ya habían sido registrados en el tomo XIV de las Obras de 
Fernández de Lizardi (1997), el sistema que indica ahí los correspondientes repositorios 
bibliográficos no permitía, en este caso, identificar la ubicación precisa de la pastorela 
lizardiana.



12 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

también alguna peculiaridad prosódica del habla rústica, corrigiendo 
orrémonos por un ahorrémonos sospechoso en boca de un pastor (2). 
Pero fuera de casos similares, podemos afirmar que se trata de una edi-
ción que siguió fielmente a las anteriores. Por supuesto que el futuro 
editor de la Pastorela, ahora sí, tendrá que realizar la colación cabal de 
ambas versiones, pero los cambios menores que hemos hallado no des-
califican la edición de Abadiano, en la cual se basó el texto presentado 
por el editor del Teatro lizardiano.3

Curiosamente, la trayectoria editorial de la pastorela lizardiana se 
interrumpía aquí de manera subrepticia, para reiniciarse a finales del 
siglo. Curiosa y coincidentemente porque, para dilucidar la cuestión 
del título, es justamente este periodo, el penúltimo cuarto del siglo xix, 
el que abarca la colección de programas teatrales de que disponemos. 
Valioso y atractivo testimonio documental el de estos programas que, 
impresos en colorido papel de china, anunciaban en las calles las próxi-
mas representaciones.

La colección de programas teatrales 
de Armando de Maria y Campos

Limitada, en realidad, la colección que ahora resguarda el Centro de 
Estudios Literarios, exclusivamente a programas de pastorelas (del siglo 
xix en su gran mayoría, aunque también los hay del siguiente), está in-
tegrada por 126 piezas que abarcan, de manera general, de 1857 a 1880; 
y que en lo particular incluyen tan solo los años 1857-1859, 1861, 
1863-1864, 1872 y 1880, correspondiendo sus anuncios a 16 teatros 
de la ciudad de México.

Casi tres decenas de estos programas anuncian el título atribuido 
por Monterde a Ignacio Fernández Villa o los hermanos Villa, siendo 
entonces la obra más popular del género durante los 23 años referidos, 
junto a las de Mariano Osorno, autor de La boda de Bato y Gila o La 
pata del Diablo; Los hijos de Bato y Bras o Travesuras del Diablo; Los pe-
cados capitales o Infierno, mundo y gloria, y Día de tantas aventuras acabó 
con Noche Buena o sea El pescador Felizaro. Cuando dichos programas 

3 Con este hallazgo, ya hemos emprendido, por nuestra cuenta, una nueva edición 
crítica del texto que nos ocupa.



13Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

dan el crédito de autor del título que nos interesa (en menos de la mitad 
de los casos), se refieren a D. Ignacio Villa, D. Ignacio Fernández Villa 
o los Sres. Villa, imprecisos en sus datos casi siempre o continuando la 
inveterada costumbre empresarial de hacer caso omiso de los comedió-
grafos difuntos.

Aunque hubo excepciones que, al reconocer el crédito autoral, lo 
hicieron con los bombos y platillos de un homenaje muy conveniente a 
los propósitos empresariales, como la siguiente introducción estampada 
en un programa del último año incluido:

Esta magnífica composición que ha tanto tiempo ha sido representada en 
todos los teatros de la República, ya por compañías de distinguidos actores 
como la del inmortal don Juan de la Mata Ibarzábal, y la distinguida actriz 
doña María Cañete, acompañados del malogrado actor mexicano Merced 
Morales y otros, en el gran Teatro Nacional; así como por aficionados, pues 
que esta composición se presta para ello, la empresa la ha elegido para la 
tarde de este día, ya por ser anexa a la temporada, o bien como un recuerdo 
a nuestros hermanos hijos de México los señores Villa, y cuya función 
guardará el siguiente programa […] (Teatro de Guerrero, 18-01-1880).

En otro caso donde el crédito destaca la “música original del Sr. Vi-
lla”, y no su texto, la representación tendría visos de una reposición 
arqueológica, aunque muy vigente todavía para los intereses del empre-
sario, quien aseguraba en letras mayúsculas que:

A la bondad de un amigo se debe la ADQUISICIÓN DE LA MÚSI-
CA ORIGINAL, ES DECIR, LA MISMA ABSOLUTAMENTE CON 
QUE FUE ADORNADA POR SU AUTOR CUANDO LA PUSO 
EN EL EXTINGUIDO TEATRO DE LOS GALLOS, y que será mon-
tada en los propios términos que lo fue en aquella época, sin omitir sus 
buelos [sic], trasformaciones, escotillones y demás juguetes (Teatro de 
Hidalgo, 25-12-1863).

En cuanto a la relación entre los hermanos Villa y el título, pues, 
no hemos encontrado en esta colección ninguna confusión o alteración 
al respecto. Inclusive cuando no aparece el crédito correspondiente, el 
dramatis personae o la mención del “hermoso concilio” o “conciliábulo” 
hacen patente que se trata de la misma obra. El nombre o el seudónimo 
de Fernández de Lizardi, por el contrario, no aparecen en ninguno de 



14 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

los programas revisados. En conclusión, ya estábamos en condiciones 
de afirmar entonces que, hasta 1880, la atribución de este título a El 
Pensador Mexicano no ocurrió en el ámbito profesional, donde bien se 
sabía cuál era el lugar de cada quien. Nos faltaba, no obstante, alguna 
confirmación de este resultado.

Cambios los hubo, sí, en el esquema de la obra y en su título mismo, 
que sufrió “contaminaciones” de otros. En la lista original de personajes, 
además de Bato y Bras entre los pastores, aparecían al principio, Silvio 
y Feliciano, y entre las pastoras, además de Gila, eran Arminda, Flora y 
Ardelia. Pero años más tarde aparecía por ahí Moisés, y luego los tres ar-
cángeles, “san” Miguel, “san” Rafael y “san” Gabriel, haciéndonos pensar 
en modificaciones a la trama ideada por los hermanos Villa.

Los cambios en el título iban siendo cada vez más frecuentes, motiva-
dos, muy probablemente, por el propósito de ofrecerle al público alguna 
novedad dentro de un género de rigurosa temporada anual. La misma 
obra pasó a llamarse La noche más venturosa en el portal de Belén (1863), 
y luego La noche más venturosa o La venida del Verbo (1872). Un nue-
vo título reflejaba necesariamente cambios anecdóticos en Las bodas de 
Hisardo y Flora o sea La noche más venturosa (1880), y tres días después, 
en otro teatro, se veía El premio de la inocencia sin Hisardo y con los tres 
arcángeles; y al final del mismo mes el tal Hisardo se convertía en Lizar-
do.4 Nuestra crónica se detiene aquí de nuevo en forma subrepticia, por-
que en este año termina la colección del siglo xix que hemos manejado.

A la vista de todas estas modificaciones no tendría que hablarse, ne-
cesariamente, de una falta de respeto hacia los autores con el “manoseo” 
de sus obras, sino tendríamos que reparar en los señalamientos al res-
pecto de Miguel Sabido, investigador y creador especialista en el género, 
quien ha explicado el peculiar proceso de “creación colectiva” que es 
característico de la pastorela, tema al cual volveremos.

Pues bien, dejando aparte a los señores Villa,5 luego de revisar do-
cumentalmente la escena pastoril del penúltimo cuarto del siglo xix, 
nuestra pesquisa regresaba al terreno de los textos impresos, donde la 

4 Las designaciones genéricas también cambiaron, de la original “opereta” de 1818, 
a la de “pastorela”, “opereta pastoril” y “zarzuela pastoril”.

5 El registro de su cronología habrá de comenzar en 1818, con el dato del estreno de 
su obra, seguramente en el Coliseo de la ciudad de México, y continuar con las fechas 
del Teatro de los Gallos. Enrique de Olavarría y Ferrari da cuenta (187, 191) de la inau



15Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

siguiente referencia (1895) era muy distante de la edición de mediados 
de siglo. El impresor ya no se identificaría con su nombre completo, 
sino escuetamente con el apellido de la familia, sin añadir siquiera una 
inicial complementaria. ¿El texto lizardiano había permanecido celosa o 
distraídamente guardado todo ese tiempo?

La diligencia de nuestros colaboradores nos proporcionó, de nueva 
cuenta, la respuesta, ya que hallaron una edición intermedia (México, 
Librería de F. Abadiano, 1877) en la biblioteca de la University of Ca-
lifornia en Los Ángeles (en el repositorio denominado UC Southern 
Regional Library Facility), de donde personalmente copiaron las sec-
ciones que nos importaban para su cabal identificación.* Era la primera 
ocasión en que aparecía como título La noche más venturosa: pastorela en 
dos actos, por J. F. de L.6

Toda esta etapa del texto se aclaraba entonces. F. Abadiano, presun-
to heredero del ciudadano Luis Abadiano y Valdés, fue quien decidió 
—mientras no se demuestre algo distinto— sobreponerle a la obra de 
Fernández de Lizardi un título que ya para entonces acumulaba varias 
décadas de popularidad. Imitaba en eso el proceder de la gente de tea-
tro (por aquello de las libertades que se tomaban con los títulos), se-
guramente pensando en lo poco atractivo que era el título lizardiano 
en términos comerciales (más bien parecía un subtítulo o aclaración del 
título, tal como él lo colocó). Resulta, en conclusión, que los impresores 
Abadiano administraron el texto lizardiano como una propiedad familiar 
o de la firma, antes de que pasara a ser francamente patrimonio público.

Ello ocurriría en la primera década del siglo xx, ya que la primera 
edición que conocemos de esta nueva etapa (México, Librería de Gil y 
Torres, 1903) aclaraba —al tiempo que metía al juego a un impresor 
distinto— que se trataba en realidad de una segunda edición (del nuevo 
impresor). El caso es que a partir de esa década se suceden nuevas edi-

guración de éste en 1822 (habiendo sido antes palenque de gallos), de su ubicación 
precisa entre las calles de Moras y de Celaya, de su etapa de “relativo esplendor artístico” 
(hacia 1842, cuando La noche más venturosa fue reformada) y de su extinción a causa de 
un incendio (antes de 1863). 

* Este material fue obtenido por la estudiante Liliana Sánchez Toledano, durante el 
periodo de investigación correspondiente a la primavera de 2011.

6 Ya aparecía ahí, al final, coincidiendo con la descripción de Monterde, el “otro 
ofrecimiento de los pastores, tomado de otro autor, y que si se quiere, puede agregarse a 
esta pastorela”, ofrecimiento cuya fuente no hemos identificado hasta el momento.



16 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

ciones, a cargo de diversos impresores, con el título cambiado. Gracias 
al archivo de Armando de Maria y Campos, hemos dado cuenta así, con 
los mayores visos de probabilidad, del dilema autoral formal que intrigó 
a los lizardistas durante tanto tiempo.

Pero muy aparte de lo “formal”, de lo que aparentemente se ciñe a la 
normatividad autoral en el campo de los editores y los empresarios del 
teatro comercial, la pastorela lizardiana ha debido tener, en otros ámbi-
tos, mucha historia no registrada, cuyas evidencias van apareciendo de 
manera fortuita (caso de la versión guanajuatense a que hemos aludido), 
a causa de sus orígenes y raigambre populares, según deja ver la “Nota” 
final que El Pensador Mexicano añadió a su obra.

¿Carácter popular o propósitos ilustrados 
en la pastorela lizardiana?

Bastante distancia es de notarse, ciertamente, entre el Coloquio al naci-
miento de Nuestro Señor […], escrito por Cayetano Javier de Cabrera y 
Quintero en la primera mitad del siglo xviii, y la pastorela de Fernández 
de Lizardi. Aquel es una pieza característica del teatro de colegio,7 com-
puesto por un religioso para ser representado por las niñas del plantel 
educativo de San Miguel de Belén en la ciudad de México, quienes al 
final involucraban en sus buenos deseos navideños a la comunidad que 
las atendía. Compostura y reflexiones devotas es entonces lo que predo-
mina en este texto, como decir la Virgen ante Jesús recién nacido:

¿Qué es esto, Dios inmenso?
¿Cómo no desfallezco cuando pienso
que esa tu inmensidad y gloria rara
a la forma de niño se estrechara? 
	 (vv. 341-344)

Inclusive el detalle anecdótico de sospechar un pastor que la Virgen 
lleva oculto, en el vientre, el cordero que se le ha extraviado, se resuelve 
de manera didáctica, con la revelación de que en realidad se trata del 
Cordero celestial.

7 Los códices dramáticos donde estaba incluido, editados por Claudia Parodi, abar-
can de 1725 a 1756 (x, n. 2). La designación de “coloquio” le viene precisamente de la 
tradición teatral jesuita de colegio.



17Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

Sin embargo, la comicidad franca ya se ha enseñoreado para entonces 
en esta antigua tradición teatral, hasta los límites de lo grotesco, inclu-
sive. No solo con las eternas disputas entre Bato y Gila —bromista in-
cansable el marido e inclinada a la melancolía la mujer—, sino también 
con la vieja abuela que, para empezar, los mete en paz todo el tiempo a 
bastonazos. Ella misma es objeto de las burlas de Bato, haciéndole notar 
este que no puede ir corriendo a adorar al Niño Dios, a causa de sus vie-
jas piernas y su bordón —tres patas de palo, para él—, o previniéndole 
con malicia, cuando esta se acerca al pesebre:

¡Ay! Madre, no nos lo espante,
y mire cómo lo besa.
No en la tentación de bruja
caiga y le chupe las venas. 
	 (436-440)

Aunque no aparezcan en este coloquio el Diablo y san Miguel —la 
figura tutelar del colegio, por cierto—, y su esquema no incluya todas 
las etapas características que la pastorela suele tener, ya se le puede contar 
entre las del género. No habrá tentaciones sucesivas para los pastores 
—obstáculos para la adoración y para las intenciones puras de los huma-
nos—, pero el nacimiento mismo ha debido superar, primero, la oposi-
ción del pastor suspicaz, y luego, la dureza de corazón del ventero que no 
aloja a los peregrinos. Su sencillo esquema es propio de una obra breve 
del teatro de colegio, apta para ser desempeñada por las educandas.

Mucho más extensa, y desde luego más compleja por estar inicial-
mente destinada a un público adulto, es la Pastorela en dos actos. Tres 
veces más amplia que el Coloquio, incluye la mayor parte de las etapas 
y los elementos que el género iba aglutinando a principios del siglo 
xix… excepto al personaje de san Miguel, que El Pensador Mexicano 
discriminó con toda deliberación, motivo por el cual interrumpiremos 
la siguiente explicación de Miguel Sabido en el momento en que el 
arcángel aparecería:

El esquema dramático [de las pastorelas] es, en la mayoría de los 
casos, el que sigue:

1. Entrada y colocación de los que van a representarla. Invocación a la 
metafísica y saludo a los presentes.



18 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

2. Planteamiento de los diversos pastores que habrán de tomar parte 
en ella. Puede tener una enorme cantidad de variantes pero siempre se 
señala la condición “humana” de los pastores.
3. Anuncio del nacimiento del niño Dios esa noche. La mayoría de las 
veces la “anunciación” la realiza un ángel; si bien en otras ocasiones se 
sabe por la intervención del ermitaño o por los propios pastores.
4. Decisión común de los pastores de dirigirse a Belén para adorar al 
niño. Esta decisión los integra como grupo.
5. Aparición de Luzbel que se entera del nacimiento del niño. Recita 
un monólogo de tipo metafísico en el que relata su caída del empíreo, y 
después jura solemnemente que no permitirá que los pastores lleguen a 
Belén. De hecho es una declaración formal de guerra.
6. Los múltiples incidentes que sufren los pastores en su accidentado 
viaje a Belén. En muchas ocasiones esos incidentes son causados direc-
tamente por Luzbel de modo intencional, mediante detenciones en las 
que intenta seducir de diversas maneras al grupo de pastores utilizando 
su capacidad de transformación y convirtiéndose en distintos persona-
jes. Un antecedente muy claro lo encontramos en la antiquísima obra 
El sacrificio de Isaac, en la que la acotación dice que sale disfrazado de 
ángel o de viejito. Pero en algunas versiones, Luzbel es una causa re-
mota de la detención de los pastores. De hecho, el viaje se convierte en 
una metáfora sobre el viaje de la vida y aquí interviene otra tradición 
mesoamericana: la peregrinación sagrada para llegar a integrarse al “dios 
abogado”.
7. En estos incidentes el ángel Miguel ayuda a los pastores a resolverlos 
[…] (2008: 44-45).

De acuerdo con la “Nota” que Fernández de Lizardi añadió al final, a 
continuación de su texto, su incursión en el género tenía propósitos 
correctivos, de reforma de esa práctica espectacular. Aparecerá Luzbel, 
mas no todos los secuaces que solían apoyarlo en su “declaración formal 
de guerra”, a veces hasta siete diablos. No habría tampoco una guerra 
formal contra Miguel o Gabriel, o cualquiera de los “santos ángeles”, 
combate que ya para entonces constituía el núcleo de la acción dramá-
tica. Un cuidado especial declara haber tenido en el aspecto dogmático, 
en el que otras pastorelas exhibían escandalosos yerros, hasta herejías 
torpísimas merecedoras de corrección (si no es que de la hoguera inqui-
sitorial). ¿Con qué tipo de pastorelas está comparando la suya, ya que 
las de colegio podían no incluir ningún diablo, como fue el caso del 
Coloquio de Cabrera y Quintero?



19Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

Para Miguel Sabido la referencia era a las pastorelas de indios, que de 
acuerdo con su tesis (1993)8 mezclaron en este espectáculo la cosmovi-
sión cristiana con la prehispánica nativa, como espacio idóneo de sin-
cretismo, en donde las malas palabras (y otros indicios de “paganismo” 
como conjuros, etcétera) reflejaban el lado oscuro del evento. Como 
lo explica él en otro esquema (2008: 58): “Tercera y definitiva batalla: 
en combate furibundo se enfrentan las dos deidades complementarias 
y contradictorias. Vence san Miguel-Quetzalcóatl. Con todo, Luzbel-
Tezcatlipoca queda lo suficientemente fuerte como para permitirle jurar 
que regresará a vengar sus agravios”.

Sin negar en absoluto la validez posible de esta formulación (cuestión 
que por lo demás rebasa el marco de nuestro trabajo), nos atenemos a 
lo que se afirma textualmente en la “Nota” final (tan importante que 
aquí la reproducimos en su integridad también al final). Ahí se refiere el 
Pensador no a las de indios, sino a una pastorela con sus puntos heréticos 
que se representó “públicamente delante de un lucido concurso”, esto es, 
de manera formal en un teatro y ante un público “decente” que pagó su 
entrada. No necesariamente el Coliseo, sino en otro local autorizado para 
ello, como el que documentó Germán Viveros en uno de sus estudios 
acerca del teatro novohispano dieciochesco:

Del mismo año de 1815, procede una noticia en el sentido de que, a una 
casa del ‘Parque de la Moneda’, que contaba con “licencia para ejecutar pie-
zas teatrales” y comedias de muñecos, en febrero de ese año le fue denegada 
la petición de representar un “pequeño drama pastoril” (Lucifer vencido), 
el cual se hallaba “adornado con música y danza pastoril”, y que contaba 
también con una introducción de canto y con un sainete. El organizador 
del frustrado espectáculo fue un capitán de escuadrón, quien, para el caso, 
había preparado niños de 4 a 14 años. Ese local del Parque de la Moneda, 
por otra parte, tenía capacidad para aproximadamente 400 personas, he-
cho que muestra a las claras que el público asistente a estas sedes teatrales 
tal vez era tan numeroso como el que se entretenía en el Coliseo (xliv).

8 Para facilitarle al lector la confrontación de las referencias, de Sabido citamos por 
el número monográfico de la revista Tramoya dedicado a la pastorela (2008), donde fue 
recogida íntegramente la sección de su tesis correspondiente a este género. Remitimos 
no obstante a dicho trabajo de recepción universitaria, que por su volumen y el amplio 
objeto de que se ocupa —todo el “teatro ritual popular mexicano” que se conoce—, 
constituye una investigación doctoral, apoyada además en su propia experiencia como 
practicante del género, en su doble calidad de dramaturgo y director.



20 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

La omisión del arcángel Miguel, por parte de El Pensador Mexicano 
según puede inferirse de su “Nota”, se debió a sus convicciones de cató-
lico ilustrado, contrarias a los extremos espectaculares y a las superche-
rías pregonadas en las comedias de santos, por ejemplo, tan criticadas 
por los intelectuales peninsulares de la época, como Melchor Gaspar 
de Jovellanos. Evitaba, pues, con tal omisión, el “combate furibundo” 
usual en las pastorelas de su entorno, aunque debió conservar, sin em-
bargo, la figura de Luzbel, tan popular e imprescindible en ellas. ¿Qué 
hace con el Diablo entonces? Lo “cristianiza”, haciéndolo el enunciador 
principal de los temas doctrinales y dotándolo de un “temor de Dios” 
tan intenso que se convierte en un Diablo francamente aprehensivo, el 
cual prefiere escapar, por voluntad propia, de manos de los pastores que 
lo han tomado por loco.

Pero el Diablo, como figura teatral en estas tierras, ya arrastraba para en-
tonces mucha cola, además de las obscenidades de que se valía para desafiar 
a los arcángeles. Tales eran sus recursos mágicos y los sucesos escatológicos 
que con ellos provocaba, los cuales no pudieron ser evitados en esta pas-
torela, como atributos irrenunciables que son de los poderes infernales. 
Por más que su autor afirme lo contrario, ahí está la “travesura” ridícula 
y bastante “pesada” que Luzbel le hace a Bato dándole un opíparo y 
etílico banquete imaginario, al cabo del cual padece intensos dolores 
en el vientre y lo que vuelve del estómago es, según dice Gila: “¿Qué 
ha de ser? ¡Triste de mí!/ Sapos, culebras y escuerzos” (vv. 1152-1153). 
En dos palabras: “bascosidades” infernales (los editores, por cierto, han 
transcrito vascocidades). La tal basca se declara explícitamente en el verso 
1132. Todo esto, efectivamente, nos remite a la cultura popular, esca-
tológica en su doble acepción, ya sea que se quieran rastrear sus oríge-
nes en la Edad Media europea o en el ritual indígena. Pero en cuanto 
al entorno propio de El Pensador, la semejanza inmediata que se nos 
presenta es con las llamadas “comedias de magia”, que era uno de los 
géneros espectaculares preferidos por el público mayoritario o “vulgo” 
del Coliseo,9 en las cuales los alimentos volaban alrededor de los ham-
brientos, por ejemplo. Semejanza esta que se impone a contrapelo de la 

9 Germán Viveros da cuenta de la representación de obras como El anillo de Giges 
y mágico rey de Lidia, Asombro de Salerno, Marta aparente, La linterna mágica, La má-
quina astronómica, El mágico catalán y hasta una de un ingenio de esta corte, La mágica 
mexicana (xliv-xlv).



21Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

voluntad explícita de nuestro autor, quien en repetidas ocasiones expuso 
sus ideas acerca del teatro, de filiación neoclásica.10

De ahí que El Pensador, como exorcizando la vulgaridad de las pasto-
relas de su tiempo, apele a conceptos como invención, reglas y buen gusto, 
valores del clasicismo bien conocidos por la élite cultural novohispana, 
pero de muy escasa aplicación en el caso de este género. Para comenzar, 
si los neoclásicos no fueron capaces de reconocer la “invención” que ex-
hibían los autos sacramentales de Calderón, ¿qué dirían de la pastorela 
novohispana? ¿O qué tienen que ver en este caso las “reglas” supuesta-
mente nítidas que se explicaban entonces como la unidad de tiempo y 
la unidad de lugar? Todo lo más que se podía sostener, de manera muy 
general, era la consigna del “buen gusto”, que adolecía también de la 
misma ambigüedad, por lo visto.

Parte esencial de ese pregonado “buen gusto” residía en la incorpora-
ción de ideas ilustradas tendentes a la reforma de las costumbres, como 
es de verse en la pastorela lizardiana con las conductas de los pastores en 
tanto que cónyuges, conductas que, aparentemente, han pasado todas por 
una lente moralizadora. Ello se podría decir de Bato, por su afición a la 
gula, y del celoso Fileno, aunque no se comprenda por qué al primero 
también se le cargue la nota de avaro, siendo tan solo un pastor pobre. En 
el caso de Bras no se trata de una falta moral, sino de una excentricidad, la 
falsa erudición. ¿Y qué decir del sordo Bartolo, que padece la carencia físi-
ca en que más se ha cebado la hilaridad de la comedia a lo largo del tiem-
po? Debilidades humanas, en general, porque como dice Sabido: “siem-
pre se señala la condición ‘humana’ de los pastores”. Hasta allí no habría 
nada que se saliera de lo convencional y decente en el esquema pastoril.

Es en la relación entre Bato y Gila donde la escabrosidad moral se 
muestra de lleno, cuando él le insinúa maliciosamente la opción de la 
prostitución velada, a la que él accedería a cambio de la satisfacción de 
su estómago:

¡Miren qué tonta mujer, 
que pide plata acuñada!
La gracia es no darte nada

10 Por ejemplo en La Quijotita y su prima (1818-1819), cuyo capítulo “En el que 
continúa la historia de Irene” está dedicado al asunto. Como la primera edición quedó 
trunca, el capítulo mencionado apareció hasta la segunda (México: Imprenta de Altami-
rano a cargo de Daniel Barquera, 1831), con el número X del tomo III.



22 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

y que me des de comer.
Pero que haya yo de traerte
lo que tú me des a mí,
¿qué gracia es? Entonces di,
¿qué tengo que agradecerte?
El marido que bonita
tiene, como yo, mujer,
si él quiere, puede tener
todo cuanto necesita.
Yo no quiero tanto, a fe
que soy honrado marido;
con sólo estar bien comido
palabra no te hablaré.
Bien ves no soy importuno
por más que decirlo intentes;
que habrá maridos prudentes, 
pero como yo ninguno,
pues como el vientre llenara
y regalado viviera
palabra no te dijera,
aunque el diablo te llevara. 
	 (vv: 61-84)

Un parlamento de crítica social —¡inserto en una obra religiosa!— 
que vale por un poema satírico, similar a los que dieron a conocer a Fer-
nández de Lizardi como escritor. ¿Que en este momento y otros se evi-
dencia el machismo de Bato? Por supuesto. Pero no por ello tratemos de 
convertir al Pensador en un precursor del feminismo en estos lares. Para 
prevenirnos de ello bastará con tener presentes los esquemas patriarcales 
que sustentan sus dos narraciones largas, El Periquillo Sarniento y, sobre 
todo, La Quijotita y su prima.

Séase lo que se quiera de la tal lucha de los sexos, es patente en este 
tipo de inserciones temáticas, que la pastorela se iba convirtiendo en 
un flexible molde receptor de las preocupaciones, las ideas y los gustos 
de las diversas épocas. En este caso, la dinámica era intertextual, un 
canje de un género a otro en un mismo escritor. Pero llegaría el tiempo, 
como lo demostraremos más adelante con la pastorela lizardiana mis-
ma, en que los sujetos colaboradores se multiplicarían, en una suerte de 
creación colectiva. La explicación es de Miguel Sabido, como promotor 
actual del género:



23Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

La Pastorela cada año es igual, aunque cada año es diferente, ya que cual-
quiera de sus partes puede contener información relevante al espectador 
(según los sucesos del año), canciones de actualidad, chistes políticos 
cotidianos, alusiones a la realidad de todos los días […]. La Pastorela es 
como una olla alquímica donde se funden los rituales prehispánicos, las 
ceremonias católicas, las malas palabras, que en realidad son altisonantes, 
suenan alto para que sean escuchadas por el universo. La poesía, la mú-
sica tradicional, los poemas de sor Juana, las rondas infantiles, las can-
ciones actuales. En fin: todo. Todo aquello que forma parte de la actual 
cultura mexicana. Todo lo que los mexicanos hemos ido conservando 
como parte de nuestro ser esencial (1987: 7-8).

Se puede concluir, pues, que a Fernández de Lizardi, como escritor 
sensible a las tradiciones populares, los impulsos internos de la pasto-
rela se le impusieron en buena medida al ensayar el género, a pesar de 
sus convicciones contrarias al fanatismo religioso. Y que los altos valores 
del “buen gusto” no tuvieron más remedio que adecuarse a un sistema 
dramático que les era ajeno, permitiéndole a él, en ciertos momentos, 
un ejercicio franco de crítica social, en consonancia con su proyecto 
reformador.

Era su segundo acercamiento al teatro, hasta donde se sabe fehacien-
temente, después de haber escrito unas “comedias para niños” en 1815, 
cuya solicitud para que se representasen en el Coliseo le fue denegada 
(Viveros: xliv). No se ha dado tampoco con ningún dato cierto de que 
esta pastorela se haya representado en vida suya. Pero es muy probable 
que haya tenido una vida secreta en las poblaciones rurales del interior 
del país, que les ha sido desconocida a sus editores, como lo señala el 
caso de que trataremos a continuación.

El proceso de anonimia: la pastorela de Tarimoro

Hallada por casualidad en la biblioteca de El Colegio de México, El na-
cimiento del Niño Dios, pastorela recogida en Tarimoro, Guanajuato, y 
presentada como anónima por su editora en una impresión mimeogra-
fiada, nos provocó en sus primeras escenas una sospecha que no tarda-
mos en confirmar con el cotejo: se trataba de una adaptación o arreglo 
de la Pastorela en dos actos con un título nuevo para nosotros.



24 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

En su estudio preliminar, Lily Litvak, la editora de este texto, investi-
gadora mexicana dedicada por entonces al estudio del folklore fronteri-
zo, se refiere así a los datos que pudo recopilar en su trabajo de campo:

El nacimiento del Niño Dios was collected in Tarimoro, Guanajuato. It is 
written in a cuaderno that belongs to Mrs. María Ramírez de Lara. The mu-
sical arrangement was copied by Mr. Teófilo Vega from an ancient partitura. 
The old partitura belonged to the village priest, Father Francisco Aguilera. Mr. 
Vega (now deceased) directed the choirs and music for many years. When 
Mr. Vega died, the music director was Mr. Jesús Contreras, who also plays the 
piano during the performances. Generally, when Father Aguilera was in charge 
of the town, he used to direct and organize the pastorela. He was helped by an 
apuntador, a villager called Mr. Refugio Acevedo. The dances and costumes 
were created by Mrs. Aurora Ramírez. The pastorela used to be represented in 
the Salón de San Antonio, a vast hall inside the church […] (5).

A pesar de detectar en su estudio, y en sus notas al texto, el uso de 
arcaísmos y giros expresivos en desuso, la editora no se atrevió a tratar 
de identificar la etapa histórica en que dicho texto pudo haber sido es-
crito, aunque el encargado de la serie editorial en que apareció —an old 
pastorela addict— haya adelantado en su presentación el dato de que el 
género “[was] brought to the frontier provinces from central Mexico early 
in the colonial period” (vii). Como adaptación que es (al parecer bastante 
moderna, de la primera mitad del siglo xx) de un texto todavía colonial, 
en realidad alternan en él estos dos niveles diacrónicos del español.

Más que algún comentario adverso hacia una colega que simplemen-
te no conocía el texto de Fernández de Lizardi (y que, por lo contrario, 
recopila puntualmente información acerca de muchas otras pastorelas 
tradicionales que solían representarse en el sur de los Estados Unidos), 
su rescate nos parece de la mayor importancia porque ilustra de manera 
rotunda el proceso creativo que ha sostenido la existencia de la pastorela 
hasta nuestros días. Aunque tenga como punto de arranque un texto 
preexistente, en este caso se trata de una tarea eminentemente colectiva, 
en la que alguna colaboración particular puede modificar de manera 
sustancial la dramaturgia toda del espectáculo, como es patente aquí 
en cuanto a la decisión de musicalizar el texto lizardiano. Ello da lugar a la 
introducción de un coro de pastores que serán conjuntados por un “jefe de 
los coros” llamado Ismael, de reminiscencias bíblicas, dándole un carácter 



25Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

francamente espectacular a lo que en sus inicios fue tan solo un texto lite-
rario (que, no obstante, apuntaba ya recursos “mágicos”). El aprecio que se 
tuvo por el aspecto musical propició la conservación de la partitura, que 
se anexa al final del texto.

No obstante la colaboración colectiva, destacaba en ella el papel del 
que tradicionalmente había sido designado “maestro de cuaderno de 
pastorela”, responsable de la coordinación general, un elemento no pro-
fesional residente en tierra adentro que en ocasiones debió de poseer la 
intuición y destreza teatral que el cargo requería. En el caso que nos ocu-
pa, es patente que así fue desde el momento de la adaptación del texto ya 
que, como lo veremos enseguida, los cortes que hizo en el texto original 
son del todo sensatos, o justificables, desde el punto de vista de la prác-
tica teatral. El adaptador de la pastorela lizardiana, rebautizada con el 
muy piadoso nombre del El nacimiento del Niño Dios fue, entonces, muy 
probablemente su primer maestro de cuaderno, su “ensayador”. ¿El cura 
Francisco Aguilera que la mantuvo con vida durante mucho tiempo? 
Nos parece que no, porque ninguno de los partícipes sobrevivientes lo 
testimonió así. Para cuando este cura aún vivía, a mediados del siglo xx 
(ya que el texto fue publicado en 1973), se había perdido ya la memoria 
del inicio de esta experiencia y el texto lizardiano había pasado por un 
proceso de anonimia, que lo había devuelto a sus dueños ancestrales, 
según Sabido, a los no profesionales que nutrieron el género.

Sin agotar el cotejo, señalemos las principales modificaciones realiza-
das sobre el texto lizardiano:

1. Por justificables razones morales —ya que en Tarimoro estaba des-
tinada al público en general, incluyendo niños y adolescentes de ambos 
géneros—, supresión de la parte más escabrosa de la escena entre Bato y 
Gila, a la cual nos hemos referido antes. Se omiten 51 versos (53-104).

2. Del larguísimo soliloquio de Luzbel, en el que “relata su caída del 
empíreo” y expresa su temor de que se cumplan las profecías, supresión 
de las referencias eruditas a la historia sagrada, lo mismo que de los 
fragmentos “de tipo metafísico” donde El Pensador se lucía con plan-
teamientos como decir: “¿Cómo será el inmortal/ mortal y pasible a un 
tiempo?” (vv. 596-597).

Al realizar estos cortes, el adaptador atendía la recomendación drama-
túrgica de no incluir —ante un público general— conceptos demasiado 
especializados de cualquier disciplina, la teología escolástica en este caso. 
Del parlamento al que nos referimos (vv. 552-687), se suprimieron los 



26 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

versos 569-602 y 613-683. Es decir que 135 versos quedaron reducidos a 
36. Estos cortes redundaban en un mayor énfasis en la acción dramática, 
antes que en el discurso verbal.

3. Incorporación de 8 cantos corales, los cuales abarcan desde la invi-
tación que Ismael les hace a los pastores (“Vamos, arriba, hijos míos”), a 
dirigirse contentos al trabajo y a agradecerle a Dios un nuevo día, hasta 
el festejo final (“En Belén y en un portal”). En dos ocasiones estos can-
tos son tan largos como 50 versos. Estos añadidos compensan numéri-
camente las omisiones realizadas, de manera que si el texto lizardiano 
tenía 1745 versos, en la adaptación quedaba con 1734.

4. División técnica del texto en escenas, de acuerdo con el criterio de 
las entradas y salidas de los personajes. El texto original carecía de esta 
división. En ello, Fernández de Lizardi manifestaba su inexperiencia en 
el oficio dramatúrgico, lo mismo que en la desproporción de sus dos ac-
tos: el acto primero abarcaba 1173 versos, mientras que el segundo tan 
sólo 560. La versión de Tarimoro divide su texto en tres actos también 
desiguales, pero su desproporción textual pudo haber sido compensada 
con el tiempo real que ocupaban los cantos.

5. En algunos casos, actualización del lenguaje, de modo que, si en 
su crisis estomacal Bato se quejaba de tener “Miserere,/ cólico, insulto, 
tenesmo,/ mal de madre, apoplejía”, en Tarimoro sufría “Miserere,/ có-
lera morbus, diarrea/, cólico y apoplejía”.

6. Introducción de algunas acotaciones breves dirigidas a los actores, 
como a Luzbel, que comenzaría su soliloquio “Muy trágico”, y algo 
más extensas cuando se refieren a otros aspectos de la producción. Si 
Fernández de Lizardi, al presentarse el Ángel, hablaba todavía de apa-
riencias y de “nubarrón de papel con luces por dentro”, en Tarimoro la 
nube “se iluminará con luces de bengala, o con el reflector del cine”. 
Esta acotación, por cierto, indica a las claras que el primer local donde 
se representó su pastorela, fue la sala de cine de la población, antes que 
el Salón de San Antonio.

En Tarimoro, pues, Fernández de Lizardi se nos hizo anónimo, con-
virtiéndose en patrimonio popular. 

Hoy por hoy, su pastorela ha pasado por nuevas adaptaciones que sí 
indican su fuente, como la de Emma Zazueta (1969), aunque con el 
título de la escrita por Ignacio Fernández Villa. Quizá esta haya tenido 
una suerte similar a la de nuestro autor (la edición más antigua que he-
mos visto es la de 1920 (o la de la Imprenta Cosmopolita, sin fecha).



27Literatura Mexicana xxii.2, 2011, pp. 7-28

Bien sea por el prestigio de Fernández de Lizardi como nuestro pri-
mer novelista mexicano, o bien por su congenialidad espontánea con 
las tradiciones populares, la Pastorela en dos actos todavía está, como 
decimos en lenguaje coloquial, muy lizardiano, “vivita y coleando”.

Nota [de El Pensador Mexicano a su pastorela]

Las pastorelas y coloquios más celebrados tienen su Diablo como uno 
de los actores principales, y algunas no solo tienen su Diablo sino sus 
Diablos, pues suelen tener hasta siete.

Esto quiere decir que las mejores pastorelas y coloquios son endiabla-
das, llenas de impropiedades violentas, arrastradas en sus faltas de inven-
ción y, por lo mismo, dignas de excluirse de todo teatro público, como 
que pecan derechamente contra sus reglas, que son las del buen gusto. 
Yo las he visto delatables y quemables. Pudiera citar una a cuyos ensayos 
asistí, y en la que corregí no menos que una herejía que se cantaba y se 
escuchaba (no maliciosa sino ignorantemente) en buena paz. ¡Qué tal 
sería una pastorela que incluía no menos que una herejía torpísima! Y 
sin embargo, se representó públicamente delante de un lucido concurso 
y con aplauso.

Otras hay tan lánguidas y zonzas, que su representación excita en el es-
pectador tanto sueño como si se hubiera desvelado cuatro noches seguidas.

Otras están tan llenas de bascosidades, que son bastantes a suplir por 
el emético más eficaz en los estómagos más resistentes. Si la pluma no 
se apartara del papel por la decencia, yo citaría alguna de las muchas 
estrofas indecentes que he escuchado y prueban mi verdad; pero muchos 
testigos hay de ella para que no me imputen de calumniador.

Esto, la costumbre que hay de hacer tales representaciones por el 
tiempo de Navidad y la insolencia con que he visto representar estos 
despilfarros, me animaron a escribir la presente pastorela, que presento 
al público, si no libre de defectos, a lo menos purgada de los más groseros 
que he notado en otras. Supóngalos: mi Diablo es un Diablo cristiano, 
nada blasfemo ni atrevido, ni tiene que tratarse de tú por tú con san Ga-
briel ni otro de los santos ángeles. Él es medio verónico y se deja engañar 
de los pastores, pero no les hace travesuras ridículas ni muy pesadas. Mis 
pastores son sencillos y a veces tontos; pero no obscenos ni blasfemos.

En fin, la pastorela presente tiene impropiedades como todas, pero 
no escandalosas ni imposibles como las más; y yo me contentaré con que 
logre igual indulgencia que sus antepasadas.



28 reyes / La pastorela de Fernández de Lizardi

Bibliografía

Anónimo. El nacimiento del Niño Dios. A Pastorela from Tarimoro, Guanajua-
to. Collected and with a Preliminary Study by Lily Litvak. Austin: The 
University of Texas, Center for Intercultural Studies in Folklore and Oral 
History, 1973 (Latin American Folklore Series, 3).

Cabrera y Quintero, Cayetano Javier. Obra dramática. Teatro novohispano del 
siglo xviii. México: Universidad Nacional Autónoma de México, Institu-
to de Investigaciones Filológicas, 1976 (Nueva Biblioteca Mexicana, 42).

Fernández de Lizardi, José Joaquín. Obras II-Teatro. Edición y notas de Ja-
cobo Chencinsky. Prólogo de Ubaldo Vargas Martínez. México: Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, Centro de Estudios Literarios, 
1965 (Nueva Biblioteca Mexicana, 8).

Fernández de Lizardi, José Joaquín La noche más venturosa o El premio de la 
inocencia. Arreglos de Emma Zazueta Bátiz. México: Manuel Porrúa, 
1969.

González Obregón, Luis. Novelistas mexicanos. Don José Joaquín Fernández de 
Lizardi (El Pensador Mexicano). México: Ediciones Botas, 1938.

Monterde, Francisco. Bibliografía del teatro en México. México: Secretaría de 
Relaciones Exteriores, 1933 (Monografías Bibliográficas Mexicanas, 28).

Olavarría y Ferrari, Enrique de. Reseña histórica del teatro en México (1538-
1911). I. Prólogo de Salvador Novo. México: Porrúa, 1961.

Sabido Ruisánchez, J. Miguel. Pastorela regiomontana. Monterrey: Instituto 
de la Cultura de Nuevo León, 1987.

Sabido Ruisánchez, J. Miguel. Teatro ritual popular mexicano: antecedentes y 
perspectivas. [Tesis de Licenciatura en Lengua y Literatura Hispánicas]. 
México: Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filo-
sofía y Letras, 1993.

Sabido Ruisánchez, J. Miguel. “La pastorela en el teatro ritual popular mexi-
cano”, en Tramoya. Xalapa: Universidad Veracruzana, [3ª época], 97 
(oct.-dic. 2008): 41-60.

Viveros, Germán. Teatro dieciochesco de Nueva España. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México, Coordinación de Humanidades, 1990 
(Biblioteca del Estudiante Universitario, 111).

Fecha de recepción: 20 de enero de 2011.
Fecha de aceptación: 13 de abril de 2011.




