
83Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Rituales de invocación a deidades ancestrales zoques

Laureano Reyes Gómez

Dr. Laureano Reyes Gómez, doctor en Ciencias Sociales por El Colegio de la 

Frontera Norte, labora en el Instituto de Estudios Indígenas de la Universidad  

Autónoma de Chiapas, en San Cristóbal de Las Casas, Chiapas. Temas de 

especialización: Etnogerontología social, Antropología médica. Correo 

electrónico: reylau2001@hotmail.com. 

Enviado a dictamen: 17 de septiembre de 2011
Aprobación: 11 de octubre de 2011
Revisiones: 1

Resumen: En este trabajo se estudia la persistencia de prácticas de 
rituales ancestrales zoques, en la invocación a deidades en eventos 
donde se requiere el concurso de sus dioses nativos. No obstante el 
largo proceso de evangelización, este conocimiento está en manos 
de los católicos tradicionalistas identificados localmente como 
“costumbreros”, y lo desarrollan en tres planos de espacios socio-
religiosos muy importantes: el ambiente privado (casas, cuevas, 
cerros), el público, en contextos religiosos católicos (la iglesia, la 
ermita y otros lugares “sagrados”), y el nivel  público social, aquel que 
se desarrolla en eventos oficiales de difusión cultural, como muestra 
del folclore nativo zoque, y que se presenta a menudoteatralizado.

Palabras clave: Rituales, invocación, deidades, zoques.

Abstract: In this paper we study the persistence, despite 
the long process of evangelization, Zoques ancestral ritual 
practices in the invocation of native deities, in events where 
they need the assistance of their gods. This knowledge is held by 
traditional Catholics self identified locally as “costumbreros” 
and develop in three planes of space very important socio-
religious: the private environment (houses, caves, hills), 
the Catholic public contexts (church, the chapel and other 
“sacred” places), and the social public, one that takes place at 
official events of cultural diffusion, as shown in native Zoque 
folklore (theatrical).

Keywords: Rituals, invocation, deities, Zoques.  

Introducción 

La región  de los zoques está ubicada en el extremo 
noroccidental del estado de Chiapas y zonas 
aledañas de los estados de Oaxaca y Tabasco 

(Villa, 1975: 17). Su población  está fraccionada por 
motivos  religiosos en tres segmentos perfectamente 
diferenciados e identificados: los “costumbreros”, los 
católicos y los adventistas (Córdoba, 1975: 194). 

Este trabajo tiene el propósito de exponer cómo, 
a pesar del largo proceso de evangelización que han 
sufrido los pueblos indígenas, los zoques  aún conservan 



84 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

vestigios de prácticas religiosas antiguas que se 
pueden observar en ritos ceremoniales específicos, ya 
sean propios de sus costumbres ancestrales  (ritos de 
fertilidad, para aplacar la ira de las deidades), ya como 
complemento de rituales cristianos (celebración de 
los santos patrones), o bien  como muestra pública 
del folclore nativo (asistencia a eventos culturales 
oficiales). Estas prácticas están depositadas en un sector 
minoritario de la población , que  se identifica  como 
“costumbrero” o “católico tradicionalista”.

Aunque no se cuenta con datos  estadísticos sobre el 
número de practicantes considerados  “costumbreros”, 
se estima que, sólo en la cabecera municipal de 
Ocotepec, el segundo municipio con mayor número 
de hablantes monolingües de zoque, alrededor de unas 
veinte  familias practican los ritos de “la costumbre” 
(Rodríguez León, “Sobre la  costumbre zoque”). 

La ritualidad “costumbrera” está a cargo 
principalmente de ancianos tradicionalistas, que 
desempeñan cargos religiosos instituidos por la Iglesia 
Católica desde la época colonial . Es decir, se trata de 
personas que generalmente combinan el cristianismo 
con elementos de la religiosidad nativa zoque: invocan 
a sus deidades ancestrales algunas veces bajo la figura 
de santos católicos, oran en lengua zoque, acompañan 
sus ritos con música de flauta y tambor, ejecutan danzas 
rituales, en situaciones especiales realizan sacrificios 
de aves, y la ingesta de alcohol en sus ceremonias es un 
uso común. El ritual no necesariamente se realiza en 
el templo católico, sino  en los lugares de trabajo, las 
cuevas, los cerros y otros sitios considerados sagrados 
como las ermitas. Los “costumbreros”, entonces, 
mantienen las expresiones religiosas antiguas de la 
etnia, aunque con una fuerte carga sincrética, y en ellos 
recae, en buena medida, la identidad cultural del grupo.

Sin embargo, los “costumbreros”, a los ojos de 
los demás grupos religiosos, tienen una connotación 
generalmente negativa:  para los católicos son 
“atrasados, no entienden como las gentes y además 
son muy borrachos”; mientras que para los adventistas,  

además de “atrasados”, “viven en el error y son idólatras” 
(Córdoba, Op. Cit: 195).

La práctica de esta religiosidad obedece, en buena 
medida, a que está sustentada en la cosmovisión y 
cultura general del grupo indígena. Así, sus deidades 
están presentes bajo diferentes manifestaciones en la 
vida diaria. De igual forma  sucede con su  percepción 
del Inframundo y  sus necesidades espirituales en el 
Supramundo. Los ancianos “costumbreros” algunas 
veces manejan las artes de la medicina y la magia, y 
son vistos como los depositarios de las costumbres 
del grupo, especialmente en los ritos ceremoniales de 
fertilidad. 

Las deidades zoques 

La religión antigua de los zoques es de tipo animista. 
Creen en una constelación de dioses, todos ellos 
vivos, a menudo jóvenes, excelsos, que nunca mueren 
y son extremadamente poderosos. Dependiendo del 
comportamiento humano observado en la vida terrena, 
las deidades pueden brindar premios o castigos. 
Generalmente aparecen en parejas bajo la figura de 
hombre o mujer, o bien,  macho o hembra. Cuando la 
deidad es femenina, es percibida en extremo hermosa 
físicamente, y de mayor poder que el hombre. De 
hecho, en lengua nativa existen dos palabras para hacer 
referencia a lo hermoso, lo bello, lo agradable, e incluso 
lo sabroso: suñi y sa’sabö. La primera expresión es de uso 
común; la segunda, de uso reverencial, y está reservada 
a las deidades. Sólo a los  dioses puede otorgárseles la 
categoría de excelsos; los humanos han de conformarse 
con ser simplemente bellos.1 

La residencia de los dioses está en el Inframundo, 
aunque hacen presencia en la vida terrena a su voluntad  
o por invocación humana. Según  la percepción zoque 
existen tres  inframundos y un mundo terrenal; todos 
estos espacios coexisten en forma simultánea, es decir, 
son mundos paralelos a la vida terrena, con la diferencia 
de que en los diversos inframundos el tiempo no existe, 

Rituales de invocación a deidades ancestrales zoques 



85Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

toda vez que está congelado, atrapado en la eternidad;2 
esta es una de las razones del porqué sus dioses nunca 
envejecen,3 a diferencia de los santos católicos,  muchos 
de los cuales  son representados como ancianos, que, 
además de cansarse, corren el riesgo de morir y, en 
consecuencia, perder poder, como se asegura sucede 
con San Marcos Evangelista, quien, dada su avanzada 
edad,  “ya se cansa”.

El primer inframundo se llama Tsu’an (literalmente: 
“el umbral a la noche”), y es el mundo del Encanto. Ahí 
van a vivir las personas que murieron en guerra o por  
fenómenos naturales. Es un mundo de fiesta, todo es 
felicidad eterna. No existe la enfermedad, la tristeza, 
la vejez, las preocupaciones y otros pesares terrenales. 
Este territorio está gobernado por Kotsök pöt o Kotsök 
yomo  ( Kotsök quiere decir “cerro”, pöt, “señor”; y yomo, 
“mujer casada”); es decir, los “Dueños o Señores del 
Cerro”). En la percepción cristiana este elemento fue 
usado para sustituirlo por  la figura del santo patrón,  
como veremos más adelante (vid. infra, p. 9).

El segundo inframundo es conocido como I’ps töjk ( 
“laberinto”). Es el lugar donde van a vivir las personas 
que murieron por causas naturales, incluidos los bebés 
que perdieron la vida a edades tempranas y madres 
muertas durante el parto. En este inframundo existe un 
tribunal compuesto por trece ancianos que se encarga 
de juzgar al nuevo residente, según el comportamiento 
que observó en la vida terrena; el público asistente al 
juicio son  sus antiguos vecinos, ahora residentes en 
I´ps töjk; en consecuencia, conocen al nuevo huésped, y 
pueden apoyar o hundir al indiciado. El Gran Tribunal 
está compuesto por trece integrantes ancianos, de 
los cuales seis lo defenderán y seis más lo acusarán, 
mientras que  el decimotercer elemento tiene la delicada 
tarea de emitir el veredicto final. Si tuvo una vida 
ejemplar en tierra , como premio ocupará un puesto en 
la estructura de poder, y podría alcanzar la categoría de 
gran funcionario en este inframundo; en cambio, si tuvo  
mal comportamiento en vida terrena, como castigo irá 
a la cárcel, cuyas paredes son de oro. El tiempo en I’ps 

töjk está atrapado. Los residentes premiados por su buen 
comportamiento en la vida terrena gozan de felicidad 
eterna. Los instrumentos de labranza y de cocina cobran 
vida por sí mismos, y son ellos los que hacen las faenas.

El tercer inframundo se conoce como  Pagujk tsu          
(“la media noche”). Este territorio está reservado para 
los suicidas. Es un mundo de sombras. Sus residentes 
buscan insistentemente la salida, pero no la encuentran, 
toda vez que están aquí  por elección propia. Sufren 
angustia y soledad. El tiempo está congelado. La deidad 
que gobierna este inframundo es Ka’uböt  (ka’u significa 
“muerte”, y böt puede traducirse como “persona”, 
“ente”): la personificación de la muerte. Ka’uböt retiene 
a sus residentes en su territorio, los envuelve en un mar 
de sombras.

Con el proceso de evangelización, la religión nativa 
zoque sufrió cambios sustanciales, y, en el mejor de 
los casos, se fusionó  con los elementos cristianos. La 
mayoría de las  veces, quienes siguieron  la práctica 
clandestina de los rituales nativos, al momento de ser 
sorprendidos, fueron acusados de idolatría.

Sin embargo, para evangelizar a los nativos, los 
españoles usaron algunas figuras similares a los  
antiguos dioses prehispánicos , y les pusieron nombres 
castellanos. Evidentemente, hubo dificultades para 
hacer las referencias, toda vez que cada concepción 
parte de culturas  distintas. Por ejemplo, en la 
concepción zoque, las deidades siempre se identifican 
en pareja, unas veces son malas, otras, buenas. Cuando 
la deidad zoque era identificada en su papel de malo, no 
dudaron en catalogarla como el demonio, y así, el diablo, 
a decir de Báez-Jorge, utilizó varios “disfraces” (2003).  
Surgieron, entonces, distintas formas de identificarlo.. 
Pocas figuras encajaron tan bien en la estructura 
religiosa cristiana, como veremos a continuación.

“El Malo” fue el epíteto que usaron los misioneros 
hispánicos para referirse al Diablo (Báez-Jorge, 2003: 
446). En lengua nativa se utilizan  varias formas , aunque 
existe un término genérico que lo define como tal:  Ya´tsi 
bö  (Ya´tsi equivale a “malo”; bö es el agentivo: el Malo). 

Laureano Reyes Gómez



86 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Sin embargo, existen muchas otras formas de hacer 
referencia al “malo”,  unas de las más importantes las 
que citamos a continuación:

Jokoisto (Joko equivale a “humo”, isto, “espejo”), 
es decir, Espejo Humeante, dios de la guerra. Este 
dios tiene como característica principal que no 
concede piedad aún rendido el enemigo, y lo destruye 
sin compasión. Se invoca para que infunda valor, 
coraje, inmisericordia, fuerza y sed de venganza. Los 
evangelizadores encontraron razones suficientes para 
considerar a Jokoisto bajo la figura del mal. 

Mönku’ (Mö es igual a “rayo”, n es un marcador 
posesivo de segunda persona en singular, y ku’ significa 
“árbol”). Es decir, Rayo del Árbol, nombre con el 
que se conoce al hombre-rayo. El Rayo del Árbol se 
concibe como  un anciano muy fuerte, que vive en la 
copa de los árboles y anda desnudo. Para convertirse 
en rayo brinca hacia el cielo gritando y se posa en las 
nubes.4 Existen en la concepción zoque cuatro tipos de 
hombres-rayo, los que  se distinguen por color, origen 
y acciones, a saber: el Rayo Azul es benévolo, viene del 
Norte y propicia abundantes lluvias; el Rayo Blanco 
viene del Sur, y actúa cuando hay calor provocando 
sequías; se considera propio de los  rayos “secos”, 
que pueden caer en pleno día soleado sin presagio de 
lluvia; el Rayo Verde “se asoma” por el Oriente, y se 
hace acompañar de nortes, tormenta eléctrica y vientos 
huracanados; por último, el Rayo Negro, que es el  del 
poniente, terriblemente destructivo, y el responsable 
de incendios, aunque muestra cierta preferencia por 
impactar en templos católicos.5 Razones sobran, en 
la percepción cristiana, para considerarlo el Diablo 
mismo. No obstante, según los  zoques, el “Diablo” 
podría ser invocado en su papel de hombre-rayo 
para propiciar o detener lluvias. La esposa del rayo, 
toda vez que está asociada al agua, es la rana. Esta 
doble concepción hace del “costumbrero”, desde la 
representación cristiana, un ser ambivalente; sin 
embargo, para este último, su rito de invocación no es  
al mal, sino al dios de la lluvia, a la fertilidad.

Un ente femenino terriblemente maléfico es 
Nöwayomo (Nö es “agua”; way es un locativo: “oriunda de”; 
y yomo “mujer casada”). Podría traducirse como “Mujer 
oriunda del agua”, aunque localmente a este personaje 
se le conoce en castellano con el nombre de “Sirenita”. 
Se cree que en realidad Nöwayomo es una víbora, y gusta 
seducir a los hombres haciéndose pasar por la novia, 
esposa o amante. Ella se pasea desnuda libremente en las 
márgenes de los ríos, y es seductora. El hombre cae en la 
tentación, pero Nöwayomo le guarda una sorpresa, pues 
tiene la vagina dentada. Evidentemente, este personaje 
es identificado  como una variación de Satanás o el 
diablo-serpiente.

Otro personaje de la cosmovisión zoque que 
encajó a la perfección en la iconografía cristiana  fue 
la concepción de la tona o tonalli, animal compañero 
o alter ego, interpretado bajo la figura del “ángel de la 
guarda”. En la concepción indígena, tanto el alter ego 
como la persona son interdependientes: uno cuida 
del otro y ambos corren suertes paralelas. En la visión 
zoque, un individuo podría tener hasta 13 “ángeles de 
la guarda” o animales compañeros. Dependiendo de 
la combinación de tipos de animales, éstos podrían 
ser fuertes o débiles, arrojados o cobardes, tímidos o 
extrovertidos, de costumbres diurnas o nocturnas, y 
todos estos elementos definen la personalidad o carácter 
del individuo. La concepción de la tona no fue del todo 
satanizada.

Una deidad femenina muy importante es Sawaoko 
(Sawa es “viento”, Oko significa “abuela”, en su forma  
reverencial): “La abuela-viento”. Es una mujer en 
extremo bella; sus cabellos son largos, miden como 
tres metros de longitud. Para provocar vientos baila 
haciendo girar su larga cabellera, y el ruido que 
produce es “wis, wis”. Los vientos pueden ser dañinos 
o benéficos, según cada circunstancia.  

Existen otras muchas deidades, sin embargo, no 
podemos dejar de referir a los dueños del cerro, de ríos, 
de pueblos desaparecidos, de panteones, de cuevas y 
muchos otros sitios considerados como de  “encanto” o 

Rituales de invocación a deidades ancestrales zoques 



87Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

“sagrados”. Son los mencionados Kotsökpöt o Kotsökyomo. 
Ellos son amos y señores de todo cuanto existe en 
el suelo y subsuelo, y sus riquezas son infinitas.6 
Especialmente se considera como “tesoro” el agua, el 
gas natural, el petróleo, piedras preciosas y el barro 
destinado a la alfarería. Son considerados dioses de 
la fertilidad o Madre/Padre Tierra. A ellos se recurre 
en petición de abundantes cosechas y riquezas varias. 
Todo parece indicar que la figura del “Señor del Cerro” 
fue utilizada por los evangelizadores para sustituirla 
por la imagen del santo patrón del pueblo, pues ambos 
cumplen básicamente las mismas funciones. Así, por 
ejemplo, en Chapultenango algunas veces la Virgen 
del Rosario es equiparada a la Señora del volcán 
Chichón. Como las versiones de que el Señor del Cerro 
lo equiparan al diablo, pues se presume que da riquezas 
a cambio del alma del sujeto beneficiado. 

Invocación a deidades ancestrales 

La invocación a deidades ancestrales son ceremonias 
que se desarrollan bajo tres planos socio-religiosos 
bien definidos: la dimensión privada, la pública, en 
contextos religiosos, y la pública social, por medio 
de eventos  de difusión cultural, como muestra del 
folclore zoque. Los eventos privados se desarrollan 
generalmente en las casas, las montañas, las cuevas 
y otros sitios considerados “sagrados” o que tienen 
“encanto”. La celebración pública religiosa se lleva 
a cabo principalmente en la iglesia, las ermitas y los 
panteones. Y la pública social, como ya se mencionó, a 
través de  eventos culturales, generalmente de carácter 
oficial.  

Respecto a los eventos privados, dada su naturaleza, 
contamos con pocos registros de idolatría que datan de 
la época de la Colonia, y que dan cuenta del proceso de 
evangelización al que los indígenas de la región se vieron 
sometidos.7 Sin embargo, recientemente rescatamos un  
rezo de  un campesino al Señor del Cerro, al iniciar sus 
labores agrícolas. 

Como ejemplo de ceremonias públicas de invocación 
en contextos religiosos, tenemos el caso de la erupción 
en marzo y abril de 1982 del volcán Chichón, situación 
ante la que los “costumbreros” invocaron a la Señora del 
Volcán para aplacar su ira.

Finalmente, los eventos públicos sociales se 
desarrollan en espacios de exhibición del folclore nativo 
auspiciados, generalmente, por organismos oficiales. 
Veamos el desarrollo ceremonial en cada espacio socio-
religioso.

a. Invocación de fertilidad al Señor  
o Señora del Cerro 

El Señor o Señora del Cerro es, como su nombre lo dice, 
el espíritu de la montaña, amo, dueño y señor de todo 
cuanto existe en ella. Se concibe como una persona 
extremadamente rica y poderosa, a quien se recurre 
especialmente  en peticiones de fertilidad. Es muy 
fecunda, y es también considerada como la “Madre 
Tierra”. Es común que a este espíritu los “costumbreros” 
suelan identificarlo  con el nombre del santo patrón 
del pueblo.

Cada cerro importante tiene su dueño, sea masculino 
o femenino. En Chapultenango, por ejemplo, el cerro 
Gavilán se cree que está gobernado por un joven 
muy apuesto y poderoso llamado Saspalangui (Saspa es 
adjetivo que quiere decir de “excelso”, y langui, es un 
nombre propio); es decir, “Langui el excelso”. Saspalangui 
es muy enamorado, y corteja a otros cerros femeninos; 
especialmente mantiene amoríos con la dueña del 
cerro Tsitsungotsök (Cerro Chichón, es decir, el volcán 
Chichonal). Los encuentros entre Saspalangui y la Señora 
del Volcán son muy escandalosos: a menudo tiembla, 
ruge la montaña y arroja fumarolas; pueden considerarse 
encuentros explosivos.

En síntesis, para obtener abundantes cosechas se 
invoca a la Madre Tierra. Unas veces se le ofrece comida, 
“sólo se utilizaba el corazón, el hígado, los ojos y el 
cerebro, que se colocaban en una olla nueva de barro 

Laureano Reyes Gómez



88 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

y, si era posible, decorada con pintura de animales 
como el mono, el águila, el armadillo, la mariposa y el 
jaguar” (Reyes, 2007: 33). En la década de 1970, a raíz 
de la construcción de la presa Chicoasén, el reporte 
de salvamento arqueológico registró cincuenta y tres  
cuevas, de las cuales veintitrés  contenían vestigios 
arqueológicos (básicamente cerámica) y dieciocho   
contaban con pinturas rupestres, todas ellas en color 
rojo. En todos estos sitios los antiguos pueblos acudían 
a hacer ofrendas y rituales de invocación a sus deidades 
(actualmente grupos de zoques continúan realizando 
ritos ancestrales en el Cañón del Sumidero).

Un ejemplo de plegaria dirigida a la Madre Tierra 
fue recopilado y traducido del zoque al castellano por 
Jaime Díaz Gómez, proveniente de su padre Miguel 
Díaz, de 65 años, al celebrar un rito de preparación 
de la tierra para la siembra en la comunidad zoque de 
Anexo, municipio de Rayón, Chiapas, en abril del 2002. 
La oración reza  así:

Madre Tierra, ante mi Dios presente voy a hablarte 
y a pedirte permiso. Ante mi Dios presente como 
madre de todos los dones que existen. Voy a trabajar 
y a caminar sobre tu suelo, sobre tu corazón, porque 
así los destinó mi Dios. No te enojes, no te sientas 
mal, aquí es el lugar donde voy a trabajar, ya que soy 
un humilde trabajador de mi madre tierra. Durante 
el tiempo que trabajaré, a tus animales y crianzas 
quítalos de aquí, guárdalos por un tiempo para no 
causarles y causarme problemas, porque aquí es 
donde haré mi humilde trabajo. Voy a cultivar mis 
alimentos para pasar los días porque tengo que comer 
para sobrevivir; aquí es donde estarás a mi lado y 
permanecerás, mi Dios. Tú vas a impedir y alejar 
aquellos malhechores, nahualeros y hechiceros para 
turbarlos y convertirlos en enemigos tuyos. Vas a 
utilizar tu majestuosa y antigua sabiduría como arma 
para protegerme de todos los peligros y males. Así es 
como te imploro, mi Dios, para que me cuides en los 
días de trabajo, ya que aquí es donde van a caminar 

mis hijos, mis frutos, tus hijos, tus frutos, durante el 
tiempo que viviremos sobre la tierra. 8

Después de hacer esto, el señor Miguel Díaz sacrificó aves 
y dio de comer y beber a la tierra, como agradecimiento 
por  sus abundantes cosechas. En especial recuerda 
haber cosechado algunas “mazorcas papá”, es decir, 
mazorcas gemelas, cuyos granos  utilizó parcialmente  
como semilla para posteriores siembras, y otra 
porción la usó como ofrenda para su altar familiar, en 
agradecimiento por los favores recibidos. Según su 
concepción no había duda de que sus plegarias habían 
sido escuchadas. Para él esta evidencia demostraba, con 
hechos, la existencia del Señor del Cerro.  

b. Invocación a Pyogachu’we (“la Vieja que Arde”), 
Señora del volcán Chichón 

Pyogbachu’we (Py, pronombre de segunda persona en 
singular, Ogba equivale a “arde”, y Chu`we a “abuela”) es 
“la abuela que arde”. Es la dueña del cerro del volcán 
Chichón. Tuvo violenta actividad explosiva del 28 de 
marzo al 5 de abril de 1982.

Antes de que el volcán Chichón hiciera erupción, 
los zoques más tradicionalistas ya habían consultado 
al oráculo y recurrido a otros vaticinios para conocer 
la suerte que correrían sus pueblos ante el inminente 
evento explosivo.

Justamente en el sector de “costumbreros” del pueblo 
de Ocotepec, corrió el rumor de que habían advertido, a 
través de sueños , que San Marcos Evangelista, patrón 
del pueblo, no podría ganar la batalla al pelear contra 
la Dueña del Volcán, toda vez que San Marcos “ya 
se cansaba”, es decir, estaba viejo, y sería incapaz de  
defender al pueblo de  la erupción volcánica. 

En estos sueños habían advertido que San Marcos 
“estaba perdiendo poder”, que su nahual, el “tigre” 
alado y la espada flamígera no representaban ninguna 
amenaza para la Señora del Volcán, pues ella era más 
poderosa, toda vez que podría inundar de petróleo, 

Rituales de invocación a deidades ancestrales zoques 



89Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

fuego, gases, arena y rocas incandescentes no sólo a los 
pueblos zoques, sino al mundo entero. El pronóstico 
era que las comunidades aledañas al complejo volcánico 
desaparecerían. Habría, entonces, que calmar la ira 
de Pyogbachu`we, ofreciéndole sacrificios a manera de 
víctimas alternas. 

La delicada tarea se le encomendó a los ancianos 
“costumbreros”. La misión era aplacar la ira de la 
Señora del Volcán a través de ofrendas. Así, un grupo 
de ancianos se dirigió al ejido Guayabal y a la colonia 
Volcán, muy cerca del volcán Chichón, lugar donde 
“había dibujos en piedras y escrituras jeroglíficas […], 
bancos de arena volcánica y restos de cerámica de 
barro, ollas de barro, figurillas de 20 a 30 centímetros 
de altura, con características de ofrendas de adoración 
de sus dioses, a una profundidad de 20 a 50 centímetros, 
[sitios] poblados por los antiguos zoques…” (Reyes, 
ibid: 32). Ahí hicieron sacrificios de aves y pidieron 
piedad a la Madre Tierra. Ejecutaron música de flauta 
de carrizo y tambor, bailaron, rezaron y comieron en 
honor a Pyogbachu`we.

Un fragmento a la invocación a la “Vieja que arde” 
dice así:

Señora que celebra sus enojos con fiestas,
señora de noches multicolores y días oscuros.
Niña, joven, señora y anciana de belleza temida.
Señora que apaga las estrellas y enciende los rayos,
que duerme despierta, que recuerda el olvido.
Te recordamos como piedra preciosa, como fino 
pedernal.
Como luz de la oscuridad,
Como víbora de fuego. Ven a nosotros.

Los “costumbreros” oraban en silencio, dirigiendo la 
ceremonia. Al concluir, regresaban en fila india sin 
volver la mirada hacia atrás, hasta nueva orden. Se tiene 
la firme convicción que el volcán llama a la persona por 
su nombre y que, en caso de voltear, el sujeto es atrapado 
por el “encanto” y convertido en piedra.

La petición, a decir de los “costumbreros”, fue 
escuchada, pues tres meses antes de hacer erupción 
el volcán, la mismísima Pyogbachu’we bajó a las aldeas 
ubicadas en el complejo volcánico a invitar a su fiesta 
de cumpleaños. Ella prometió a sus invitados halagarlos 
con bastante cohetería, luces multicolores, castillos y 
bombas. Aceptar el convite garantizaba una vida eterna 
en el mundo de Tsu’an, donde todo es fiesta y la vida 
se embelesa. Rechazarla, significaba una vida llena de 
sufrimientos terrenales. 

Gracias al aplacamiento de la ira de la Señora del 
Volcán, San Marcos de alguna manera hizo valer su 
poder, pues durante el proceso eruptivo Ocotepec no 
fue destruido en su totalidad, como sucedió con otros 
muchos pueblos; aunque fue evacuado, se mantuvo en  
fase de excepción. Por otro lado, Pyogbachu`we  celebró 
su fiesta de cumpleaños;  quienes fueron los invitados 
se consideraron dichosos por asistir  y ahora gozan de 
felicidad eterna.

Los “costumbreros” demostraron la existencia 
real de Pyogbachu´we, y su poder destructivo quedó de 
manifiesto. Al mismo tiempo, gracias a que su ira fue 
menguada con las ofrendas celebradas en su honor, se 
consideró que San Marcos negoció la salvación de su 
pueblo. 

En contraste, tanto para católicos como para 
adventistas,  la Señora del Volcán es identificada como 
una figura diabólica. De hecho, algunos zoques están 
seguros de que San Marcos colocó su león alado con su 
espada flamígera en lo alto de la fachada de la catedral 
de Tuxtla Gutiérrez, viendo hacia el Norte, y vigilando 
los movimientos que hace la Señora del Volcán. Nuevas 
batallas están por librarse.

 
c. Evento público social: ceremonia al Padre Sol 

Los programas culturales de tipo oficial son espacios 
donde tiene cabida la celebración de ceremonias rituales 
ancestrales de los pueblos indígenas, como muestra del 
folclore nativo, sin mayor  satanización y que, además, 

Laureano Reyes Gómez



90 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

refuerzan la identidad del  grupo. En ellos se recrea lo 
que se considera  debió ser la práctica religiosa de estos 
pueblos, se ensaya y monta con fines teatrales.

Este es el caso de la puesta en escena de la ceremonia 
“Al Padre Sol”, rito en el que se teatraliza el inmenso 
respeto a la máxima deidad, pues “a los dioses se les 
debe mucho y que sin respeto y sin ofrendas al dios Sol  
se acabaría todo de lo que hay sobre la tierra y de más 
allá” (Díaz, s/f: 1).

Esta ceremonia se llevó a cabo en conmemoración 
al 28 aniversario de la erupción del volcán Chichón, el 
día 23 de marzo de 2010, en las instalaciones del Centro 
de Difusión Cultural de la Universidad Intercultural 
de Chiapas, con sede en San Cristóbal de Las Casas, 
Chiapas. El evento fue convocado por el Comité de 
Lengua y Cultura Zoque (CLCZ), la Comisión Nacional 
para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas (CDI) y la 
Universidad Intercultural de Chiapas (UNICH). 

Participaron en la ceremonia alrededor de doce 
integrantes, más el personaje principal que hizo las 
veces de sacerdote. Todos vestidos a la usanza azteca: 
los hombres con taparrabos, penachos y pulseras; las 
mujeres, con vestidos largos adornados con grecas de 
colores y penachos menos elaborados. Todos usando  
incienso, y haciéndose acompañar por un ídolo de piedra 
y mazorcas de diversos colores. Un grupo de músicos 
acompañó la ceremonia ejecutando música de carrizo, 
tambor, violín y guitarra.

La ceremonia se efectuó  con la siguiente plegaria:

Palabras al papá Sol:
Mi señor, 
mi padre,
 tú que iluminas a la tierra, 
tú que te levantas todos los días 
tú que nos iluminas, 
tú que nos envías el bienestar.
Hoy te pido, 
te encomiendo y te entrego esta ofrenda de este 
pueblo tuyo,

este perfume del árbol sagrado para ti. Te sahumamos
con todo el pueblo aquí reunido ante ti, recibe todo 
lo que han traído en tu presencia.
Así como en la antigüedad tu pueblo te espera para 
que les envíes tus bendiciones, tu sagrada sabiduría, 
tu sagrada palabra, tu sagrada vida.
Todos los días envíanos el buen vivir y la salud, protege 
a nuestros hijos, protégenos de las enfermedades, que 
tu pueblo se multiplique, que nuestro trabajo sea 
grande, haya abundancia en nuestra cosecha, que las 
semillas que depositamos en el corazón de la madre 
tierra sea fecunda, que nunca nos falte nada, que 
nunca haya pleito entre nosotros, ni desigualdad, 
ni odio ni venganza. Esto es lo que el pueblo te pide 
papá que estás en el cielo, que nos iluminas todos los 
días. Así es.              

Üj  ngomi,
Üj jara,
Mijte nisü’npapü yü’ nasakopajk,
Mijte xa’pa tuntum jama,
Mijte dü nisü’nütyanpapü,
Mij dü gü’wejatyampabü te wüpü ijtkuy,
Yüti mij ngü’japy’tsi, 
Mij ntsamepüjkpa’tsi, mij ntsükütsipa’tsi yü’ 
wendiram mij nkupkuyis dyosandam,
Yü’ masan kuyjis sa’sapü ‘yoma mijchkoroya. 
Mij ngüjo’kütyampa’tsi yü’ mumu mij ngupkuyji’n 
yü’ki tu’mupü mumu jamase, tsüküpüjkayaü mumu 
tiram mityajupü’is ndxajkayae mij wi’nanomo.
Te’se ya’ajkpü iri’omose, mij nkupkuyis jyo’kpa 
wü’kü nkyü’wejayaü mij oye’ajkuy, mij masan 
ntsame,mij masan mujsokyuy, mij masan otowe , 
mij masan ntsüki, mij masan ijtkuy.
Tumtum jama dü yü’wejatymü te sa’sapü ijtkuy, yajk 
sone ajü mij nkupkuy, suñi yajktsojkyaü üj uneram, 
Jana ’yirü ka’kuy, yajk sone’ajü üj yosandam, yajk 
tsojkyaü tü’müyuaü te puj nijptampüpü’tsi te mayi 
nasakopajkis kyujkpajküsi, mumu jama yajk irü 
mumu tiyü, umü yajk irü te ji’ wyüpü tiyü, te onguy. 

Rituales de invocación a deidades ancestrales zoques 



91Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Te kijpkuy y eyara’mpü tiyü ji dyajk tu’najepü te 
kupkuy, 
Te’sere jujche ne mij nke’jatyawü üj jara tsajpomopü 
(Román Díaz Gómez, zoque de Nuevo Esquipulas 
Guayabal, Anexo de Rayón, Chiapas).

Palabras finales

Los “costumbreros” conforman un sector religioso 
que practica un catolicismo muy particular, con 
fuerte influencia de la visión indígena de sus 
deidades ancestrales. El largo y violento proceso de 
evangelización que han experimentado los pueblos no 
ha podido borrar del todo las prácticas antiguas de la 
religión nativa, a lo sumo se ha resignificado, pues la 
concepción y práctica cultural de sus ritos obedece a 
la visión que tiene del Supramundo y del Inframundo. 
Para ellos, sus dioses están vivos, y algunas veces 
visten ropaje de santos católicos. Sin embargo, desde 
la perspectiva cristiana se suele identificar a sus dioses 
bajo la figura del Diablo, por lo que sus invocadores  
son acusados de ignorantes, idólatras o brujos.
Por ejemplo, cuando un “costumbrero” reza al Rayo 
Azul para pedir abundantes lluvias, o al Rayo Blanco 
para calmarlas, los otros credos los descalifican, 
pues identifican a las deidades nativas con el mal. 
Sin embargo, en situaciones de excepción, como la 
que experimentaron con la erupción violenta del 
volcán Chichón sucedida en marzo y abril de 1982, 
no importaba quién salvaría a la población, si las 
deidades zoques o los santos cristianos, sino que 
se amalgamaron ambas concepciones con el fin 
de  sentirse protegidos independientemente de la 
adscripción religiosa.

Por otro lado, el “costumbrero” percibe en 
algunos santos católicos, especialmente los que se 
representan como viejos, que éstos ya se cansan, y 
en consecuencia “están perdiendo poder”, por lo que 
es preciso auxiliarse de las deidades nativas, pues 
todos ellos son extremadamente poderosos, jóvenes 

y, en especial, están vivos, no envejecen y por lo tanto 
no mueren. Evidentemente, esta concepción irrita 
al sector católico, y es una de las principales por la 
cual entran en conflicto ambas creencias y prácticas 
religiosas. 

El “costumbrero”, así,  vive en un mundo 
ambivalente; por un lado, es motivo de burla y 
discriminación por parte de otros credos religiosos, 
pues es calificado como idólatra, ignorante, brujo, 
“borracho” y “atrasado”.. Pero por otro lado, para 
fines culturales estos individuos son vistos como los 
depositarios de la tradición, los que dan identidad 
al grupo, los que mantienen viva la costumbre y las 
tradiciones religiosas nativas..

Sin embargo, se sea costumbreros o no, la creencia en 
lugares encantados y en seres sobrenaturales (llámense 
Diablo o cualquier otra denominación cristiana) es de 
dominio público. La tradición oral en las comunidades 
está plagada de estos personajes.

Se ignora el número de “costumbreros”, pues es 
una denominación local. Los registros estadísticos, 
en consecuencia, no los captan, pues esa categoría 
religiosa no existe para fines analíticos. Por otro lado, 
la celebración de ritos en eventos públicos sociales, 
en especial los de carácter oficial, ha permitido 
difundir la “costumbre” que aún mantienen los 
pueblos originarios, sin temor de ser reprendidos por 
prácticas “paganas”. Así, en estos espacios públicos 
recrean algunas danzas antiguas y otras ceremonias 
propiciatorias donde invocan libremente a sus 
deidades antiguas.

La religiosidad nativa zoque ha sido satanizada, entre 
otras cosas, porque se desconoce su cosmovisión; a pesar 
de ello ha sobrevivido, en parte de  forma clandestina 
o en tanto que su práctica ha sido estigmatizada. Es 
preciso entonces hacer una investigación profunda 
que brinde elementos que nos permitan conocer, 
entender y explicar la cosmovisión indígena respecto 
de la religiosidad zoque, y entender más la práctica de 
los “costumbreros”. 

Laureano Reyes Gómez



92 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 9, vol. IX, núm. 2, diciembre de 2011, San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Notas

1 De hecho, los zoques, especialmente los de Copainalá, 
como grupo étnico, se autodenominan suñipöt. Es decir, 
“los Hermosos”. (Véase Villasana, 1995: 209).

2 Para mayor información véase Reyes, 2008.
3 En la cosmovisión zoque, la edad está estrechamente 

relacionada con el ciclo solar. Así, las deidades por 
las mañanas son niñas, al medio día, mozas, y por las 
tardes, maduras; nunca mueren.

4 En la cosmovisión mixe, parientes cercanos a los 
zoques, el rayo es percibido como “… un Señor muy rico, 
dueño de la lluvia, de los animales del monte. Manda a 
regar la milpa y da órdenes donde echar mucha agua y 
dónde nomás lo suficiente. Quien no hizo sacrificios va 
a tener mala cosecha, su milpa no será cuidada y regada” 
(Ballesteros y Rodríguez, 1974: 66).

5 En realidad no hay una opinión que unifique los criterios 
de color, origen y acciones de los rayos, muy en especial 
del rayo negro. Hay quienes dicen que éste no existe, 
sino suele confundirse a menudo con el toki (cometa), 
cuyo impacto es fulminante. En la cosmovisión zoque 
fue el toki, y no los rayos, el único capaz de destruir el 
cerro de la abundancia, y puso al descubierto el maíz. 
Véase Villasana, 2009. 

6 El “Dueño del Cerro”, en la opinión de Jorge Báez (2003: 
591), “vigila todas las riquezas guardadas en su interior 
—alimento, maderas, animales, dinero…— y los humanos 
deben realizar rituales propiciatorios para obtenerlas” 

7 Sobre el particular se recomienda la lectura de Dolores 
Aramoni (1992).

8 Comunicación personal de Jaime Díaz Gómez, 14 de 
agosto de 1998.

Bibliografía 

Aramoni Calderón, Dolores (1992), Los refugios de lo 
sagrado. Religiosidad, conflicto y resistencia entre los zoques 
de Chiapas, México: Consejo Nacional para la Cultura 
y las Artes.

Báez-Jorge, Félix (2003), Los disfraces del diablo, México: 
Biblioteca Universidad Veracruzana. 

Ballesteros R. Leopoldo, Rodríguez E. Mauro (1974), 
La cultura mixe. Simbología de un humanismo, México: 
Editorial Jus.

Córdoba O., Francisco R. (1975), “Ciclo de vida y cambio 
social entre los zoques de Ocotepec y Chapultenango, 
Chiapas”, en Los zoques de Chiapas, Alfonso Villa Rojas, 
José M. Velasco Toro, Félix Báez-Jorge, Francisco 
Córdoba y Norman Dwight Thomas, México: 
Instituto Nacional Indigenista, pp. 189-220.

Díaz Gómez, Román, (s/f), “Ofrenda zoque”, Ms.
Reyes Gómez, Laureano (2007), Los zoques del volcán, 

México: Comisión Nacional para el Desarrollo de los 
Pueblos Indígenas (CDI).

Reyes Gómez, Laureano (2008), “La visión zoque del 
Inframundo”, en Revista Española de Antropología 
Americana, núm. 2, vol. 38, pp. 97-106, España.

Villasana Benítez, Susana (1995), Identidad étnica entre los 
zoques de Chiapas. Estudio comparativo. Tesis de Maestría, 
México: ENAH.

Villasana Benítez, Susana (2000), “The presence of 
Corn in Myths. The Ke’n miomo. Zoques of Chiapas”, 
en Latin American Indian Literatures Journal. A Review of 
American indian Texts and Sutidies, núm. 1, vol. 25, Penn 
State Greater Allegheny, pp. 1-18.

Consultas en línea 

Rodríguez León, Félix, “Sobre el costumbre zoque”, 
[consultado: 03 de mayo de 2010]. Disponible 
en línea: http://pacificosur.ciesas.edu.mx/fichas/
conte28.html.

“Zoques de Chiapas”. [consultado: 03 de mayo de 2010]. 
Disponible en línea: http://pacificosur.ciesas.edu.mx/
fichas/opcion28.html.

Grupo de zoques continúan realizando ritos ancestrales 
en el Cañón del Sumidero. [consultado: 15 de 
mayo de 2010]. Disponible en línea: http://www.
diariodepalenque.com/nota.php?nId=17116. 

Rituales de invocación a deidades ancestrales zoques 




