Articulos

RITUALES DE INVOCACION A DEIDADES ANCESTRALES ZOQUES

Laureano Reyes Gomez

Resumen: Eneste trabajo se estudia la persistencia de prdcticas de
rituales ancestrales zoques, en la invocacion a deidades en eventos
donde se requiere el concurso de sus dioses nativos. No obstante ¢l
largo proceso de evangelizacion, este conocimiento estd en manos
de los catolicos tradicionalistas identificados localmente como
“costumbreros”, y lo desarrollan en tres planos de espacios socio-
religiosos muy importantes: el ambiente privado (casas, cuevas,
cerros), el publico, en contextos religiosos catélicos (la iglesia, la
ermitayotroslugares “sagrados”), y elnivel publico social, aquel que
sedesarrolla eneventos oficiales de difusion cultural, como muestra
del folclore nativo zoque, y que se presenta a menudoteatralizado.

Palabras clave: Rituales, invocacion, deidades, zoques.

Enviado a dictamen: 17 de septiembre de 2011
Aprobacion: 11 de octubre de 2011
Revisiones: 1

Dr. Laureano Reyes Gomez, doctor en Ciencias Sociales por El Colegio de la
Frontera Norte, labora en el Instituto de Estudios Indigenas de la Universidad
Autonoma de Chiapas, en San Cristobal de Las Casas, Chiapas. Temas de

especializacion:  Etnogerontologia social, Antropologia médica. Correo

electronico: reylau2001@hotmail.com.

Abstract: In this paper we study the persistence, despite
the long process of evangelization, Zoques ancestral ritual
practices in the invocation of native deities, in events where
they need the assistance of their gods. This knowledge is held by
traditional Catholics self identified locally as “costumbreros”
and develop in three planes of space very important socio-
religious: the private environment (houses, caves, hills),
the Catholic public contexts (church, the chapel and other
“sacred” places), and the social public, one that takes place at
official events of cultural diffusion, as shown in native Zoque

folklore (theatrical).
Keywords: Rituals, invocation, deities, Zoques.
Introduccion

aregion de los zoques esta ubicada en el extremo

noroccidental del estado de Chiapas y zonas

ledanas de los estados de Oaxaca y Tabasco

(Villa, 1975: 17). Su poblacion esta fraccionada por

motivos religiosos en tres segmentos perfectamente

diferenciados e identificados: los “costumbreros”, los
catolicos y los adventistas (Cordoba, 1975:194).

Este trabajo tiene el proposito de exponer como,

a pesar del largo proceso de evangelizacion que han

sufrido los pueblos indigenas, los zoques atin conservan

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 83



RITUALES DE INVOCACION A DEIDADES ANCESTRALES ZOQUES

vestigios de practicas religiosas antiguas que se
pueden observar en ritos ceremoniales especificos, ya
sean propios de sus costumbres ancestrales (ritos de
fertilidad, para aplacar la ira de las deidades), ya como
complemento de rituales cristianos (celebracion de
los santos patrones), o bien como muestra publica
del folclore nativo (asistencia a eventos culturales
oficiales). Estas practicas estan depositadas en un sector
minoritario de la poblacion , que se identifica como
“costumbrero” o “catolico tradicionalista”.

Aunque no se cuenta con datos estadisticos sobre el
namero de practicantes considerados “costumbreros”,
se estima que, s6lo en la cabecera municipal de
Ocotepec, el segundo municipio con mayor nimero
de hablantes monolingties de zoque, alrededor de unas
veinte familias practican los ritos de “la costumbre”
(Rodriguez Leon, “Sobre la costumbre zoque”).

La ritualidad “costumbrera” esta a cargo
principalmente de ancianos tradicionalistas, que
desempenan cargos religiosos instituidos por la Iglesia
Catolica desde la época colonial . Es decir, se trata de
personas que generalmente combinan el cristianismo
con elementos de la religiosidad nativa zoque: invocan
a sus deidades ancestrales algunas veces bajo la figura
de santos catolicos, oran en lengua zoque, acompanan
sus ritos con musica de flauta y tambor, ejecutan danzas
rituales, en situaciones especiales realizan sacrificios
de aves, y la ingesta de alcohol en sus ceremonias es un
uso comun. El ritual no necesariamente se realiza en
el templo catolico, sino en los lugares de trabajo, las
cuevas, los cerros y otros sitios considerados sagrados
como las ermitas. Los “costumbreros”, entonces,
mantienen las expresiones religiosas antiguas de la
etnia, aunque con una fuerte carga sincrética, y en ellos
recae, en buena medida, la identidad cultural del grupo.

Sin embargo, los “costumbreros”, a los ojos de
los demas grupos religiosos, tienen una connotacion
generalmente negativa: para los catolicos son
“atrasados, no entienden como las gentes y ademas
sonmuy borrachos™; mientras que para los adventistas,

Articulos

»

ademas de “atrasados”, “viven en el error y son idolatras”
(Cordoba, Op. Cit: 195).

La practica de esta religiosidad obedece, en buena
medida, a que esta sustentada en la cosmovision y
cultura general del grupo indigena. Asi, sus deidades
estan presentes bajo diferentes manifestaciones en la
vida diaria. De igual forma sucede con su percepcion
del Inframundo y sus necesidades espirituales en el
Supramundo. Los ancianos “costumbreros” algunas
veces manejan las artes de la medicina y la magia, y
son vistos como los depositarios de las costumbres
del grupo, especialmente en los ritos ceremoniales de

fertilidad.
Las deidades zoques

La religion antigua de los zoques es de tipo animista.
Creen en una constelacion de dioses, todos ellos
vivos, a menudo jovenes, excelsos, que nunca mueren
y son extremadamente poderosos. Dependiendo del
comportamiento humano observado en la vida terrena,
las deidades pueden brindar premios o castigos.
Generalmente aparecen en parejas bajo la figura de
hombre o mujer, o bien, macho o hembra. Cuando la
deidad es femenina, es percibida en extremo hermosa
fisicamente, y de mayor poder que el hombre. De
hecho, en lengua nativa existen dos palabras para hacer
referencia a lo hermoso, lo bello, lo agradable, e incluso
lo sabroso: sufii y sa’sabé. La primera expresion es de uso
comin; la segunda, de uso reverencial, y esta reservada
a las deidades. Solo a los dioses puede otorgarseles la
categoria de excelsos; los humanos han de conformarse
con ser simplemente bellos.!

La residencia de los dioses est4 en el Inframundo,
aunque hacen presencia en la vida terrena a su voluntad
o por invocacion humana. Segtn la percepcion zoque
existen tres inframundos y un mundo terrenal; todos
estos espacios coexisten en forma simultanea, es decir,
son mundos paralelos ala vida terrena, con la diferencia
de que en los diversos inframundos el tiempo no existe,

84 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

toda vez que esta congelado, atrapado en la eternidad;’
esta es una de las razones del porqué sus dioses nunca
envejecen,’ a diferencia de los santos catolicos, muchos
de los cuales son representados como ancianos, que,
ademas de cansarse, corren el riesgo de morir y, en
consecuencia, perder poder, como se asegura sucede
con San Marcos Evangelista, quien, dada su avanzada
edad, “ya se cansa”.

El primer inframundo se llama Tsu’an (literalmente:
“el umbral ala noche”), y es el mundo del Encanto. Ahi
van a vivir las personas que murieron en guerra o por
fenémenos naturales. Es un mundo de fiesta, todo es
felicidad eterna. No existe la enfermedad, la tristeza,
la vejez, las preocupaciones y otros pesares terrenales.
Este territorio esta gobernado por Kotsdk pot o Kotsck
yomo ( Kotsok quiere decir “cerro”, pét, “senor”; y yomo,
“mujer casada”); es decir, los “Duenos o Senores del
Cerro”). En la percepcion cristiana este elemento fue
usado para sustituirlo por la figura del santo patron,
como veremos mas adelante (vid. infra, p. 9).

El segundo inframundo es conocido como Ips téjk (
“laberinto”). Es el lugar donde van a vivir las personas
que murieron por causas naturales, incluidos los bebés
que perdieron la vida a edades tempranas y madres
muertas durante el parto. En este inframundo existe un
tribunal compuesto por trece ancianos que se encarga
de juzgar al nuevo residente, segtin el comportamiento
que observo en la vida terrena; el publico asistente al
juicio son sus antiguos vecinos, ahora residentes en
I'ps tdjk; en consecuencia, conocen al nuevo huésped, y
pueden apoyar o hundir al indiciado. El Gran Tribunal
estd compuesto por trece integrantes ancianos, de
los cuales seis lo defenderan y seis mas lo acusaran,
mientras que el decimotercer elemento tiene la delicada
tarea de emitir el veredicto final. Si tuvo una vida
ejemplar en tierra , como premio ocupara un puesto en
laestructura de poder, y podria alcanzar la categoria de
gran funcionario en este inframundo; en cambio, si tuvo
mal comportamiento en vida terrena, como castigo ira
a la carcel, cuyas paredes son de oro. El tiempo en I'ps

Laureano Reyes Gomez

tdjk estaatrapado. Los residentes premiados por su buen
comportamiento en la vida terrena gozan de felicidad
eterna. Los instrumentos de labranza y de cocina cobran
vida por si mismos, y son ellos los que hacen las faenas.

El tercer inframundo se conoce como Pagujk tsu
(“la media noche”). Este territorio esta reservado para
los suicidas. Es un mundo de sombras. Sus residentes
buscan insistentemente la salida, perono la encuentran,
toda vez que estan aqui por eleccion propia. Sufren
angustiay soledad. El tiempo esta congelado. La deidad
que gobierna este inframundo es Ka'ubdt (ka’u significa
“muerte”, y bét puede traducirse como “persona”,
“ente”): la personificacion de la muerte. Ka'ubdt retiene
asusresidentes en su territorio, los envuelve en un mar
de sombras.

Con el proceso de evangelizacion, la religion nativa
zoque sufrio cambios sustanciales, y, en el mejor de
los casos, se fusiond con los elementos cristianos. La
mayoria de las veces, quienes siguieron la practica
clandestina de los rituales nativos, al momento de ser
sorprendidos, fueron acusados de idolatria.

Sin embargo, para evangelizar a los nativos, los
espanoles usaron algunas figuras similares a los
antiguos dioses prehispanicos, y les pusieron nombres
castellanos. Evidentemente, hubo dificultades para
hacer las referencias, toda vez que cada concepcion
parte de culturas distintas. Por ejemplo, en la
concepcion zoque, las deidades siempre se identifican
en pareja, unas veces son malas, otras, buenas. Cuando
ladeidad zoque eraidentificada en su papel de malo, no
dudaron en catalogarla como el demonio, y asi, el diablo,
a decir de Baez-Jorge, utiliz6 varios “disfraces” (2003).
Surgieron, entonces, distintas formas de identificarlo..
Pocas figuras encajaron tan bien en la estructura
religiosa cristiana, como veremos a continuacion.

“El Malo” fue el epiteto que usaron los misioneros
hispanicos para referirse al Diablo (Baez-Jorge, 2003:
446). En lengua nativa se utilizan varias formas, aunque
existe un término genérico que lo define como tal: Ya'tsi
bé (Ya'tsiequivale a “malo”; bo es el agentivo: el Malo).

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 85



RITUALES DE INVOCACION A DEIDADES ANCESTRALES ZOQUES

Sin embargo, existen muchas otras formas de hacer
referencia al “malo”, unas de las mas importantes las
que citamos a continuacion:

Jokoisto (Joko equivale a “humo”, isto, “espejo”),
es decir, Espejo Humeante, dios de la guerra. Este
dios tiene como caracteristica principal que no
concede piedad atn rendido el enemigo, y lo destruye
sin compasion. Se invoca para que infunda valor,
coraje, inmisericordia, fuerza y sed de venganza. Los
evangelizadores encontraron razones suficientes para
considerar a Jokoisto bajo la figura del mal.

Monku’ (Mo es igual a “rayo”, n es un marcador
posesivo de segunda persona en singular, y ku’significa
“arbol”). Es decir, Rayo del Arbol, nombre con el
que se conoce al hombre-rayo. El Rayo del Arbol se
concibe como un anciano muy fuerte, que vive en la
copa de los arboles y anda desnudo. Para convertirse
en rayo brinca hacia el cielo gritando y se posa en las
nubes.* Existen en la concepcion zoque cuatro tipos de
hombres-rayo, los que se distinguen por color, origen
y acciones, a saber: el Rayo Azul es benévolo, viene del
Norte y propicia abundantes lluvias; el Rayo Blanco
viene del Sur, y actaa cuando hay calor provocando
sequias; se considera propio de los rayos “secos”,
que pueden caer en pleno dia soleado sin presagio de
[luvia; el Rayo Verde “se asoma” por el Oriente, y se
hace acompatiar de nortes, tormenta eléctrica y vientos
huracanados; por tltimo, el Rayo Negro, que es el del
poniente, terriblemente destructivo, y el responsable
de incendios, aunque muestra cierta preferencia por
impactar en templos catolicos.” Razones sobran, en
la percepcion cristiana, para considerarlo el Diablo
mismo. No obstante, segtin los zoques, el “Diablo”
podria ser invocado en su papel de hombre-rayo
para propiciar o detener lluvias. La esposa del rayo,
toda vez que esta asociada al agua, es la rana. Esta
doble concepcion hace del “costumbrero”, desde la
representacion cristiana, un ser ambivalente; sin
embargo, para este tltimo, su rito de invocacion no es
al mal, sino al dios de la lluvia, a la fertilidad.

Articulos

Un ente femenino terriblemente maléfico es
Nowayomo (N es “agua”; way es un locativo: “oriunda de”;
y yomo “mujer casada”). Podria traducirse como “Mujer
oriunda del agua”, aunque localmente a este personaje
se le conoce en castellano con el nombre de “Sirenita”.
Se cree que en realidad Nowayomo es una vibora, y gusta
seducir a los hombres haciéndose pasar por la novia,
esposa o amante. Ella se pasea desnuda libremente en las
margenes de los rios, y es seductora. El hombre cae en la
tentacion, pero Néwayomo le guarda una sorpresa, pues
tiene la vagina dentada. Evidentemente, este personaje
es identificado como una variacion de Satanas o el
diablo-serpiente.

Otro personaje de la cosmovision zoque que
encajo a la perfeccion en la iconografia cristiana fue
la concepcion de la tona o tonalli, animal compatiero
o alter ego, interpretado bajo la figura del “angel de la
guarda”. En la concepcion indigena, tanto el dlter ego
como la persona son interdependientes: uno cuida
del otro y ambos corren suertes paralelas. En la vision
zoque, un individuo podria tener hasta 13 “angeles de
la guarda” o animales companeros. Dependiendo de
la combinacion de tipos de animales, éstos podrian
ser fuertes o débiles, arrojados o cobardes, timidos o
extrovertidos, de costumbres diurnas o nocturnas, y
todos estos elementos definen la personalidad o caracter
del individuo. La concepcion de la tona no fue del todo
satanizada.

Una deidad femenina muy importante es Sawaoko
(Sawa es “viento”, Oko significa “abuela”, en su forma
reverencial): “La abuela-viento”. Es una mujer en
extremo bella; sus cabellos son largos, miden como
tres metros de longitud. Para provocar vientos baila
haciendo girar su larga cabellera, y el ruido que
produce es “wis, wis”. Los vientos pueden ser dafinos
o benéficos, segtin cada circunstancia.

Existen otras muchas deidades, sin embargo, no
podemos dejar de referir a los duenos del cerro, de rios,
de pueblos desaparecidos, de panteones, de cuevas y
muchos otros sitios considerados como de “encanto” o

86 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

“sagrados”. Son los mencionados Kotsékpdt o Kotsékyomo.
Ellos son amos y sefiores de todo cuanto existe en
el suelo y subsuelo, y sus riquezas son infinitas.®
Especialmente se considera como “tesoro” el agua, el
gas natural, el petroleo, piedras preciosas y el barro
destinado a la alfareria. Son considerados dioses de
la fertilidad o Madre/Padre Tierra. A ellos se recurre
en peticion de abundantes cosechas y riquezas varias.
Todo parece indicar que la figura del “Senor del Cerro”
fue utilizada por los evangelizadores para sustituirla
por la imagen del santo patron del pueblo, pues ambos
cumplen basicamente las mismas funciones. Asi, por
ejemplo, en Chapultenango algunas veces la Virgen
del Rosario es equiparada a la Senora del volcan
Chichon. Como las versiones de que el Sefor del Cerro
lo equiparan al diablo, pues se presume que da riquezas
a cambio del alma del sujeto beneficiado.

Invocacion a deidades ancestrales

La invocacion a deidades ancestrales son ceremonias
que se desarrollan bajo tres planos socio-religiosos
bien definidos: la dimension privada, la publica, en
contextos religiosos, y la publica social, por medio
de eventos de difusion cultural, como muestra del
folclore zoque. Los eventos privados se desarrollan
generalmente en las casas, las montanas, las cuevas
y otros sitios considerados “sagrados” o que tienen
“encanto”. La celebracion publica religiosa se lleva
a cabo principalmente en la iglesia, las ermitas y los
panteones. Y la pablica social, como ya se menciono, a
través de eventos culturales, generalmente de caracter
oficial.

Respecto alos eventos privados, dada su naturaleza,
contamos con pocos registros de idolatria que datan de
la época de la Colonia, y que dan cuenta del proceso de
evangelizacion al que los indigenas de la region se vieron
sometidos.” Sin embargo, recientemente rescatamos un
rezo de un campesino al Sefior del Cerro, al iniciar sus
labores agricolas.

Laureano Reyes Gomez

Como ejemplo de ceremonias publicas de invocacion
en contextos religiosos, tenemos el caso de la erupcion
en marzo y abril de 1982 del volcan Chichon, situacion
ante la que los “costumbreros” invocaron a la Sefiora del
Volcan para aplacar su ira.

Finalmente, los eventos publicos sociales se
desarrollan en espacios de exhibicion del folclore nativo
auspiciados, generalmente, por organismos oficiales.
Veamos el desarrollo ceremonial en cada espacio socio-
religioso.

da. Invocacion de fertilidad al Sefor
o Senora del Cerro

El Sefior o Sefiora del Cerro es, como sunombre lo dice,
el espiritu de la montana, amo, duefio y senor de todo
cuanto existe en ella. Se concibe como una persona
extremadamente rica y poderosa, a quien se recurre
especialmente en peticiones de fertilidad. Es muy
fecunda, y es también considerada como la “Madre
Tierra”. Es comtn que a este espiritu los “costumbreros”
suelan identificarlo con el nombre del santo patron
del pueblo.

Cada cerroimportante tiene su dueno, sea masculino
o femenino. En Chapultenango, por ejemplo, el cerro
Gavilan se cree que estd gobernado por un joven
muy apuesto y poderoso llamado Saspalangui (Saspa es
adjetivo que quiere decir de “excelso”, y langui, es un
nombre propio); es decir, “Langui el excelso”. Saspalangui
es muy enamorado, y corteja a otros cerros femeninos;
especialmente mantiene amorios con la duena del
cerro Tsitsungotsék (Cerro Chichon, es decir, el volcan
Chichonal). Los encuentros entre Saspalangui y 1a Sefiora
del Volcan son muy escandalosos: a menudo tiembla,
ruge lamontanay arroja fumarolas; pueden considerarse
encuentros explosivos.

En sintesis, para obtener abundantes cosechas se
invoca ala Madre Tierra. Unas veces se le ofrece comida,
“solo se utilizaba el corazon, el higado, los ojos y el
cerebro, que se colocaban en una olla nueva de barro

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 87



RITUALES DE INVOCACION A DEIDADES ANCESTRALES ZOQUES

y, si era posible, decorada con pintura de animales
como el mono, el aguila, el armadillo, la mariposa y el
jaguar” (Reyes, 2007: 33). En la década de 1970, a raiz
de la construccion de la presa Chicoasén, el reporte
de salvamento arqueologico registro cincuenta y tres
cuevas, de las cuales veintitrés contenian vestigios
arqueologicos (basicamente ceramica) y dieciocho
contaban con pinturas rupestres, todas ellas en color
rojo. En todos estos sitios los antiguos pueblos acudian
ahacer ofrendas y rituales de invocacion a sus deidades
(actualmente grupos de zoques contintian realizando
ritos ancestrales en el Canon del Sumidero).

Un ejemplo de plegaria dirigida a la Madre Tierra
fue recopilado y traducido del zoque al castellano por
Jaime Diaz Gomez, proveniente de su padre Miguel
Diaz, de 65 afios, al celebrar un rito de preparacion
de la tierra para la siembra en la comunidad zoque de
Anexo, municipio de Rayon, Chiapas, en abril del 2002.
La oracion reza asi:

Madre Tierra, ante mi Dios presente voy a hablarte
y a pedirte permiso. Ante mi Dios presente como
madre de todos los dones que existen. Voy a trabajar
y a caminar sobre tu suelo, sobre tu corazon, porque
asi los destin6 mi Dios. No te enojes, no te sientas
mal, aqui es el lugar donde voy a trabajar, ya que soy
un humilde trabajador de mi madre tierra. Durante
el tiempo que trabajaré, a tus animales y crianzas
quitalos de aqui, guardalos por un tiempo para no
causarles y causarme problemas, porque aqui es
donde haré mi humilde trabajo. Voy a cultivar mis
alimentos para pasar los dias porque tengo que comer
para sobrevivir; aqui es donde estaras a mi lado y
permaneceras, mi Dios. Tt vas a impedir y alejar
aquellos malhechores, nahualeros y hechiceros para
turbarlos y convertirlos en enemigos tuyos. Vas a
utilizar tu majestuosa y antigua sabiduria como arma
para protegerme de todos los peligros y males. Asi es
como te imploro, mi Dios, para que me cuides en los
dias de trabajo, ya que aqui es donde van a caminar

Articulos

mis hijos, mis frutos, tus hijos, tus frutos, durante el
tiempo que viviremos sobre la tierra. 8

Después de hacer esto, el sefior Miguel Diaz sacrifico aves
y dio de comer y beber ala tierra, como agradecimiento
por sus abundantes cosechas. En especial recuerda
haber cosechado algunas “mazorcas papa”, es decir,
mazorcas gemelas, cuyos granos utilizo parcialmente
como semilla para posteriores siembras, y otra
porcion la uso6 como ofrenda para su altar familiar, en
agradecimiento por los favores recibidos. Segtin su
concepcion no habia duda de que sus plegarias habian
sido escuchadas. Para ¢l esta evidencia demostraba, con
hechos, la existencia del Serior del Cerro.

b. Invocacion a Pyogachu'we (“la Vieja que Arde”),
Sefiora del volcan Chichon

Pyogbachu'we (Py, pronombre de segunda persona en
singular, Ogba equivale a “arde”, y Chu'we a “abuela”) es
“la abuela que arde”. Es la duena del cerro del volcan
Chichon. Tuvo violenta actividad explosiva del 28 de
marzo al 5 de abril de 1982.

Antes de que el volcan Chichon hiciera erupcion,
los zoques mas tradicionalistas ya habian consultado
al oraculo y recurrido a otros vaticinios para conocer
la suerte que correrian sus pueblos ante el inminente
evento explosivo.

Justamente en el sector de “costumbreros” del pueblo
de Ocotepec, corrio el rumor de que habian advertido, a
través de suenos , que San Marcos Evangelista, patron
del pueblo, no podria ganar la batalla al pelear contra
la Duena del Volcan, toda vez que San Marcos “ya
se cansaba”, es decir, estaba viejo, y seria incapaz de
defender al pueblo de la erupcion volcanica.

En estos suenos habian advertido que San Marcos
“estaba perdiendo poder”, que su nahual, el “tigre”
alado y la espada flamigera no representaban ninguna
amenaza para la Sefiora del Volcan, pues ella era mas
poderosa, toda vez que podria inundar de petroleo,

88 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

fuego, gases, arena y rocas incandescentes no solo a los
pueblos zoques, sino al mundo entero. El pronostico
era que las comunidades aledanas al complejo volcanico
desaparecerian. Habria, entonces, que calmar la ira
de Pyogbachu we, ofreciéndole sacrificios a manera de
victimas alternas.

La delicada tarea se le encomendo a los ancianos
“costumbreros”. La mision era aplacar la ira de la
Senora del Volcan a través de ofrendas. Asi, un grupo
de ancianos se dirigio al ejido Guayabal y a la colonia
Volcan, muy cerca del volcan Chichon, lugar donde
“habia dibujos en piedras y escrituras jeroglificas [...],
bancos de arena volcanica y restos de ceramica de
barro, ollas de barro, figurillas de 20 a 30 centimetros
de altura, con caracteristicas de ofrendas de adoracion
de sus dioses, a una profundidad de 20 a 50 centimetros,
[sitios] poblados por los antiguos zoques...” (Reyes,
ibid: 32). Ahi hicieron sacrificios de aves y pidieron
piedad a la Madre Tierra. Ejecutaron musica de flauta
de carrizo y tambor, bailaron, rezaron y comieron en
honor a Pyogbachu we.

Un fragmento a la invocacion a la “Vieja que arde”
dice ast:

Sefiora que celebra sus enojos con fiestas,

senora de noches multicolores y dias oscuros.

Nina, joven, sefnora y anciana de belleza temida.
Sefiora que apaga las estrellas y enciende los rayos,
que duerme despierta, que recuerda el olvido.

Te recordamos como piedra preciosa, como fino
pedernal.

Como luz de la oscuridad,

Como vibora de fuego. Ven a nosotros.

Los “costumbreros” oraban en silencio, dirigiendo la
ceremonia. Al concluir, regresaban en fila india sin
volver lamirada hacia atras, hasta nueva orden. Se tiene
la firme conviccion que el volcan llama a la persona por
sunombre y que, en caso de voltear, el sujeto es atrapado
por el “encanto” y convertido en piedra.

Laureano Reyes Gomez

La peticion, a decir de los “costumbreros”, fue
escuchada, pues tres meses antes de hacer erupcion
el volcan, la mismisima Pyogbachu’'we bajo a las aldeas
ubicadas en el complejo volcanico a invitar a su fiesta
de cumpleanos. Ella prometio6 a sus invitados halagarlos
con bastante coheteria, luces multicolores, castillos y
bombas. Aceptar el convite garantizaba una vida eterna
en el mundo de Tswan, donde todo es fiesta y la vida
se embelesa. Rechazarla, significaba una vida llena de
sufrimientos terrenales.

Gracias al aplacamiento de la ira de la Senora del
Volcan, San Marcos de alguna manera hizo valer su
poder, pues durante el proceso eruptivo Ocotepec no
fue destruido en su totalidad, como sucedi6 con otros
muchos pueblos; aunque fue evacuado, se mantuvo en
fase de excepcion. Por otro lado, Pyoghachu'we celebro
su fiesta de cumpleanios; quienes fueron los invitados
se consideraron dichosos por asistir y ahora gozan de
felicidad eterna.

Los “costumbreros” demostraron la existencia
real de Pyogbachu'we, y su poder destructivo quedo de
manifiesto. Al mismo tiempo, gracias a que su ira fue
menguada con las ofrendas celebradas en su honor, se
considero que San Marcos negoci6 la salvacion de su
pueblo.

En contraste, tanto para catolicos como para
adventistas, la Sefiora del Volcan es identificada como
una figura diabolica. De hecho, algunos zoques estan
seguros de que San Marcos coloco su leon alado con su
espada flamigera en lo alto de la fachada de la catedral
de Tuxtla Gutiérrez, viendo hacia el Norte, y vigilando
los movimientos que hace la Senora del Volcan. Nuevas
batallas estan por librarse.

c. Evento publico social: ceremonia al Padre Sol

Los programas culturales de tipo oficial son espacios
donde tiene cabidala celebracion de ceremonias rituales
ancestrales de los pueblos indigenas, como muestra del
folclore nativo, sin mayor satanizacion y que, ademas,

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 89



RITUALES DE INVOCACION A DEIDADES ANCESTRALES ZOQUES

refuerzan la identidad del grupo. En ellos se recrea lo
que se considera debio ser la practica religiosa de estos
pueblos, se ensaya y monta con fines teatrales.

Esteesel caso delapuesta en escena de la ceremonia
“Al Padre Sol”, rito en el que se teatraliza el inmenso
respeto a la maxima deidad, pues “a los dioses se les
debe mucho y que sin respeto y sin ofrendas al dios Sol
se acabaria todo de lo que hay sobre la tierra y de mas
alla” (Diaz, s/f: 1).

Esta ceremonia se llevo a cabo en conmemoracion
al 28 aniversario de la erupcion del volcan Chichon, el
dia 23 de marzo de 2010, en las instalaciones del Centro
de Difusion Cultural de la Universidad Intercultural
de Chiapas, con sede en San Cristobal de Las Casas,
Chiapas. El evento fue convocado por el Comité de
Lenguay Cultura Zoque (CLCZ),la Comision Nacional
para el Desarrollo de los Pueblos Indigenas (CDI) y la
Universidad Intercultural de Chiapas (UNICH).

Participaron en la ceremonia alrededor de doce
integrantes, mas el personaje principal que hizo las
veces de sacerdote. Todos vestidos a la usanza azteca:
los hombres con taparrabos, penachos y pulseras; las
mujeres, con vestidos largos adornados con grecas de
colores y penachos menos elaborados. Todos usando
incienso, y haciéndose acompanar por un idolo de piedra
y mazorcas de diversos colores. Un grupo de musicos
acompano la ceremonia ejecutando musica de carrizo,
tambor, violin y guitarra.

La ceremonia se efectud con la siguiente plegaria:

Palabras al papa Sol:

Mi senor,

mi padre,

ta que iluminas a la tierra,

ta que te levantas todos los dias

ta que nos iluminas,

ta que nos envias el bienestar.

Hoy te pido,

te encomiendo y te entrego esta ofrenda de este
pueblo tuyo,

Articulos

este perfume del arbol sagrado para ti. Te sahumamos
con todo el pueblo aqui reunido ante ti, recibe todo
lo que han traido en tu presencia.

Asi como en la antigiiedad tu pueblo te espera para
que les envies tus bendiciones, tu sagrada sabiduria,
tu sagrada palabra, tu sagrada vida.

Todos los dias envianos el buen vivir y la salud, protege
anuestros hijos, protégenos de las enfermedades, que
tu pueblo se multiplique, que nuestro trabajo sea
grande, haya abundancia en nuestra cosecha, que las
semillas que depositamos en el corazon de la madre
tierra sea fecunda, que nunca nos falte nada, que
nunca haya pleito entre nosotros, ni desigualdad,
ni odio ni venganza. Esto es lo que el pueblo te pide
papa que estas en el cielo, que nos iluminas todos los
dias. Asies.

Uj ngomi,

Uj jara,

Mijte nistrnpapt yi' nasakopajk,

Mijte xa’pa tuntum jama,

Mijte dit nisirniityanpapt,

Mij dit girwejatyampabii te wiipi ijtkuy,

Yiiti mij ngivjapy’tsi,

Mij ntsamepiijkpa’tsi, mij ntstkutsipa’tsi yi’
wendiram mij nkupkuyis dyosandam,

Yt masan kuyjis sa’saptt ‘yoma mijchkoroya.

Mij ngitjo’kittyampa’tsi yir mumu mij ngupkuyjin
yirki tumupii mumu jamase, tstikiipiijkayati mumu
tiram mityajup’is ndxajkayae mij winanomo.
Te'se yaajkpit irf'omose, mij nkupkuyis jyokpa
wirkil nkyirwejayati mij oye’ajkuy, mij masan
ntsame,mij masan mujsokyuy, mij masan otowe ,
mij masan ntstiki, mij masan ijtkuy.

Tumtum jama dt yirwejatymi te sa’saptijtkuy, yajk
sone ajit mij nkupkuy, sufii yajktsojkyati i uneram,
Jana *yirti ka’kuy, yajk sone’ajii 11j yosandam, yajk
tsojkyati tirmuiyuaii te puj nijptampiipi’tsi te mayi
nasakopajkis kyujkpajkiisi, mumu jama yajk irt
mumu tiyil, umii yajk irii te ji’ wytipt tiyii, te onguy.

90 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Te kijpkuy y eyara'mpt tiyti ji dyajk tunajept: te
kupkuy,

Te'serejujche ne mij nke’jatyawti iijjara tsajpomopil
(Roman Diaz Gomez, zoque de Nuevo Esquipulas
Guayabal, Anexo de Rayon, Chiapas).

Palabras finales

Los “costumbreros” conforman un sector religioso
que practica un catolicismo muy particular, con
fuerte influencia de la vision indigena de sus
deidades ancestrales. El largo y violento proceso de
evangelizacion que han experimentado los pueblos no
ha podido borrar del todo las practicas antiguas de la
religion nativa, a lo sumo se ha resignificado, pues la
concepcion y practica cultural de sus ritos obedece a
lavision que tiene del Supramundo y del Inframundo.
Para ellos, sus dioses estan vivos, y algunas veces
visten ropaje de santos catolicos. Sin embargo, desde
laperspectiva cristiana se suele identificar a sus dioses
bajo la figura del Diablo, por lo que sus invocadores
son acusados de ignorantes, idolatras o brujos.

Por ejemplo, cuando un “costumbrero” reza al Rayo
Azul para pedir abundantes lluvias, o al Rayo Blanco
para calmarlas, los otros credos los descalifican,
pues identifican a las deidades nativas con el mal.
Sin embargo, en situaciones de excepcion, como la
que experimentaron con la erupcion violenta del
volcan Chichon sucedida en marzo y abril de 1982,
no importaba quién salvaria a la poblacion, si las
deidades zoques o los santos cristianos, sino que
se amalgamaron ambas concepciones con el fin
de sentirse protegidos independientemente de la
adscripcion religiosa.

Por otro lado, el “costumbrero” percibe en
algunos santos catolicos, especialmente los que se
representan como viejos, que €stos ya se cansan, y
en consecuencia “estan perdiendo poder”, por lo que
es preciso auxiliarse de las deidades nativas, pues
todos ellos son extremadamente poderosos, jovenes

Laureano Reyes Gomez

y, en especial, estan vivos, no envejecen y por lo tanto
no mueren. Evidentemente, esta concepcion irrita
al sector catolico, y es una de las principales por la
cual entran en conflicto ambas creencias y practicas
religiosas.

El “costumbrero”, asi, vive en un mundo
ambivalente; por un lado, es motivo de burla y
discriminacion por parte de otros credos religiosos,
pues es calificado como iddlatra, ignorante, brujo,
“borracho” y “atrasado”.. Pero por otro lado, para
fines culturales estos individuos son vistos como los
depositarios de la tradicion, los que dan identidad
al grupo, los que mantienen viva la costumbre y las
tradiciones religiosas nativas..

Sin embargo, se sea costumbreros 0 no, la creencia en
lugares encantados y en seres sobrenaturales (llamense
Diablo o cualquier otra denominacion cristiana) es de
dominio puablico. La tradicion oral en las comunidades
esta plagada de estos personajes.

Se ignora el namero de “costumbreros”, pues es
una denominacion local. Los registros estadisticos,
en consecuencia, no los captan, pues esa categoria
religiosa no existe para fines analiticos. Por otro lado,
la celebracion de ritos en eventos publicos sociales,
en especial los de caracter oficial, ha permitido
difundir la “costumbre” que atn mantienen los
pueblos originarios, sin temor de ser reprendidos por
practicas “paganas”. Asi, en estos espacios publicos
recrean algunas danzas antiguas y otras ceremonias
propiciatorias donde invocan libremente a sus
deidades antiguas.

Lareligiosidad nativa zoque ha sido satanizada, entre
otras cosas, porque se desconoce su cosmovision; a pesar
de ello ha sobrevivido, en parte de forma clandestina
0 en tanto que su practica ha sido estigmatizada. Es
preciso entonces hacer una investigacion profunda
que brinde elementos que nos permitan conocer,
entender y explicar la cosmovision indigena respecto
de la religiosidad zoque, y entender mas la practica de
los “costumbreros”.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 91



RITUALES DE INVOCACION A DEIDADES ANCESTRALES ZOQUES
Notas

! De hecho, los zoques, especialmente los de Copainala,
como grupo étnico, se autodenominan sufipdt. Es decir,
“los Hermosos”. (Véase Villasana, 1995: 209).

2 Para mayor informacion véase Reyes, 2008.

3 En la cosmovision zoque, la edad esta estrechamente
relacionada con el ciclo solar. Asi, las deidades por
las mananas son nifas, al medio dia, mozas, y por las
tardes, maduras; nunca mueren.

* En la cosmovision mixe, parientes cercanos a los
zoques, el rayo es percibido como “.. un Sefior muy rico,
dueno de la lluvia, de los animales del monte. Manda a
regar la milpa y da 6rdenes donde echar mucha agua y
donde nomas lo suficiente. Quien no hizo sacrificios va
a tener mala cosecha, su milpa no serd cuidada y regada”
(Ballesteros y Rodriguez, 1974: 606).

> En realidad no hay una opinion que unifique los criterios
de color, origen y acciones de los rayos, muy en especial
del rayo negro. Hay quienes dicen que éste no existe,
sino suele confundirse a menudo con el toki (cometa),
cuyo impacto es fulminante. En la cosmovision zoque
fue el toki, y no los rayos, el tnico capaz de destruir el
cerro de la abundancia, y puso al descubierto el maiz.
Véase Villasana, 20009.

¢ El “Dueno del Cerro”, en la opinion de Jorge Baez (2003:
591), “vigila todas las riquezas guardadas en su interior
—alimento, maderas, animales, dinero..— y los humanos
deben realizar rituales propiciatorios para obtenerlas”

7 Sobre el particular se recomienda la lectura de Dolores
Aramoni (1992).

§ Comunicacion personal de Jaime Diaz Gomez, 14 de
agosto de 1998.

Bibliografia

Aramoni Calderon, Dolores (1992), Los refugios de lo
sagrado. Religiosidad, conflicto y resistencia entre los zoques
de Chiapas, México: Consejo Nacional para la Cultura
y las Artes.

Articulos

Baez-Jorge, Félix (2003), Los disfraces del diablo, México:
Biblioteca Universidad Veracruzana.

Ballesteros R. Leopoldo, Rodriguez E. Mauro (1974),
La cultura mixe. Simbologia de un humanismo, México:
Editorial Jus.

Cordoba O., Francisco R. (1975), “Ciclo de vida y cambio
social entre los zoques de Ocotepec y Chapultenango,
Chiapas”, en Los zoques de Chiapas, Alfonso Villa Rojas,
José M. Velasco Toro, Félix Baez-Jorge, Francisco
Cordoba y Norman Dwight Thomas, México:
Instituto Nacional Indigenista, pp. 189-220.

Diaz Gomez, Roman, (s/f), “Ofrenda zoque”, Ms.

Reyes Gomez, Laureano (2007), Los zoques del volcan,
Meéxico: Comision Nacional para el Desarrollo de los
Pueblos Indigenas (CDI).

Reyes Gomez, Laureano (2008), “La vision zoque del
Inframundo”, en Revista Espaiiola de Antropologia
Americana, mam. 2, vol. 38, pp. 97-106, Espana.

Villasana Benitez, Susana (1995), Identidad étnica entre los
zoques de Chiapas. Estudio comparativo. Tesis de Maestria,
México: ENAH.

Villasana Benitez, Susana (2000), “The presence of
Corn in Myths. The Ke’n miomo. Zoques of Chiapas”,
en Latin American Indian Literatures Journal. A Review of
American indian Texts and Sutidies, nam. 1, vol. 25, Penn
State Greater Allegheny, pp. 1-18.

Consultas en linea

Rodriguez Ledn, Félix, “Sobre el costumbre zoque”,
[consultado: 03 de mayo de 2010]. Disponible
en linea: http://pacificosur.ciesas.edumx/fichas/
conte28.html.

“Zoques de Chiapas”. [consultado: 03 de mayo de 2010].
Disponible en linea: http:/pacificosur.ciesas.edu.mx/
fichas/opcion28.html.

Grupo de zoques contindan realizando ritos ancestrales
en el Canon del Sumidero. [consultado: 15 de
mayo de 2010]. Disponible en linea: http:/www.
diariodepalenque.com/nota.php?nId-=17116.

92 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 9, vol. IX, nam. 2, diciembre de 2011, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027





