Articulos

DE INDIANISMO ECLESIASTICO Y OTROS. CATOLICISMO SOCIAL,
DISCURSOS Y PRACTICAS ETNICAS EN MICHOACAN (1940-1950)

Jesus Solis Cruz

Resumen: A finales de 1930 el gobierno mexicano inaugurd en
Michodacdn una nueva etapa de la politica indigenista tendiente a
integrar aeste sector a la sociedad nacional. La prdctica instituciondl
en que derivé significo también un novedoso intento por incorporar a
losindigenas alaestructuracorporativadel Estado posrevolucionario.
No obstante su pretension hegeménicd, esta propuestd encontré su
contraparte en otra impulsada por la Iglesia catélica. En Michoacdn
desde principios del siglo XX, enel contexto deunrenovado catolicismo
social, seglares y prelados promovieron un apostolado indigena
comprometido consus raices culturales. De diversos modos se continuo
este indianismo eclesial encontrdndose en tiempos recientes con la
vertiente institucional y la disidente —pro-autonomica—. La tesis
que subyace enel trabajo es que el actual activismo indio michoacano
es deudor, en este sentido, de dos proyectos politico sociales: el de la
Iglesia catolica y el del Estado posrevolucionario.

Palabras clave: Estado, catolicismo social, etnicidad, Michoacan,
nacionalismo.

Enviado a dictamen: 14 de junio de 2010
Aprobacion: 18 de agosto de 2010
Revisiones: 1

Jests Solis Cruz, Doctor en Antropologia Social por El Colegio de Michoacan.
Profesor del Centro de Estudios Superiores de México y Centroamérica de la
Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas. Temas de especializacion: ciudadania
cultural, Estado, nacionalismo, antropologia politica. Correo electronico:
soliscruzlhotmail.com.

Abstract: Attheend of 1930 the Mexican Government inMichodacdn
opened anew stage indigenist policy aimed at integrating this sector
to the national society. The institutional practice that derived,
also meant an innovative attempt to incorporate indigenous
peoples to the corporate structure of the State post-revolutionary.
However its hegemonic claim, this proposal found its counterpart
in another driven by the Catholic Church. In Michoacdn from
early 20th century in the context of a renewed social Catholicism,
lay and prelates promoted an indigenous apostolate committed
to their cultural roots. In various ways continued this ecclesial
indianismo found in recent times with the institutiondl side and
the dissident (pro-autonomic). The thesis that underlies this work
is the current michoacano Indian activism debtor in this regard,
two social political projects: the Catholic Church and State post-
revolutionary.

Keywords: State, social catholicism, ethnicity, Michoacan,
nationalism.

Introduccion

as tltimas décadas han atestiguado la emergencia
de numerosos movimientos indigenas en diversas
partes del mundo. Estudios recientes que se
ocupan de los mismos han descrito detalladamente los
marcos y estrategias politicas en que se desarrollan,

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 15



DE INDIANISMO ECLESIASTICO Y OTROS. CATOLICISMO SOCIAL,
DISCURSOS Y PRACTICAS ETNICAS EN MICHOACAN (]9404950)

asi como los discursos y las reivindicaciones de
derechos culturales que formulan frente al Estado.
Otros andlisis los han identificado como respuestas
contrahegemonicas al sistema capitalista global
(Castells, 1999). Algunos mas indagan el uso discursivo
de categorias como cultura e identidad étnica, y el
acomodo que estos movimientos tienen en proyectos
de corte neoliberal que supuestamente debieran serles
contrapuestos (Kirsch, 2007). En esta tltimalinea quien
presenta la posicion mas radical, pero también una
de las mas firmemente argumentada, es Adam Kuper
(2003). Este autor sostiene que si bien las demandas
de estos grupos movilizados pueden ser legitimas, las
ideas detras de las mismas —alentadas por el Banco
Mundial, las Naciones Unidas, agencias internacionales
de desarrollo y organismos no gubernamentales— son
dudosas y los resultados, en potencia, politicamente
peligrosos.

En México los estudios sobre el movimiento
indigena han privilegiado las rutas analiticas que
focalizan las oportunidades y las estrategias politicas,
la discursividad y la fuerza moral de los reclamos de
derechos culturales (ver Harvey, 2000; Villoro, 2002).
También se han producido analisis que ubican a estos
movimientos en marcos de relaciones sociales y de
poderes regionales mas amplios (Vazquez, 1992a; Zarate,
2001). Unosy otros asumen en general que la politizacion
de la identidad étnica —indianidad o etnicidad— ha
emergido tutelada por las acciones institucionales de
gobierno, incluso las expresiones criticas y disidentes.
El Estado nacional mexicano, segin estos trabajos, es
un actor central en la construccion de indianidad, bien
como fuente o como referente negativo de simbolos y
significados identitarios.

Un tanto a distancia de estas perspectivas se
encuentran los analisis que, sin obviar la participacion
gubernamental, atienden la incidencia que otros
agentes, como los religiosos catolicos, han tenido
en el “reavivamiento” étnico en México. Un estudio
representativo del anterior tipo es el de Victor Gabriel

Articulos

Muro (1994), al que de manera reciente se han sumado
los realizados por José Luis Escalona (2001), Jests
Morales (2005) y Marco Estrada (2007). Desde distintos
abordajes tedricos y metodologicos estos autores han
mostrado como en entidades como Chiapas y Oaxacala
etnicidad contemporanea emergio fundamentalmente
en contextos y a partir de iniciativas religiosas.

El presente articulo se plantea analizar el papel
del trabajo evangelizador, realizado por agentes
catolicos, en la formacion de una conciencia étnica
en Michoacan. Sin dejar de lado la politica oficial
indigenista, me propongo examinar la introduccion
del proyecto social promovido por la Iglesia catolica
en el estado de Michoacan que tuvo, entre otras, la
finalidad de transformar practicas y simbolos colectivos
compartidos, en rasgos de identidad y cultura étnica
entonces nombrada “Tarasca”. Analizo la vertiente
magisterial y el caracter étnico de esta politica catolica,
en un periodo que comprende fundamental aunque no
exclusivamente las décadas 1940 y 1950.

De manera particular me interesa referir algunos
hallazgos documentales y etnograficos que dan cuenta
del proceso iniciado por un sector de la Iglesia, que llevo
areadecuar la concepcion sobre el “ser” purhépecha.

La tesis que busco desarrollar en este trabajo es
que la iniciativa social catdlica venida desde finales
del siglo XIX en México, en su orientacion magisterial
y asistencialista de los “naturales”, sento las bases de
lo que mas tarde se habria de conceptualizar como
diferencia cultural y potencializar como recurso politico.
En el caso michoacano la nocion de sujetos indios o la
“purhépechidad” vigente deriva en buena medida de
la labor pastoral que un sector de sacerdotes desde la
década de 1940, apoyados por autoridades eclesiales,
impulso a proposito del reconocimiento de si mismos
como indios. Cabe apuntar que en su etapa inicial el
apostolado eclesial indio se situo a contracorriente de
la accion indigenista institucional; hubo, no obstante,
de confluir con la misma politica gubernamental y con
las expresiones criticas surgidas de ella.

16 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Un apunte mas: la tesis que aqui sostengo puede
caracterizarse como preliminar, para afianzarla se
requerira profundizar en la etnografia historica y
documental. Pese a ello no quiero dejar de proponer
la tarea de evaluar, en los estudios sobre etnicidad en
Michoacan, la incidencia del activismo social catolico
en la formacion de significados y practicas étnicas.

Otras anotaciones: de contexto ideologico y
abordaje teorico

A pesar de los reiterados intentos que desde los
gobiernos decimononicos se han hecho para desplazar
los apegos regionales y comunitarios, con el objeto de
generar sentimientos y formas de adscripcion politica
ligadas ala comunidad nacional, aquellos han persistido.
La historica ausencia de un Estado fuerte, proveedor
de un igualmente enérgico sentimiento nacionalista,
permitio que instituciones locales como las formas de
gobiernoindigena, las cofradias y demas organizaciones
de tipo parroquial, continuaran definiendo los sentidos
culturales y sociales hasta bien entrado el siglo XX. La
Iglesia catolica desempefio una importante posicion
rectoral en aquella fase definiendo si no sentidos
de adscripcion tan amplios si los de tipo regional.
Gonzalo Aguirre Beltran, de hecho, sostenia que este
parroquialismo conducia a un marcado etnocentrismo
en detrimento, se entiende, de la identidad nacional.!
Los gobiernos posrevolucionarios en México,
enfrentados con esta realidad y apurados por la
creacion de una nacion ala altura de las mas avanzadas,
crearon un ideario nacionalista que bajo la logica
del poder y el control politico busco subordinar e
institucionalizar las antiguas formas de asociacion,
fuentes de identidad. Para la fase posrevolucionaria,
esta idea genero practicas que mediante la accion
institucional buscaron crear al México mestizo.
Estas practicas institucionales, intentos ademas
de legitimacion politica que han buscado crear
una identidad colectiva nacional, se resumen en la

Jesus Solis Cruz.

produccion de un prototipo nacional: “el mexicano”.
Racialmente mejorado y sintetizado, espiritualmente
proclive alasluces de lamodernidad, propietario de si
y de sus bienes, “el mexicano” vino a establecerse como
rasgo de distincion dentro de la pluralidad cultural
del pais. En contraste, se utilizo la imagen del indio
0 la vida rural sumida en la ignorancia, el atraso y la
podredumbre moral.

Sin embargo, la fundacion del “ser nacional” no
se remitia exclusivamente a un ideal identitario,
sino que se enmarcaba en la primordial necesidad de
construccion de la sociedad y el Estado moderno bajo
un gobierno fuerte, capaz de controlar formaciones de
poder que funcionaban como pequefios “estados dentro
del Estado” (Lameiras, 1999: 22). Un asunto, pues, de
legitimacion politica y centralizacion del gobierno ante
la diversidad.

Asi, la politica institucional que se planteo la
uniformidad y la integracion de la sociedad nacional
estuvo guiada no solo por principios de férreo control
estatal sino también por otros de afirmacion de las
diferencias raciales, legitimadas a la vez por preceptos
de civilidad y modernidad. Todo esto decanto en una
tarea de Estado que de un lado intento la recreacion
cultural y de otrola transformacion social de los pueblos
originarios.

Oficialmente en 1936, durante la presidencia del
general Lazaro Cardenas, se fundo el Departamento
de Asuntos Indigenas; a partir de entonces dio inicio la
accion indigenista institucional.

En Paracho, Michoacan, por ejemplo, en ese mismo
ano 36 se instalo el internado indigena. Tres afos mas
tarde se establecieron, en lamisma cabecera municipal,
las oficinas del Proyecto Tarasco. Uno de los propositos
fundamentales de estos proyectos era modernizar a
las localidades indigenas mediante la escolarizacion.
Pero también devinieron en espacios de educacion
politica. Fue el caso del ya mencionado internado, “cuna
cardenista” de muchos lideres indigenas purhépecha
(Vazquez, 1992b).

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 17



DE INDIANISMO ECLESIASTICO Y OTROS. CATOLICISMO SOCIAL,
DISCURSOS Y PRACTICAS ETNICAS EN MICHOACAN (]9404950)

Consuficienciay de mejormanerase hadocumentado
y discutido el devenir de la politica oficial en materia
indigena, ahora solo quiero repetir que surgio articulada
al discurso nacionalista modernizador de orientacion
asimilacionista e integracionista, segun la fase, que
tuvo indistintamente propdsitos corporativistas. No
es desproporcionado afirmar que se planteo, también,
como un contrapeso al predominio que la Iglesia tenia
en la ordenacion y regulacion de la vida publica en los
niveles comunitarios.

En este punto importa destacar como después de
la fase armada en el conflicto Iglesia-Estado (1920-1930),
la pugna continto desarrollandose en dos planos: la
constitucion de organizaciones y la formacion de sujetos
(Plancarte, 1993: 29-34). Y aunque a esto volveré en el
siguiente apartado cuando aborde la politica social
eclesiastica y el conflicto religioso, sirve la anotacion
para senalar que la disputa no se resume en el simple
hecho de buscar el control de “masas”, tuvo —y
contintia teniendo— como principal movil la definicion
de competencias de gobierno y de legitimidad a la hora
de crear categorizaciones colectivas. En sentido amplio
se trataba en aquel momento —y todavia trata— de
una disputa relacionada con el orden moral y politico.
La pugna entre la Iglesia catolica y el Estado mexicano
posrevolucionario debe entenderse asi como una lucha
de poder en la que se estaba dirimiendo la funcion
rectoral entre fuerzas organicas cohesionadoras de la
sustancia social.

En esa linea, argumento aqui que como “asociacion
de dominio de tipo institucional” (Weber, 1981,2006) el
Estado, en este caso el mexicano, se constituye a partir
delanegociacion y confrontacion con otras formaciones
politicas y modos de representacion y mediacion en la
sociedad (Becker, 1987; Joseph y Nugent, 2002; Guerra,
2008).

Esdesde esta perspectiva que destaco en este articulo
otras formas de representacion social, de produccion de
sujetos colectivos distanciada o contrahecha ala version
oficial. Para la consideracion de esta dimension social

Articulos

ha sido ilustrativo el trabajo de Jean y John Comaroff
donde examinan, en el contexto colonial africano, la
labor realizada por misioneros religiosos, a la par de
la de algunos funcionarios coloniales, que derivo en
trascendentales transformaciones sociales, politicas y
economicas en aquella region. AGn mas, destacan las
variadas formas en las que la “cultura” sembrada por los
religiosos prendio raices en el terreno social, a tal grado
que fue “silenciosa y perfectamente absorbida en una
reinventada —o, mejor, deificada— ‘tradicion’ étnica”
(1991: 7-12, énfasis y traduccion propios). Un proceso
similar al descrito en los siguientes apartados.

La politica social catolica y el conflicto religioso

A finales del siglo XIX, en el contexto del renovado
impulso del movimiento socialista en Europa, el Papa
Leodn XI1I puso en marcha una novedosa estrategia de
acercamiento a la sociedad en la que se planteaba el
interés en los problemas sociales. Esta preocupacion
plasmada y publicada en 1891 en la Enciclica Rerum
Novarum marcaria el paso de un tipo de catolicismo
inactivo y apolitico a otro de caracter moralizador,
activista y comprometido con el ofrecimiento de
soluciones a los problemas sociales de su tiempo
(Ceballos, 1983).

En México, la influencia de la Enciclica comenzo
a percibirse con mayor fuerza hacia principios del
siglo XX. Después de un proceso de asimilacion
doctrinaria se llevo a cabo el primer congreso catolico
en Puebla en el afio 1903, en el que el asunto central
fue el sindicalismo catolico. Le sigui6 el celebrado
en Morelia en 1904 sobre la asistencia economica
y cultural de los grupos obreros, el alcoholismo, y
por primera vez se abordo el tema de la promocion
del indio. Los acuerdos mas importantes en esa
linea fueron: la fundacion de escuelas elementales
para indigenas en cada diocesis, reproduciendo la
experiencia del colegio Vasco de Quiroga fundado
en Erongaricuaro por el arzobispo de Michoacan

18 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Atenogenes Silva; la formacion de abogados capaces
de orientar a los pueblos indigenas, e igualmente
acordaron efectuar campana entre los indios con la
finalidad de desterrar el alcoholismo (Diaz, 2003). Dos
anos mas tarde fue celebrado otro congreso catolico en
Guadalajara, en donde el tema central fue la justicia
social y las obligaciones de los patrones hacia sus
trabajadores; bajo el mismo tenor hubo uno realizado
en Oaxaca en 1909. También se efectuaron en este
marco tres congresos agricolas, dos en Tulancingo en
los anos 1904 y 1905, y uno en Zamora en 1906 (Meyer,
1973). Todas esas acciones marcarian el comienzo en
México de la accion y pensamiento social catolico o
catolicismo social.

Al cobijo dela Rerum Novarumy con la aprobacion
y promocion de las autoridades eclesiasticas, se
fomentaron grupos catdlicos de auxilio mutuo, cajas
de ahorro, circulos de catolicos obreros y sindicatos.

En Michoacan, la actividad social catolica era
particularmente activa, sobre todo en el impulso a la
educacion y la formacion de asociaciones. Antes de
que los gobiernos instauraran escuelas publicas en
las pequenas localidades, los curas lo habian hecho.
Por ejemplo, en las parroquias de Coeneo, Tirindaro
y Zacapu, ubicadas en el bajio michoacano, desde
principios del siglo XX se registro la creacion de escuelas
catolicas. Aunque algunas tuvieron vidas muy breves,
otras observaron a partir de la década del cuarenta del
mismo siglo una mayor difusion (entrevista presbitero
Efrén Cervantes, arquidiocesis de Morelia, mayo de
2006). Muchas de ellas, como la que existi6 en Tirindaro,
fueron sostenidas por hacendados. Como resultado de
toda la actividad magisterial eclesiastica en el afio 1905
se contaba con 135 escuelas catolicas en la arquidiocesis
de Morelia (Diaz, 2003: 131-134).2

En el plano meramente politico, en el estado de
Michoacan se establecio un centro regional del Partido
Catolico Nacional desde donde se promocionaban
derechos de ciudadania y se alertaba a sus seguidores
de los peligros del socialismo, manifiesto en los

Jesus Solis Cruz.

movimientos revolucionarios que ocurrian por esos afos
en la entidad y en otras partes de la reptblica (véase
Ceballos, 1983).

En la etapa posrevolucionaria en México, estas
iniciativas religiosas fueron confrontadas con las de
los gobiernos nacionales y sus agentes. El Estado
posrevolucionario, concebido como proveedor de
valores y de ideas de la deseable sociedad mexicana,
visto incluso como encarnacion de la misma sociedad,
no podia admitir la presencia de instituciones como
la Iglesia encargandose de la labor de sociabilidad
y transmision de valores. En este contexto inicio la
confrontacion politica con la Iglesia hacia la segunda
década del siglo XX que tuvo como resultado violento
la “rebelion cristera”.

Aunque la disputa tuvo desenlaces sangrientos en
el ambito popular, también transcurrio sobre temas
que habian ocupado de antano a seglares y prelados
catolicos: sindicalismo obrero, desarrollo y organizacion
rural, libertades politicas y educacion; este tltimo hubo
de situarse como la mas importante arena de disputa.

Bajo dicho tenor el momento de mayor tirantez
interinstitucional lo marco el conocido como “Grito de
Guadalajara” del presidente Plutarco Elias Calles en 1934,
enel que expresaba que ala “Revolucion” le pertenecian
las conciencias de la juventud y de la nifiez, y por tanto
el gobierno nacional debia apoderarselas sacando al
enemigo —la clerecia y los conservadores— del espacio
donde las apropiaban: la educacion (Plancarte, 1993:
32). Si bien se pueden recuperar elementos de mayor
relevancia que proporcionan una perspectiva clara sobre
la ofensiva gubernamental hacia la educacion religiosa,
me parece simbolicamente representativa la manera
en que fueron nombradas las campanas educativas
y de capacitacion laboral que el gobierno efectu6 en
aquella etapa: “misiones culturales”, una clara analogia
al lenguaje teologico, donde el misticismo del que se
hallaban impregnados los agentes misioneros civiles
se encontraba en competencia sin duda al espiritu de
sus pares religiosos.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL, ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 19



DE INDIANISMO ECLESIASTICO Y OTROS. CATOLICISMO SOCIAL,
DISCURSOS Y PRACTICAS ETNICAS EN MICHOACAN (]9404950)

Por otro lado, la “rebelion cristera”, manifiesta de
manera irregular y sangrienta desde principios de 1920
en el occidente y bajio mexicano, habia tenido para el
momento del Grito de Guadalajara una tregua en junio
de 1929. Esta revuelta en la que participaron rancheros
tradicionalistas, indigenas purhépecha, tepehuanes y
tarahumaras, guiada por principios defensivos delafey
delos valores que otorgaban sentidos a la vida cotidiana
de los alzados, fue una respuesta violenta que expuso
la carencia de legitimidad del Estado posrevolucionario
(Becker, 1987).

Aunque a escala institucional ocurrieron los
conocidos como “arreglos de 1929”7, encaminados a
lograr la convivencia pacifica y la continuidad de la
labor de la Iglesia, durante 1930 siguieron registrandose
brotes violentos. Para la siguiente década, en la etapa
final del gobierno del general Lazaro Cardenas y en
el comienzo del de Manuel Avila Camacho, hubo
una atenuacion del discurso anticlerical y un giro en
materia social gubernamental que permiti6 un relativo
acercamiento con la vision de la Iglesia (Plancarte, 1993:
63-115). Este es el transfondo de la renovada marcha que
emprendieron los religiosos por instaurar un orden
social cristiano y una justicia social con orientacion
eclesial.

El catolicismo social y su vertiente indianista.
La protonacion purhépecha

El trabajo evangelizador que la Iglesia catolica
emprendio para “reencauzar” la sociedad nacional
en el periodo de posguerra, requirio del apoyo
de asociaciones de tipo laico. Accion Catolica,
organizacion de ese tipo, fundada en 1929, se convirtio
en un instrumento importante para ese fin. Devenida
en vocera de los intereses de las autoridades religiosas,
Accion Catolica funcion6 también como una red
nacional que transmitia las directrices de los prelados
a las asociaciones locales. En contrapunto sin duda
con el proyecto de legitimacion politica del Estado,

Articulos

la Accion Catolica se sectorizo —Accion Catolica de
la Juventud Mexicana, Accion Catolica Femenina,
etcétera— e intento con ello asegurar la presencia
institucional de la Iglesia en las mas diversas esferas
sociales, incluso en ambientes marcadamente
anticlericales.

Aunque en el tema de la revaloracion étnica no
es posible conocer el grado de incidencia de Accion
Catolica, no hay duda de que apoyados en esta y
sus ramas un grupo de sacerdotes michoacanos
implement6 hacia la década de 1940 un trabajo pastoral
comprometido con lainstruccion y revaloracion de los
sujetos indios. En tiempos recientes los religiosos han
intelectualizado aquella labor y la han identificado
como deudora del legado espiritual y humanista del
primer obispo de Michoacan Don Vasco de Quiroga. A
continuacion me ocuparé de ella, debo decir antes que
seinscribi6 en un ambiente en el que los valores laicos
arraigaban cada vez mas en la sociedad mexicana.
De igual forma, en este punto, quiero adelantar la
siguiente consideracion: la revaloracion cultural y
la politica étnica manifiestas en las agrupaciones y
movilizaciones sociales regionales de finales de la
década del ochenta y de principios del noventa del
siglo XX tienen como antecedente directo las acciones
que los clérigos efectuaron haciala década del cuarenta
en Michoacan.

En términos geografico espaciales resulta evidente
esta relacion. Como antes he apuntado, se requiere
una mayor profundidad documental y etnografica, no
obstante, los pocos datos con que cuento remiten a una
coincidencia entre la geografia politicamente activa
en la que se ha desarrollado de manera importante
y reciente el reclamo de reconocimiento de derechos
étnicos, y el espacio en que efectuaron su labor
misioneray social los religiosos: Nahuatzen, Pichataro,
Santa Fe de la Laguna, Charapan, Thuatzio, San Juan
Nuevo, Cheran, Cucuchucho, San Jeronimo, Cuanajo,
Santa Ana, San Andrés, Pamatacuaro, Patzcuaro,
Paracho y Tirindaro.?

20 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Veamos el proyecto eclesiastico indianista

Algunos sacerdotes con ascendencia indigena,
pertenecientes a las diocesis de Morelia y Zamora,
emprendieron una importante labor de promocion y
rescate de “la cultura y costumbre tarascos” a través de
la escolarizacion y ensefianza catolica en la década de
los cuarenta.*

La creacion de “escuelas de primeras letras” fue
uno de los primeros pasos que dieron estos religiosos
en Michoacén, para reinsertarse en las localidades
indigenas de las que eran originarios o conocian por
compartir origen €tnico.

Hoy reconocen como impulsor de aquella iniciativa
al padre Adolfo Soriano, originario de la comunidad
indigena de Pichataro. Fue, se dice, incansable promotor
de catequistas, de la formacion de maestras para
ensenanza en escuelas particulares y de grupos corales.
La integracion del grupo de catequistas indigenas,
apoyo importante del cura Soriano, se debio a las
misiones que las madres guadalupanas realizaron en la
region dellago de Patzcuaro. El padre Soriano, luego de
un periodo de preparacion en la ciudad de Querétaro,
se llevo a las catequistas indigenas a Patzcuaro. Ahi
las consagro y nombro, en diciembre de 1939, Maria
Inmaculada de la Salud.

El cura llego a integrar un grupo de cuarenta
catequistas y con ellas atendio doce escuelas en las
que ensefiaron, desde 1940, ademas de las primeras
letras el catecismo. Como resultado de la ensefianza en
aquellas escuelas contabilizaron tiempo después once
sacerdotes, dos religiosas, varios maestros y “muchos
buenos padres de familia”. Con su equipo pastoral el
padre Soriano logro instalar ademas un internado en
Zacuapio, peninsula del lago de Patzcuaro, ademas de
una casa albergue en Quiroga que recibia nifos de ambos
sexos que deseaban continuar sus estudios, y fundaron
un periodico con propésitos catequisticos llamado La
Vozde Tata Vasco. Como parte de esa misma propuesta,
aunque no es posible saber si de manera coordinada,

Jesus Solis Cruz.

se registro hacia esos mismos anos la decision del cura
Julio Avilés de instalar en Morelia un internado que
recibiera a jovenes purhépecha que llegaban a aquella
ciudad a realizar sus estudios superiores.’

No obstante que es un tanto dificil seguir de manera
puntual el desarrollo del proyecto, se tienen noticias de
que para finales de 1940 en Michoacan habia integrada
lo que se denominaba “Comision Diocesana Pro-
Tarascos”. Sus miembros en junio de 1948 sostuvieron
una reunion extraordinaria en Patzcuaro —cuna del
indigenismo oficial integracionista— ala que asistieron
ademas del abad Rafael Méndez, el canonigo Efrén
Urincho y el presbitero Juan Navarro —asistente
general de Accion Catolica—, ademads de una veintena
de curas de igual ntmero de pueblos, entre los que se
contaron: Santa Fe de la Laguna, Tzinzuntzan, San
Jeronimo Purenchecuaro, Cheran, Paracho, Coeneo,
Tirindaro, Tarecuato y Chilchota.®

En las conclusiones derivadas de aquella reunion
se plantearon sostener el contacto con el “Consejo de
Asistentes” de la Accion Catolica, informandole de
actividades y movimientos. Se propusieron, también,
seguir las orientaciones de Accion Catolica. Signaron el
compromiso de colaborar en el periodico La Vozde Tata
Vasco y enviar si las circunstancias les era favorable aun
joven para instruirse en asuntos agricolas a la direccion
que Accion Catolica tenia en ese ramo. De manera atin
mas precisa sefalaron el proposito de trabajar en el
fomento de “la cultura y costumbres de los tarascos”.
Misma que concebian como contenida y definida por
la lengua, pues agregaron: “sin excluir el castellano,
pero si despertando interés y estimacion por su lengua
nativa”. Senalaron en ese sentido la loable y urgente
labor de fundar una “Academia de la Lengua Tarasca”,
que debia quedar a cargo de iniciativas privadas. Pero
sobre todo se fijaron como meta trabajar para ayudar
“el instinto y formacion de naturales”.”

La continuidad de este proceso en términos
generales es dificil de documentar, no obstante, con base
enla correspondencia de uno de los curas participantes

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 21



DE INDIANISMO ECLESIASTICO Y OTROS. CATOLICISMO SOCIAL,
DISCURSOS Y PRACTICAS ETNICAS EN MICHOACAN (]9404950)

en el mismo, se puede seguir el desarrollo del proyecto.
Se trata de José Padilla, parroco de Tirindaro, pueblo
localizado en el Valle de Zacapu.

Medio ano después de que se dictaran las
mencionadas conclusiones, en diciembre de 1948 el
padre Padillarecibio un citatorio para la novena reunion
de la Comision Pro-Tarascos. A decir por los puntos
sefialados a tratar, una de las preocupaciones latentes
eraladefinicion de la formacion de los jovenes tarascos
en el concierto de sus “tradiciones”; se preguntaban
en primer término: “¢en qué consiste en concreto la
formacion de nuestros jovenes tarascos, segiin sus
tradiciones naturales?”. En esta misma ocasion también
reclamaron articulos para el periodico Tata Vasco, datos
para una conferencia Pro-Tarascos en el seminario de
Morelia, y solicitaron que fueran presentadas por escrito
las correcciones de los estatutos que regirian a aquella
Comision.®

Existen vacios documentales o fragmentacion en la
informacion sobre el tema, debido entre otras razones
a que durante un lapso considerable de tiempo los
miembros de la Comision no se reunieron.

Sin embargo, apoyandome en los documentos
localizados, me permito asegurar que los trabajos
por el apostolado indigena continuaron en el ambito
diocesano. De nueva cuenta, la correspondencia del
parroco de Tirindaro es de suma utilidad en este sentido.

En 1955 comunicaban desde la secretaria del
arzobispado de Morelia al padre José¢ Padilla que habia
en aquella ciudad un “Colegio Pro-Tarascas”, donde se
formaba a jovenes de lengua tarasca instruyéndoles en
religion y demas “conocimientos tutiles” por un pago
mensual de 40 pesos. Se hacia saber de la necesaria
asistencia de alumnas para conseguir el sostenimiento
del colegio. Al mismo tiempo, se interrogaba al cura
sobre la utilidad de la obra y la disposicion de algunas
jovenes para acudir.’

En su respuesta el cura Padilla dijo que aquella le
parecia una obra de suma utilidad para otros pueblos
que se hallaban mas “aislados material y moralmente”

Articulos

y que se habian empenado en conservar la lengua y
“costumbres tarascos”. En particular para Tirindaro,
dijo, el proyecto resultaba de poco provecho pues
algunas jovenes juzgaban “quiza erroneamente haber
progresado al abandonar dichas costumbres” y habian
perdido el interés de hablar el tarasco creando un
complejo de inferioridad hacia “las tradicionalistas”.
Debido a lo mismo, consideraba poco probable que
alguna fuera a estudiar a aquel colegio, y senalo que
las que hubiesen podido hacerlo se encontraban seis
becadas en la Técnica Industrial de Morelia, un nimero
igual en la Escuela Normal de Tiripetio, dos mas que
no tenian los medios para pagarse los estudios en
una escuela de Jalisco, y las que podian pagar estaban
desde hacia algunos afios con las religiosas Josefinas y
Trinitarias en Patzcuaro y en Morelia.®

La contestacion del cura resulta interesante por
ilustrativa del gradual avance y aceptacion de la
educacion laica, del proyecto integracionista y la
politica indigenista gubernamental en aquellos pueblos,
de aquellos anos. Era el momento de mayor auge del
indigenismo de integracion.

Quiero con todo esto senalar que el proyecto
indianista catolico de las décadas 1940 y 1950 en
Michoacan comenzo a aminorar sus acciones y a
ser desplazado por otros, con pretensiones mas
“revolucionarias”. Refiero al gubernamental y al
eclesidstico posteriores a la década de 1960. El primero
comenzo hacia este periodo a alentar una perspectiva
critica al paradigma integracionista que lo habia
regido, e incorporo la consideracion de la pluralidad
cultural, de igual modo integro demandas y discursos
de los actores indios, formados en la disidencia
politica y herederos muchos de ellos del mensaje
pastoral catolico de revaloracion india. El segundo
proyecto —el eclesiastico— implemento una pastoral
social mas activa y comprometida con las soluciones
a los problemas sociales de los pobres, que en el caso
mexicano y centroamericano distintivamente resultan
ser los indigenas.

22 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

El derrotero que en México siguio la politica
indianista tanto gubernamental como eclesiastica,
después de 1960, es menos lineal. Ocurrieron confluencias
y colaboraciones entre instituciones gubernamentales y
eclesiasticas, asi como distanciamientos muy marcados.
El caso del Congreso Indigena celebrado en Chiapas
en 1974 es paradigmatico en ese sentido, y lo es todavia
mds por las derivaciones disidentes —a la institucion
religiosa y a la estatal— que propici6 aliento a la vez
de novedosos procesos politicos (véase Morales, 1995).

La pastoral social catolica dirigida a los indigenas
que se implement6 en México después de la década
de 1960 opaco las iniciativas que le habian antecedido,
como la michoacana de las décadas de 1940 y 1950.
El destacado protagonismo de la pastoral catolica,
en su nueva vertiente indianista, en parte se debio a
la beligerancia de su discurso, a la promocion de la
defensa de derechos sociales y ala cercania ideologica
de sus impulsores con los movimientos sociales
de izquierda, preocupados por el destino de las
empobrecidas masas. Quiza debido a esto los trabajos
académicos que analizan la etnicidad y la imbricacion
con proyectos religiosos institucionales también
enfaticen lo acontecido después de la década de 1960,
en detrimento del andlisis de iniciativas como la que
he venido describiendo, ocurrida en Michoacan."

El continente indiano contemporaneo

El orgullo étnico en Michoacan, en su expresion
masiva, no arraigé en el movimiento social que en el
campo se desarrollo hacia la década de 1970. Sobre
todo parece alejado de la protesta pablica catalogada
como independiente a los gobiernos nacionales y a todo
medio institucional. Eso es asi por ejemplo con el caso
de la Union de Comuneros Emiliano Zapata (UCEZ),
emblematica organizacion social de tiporural y referente
historico obligado de los actuales movimientos sociales
disidentes michoacanos. Constituida formalmente en
el afio 1979, en el programa de lucha y discursivo de

Jesus Solis Cruz.

UCEZ no figuro la categoria de indigena. En cambio
se sobrevaloro la de campesino. Fue en torno a esta
categoria y a su programa de movilizacion y demandas
encaminadas al activismo politico y a la recuperacion
de tierras que la union logro aglutinar mas de ochenta
comunidades y ejidos michoacanos (Zarate, 1999a).

Por el contrario, la difusion constante y masiva
de los sentimientos étnicos, utilizados incluso como
instrumentos para la movilizacion social, llegé por
mediacion de asociaciones y formas de representacion
social caracterizadas por algunos académicos como
“oficiales™ la Asociacion Nacional de Profesionistas
Bilingties, A. C. (ANPIBAC) y los Consejos Supremos
(Vazquez, 1992a).

Hacialadécadadelosanosochentaes posible percibir
el repunte del discurso étnico entre organizaciones
autoidentificadas comoindias. Y fue en este periodo que
comenzaron a emerger organizaciones que reclamaron
ademas de la adscripcion de indigena la identificacion
como independientes al gobierno. Incluso este tipo
de organizaciones amplio sus vinculos, y fue asi que
en marzo de 1981 se realizo el Segundo Encuentro de
Organizaciones Indigenas Independientes de México,
Centroaméricay el Caribe en Cheranastico, y en 1983 se
constituy6 la organizacion Camino del Pueblo, Xanaru
Ireteri.

Pero aun cuando estas organizaciones acudian
a la autoadscripcion indigena, en sus programas de
accion predominaban demandas de caracter agrario y
asistencialista. Les ocupaban sobre todo la resolucion
de los problemas agrarios inter e intra comunitarios,
al igual que la reactivacion y modernizacion de la
produccion del campo. La condicion cultural, cuando
aparecia, estaba abrigada por un discurso proletario.
Por ejemplo, entre las propuestas politicas de Xanaru
Ireteri se planteaban el rescate y proletarizacion de la
cultura purhépecha (Maximo, 2003).

Todavia para aquel momento la representatividad
y la claridad del programa en los reclamos culturales
eran limitadas.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 23



DE INDIANISMO ECLESIASTICO Y OTROS. CATOLICISMO SOCIAL,
DISCURSOS Y PRACTICAS ETNICAS EN MICHOACAN (]9404950)

En 1983 inicio6 lo que ha sido considerado la
propuesta étnica mas acabada de las organizaciones de
corte cultural en Michoacan: la fiesta del Afio Nuevo
Purhépecha (Zarate, 1999).

En 1991 se realizo el Primer Encuentro de
Organizaciones Indigenas de Michoacan en Cheran,
como resultado del mismo se constituyo el Frente
Independiente de Comunidades Indigenas de
Michoacan (FICIM). En diciembre del mismo afio el
Frente emitio el Decreto de la Nacion Purhépecha que
fue ratificado en el Segundo Encuentro de Comunidades
Indigenas de Michoacan celebrado en Tarecuato en 1994.

En 1993 el FICIM se fragment6 en dos corrientes:
“radicales y tranquilos™; ante la continua division y
surgimiento de nuevas organizaciones se integro la
Organizacion Nacion Purhépecha promovida por
ANPIBAC y otros profesionistas purhépecha (Zarate,
1999). Esjusto aqui donde se localiza el origen inmediato
del movimiento indigena michoacano contemporaneo;
por otrolado, los origenes mas remotos, como he venido
senalando, pueden rastrearse en la pastoral catolica
indigena.

Una especie de sintesis del proyecto religioso y
gubernamental de revaloracion cultural, desde mi
perspectiva, es la fiesta del Afio Nuevo Purhépecha,
en tanto que entre sus mas destacados promotores
se cuentan sacerdotes, profesionistas e intelectuales
(ver al respecto Zarate, 1999); los altimos formados
en instituciones y programas oficiales de orientacion
indigenista.

Antes de concluir este apartado me parece
pertinente hacer una acotacion de tipo metodologico.
La reconstruccion del proceso de reindianizacion y su
analisis resultan incompletos si no se examinan en el
marco de la historia social y politica regional. Aunque
tal empresa seria tema para otro trabajo, quiero por
lo menos aqui enunciar tres hechos sociales generales
trascendentes en el revival étnico michoacano: el primero
tiene que ver con la emergencia de una economia
asentada en la explotacion forestal que propicio un

Articulos

discurso de autentificacion étnica para acceder a la
tierra y a los bosques;” el segundo con los cambios
en la cultura politica regional, concretamente con el
neocardenismo de finales de la década de 1980 que
decanto en la conformacion del Partido de la Revolucion
Democratica y en una complejizacion de la arena
politica regida por reglas y valores de la democracia
electoral; y el tercer hecho, intimamente relacionado
con la politica eclesial indianista que he referido aqui,
se asocia con la formacion de una amplia capa de
profesionales indigenas gestores de una conciencia
politica cifrada en la diferencia cultural.

Conclusiones

De vuelta al catolicismo y a su linea pastoral orientada
hacia la revaloracion cultural creo importante para
concluir hacer los siguientes sefialamientos.

La labor magisterial y la pastoral proindianista,
que un sector de sacerdotes inicio en la década de 1940
y continu6 hasta al menos finales de 1950, parecen no
haber incidido en el actual reavivamiento del orgullo
étnico michoacano. Tanto en el discurso como en
los temas que las organizaciones indigenas manejan,
la iniciativa religiosa parece estar ausente. Incluso
esta ausencia se presenta en los analisis y discursos
académicos recientes que tratan el movimiento indigena
michoacano. La ausencia en este altimo sentido se
explica por la también carencia de una historia social
que muestre la transformacion de las sociedades
indigenas. Se requieren analisis que como he senalado
no sean Unicamente enunciativos o descriptivos del
reciente indianismo devenido en movimiento social
en Michoacan, sino ademas criticos y explicativos de
las condiciones sociales, los proyectos ideologicos y
los procesos politicos dominantes en que ha venido
ocurriendo. En este trabajo, con base en los escasos
hallazgos etnograficos y documentales presentados, he
buscado llamar la atencion sobre la necesidad de realizar
investigaciones en esta tltima linea.

24 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

Asi, bajo una mirada atenta se puede localizar que
la propuesta eclesial de la década de 1940 —donde no
hubo una consecuente implementacion, no tanto en
sus aspectos digamos formales, como fundacion de
escuelas o imparticion de doctrina religiosa en alguna de
las existentes, influyendo en los maestros— se tradujo
en una magnifica promocion del rescate de las fiestas
religiosas y de las “santas tradiciones”, arrinconadas
otrora por el ambiente anticlerical.”

A partir de lo anterior sobrevino un reavivamiento
de sentimientos colectivos con arraigos comunitarios
muy fuertes. Resurgieron formas organizativas y
representaciones de tipo civil que se entrelazaron
con las religiosas y se reactivaron usos cultuales e
implementaron actividades culturales que tuvieron
como eje las festividades de los santos.

Todoeste proceso hadado origen a unarevitalizacion
de sentido de comunalidad y reificacion de nativismo
en diversas localidades michoacanas. Es interesante
notar que esos relocalizados sentimientos étnicos y
renovados usos cultuales y culturales forman parte hoy
de las escenificaciones del “ser” purhépecha.

Es en este sentido que me parece que la iniciativa
catolica de los afos 40 y 50 resulta importante; no solo
se adelanto ala critica que en las décadas de 1960 y 1970
selanzaria desde la academia antropologica a la politica
indigenista impulsada por el Estado nacional, sino que
también se situd como relevante en tanto proporciono
nuevos referentes politicos y sociales.

Aun en tiempos recientes se pueden localizar
modestos esfuerzos que han contribuido al
fortalecimiento del orgullo étnico en Michoacan. En el
valle de Zacapu, por ejemplo, encontramos la labor que
entre las décadas de 1960 y 1980 realizo Agustin Garcia
Alcaraz, cura y antropologo, quien se preocupd por
el rescate de simbolos y por la vigorizacion del “ser”
purhépecha como sujeto politico. Personaje central,
ademas, en la fundacion de la fiesta del Ao Nuevo
Purhépecha. Tal es el caso también del actual parroco
de Nahuatzen, Francisco Martinez, quien desde hace

Jesus Solis Cruz.

varias décadas ha puesto a disposicion de los pueblos de
la Meseta sus conocimientos en hidraulica e hidrologia
al tiempo que ha contribuido a reavivar sentidos de
adscripcion comunal entre los purhépecha.

Por ultimo sefialar que aunque aqui he estado
interesado en analizar el proyecto y la influencia que
el catolicismo social y un sector de religiosos tuvo
sobre la redefinicion de la indianidad en Michoacan,
no quiero dejar de mencionar que en tiempos recientes
han sido importantes también las redes de relaciones
que los miembros de organizaciones de tipo étnico han
establecido fuera de sus marcos regionales que los han,
por un lado, fortalecido en sus reclamos culturales y,
por otro, ayudado a ampliar sus referentes discursivos.
Pienso concretamente en vinculos con organismos
no gubernamentales internacionales orientados a la
defensa de derechos ambientales y humanos.

Notas

! Para una reflexion amplia en torno a la produccion de
identidades colectivas relacionada con la religion y
sobre el proyecto académico y social de Aguirre Beltran
véase el trabajo de Guillermo de la Pena (2004).

En 1863 fue elevada a arquidiocesis Morelia teniendo
como diocesis sufraganeas: Leon, Querétaro y Zamora
(constltese al respecto Diaz, 2003: 103-106).

Sobre el origen de los sacerdotes y el espacio en que

¥}

w

realizaronlabor catequistica véase: Comision de Historia
del 450 Aniversario de la Diocesis de Morelia, Arzobispado
de Morelia, 1986, p. 299. Para formarse una idea de la
coincidencia entre la geografia donde ocurrio la labor
de los religiosos que revaloro la cultura purhépecha,
y la que actualmente se distingue por la existencia
de reivindicaciones de derechos étnicos, el lector
interesado puede remitirse a la propuesta de Ley
sobre Derechos de los Pueblos originarios del estado de
Michoacan y a la presentacion de la misma hecha
por Luis Ramirez (2002), constltese ademéas mapa
anexo.

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 25



DE INDIANISMO ECLESIASTICO Y OTROS. CATOLICISMO SOCIAL,
DISCURSOS Y PRACTICAS ETNICAS EN MICHOACAN (]940/1950)

* Es bastante probable que estos sacerdotes hayan sido
educados como todos los de origen mexicano formados
entre 1935 y 1950 en el Seminario de Santa Maria en
Montezuma, Nuevo México, debido a la vigencia
y aplicacion de los preceptos legales anticlericales.
Los maestros de este seminario eran jesuitas

comprometidos con el catolicismo social, ello explicaria

la sensibilidad de los sacerdotes purhépecha hacia
la politica social catolica y el énfasis en la educacion.

Informacion obtenida en entrevista con el presbitero

Efrén Cervantes, Arquidiocesis de Morelia, Morelia,

mayo de 2006.

La informacion anterior proviene fundamentalmente

v

del libro que con motivo del 450 aniversario del
obispado de Michoacan se elaboro: Comision de Historia
del 450 Aniversario de la Didcesis de Morelia, Arzobispado de
Morelia, 1986. Los datos referidos pueden consultarse
en pp. 299-300.

“Conclusiones sesion Pro-Tarascos”, una foja, Carpeta
Mecanoscrito Padilla 4, Documento Digitalizado,
proveniente del Archivo de Notarias de la Parroquia de

o

Tirindaro —en adelante ANPT-version digital—. La
clasificacion y digitalizacion de los documentos estuvo
a cargo del autor y del Ing. Hermilo Alonzo Téllez, y se
compilaron con el titulo de Archivo de Notarias de la
Parroquia de Tirindaro. Copias digitales de este corpus
documental se encuentran en la Biblioteca Publica
de Tirindaro. De forma deliberada he nombrado los
anteriores pueblos para hacer notar la presencia de estos
curas en las cuatro regiones que el actual movimiento
étnico michoacano considera conforman la Nacion
Purhépecha, consaltese Luis Ramirez (2002).

7 “Conclusiones sesion Pro-Tarascos”, una foja, Carpeta
Mecanoscrito Padilla 4 en ANPT-version digital.

8 “Reunion Pro-Tarascos”, unafoja, Carpeta Mecanoscrito
Padilla 4 en ANPT-version digital.

?“Colegio Pro-Tarascas”, una foja, Carpeta Mecanoscrito

Padilla 4 en ANPT-version digital.
“Respuesta foja, Carpeta

Mecanoscrito Padilla 4 en ANPT-version digital.

10

Pro-Tarascas”, una

Articulos

"Después del alzamiento zapatista en Chiapas este tipo
de trabajos fue comun. Existen, no obstante, otros
muy valiosos que exploran la pastoral catolica y su
relacion con los pueblos indigenas de México desde
una perspectiva critica e historica mas profunda. Para
una vision histérica amplia sobre la participacion de
la Iglesia catolica en la vida social de México véase el
trabajo ya citado de Roberto Plancarte (1993). Sobre
el papel de la Iglesia catolica en los movimientos
populares y reivindicativos posteriores a la década
de 1960 ver del mismo trabajo los capitulos V al VIII.
En el mismo sentido véanse los trabajos ya referidos
de Victor Gabriel Muro (1994), José Luis Escalona
(2001), Jesus Morales Bermudez (2005), y Marco
Estrada Saavedra (2007). En Michoacan se siguen
extranando analisis de este tipo.

2 Uninteresante analisis en esta linea puede encontrarse
en Luis Vazquez Leon (1992b).

B Por ejemplo, en

Tirindaro,
perteneciente al municipio de Zacapu, hacia 1950
el cura acompanado por socios de la Union Catolica

el pueblo de

Femenina de México, la Juventud Catoélica Femenina
de Meéxico y la Union Catolica de la Juventud
Mexicana, reanimo las fiestas religiosas locales y
motivo a los feligreses a rescatar danzas y demas
ceremonias que las acompariaban.

Bibliografia

Becker, Marjorie (1987), “Black and White and Color:
Cardenismo and the Search for a Campesino
Ideology”, en Comparative Studies in Society and History,
vol. 29, nam. 3, (Jul,, 1987), Cambridge: Cambridge
University Press, pp. 453-465, download of www.
jstor.org.

Castells, Manuel (1999), La era de la informacién. Economia,
sociedad y cultura. El poder de la identidad, vol. II, México:
Siglo Veintiuno editores.

Ceballos Ramirez, Manuel (1983), “La enciclica Rerum

Novarum y los trabajadores catolicos en la ciudad de

26 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027



Articulos

México (1891-1913)”, en Historia Mexicana, vol. XXXIII,
nam. 1, México: El Colegio de México

Comaroff, Jean and John (1991), Of Revelation and Revolution.
Christianity, Colonialism, and Consciousness in South Africa,
vol. 1, Chicago: University of Chicago Press.

Comisionde Historia del 450 Aniversario de la Diocesis de Morelia
(1986), Arzobispado de Morelia, Michoacan, México.

De la Pena, Guillermo (2004), “El campo religioso,
la diversidad regional y la identidad nacional en
Meéxico”, en Relaciones, vol. XXV, nam. 100, Otorio,
Michoacan: El Colegio de Michoacan, pp. 23-71.

Diaz Patifio, Gabriela (2003), “El catolicismo social en la
Arquidiocesis de Morelia, Michoacan (1897-1913)”,
en Tzintzun, revista de Estudios Historicos, ntm. 38,
julio-diciembre, Michoacan, México: Instituto de
Investigaciones Historicas-Universidad Michoacana
de San Nicolas de Hidalgo, pp. 97-134.

Escalona Victoria, José Luis (2001), “Pluralismo y
mediaciones: imaginario sociopolitico en Chiapas”,
en Salvador Maldonado Aranda (editor) Dilemas
del estado nacional: una vision desde la cultura y el espacio
regional, México: El Colegio de Michoacan-CIESAS.

Estrada Saavedra, Marco (2007), La comunidad armada
rebelde y el EZLN. Un estudio historico'y socioldgico sobre las
bases de apoyo zapatistas enlas caiadas tojolabales de la Selva
Lacandona (1930-2005), México: El Colegio de México.

Guerra Manzo, Enrique (2008), “The Resistance of
the Marginalised: Catholics in Eastern Michoacan
and the Mexican State, 1920-1940”, en |. Lat. Amer.
Stud. 40, Cambridge: Cambridge University Press,
pp.109-133.

Harvey, Neil (2000), La rebelion de Chiapas. La lucha por la
tierray la democracia, México: Ediciones Fra.

Jasso  Martinez, Ivy Jacaranda (2008),
movimientos indigenas, un marco para el analisis

“Los

de las construcciones identitarias. Los casos de
Organizacion Nacion Purhépecha (Michoacan)
y Servicios del Pueblo Mixe (Oaxaca)”, Tesis de
Doctorado, Michoacan, México: Centro de Estudios
Rurales, El Colegio de Michoacan.

Jesus Solis Cruz.

Joseph, Gilbert M. y Daniel Nugent (compiladores)
(2002), Aspectos cotidianos de la formacion del estado. La
revolucion y la negociacion del mando en el México moderno,
Meéxico: Ediciones Era.

Kirsch, Stuart (2007), “Indigenous movements and the
risks of counterglobalization: Tracking the campaign
against Papua New Guinea’s”, en American Ethnologist,
vol. 34, ntm. 2.

Kuper, Adam (2003), “The Return of the Native”, en
Current Anthropology, vol. 44, nam. 3, June.

Lameiras Olvera, José (1999), “Una identidad mexicana
decimononica en la literatura novelistica”, en José
Eduardo Zarate (editor), Bajo el signo del Estado,
Michoacan, México: El Colegio de Michoacan.

Maximo Cortés, Raul (2003), “Origenes y proyecto de
Nacion Prurhépecha”, en Carlos Paredes Martinez
y Marta Teran (Coordinadores), Autoridad y gobierno
indigena en Michoacdn, vol. 11, Michoacan, México: El
Colegio de Michoacan, INAH, CIESAS, UMSNH.

Meyer, Jean (1973), La cristiada, vol. 2, México: Siglo
Veintiuno Editores.

Morales Bermudez, Jesus (2005), Entre dsperos caminos
llanos. La didcesis de San Cristébal de Las Casas, 1950-1995,
Meéxico: Casa Juan Pablos, Universidad de Ciencias
y Artes de Chiapas, Universidad Intercultural de
Chiapas, Consejo de Ciencia y Tecnologia del Estado
de Chiapas.

Muro, Victor Gabriel (1994), Iglesia y movimientos sociales
en México, 1972-1987. Los casos de Ciudad Judrez y el Istmo
de Tehuantepec, México: Red Nacional de Investigacion
Urbana-El Colegio de Michoacan.

Plancarte, Roberto (1993), Historia de la Iglesia catélica en
Meéxico, México: F.C.E.-El Colegio Mexiquense.

Ramirez Sevilla, Luis (2002), “Propuesta de Ley sobre
Derechos de los pueblos originarios del estado
de Michoacan de Ocampo, (presentacion)”, en
Relaciones, vol. XXIII, nam. 90, Primavera, El Colegio
de Michoacan, pp. 161-199.

Vazquez Leon, Luis (1992a), “Etnia y poder en
Michoacan”, en Jests Tapia Santamaria, Intermediacion

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIIL ntm. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027 27



DE INDIANISMO ECLESIASTICO Y OTROS. CATOLICISMO SOCIAL,
DISCURSOS Y PRACTICAS ETNICAS EN MICHOACAN (]9404950)

social 'y procesos politicos en Michoacdn, Zamora,
Michoacan, México: El Colegio de Michoacan.

Vazquez Leon, Luis (1992b), Ser indio otra vez La
purepechizacion de los tarascos serrano, Coleccion
Regiones, México: CONACULTA.

Villoro, Luis (2002), Estado plurdl, pluralidad de culturas,
Meéxico: Paidos-UNAM, (1998) segunda reimpresion.

Weber, Max (1981), Economia y sociedad. Eshozo de sociologia
comprensiva, México: Fondo de Cultura Economica.

Weber, Max (2006), Estructuras de poder, México:
Ediciones Coyoacan.

Articulos

Zarate, José Eduardo (1999), “La reconstruccion de la
Nacion Purhépecha y el proceso de autonomia en
Michoacan, México”, en Willem Assies, Gemma van
der Haar y Andrés Hoekema (Editores). El reto de la
diversidad. Pueblos indigenas y reforma del Estado en América
Latina, Zamora, Michoacan, México: El Colegio de
Michoacan.

Zarate, José Eduardo (2001), Los sefiores de utopia. Etnicidad
politica enuna comunidad p'urhépecha: Santa Fe de la Laguna-
Ueamuo, México: El Colegio de Michoacan-CIESAS,
segunda edicion.

Mapa de la region purépecha

102400W
!

10200W
!

01400W 101200W
! 1

00n

10°400N

) ek Puruandiro | 2
. @ Penjimlll} X // o ST
- : e Y L 4 A }
-~ fn Vil 3
S

Panindictaro

{
Tarimbaro . |
b}

T
157400

T
19 200N

io de Rosales

ITacambaro)
1

v

{ Nomng

J
gl &() o STancitaro N,
2 ¥ \
{
)
kg %
5 _.;amavisnamhga'n %/VJ
oz dbrw

T T
102°400W 10200W

T T
101400W 101°200W

Simbologia
* Cabecera municipal Subregiones Purépechas
Poblacion com mas del 75% de indigenas [II] Region Ciénega
‘= Regién purépecha [ Region La Cafiada
e Limite municipal [] Regién Meseta
[] Area urbana con mas de 2500 hab. [T Rgeién Lago de Patzeuaro
[ cuerpo de agua perenne

/- j Michoacan

N
0 5 10 20Km.
[ S|

erte: INEGI

1250000

Regicn
Saboracion Iy p ~ Becucion
B Colegio de Michoacan, A C. / Marzo 2007

AndrewRoth y

Tomado de Ivy J. Jasso (2008). En el mapa se ilustran las subregiones en que tiene influencia el actual movimiento indigena. Notese
que en las denominadas Region Ciénega, Lago de Patzcuaro y en parte de la Meseta, fue donde los religiosos impulsaron la pastoral

indianista de las décadas de 1940 y 1950.

28

Revista LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, afio 8, vol. VIII, nam. 2, diciembre de 2010, San Cristobal de Las Casas, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027





