
3Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Frondas boscosas y parajes rocallosos: determinantes 
ambientales en los asentamientos indígenas de 

Mesoamérica colonial

Ángel Julián García Zambrano

Enviado a dictamen: 16 de febrero de 2009
Aprobación: 25 de mayo de 2009
Revisiones: 1

Sección Artículos

Ángel Julián García Zambrano, doctor en Historia del Arte por la Universi-
dad de Nuevo México, Albuquerque, New Mexico, coordinador del Cuerpo 
Académico “Determinantes del paisaje en la arquitectura prehispánica y co-
lonial de México”. Temas de especialización: cognitividad del paisaje cultural 
de Mesoamérica, trasposiciones del paisaje en la arquitectura prehispánica de 
México. Correo electrónico: cucurbita@prodigy.net.mx.

Resumen: Frondas boscosas y parajes rocallosos aparecen re-
gistrados con tal frecuencia en documentos coloniales tempranos 
alusivos a sucesos fundacionales infiltrados de simbólicas lecturas, 
que en este trabajo se presenta la probable interdependencia entre 
paisaje ritualizado y asentamiento. En este contexto la propuesta 
analiza las refundaciones de Pueblos de Indios realizadas por los 
españoles en el siglo XVI, junto a sitios donde todavía se recordaba 
una ocupación ancestral teñida de reminiscencias primordiales.

Palabras clave: ritualidad-paisaje-asentamiento

Abstract: Dense woods and rocky environments are recorded so 
frequently in early colonial documents, as indicative of foundational 
events permeated with symbolic readings, that in this work a possible 
interdependence between landscape and settlement is suggested.  In this 
context the proposal analyses the Spaniards’ resettlement of Indian 
Towns nearby places where it was customary to recall an ancestral 
occupation infiltrated with primordial remembrances.

Key words: rituality-landscape-settlement

Dentro del legado documental de los textos y 
pinturas de las Relaciones geográficas y Mercedes 
de Tierras del siglo XVI abundan referencias a 

frondas boscosas y parajes rocallosos como el entorno 
donde preferentemente se habían asentado etnias 
emigrantes mesoamericanas que experimentaron 
la irrupción española en el territorio de México. Al 
percatarse de las emotividades ancestrales que enrai-
zaban a la población local con este tipo de terruño, 
los españoles refundaron a los indígenas en sus cer-
canías a fin de preservar la integridad demográfica 
de sus comunidades. En este artículo se examinarán 
los datos que refieren la inclinación por poblar tales 
parajes, dadas las posibilidades de supervivencia que 



4 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

Frondas boscosas y parajes rocallosos: determinantes 
ambientales en los asentamientos indígenas 
de Mesoamérica colonial

estos ecosistemas podían aportar. Simultáneamente se 
considerarán las connotaciones ideológicas asociadas 
a las percepciones que se tenía de dichos ambientes, 
las cuales actuaron como determinantes conceptuales 
influyentes en la decisión de fundarse. 

“Montuoso y fragoso” y “arcabuco” o “arcabucal” 
representan las acepciones más empleadas en los do-
cumentos coloniales para referirse a los asentamientos 
establecidos donde la vegetación era densa y el terreno 
rocoso. De hecho, espesuras montuosas visualizadas 
hasta en el mismo fondo de las cañadas, eran asociadas 
con la presencia de mogotes o “pequeños cerros” de las 
vecindades; por lo que “arcabuco” y colinas boscosas 
devinieron en la mentalidad indígena en referentes 
sinónimos. Por ejemplo, en la Relación de Cuahuitlan en la 
Mixteca, se equiparan las espesuras entre manantiales 
del fondo de las cañadas con mogotes o “pequeños 
cerros” (Acuña, 1984: 130).1 El documento consigna que 
la impresión de colinas boscosas era generada por la 
fronda de vegetación denominada “arcabuco”, circuns-
tancia explícita en el mismo texto: “Cuauhitlan quiere 
decir, en [la] lengua que los naturales hablan, que es 
la mixteca, yonoyuto y, en la mexicana, cuauhuitlan, que 
lo uno y lo otro quiere decir ‘espesura de montes’, a 
causa de que son arcabucos muchos los que hay por 
los términos deste d[ic]ho pueblo” (Acuña, 1984: 130).2 
Significativamente, los arcabucos del lugar se pro-
longaban hasta la franja litoral donde se encontraban 
lagunas o esteros estacionalmente comunicados por 
pasajes con el mar:

Cuahuitlan está metido en un poco de tierra mon-
tuosa, en sierras muy bajas y muy juntas a la mar […]. 
Toda esta tierra, hacia la mar, está llena de esteros y 
lagunas, grandes y pequeñas […]. Esta laguna, suele 
suceder, por tiempos, comunicarse con la mar a 
causa de que la tiene muy vecina y, por tiempos, se 
cierra en la seca con tanta arena que no le entra la 
mar (Acuña, 1984: 132-133).

Justlahuaca y Tecomaxtlahuaca en Oaxaca se poblaron  
a su vez en la vega de un encañonado río flanqueado 
por “… dos cerros altos, montuosos […] y todo él está 
poblado de unos árboles de sauces, y cedros gruesos 
y altos” (Acuña, 1984: 282). Guauhtla, sujeto mazateco 
de Teutitlan, reseña el montuoso entorno donde fuera 
fundado el pueblo: “Su asiento es en una cumbre de un 
cerro casi llano, metido entre otros cerros […]. Es tierra 
áspera, montuosa […] sólo tiene un arroyo de agua, que 
pasa [a] media legua del pueblo. Tiene pocos pastos, 
por ser toda la t[ie]rra arcabuco” (Acuña, 1984: 207, 208). 
Vegetación densa y rala o la presencia de un frondoso 
árbol, también justificaron el asentamiento en poblado 
bajo las mismas premisas. Por ejemplo, los indígenas de 
Quiotepeque informaron haber preferido la falda de un 
cerro saturado de quiotes: “Quiotepeque […], cabecera 
por sí, llámase ansí porque, en donde primero funda-
ron,  […] era junto a un cerro lleno de quiotes” (Acuña, 
1984: 235). Tan significativa resultaba ser la referencia 
a la fronda vegetal del lugar, que a pesar de haber sido 
trasladado el pueblo a un lugar cercano por los frailes, 
preservaron la designación del lugar originario: “… y 
después, pasándose desotra parte del río [a] media 
legua, llamóse, como el propio antiguo, Quiotepeque” 
(Acuña, 1984: 235). En Tute[te]petongo, situado a tres 
leguas del famoso Apoala, la presencia de un enorme 
sabino o ahuehuete en el comedio de una agreste loma, 
dio el nombre al asentamiento (Acuña, 1984: 154).3 En 
Michoacán, tres poblados ocuparon un sistema enca-
ñonado de quebradas donde el arcabuco colgante de las 
rocas y lo accidentado del terreno solamente permitían 
el acceso por el lado oeste: 

Están poblados en un llano, cerca los unos [pueblos] 
de los otros como [a] cuarto de legua, metidos en un 
monte arcabucal que, por la parte del sur,  oriente 
y norte, están metidos en monte; sólo por la parte 
del poniente están algo desavahados […]. Los del 
pueblo de Alimanzi […] están metidos más a la tierra 



5Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos Ángel Julián García Zambrano

en la cañada, en un llano, desavahados de monte 
y arcabuco[…]. En estos tres pueblos de Alimanzi, 
Cuzcacuauhtla y Epatlan, en las montañas, valles 
y quebradas de todos sus términos, hay muy gran 
cantidad de árboles silvestres, que nacen por la mayor 
parte en los peñascos y albarradones más ásperos que 
son (Acuña, 1987: 146, 147, 151).

La persistencia de la difícil accesibilidad por lugares 
encañonados y quebrados hasta poder llegar a lo intrin-
cado de los sitios dentro de las cañadas, se ejemplifica 
de modo realista en el pueblo de Motín en Michoacán: 
“… está metido en un río muy arenoso […] y van por el 
río arriba hasta llegar al pu[ebl]o. El cual está rodeado 
de cerros arenosos y arcabucosos, llenos de quebradas 
y quebradillas [y] picos de cerros” (Acuña, 1987: 171). 
Maruata en el occidente de México, enfatiza ser este 
esquema el modo más conveniente de poblamiento: 
“Maruata está situado en un arcabuco en un poco de 
llano que allí hay junto al mar […]. Tiene un humedal 
cerca de sí […] y es lugar ahogado, y el mejor que por allí se 
halló p[ar]a poblarlo” (Acuña, 1987: 173). 

En el área maya de Guatemala, la frondosidad 
boscosa en la que se ubicaban los pueblos influyó en 
lo llamativo que a los españoles les pareció que “de 
ningún pueblo […] se puede ver otro […] hasta dar en 
él”.4 San Andrés, sujeto de Atitlán, ejemplifica el modo 
de poblamiento: “… es todo el sitio rodeado de montañas 
altas de diferentes arboledas silvestres, y barrancas y 
honduras. En este pueblo no hay sabanas rasas”.5 Fray 
Francisco Ximénez describe conjuntamente el modo 
extendido de poblar dictado por la preferencia a asen-
tarse en terreno agreste, la forma de organización social 
inherente al esquema y la conformación urbanística que 
funcionalmente les correspondía:

… que lo demás del tiempo lo pasaban en sus casas que 
cada uno tenía en sus heredades, que fue el modo que 
los indios tuvieron de vivir en sus tierras y milpas, que 
jamás si no es en muy rara parte, tuvieron población 

en forma, sino en paraje donde hallaban oportunidad 
de tierras buenas, que esto era regularmente en los 
bajíos y quebradas, vivía una familia ó chinamital, 
no todos juntos en uno, sino cada uno en su milpa. Y 
estos tenían su cabeza de toda aquella parentela, como 
la tienen el día de hoy, y estos estaban sujetos á los 
Señores ó Caciques, que eran los grandes, y por esto 
aqueste género de poblaciones se llamaban Amac, que 
quiere decir como pierna de araña, ó que ha estendido 
como pierna de araña (Ximénez, 1926: 102).

Empero, debido al antagonismo planteado por la im-
plementación del modelo reticular introducido por 
los españoles en espacios necesariamente abiertos, se 
originaron “pueblos viejos” que permanecieron en los 
originarios lugares intrincados.6 El “asiento viejo” de 
San Andrés Atitlán se caracterizaba por la presencia 
de abundantes cañas negras o xahuactles, además de 
una gran ceiba en cuyo contorno se organizaba a 
una plaza junto a la pirámide o cú.7 Tan agreste era 
el paraje del “asiento viejo”, que los frailes decidieron 
mudarlo a los predios de una llanada a fin de poder 
adoctrinar a los indígenas.8 En otro sujeto de Atitlán 
denominado San Francisco, la presencia del entorno 
montuoso, fragoso y agreste justificó el traslado a lugar 
“… asentado en pueblo, formado por sus calles y plazas 
según la orden de los pueblos de los españoles, y su 
iglesia en medio”.9 

A tenor parecido correspondieron las decisiones de 
los españoles en el Corregimiento de Motín y Pomaro, 
descritas en la Relación de Michoacán, mismas que exi-
gían de los indígenas “… que estuviesen en quebradas 
y arcabucos y lugares no acomodados […] los sacase[n] 
de allí y los poblasen en partes y sitio de bu[en]os 
asientos, donde pudiesen ser visitados de sus curas y 
religiosos y de las justicias de su Majestad” (Acuña, 
1987: 158). Tales desarraigos compulsivos causaron la 
caída demográfica que distinguió a la primera mitad 
del siglo XVI novohispano: “Costó a muchos indios e 
indias las vidas, por sacarlos, como se sacaron, de sus 



6 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

rincones y naturaleza, a otras aguas y asientos nuevos” 
(Acuña, 1987: 158).

La inexistencia de frondas boscosas en formaciones 
serranas compuestas por accidentadas faldas y caña-
das, encontraron sustitutos adecuados en las regiones 
planas y semi-áridas de Yucatán. Montuoso y fragoso 
aludían allí a aislados árboles en medio de cenotes o 
a la típica vegetación mediana pero muy densa de sus 
contornos. Pixoy y Dzitnup ilustran la modalidad: 
“Llamóse Pijoy [Pixoy] el dicho pueblo porque sobre 
el cenote y aguada donde beben estaba un árbol que se 
llama Pijoy” (De la Garza, 1983: 51). Dzitnup “… estaba 
sobre el cenote y aguada donde beben una palma que 
acá llamamos cocoyol y en lengua de los dichos indios 
se llama mop, y a esta causa le nombraron Citmop 
[Dzitnup]” (De la Garza, 1983: 59). Topónimos como 
el de Ixmul conjuntaban la densidad de vegetación y 
los cenotes con la presencia de pirámides recordadas 
por los informantes indígenas que nutrieron las Re-
laciones histórico geográficas de la Gobernación de Yucatán: 
“La significación del nombre de Ixmul [Ichmul] es 
cosa montuosa y fragosa y de muchos edificios que 
antiguamente había y hasta ahora los hay […], tiene 
dos cenotes a manera de pozos de Castilla, muy hon-
dables” (De la Garza, 1983: 298). Los españoles supieron 
aprovechar las ventajas que representaba este tipo de 
ambiente natural en sus propias fundaciones. De allí 
que en Valladolid: “Fundóse el pueblo de los españoles 
en unos prados cercados de mucha maleza de piedra 
y arboleda silvestre […]; de su nacimiento sitúase en 
medio de dos cenotes de agua dulce […] tienen […] cada 
uno de estos cenotes tres o cuatro bocas por donde 
sacan agua los naturales” (De la Garza, 1983: 34, 35).  

La interdependencia saturada de referentes contra-
intuitivos en los arcabucos, se percibe en los casos 
donde los informantes indígenas pudieron consignar 
trazas de cognitividad indicativas de la peculiar forma 
de asentarse. Por ejemplo, lo agreste de una arbolada 
sierra justificó la construcción de un cú, pirámide o 
santa cale (de calli, “casa”), teopan o “iglesia” en Tilan-

tongo: “… está una sierra hacia la parte del poniente, 
muy grande y de mucha arboleda, la cual llaman […] 
teopantepeque y, en castellano, “sierra de iglesia’” (Acuña, 
1984: 235). En Huehuetlan, la frondosidad arbolada de 
una “quebrada muy honda” junto a un cerro denomi-
nado “Tlalocan” es descrita como “tierra de muchas 
casas de animales por ser tan montuosa, que no se 
puede andar por mucha partes a caballo […] [y] debajo 
de todos estos árboles […] está metido este pu[ebl]o, 
de grandes frescuras de arboledas” (Acuña, 1985: 208, 

210). Apariciones de deidades junto a un árbol sagrado 
influyeron en el topónimo adoptado por Teoquauhten-
co: “…le llamaban Teoqua[uh]ten[c]o, [...] [o] ‘árbol de 
los dioses’, porque, en aquellos tiempos, les aparecían 
al pie del d[ic]ho árbol muchos demonios, adonde le 
sacrificaban” (Acuña, 1985: 412).10 San Miguel Capu-
lapan relacionaba su fundación con el recuerdo del 
portentoso manar del agua del medio de un árbol que 
dio nombre al poblado. Adicional a ello, los informan-
tes indígenas reportaron que tan pronto se extinguió 
dicho árbol, cesó de brotar agua del manantial: “Se 
llama este pu[ebl]o San Miguel Capulapa[n], que, en 
lengua española, quiere decir ‘árbol de cerezo que, del 
medio del d[ic]ho árbol, sale una fuente de agua’. Y 
[dicen] que este árbol ha muchos a[ñ]os que se secó y 
pereció, y el agua que dél manaba se secó y se perdió” 
(Acuña, 1985: 420). Evidencias de institucionalización 
de la cognitividad aquí tratada, fueron consignadas en 
la Relación de Chimalhuacan Atoyac. En ella se describen 
los ceremoniales a la deidad en el cerro que culminaban 
con el realce de la pirámide mediante una fronda de 
follaje vegetal: 

Los ritos y ceremonias q[ue] antiguamente, en el tiem-
po de la infidelidad, usaban y hacían estos caciques y 
sus vasallos en sus templos, y cúes y casas de sacrificio 
que tenían hechos dentro en el pueblo, y en otros que 
tenían encima de este cerro [de] Chimalhuacan, era 
esta la manera: […] hablaban con el ídolo de piedra que 
tenían, llamado Huitzilopochtli […] y le enramaban el 

Frondas boscosas y parajes rocallosos: determinantes 
ambientales en los asentamientos indígenas 
de Mesoamérica colonial



7Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

templo […] con hojas de árboles, en señal de agradeci-
miento y reverencia (Acuña, 1985: 163).

Dentro de las causalidades inferenciales acotadas se in-
cluyen las informaciones recogidas por Durán, respecto 
a manantiales que brotaban del pie de ahuehuetes o 
sabinos. El fraile los describe como “árboles muy gran-
des y coposos, de que los indios hacían mucho caso, 
por hallarse siempre a los pies de las fuentes, en lo cual 
fingían divinidad y misterio” (Durán, 1967: 173).11 La in-
serción ontológica e institucional de la fronda boscosa 
que distinguía a un reverenciado paraje agreste, parece 
corresponder a los trasuntos cognitivos extraíbles de 
los rituales conmemorativos de Tlaloc. Tanto el cerro 
a Tlaloc y la serranía en honor a la deidad (Tlalocan), 
como el oratorio construido en un patio rodeado de 
idolillos, se remitían directamente al accidentado paraje 
constituido por cerros y quebradas. Según Durán, el in-
terludio entre rocosas sierras e idolillos representativos 
de cada uno de sus cerros, era de tal naturaleza, que el 
dispositivo de la efigie rodeada por ellos no era sino la 
transmutación de aquellos dentro de estos: 

Llamaban el mesmo nombre de este ídolo a un cerro 
alto que está en términos de Coatlinchan y Coatepec 
[…]. Llaman hoy día a esta sierra Tlalocan, y no sabré 
afirmar cuál tomó la denominación de cuál: si tomó el 
ídolo de aquella sierra, o la sierra del ídolo. Y lo que más 
probablemente podemos creer es que la sierra tomó 
del ídolo, porque como en aquella sierra se congelan 
nubes y se fraguan algunas tempestades de truenos y 
relámpagos y rayos y granizos, llamáronla Tlalocan, 
que quiere decir “el lugar de Tláloc. En este cerro, en la 
cumbre de él, había un gran patio, cuadrado, cercado 
de una bien edificada cerca […]. A una parte de este 
patio estaba edificada una  pieza mediana […], sentado 
en un estradillo, tenían al ídolo Tláloc, de piedra, a la 
manera que estaba en el templo de Huitzilopochtli. A 
la redonda de él había cantidad de idolillos pequeños, 
que lo tenían en medio, como a principal  señor suyo, 

y estos idolillos significaban todos los demás cerros 
y quebradas  que este gran cerro tenía a la redonda 
de sí. Los cuales todos tenían sus nombres, conforme 
al cerro que representaba; los cuales nombres hoy en 
día les duran, porque no hay cerro ninguno que no 
tenga su nombre. Y así, los mesmos nombres tenían 
aquellos idolillos que estaban a la redonda del gran 
ídolo Tláloc, acompañándole, como los demás cerros 
acompañan a la sierra (Durán, 1967: 82).

Cognitivamente dichos ceremoniales alcanzaban su 
punto culminante al procederse a la elaboración artifi-
cial de un bosque denominado tetzacualco: “… antes del 
día propio de la fiesta de este ídolo hacían un bosque 
pequeño en el patio del templo, delante del oratorio de 
este ídolo Tláloc, donde ponían muchos matorrales y 
montecillos y ramas y peñasquillos, que parecía cosa 
natural y no compuesta y fingida” (Durán, 1967: 86). 
Mendieta informa sobre la construcción artificial de 
montañas rocosas realzadas con vegetación boscosa, 
flores, frutas y musgo adherido para crear la impresión 
de una entidad viviente. Ello ocurría como parte de las 
escenografías creadas por los indígenas durante las 
fiestas de Corpus Christi y San Juan en Tlaxcala en 1538. 
El suceso religioso estuvo realzado por el otorgamiento 
a los tlaxcaltecas, por parte de la monarquía, del título 
de ciudad:

Una cosa muy de ver: tenían en cuatro esquinas o 
vueltas que se hacían en el camino, en cada una su 
montaña, y de cada una salía su peñón bien alto; y 
desde abajo estaba hecho como prado, con  matas de 
yerba y flores, y todo lo demás que hay en un cam-
po fresco, y la montaña, y el peñón tan a el natural 
como si allí hubiera nacido; era cosa maravillosa de 
ver, porque había muchos árboles, unos silvestres y 
otros de frutas, otros de flores, y las setas, y hongos, 
y vello que nace en los árboles de montaña y en las 
peñas, hasta los árboles viejos quebrados, a una 
parte como monte espeso y a otra más ralo; y en los 

Ángel Julián García Zambrano



8 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

árboles muchas aves chicas y grandes; había halcones, 
cuervos,  lechuzas, y en los mismos montes mucha 
caza de venados y liebres, y conejos, y adives y muy 
muchas culebras; éstas atadas y sacados los colmillos 
o dientes  porque las más de ellas eran de género de 
víboras […]. Y porque no faltase nada para contraha-
cer a todo lo natural, estaban en las montañas unos 
cazadores muy encubiertos, con sus arcos y flechas 
[…]. Para ver estos cazadores había menester aguzar 
la vista, tan disimulados estaban y tan llenos de rama 
y de vello de árboles […]. Este día fue el primero que 
estos tlaxcaltecas sacaron su escudo de armas, que el 
emperador les dio cuando a este pueblo hizo ciudad 
(Motolinía, 1971: 100- 101). 

Como podrá deducirse, la ritualizada escenografía 
constituía una miniaturización de los idealizados 
parajes cuyas significantes eran percibidas a lo largo 
de las migraciones.12 Elemento clave de la frondosidad 
ritualmente construida era la remembranza del árbol 
asociado a cuevas de origen que entre los mexica se ma-
terializaba en la figura de su símil llamado Tota, “nues-
tro padre”. Por cuanto Tota aparecía rodeado de otros 
cuatro árboles más pequeños que se unían a su tronco 
por medio de mecates, resultan claras las alusiones a 
la fertilidad y descendencia materializadas en la figura 
del referido vegetal: “En medio de este bosque ponían 
un árbol muy grande y coposo y, alrededor de él, otros 
cuatro pequeños […]. A este árbol ponían por nombre 
tota, que quiere decir ‘nuestro padre’, a causa de que, a 
la redonda de él, ponían otros cuatro más pequeños, 
quedando él como padre de los demás” (Durán, 1967: 

86, 87).13 Consecuente con este concepto de mimética 
reproductividad son las imágenes ya mencionadas del 
cerro mayor que genera de su seno a eminencias meno-
res. Aunado a las causalidades nucleares que registraban 
la presencia del umbral comunicativo con el inframundo 
acuático, representado en las orillas de lagos y lagunas 
(Aztlan), Tota era trasladado al sumidero de Pantitlan. 
Allí se le hacían desatar sus atadas ramas en un teatral 

artilugio cuyo efecto ulterior consistía en recobrar su 
frondoso aspecto, al entrar en contacto directo con el 
suelo cenagoso sobre el tepetate de la laguna: 

Llegados, pues, a aquel lugar [de Pantitlan] […] 
tomaban luego aquel árbol grande, Tota, e hincá-
banlo en el cieno junto al ojo de agua, o sumidero, 
tornándole a desatar las ramas y el acoparse […]. El 
cual acabado y la ofrenda [de sacrificar a una niña 
que representaba a la laguna], con todas las demás 
cerimonias de hincar allí el árbol Tota, cesaba el 
tañer y el cantar y todos los demás regocijos, y con 
mucho silencio se volvían todos a la ciudad. Con lo 
cual fenecía la fiesta, aunque no las ceremonias que 
los labradores y serranos hacían en las labranzas y 
sementeras, y en los ríos y fuentes y manantiales” 
(Durán, 1967: 88, 89).

Mientras los mexica trataban del modo explicitado 
el factor de frondosidad enunciada, las regiones cos-
teras de Mesoamérica produjeron modalidades sobre 
la misma construcción cognitiva. En el cuestionario 
de las Relaciones geográficas se consignan casos donde 
lo boscoso es factor causal respecto a pares de islas o 
islotes separados por canales angostos de agua que die-
ron lugar a la denominación genérica de “isla partida”. 
Común en la mayoría de esos ejemplos era la alusión a 
la hendidura o separación sugerente del instante del 
pasaje o cruce del umbral que con anterioridad se ha 
tratado. En Tlacotalpa llegó a consignarse de modo 
escueto esta asociación: “Tlacotalpa quiere decir ‘tie-
rra partida’, y, ansí, está hecha una isla” (Acuña, 1985: 

283). Zuthuthai fue el nombre de lugar elegido por 
los habitantes de Sotuta en Yucatán para designar la 
isleta en el interior de un cenote o “cueva” que llenaba 
la función y significados de la isla en medio de un gran 
lago o laguna:

El pueblo de Zotuta [Sotuta], que los indios llaman 
zututhai, que éste es su propio nombre, significa agua 

Frondas boscosas y parajes rocallosos: determinantes 
ambientales en los asentamientos indígenas 
de Mesoamérica colonial



9Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

en círculo que tiene una isleta en medio, y de aquí 
tomó [la] denominación el pueblo. […]. Y es así, que 
en este asiento tienen una cueva que tendrá más de 
cincuenta pies de hueco, y en medio tiene una isleta 
y la cerca el agua muy en redondo (De la Garza, 1983: 
145-146). 

También de orden fragmentario que no llega a referir el 
aspecto boscoso es el testimonio rendido por el Licen-
ciado Diego García de Palacio, mediante carta al monar-
ca español, tocante a las provincias de Guazacapán, los 
Izalcos, Cuzcatlan y Chiquimula en Guatemala.14 En ella 
describe que en Zenzonatl o “cuatrocientos ríos”, había 
“una laguna en la falda del volcán […]. Tiene dos isletas 
en medio. Los indios pipiles tenían esta laguna por un 
oráculo de suma autoridad y que ningún humano podía 
ver lo que en ella había […]. Y derivaban esta devoción 
de patrañas antiguas”.15

Mayor asociación inferencial respecto a lo boscoso 
se encuentra en el testimonio relativo a una isla arbo-
lada frente a Veracruz, donde todavía en el siglo XVI 
ofrendaban peregrinos de lugares distantes en restos 
de pirámides u oratorios: 

Desta isla de San Juan de Ulúa hacia el sureste, 
[a] legua y media, está una isleta alta en la que hay 
algunos árboles y yerbas, que se dice Sacrificios, en 
la cual dicen q[ue] los indios venían antiguamente a 
sacrificar, y [a] hacer sus ritos y gentilidades, como 
a lugar sagrado y de gran veneración. Hay en ella, 
ahora, algunas muestras de haber sido poblado, por 
haber unos paredones viejos, que dicen algunos ser el 
único altar en que los indios solían sacrificar (Acuña, 
1985: 329).

De incidental pertinencia a la cognitividad esbozada 
era el conjunto de isletas cercanas a Ulúa que el médico 
español Diosdado reportara en los siguientes términos: 
“Por entre todas estas isletas hay canales muy hondas 
[…] por donde pueden pasar navíos de alto bordo [y] 

mucho porte” (Acuña, 1985: 330). Algunas de estas islas 
eran identificadas por su color verde “… porque de lejos 
parece deste color por las muchas ovas, y yerbecillas y 
cañas que en ella hay”.16 La pintura que acompaña a la 
Relación de Veracruz muestra el par de pequeñas islas que 
por su configuración alargada delineaban el aludido 
pasaje.17 Similarmente, la Relación de Compostela ilustra 
y describe un par de islas donde también era intensa la 
actividad ceremonial desplegada: “A la boca de la bahía, 
a la punta de Tintoque, hay […] dos isleos q[ue] están 
de tierra como [a] cuatro leguas; uno del otro, [a] media 
legua. Son pequeños […]. Antiguamente solían ser sacri-
ficadero de indios, e iban a adorar allí al Diablo”.18  

Regiones mediterráneas dotadas de lagos o ríos, 
peñascosas islas o cumbres dotadas de conspicuos 
tajos, contenían trasuntos cognitivos parecidos. El 
ambiente del lago Atitlán en Guatemala se ajustaba 
al aparente requisito paisajístico: “Tiene por toda la 
orilla gran cantidad de peñascos grandes y piedras, 
y algunas islas dentro della propia. Y principalmente 
hay dos, que tendrán de circuito cada una media legua 
[…]. Críase alrededor de ella mucha enea. Estas islas 
son de poco suelo, por ser todas peñas quebradas y 
partidas entre sí”.19 Según Burgoa, Quijecolaani es si-
tio serrano zapoteca seleccionado por los seguidores 
del gobernante Quegolani, por divisarse “… un risco 
altísimo partido que le haze espaldas [a la sierra] […] 
y le pusieron por [tal] nombre [por]que significa peña 
tajada o risco quebrado”.20 Dicha prominencia era 
vista por los indígenas estrechamente asociada con 
el río de las inmediaciones, circunstancia determi-
nante en el patronímico adoptado por el gobernante 
del lugar.21  

Tocante a la veta ontológica que subyace en éstos 
y otros testimonios suministrados por los indígenas, 
se considerarán las funciones religiosas realizadas en 
este tipo de entorno natural. “Corazón de reino” fue 
la denominación recabada por los españoles al arribar 
al sitio zapoteca de Guixipecocha en el istmo de Te-
huantepec, respecto a una isla dotada de la mayoría 

Ángel Julián García Zambrano



10 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

de referentes tratados hasta ahora como indicativos 
de cognitividad primordial: islote peñascoso, cueva 
y manantial, efigie reverenciada en pirámide junto 
a arboleda boscosa y arribo a laguna en canoas para 
realizar ceremoniales pertinentes. Acorde a Burgoa, el 
paraje se encontraba en las cercanías “… de un arroyo 
[y] un peñasco, de hasta quinze, ó veinte estados de 
alto, y cerca de la cumbre, vna prodigiosa figura de 
tiempo inmemorable de su antigüedad”.22 En dicho 
lugar ofrendaba el gobernante Cocijopij “… al ídolo 
mayor, q’ llamaban corazón del reyno, y lo tenían en 
una isletilla, como Cue grande, con arboleda muy fres-
ca, y de mucha caza de conejos, y en medio una grande 
cueva, y alrededor la grande laguna de S. Dionisio al 
presente, para donde se embarcaban en canoas, ó 
barcos, acabado el sacrificio”.23

Concomitante con los trasuntos aquí desplegados, 
los dominicos pudieron erigir un nuevo convento en 
las inmediaciones costeras del istmo de Tehuantepec, 
aprovechando la cesión que les hiciera el gobernante za-
poteca de un sitio dotado de parecidas características: 

… dándonos sus huertas, y baños de recreo, en el lugar 
de Laoyaga, assi llamado en su lengua, tal es el sitio 
que allí puso la naturaleza, con unos manantiales 
de agua tan crystalina, y pura, que es admiración, 
brota al pie de un arbolaso muy copado, de entre 
sus rayzes, arrimado á un cerrillo pedregoso, y nace 
por dos ojos hermosos á borbollones, formando 
inmediatamente una alberca, como de dos brasas 
en circunferencia, y una vara de fondo de donde se 
desata en un arroyo.24

Burgoa también informa sobre la existencia de un 
paraje de asentamiento huave, distinguido por el “ce-
rrillo arbolado”, la laguna entre estrechos de tierra que 
figuraban isletas, dotada ella de una barra reguladora 
de reflujos del agua, además de la respectiva cueva 
donde se veneraba a un “Corazón de pueblo” a quien 
se impetraba por lluvia:

Los huabes […] recien llegados a esta tierra [de 
Tehuantepec], segun lo mas probable, por la mar 
en barcos, ó valzas […] no descubrieron otra mas 
desembarazada, ó parecida á la suya, que esta, […] 
no havian perdido las noticias de la marinería de sus 
antepasados, y recogiendose […] entre unas lagunas 
grandísimas, passando por un estrecho de tierra […], 
la una es tan grande y con las crecientes, y menguan-
tes, sube, y baxa poderosamente; en esta laguna á un 
lado está vn cerrillo aislado muy ameno, y poblada 
de arboleda, y animales, y aquí está vna profunda y 
dilatada cueva donde el Zapoteco tenía vn Idolo de su 
mayor veneración, y la llamaba el Alma, y Corazon del 
Reyno […] y de su favor [de]pendian […] [los] buenos 
temporales con que lo sustentaba ….25 

Conclusión

Las fuentes etnohistóricas del siglo XVI en México 
evidencian diversidad de cognitividades referen-
cialmente empleadas por las etnias emigrantes 
mesoamericanas, cuando era su propósito localizar 
lugares para asentarse. Dentro de esta conceptuali-
zación se demostraba preferencia por ocupar lugares 
rocallosos donde brotaban manantiales en medio de 
verdeantes frondas boscosas. De hecho, esta com-
binación de elementos ambientales contribuyó a la 
generación de una matriz de imagen sobre la porten-
tosa proveniencia del interior acuático primordial. 
Documentada en clásicas escenas como la del mural 
de Tepantitla en Teotihuacan (mural popularmente 
llamado “Tlalocan”), se cuenta además con su persis-
tencia eidética registrada oralmente en las Relaciones 
Geográficas del siglo XVI. En ocasiones la protagonista 
del afloramiento es una serpiente que durante el 
PosClásico encarnó a la mismísima imagen de Quet-
zalcoatl. El hecho se reporta en la Relación Geográfica 
de Motines, donde se consigna que la mayoría de los 
poblados encontrados por los españoles en la zona 
se localizaban en arcabucos rocosos o espesuras de 

Frondas boscosas y parajes rocallosos: determinantes 
ambientales en los asentamientos indígenas 
de Mesoamérica colonial



11Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

muy difícil acceso. Tal circunstancia contrastaba con 
la conceptualización de ciudad europea que valoraba 
exclusivamente los terrenos de condición regular y 
accesible. De allí que el redactor de la citada Relación 
(Juan Alcalde de Rueda), reportara la inaccesibili-
dad de los asentamientos de la cuenca de Tlatictla y 
Motin por encontrarse dentro de la angostura de un 
arenoso río, “el cual está rodeado de cerros arenosos 
y arcabucosos, llenos de quebradas y quebradillas 
[y] de picos de cerros” (Acuña, 1987: 171). Empero, la 
notable persistencia por asentarse en dicho entorno 
devenía de la identificación que hicieron los pobla-
dores de Tlatictla de un área que asociativamente 
llamaron Borbitni o “lugar de plumas”. Aunque los 
frailes se esforzaron por reasentar a los indígenas en 
traza ad hoc, perseveraron en su antigua costumbre 
de permanecer extendidos y en las cercanías del 
nacimiento del accidentado río. La razón de la pre-
ferencia superaba el mero requerimiento del abaste-
cimiento de agua, como bien pudieran argumentar 
algunas corrientes de la antropología y arqueología 
contemporáneas (materialistas y neoprocesualistas). 
De hecho, el aquerenciamiento al sitio respondía a 
la portentosa aparición periódica de una serpiente 
que pensaban salía literalmente del ojo de agua del 
manantial. Aparte de ser ofrendada con mazorcas 
tiernas de maíz que el documento llama “jiotes” [sic 
por jilotes], su concurso era crucial en el suministro 
de plumas requeridas por los cabezas de linaje para 
los ceremoniales que socialmente aglutinaban al po-
blado. Obviamente, de esta interdependencia entre 
asentamiento y ritualizado paisaje donde se rememo-
raba la proveniencia del interior acuático primordial 
en la imagen de la serpiente, se produjo la adherencia 
existencial al sitio escogido para el poblamiento. De 
ello dio cuenta con mayúscula sorpresa el funcionario 
español encargado de sustanciar la respectiva Relación 
geográfica de Tlatictla y Motin.  Por lo que a modo de con-
clusión estimamos justificado transcribir los pasajes 
pertinentes que permiten corroborar algunos de los 

trasfondos ideológicos subyacentes en los modos de 
selección del paisaje destinado a asentamiento en 
Mesoamérica: 

La narración y cuento deste hecho es muy general 
en esta provincia, y aun fuera de ella, como cosa que 
pasó en hecho de verdad, lo cual oí contar muchas 
veces a muchos indios, y aun desde mi niñez. Y ahora, 
de nuevo, para escribirlo aquí, repreguntándolo, se 
afirman en ello […]. Para ir al nacimiento deste río[de 
Tlatictla] desde Ihuitlan, en cuya vecindad está, van 
por el río arriba a embocar por unas peñas tajadas, 
debajo de las cuales, por la mucha angostura, sube el 
camino […] por unos horados y estrechuras de peñas 
[…] y va a salir a un llano pequeño [donde] [...] está el 
ojo y fuente deste río susodicho […]. En el nacimiento 
deste río, que está debajo de una peña grande, hace un 
estanque hondable o, como dicen, “ojo de agua”. Y los 
naturales deste dicho río, y sus moradores, dicen que 
muy ordinariamente oían decir a sus padres y abuelos 
que, en tiempos de su gentilidad, había allí una gran 
sierpe o dragón, que salía del ojo de aquel agua, cuyo 
cuerpo tenía muy grande y, las alas, de plumas tenía 
muy ricas y doradas, y, en partes del cuerpo, de esca-
mas grandes de conchas. Y [dicen] que le sacrificaban 
y daban de comer algunas veces indios jiotes, porque 
de aquestos comía y demandaba […]; y que esto hacían 
con ayunos y abstinencias, porque el dragón les diese 
de las plumas ricas que tenía, y que después, servían a 
los principales de plumajes para sus fiestas y areitos, 
(Acuña, 1987: 176, 177).

Notas 

1 “Esta tierra es toda rasa, respecto de algunos arcabucos 
pequeños que, en algunos arroyos y cañadas bajas, se 
hacen de cerros pequeños” (Acuña 1984: 130).

2 En la nota 5, Acuña propone un significado más riguroso 
del topónimo: “entre árboles” o “lugar de muchos árbo-
les” (Acuña, 1984: 130).

Ángel Julián García Zambrano



12 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

3 “El asiento de este pu[ebl]o está en una loma agra: t[ien]
e por nombre chamaco; tomó por apellido este nombre 
por un árbol grande, que se llama sabino” (Acuña 1984: 
154).

4 Relación de Zapotitlán, Guatemala, 1982: 41. 
5 Relación de Santiago Atitlán, Guatemala, 1982: 124. 
6 La fundamentación de esta propuesta en: García Zam-

brano, Ángel Julián “Pueblo nuevo y Pueblo viejo: Recu-
peración de una memoria urbana perdida” en La ciudad: 
problema integral de preservación patrimonial (Louise Noelle, 
ed., 2004: 59-82)

7 “Dicen estos indios que esta denominación tomó este 
pueblo antiguamente [Qui Ohg o Xahuac Tepetl], en la 
parte y lugar donde estaban poblados, porque en el 
patio dél estaba un grande cu donde hacían sus sacrifi-
cios al demonio y, en medio de una plazuela que había, 
estaba un árbol grande que llaman pochotl en mexicano 
y, en castellano, ‘ceiba’, y muchos de los xahuactles, que 
son unas cañas macizas, negras, de que se hacen hoy 
día bordones negros y lisos. Y, por esta razón, se llamó 
Xahuac Tepetl el asiento donde estaban asentados an-
tiguamente en el asiento viejo” (Relación de Santiago 
Atitlán, Guatemala, 1982: 126-127).

8 “… de donde los sacaron los religiosos de San Francisco 
[…] porque, por estar poblados en montañas grandes 
de tierra áspera y fragosa, no los podían visitar para los 
doctrinar, y los pasaron al sitio adonde ahora están po-
blados” (Relación de Santiago Atitlán, Guatemala, 1982: 
127).

9 Relación de Santiago Atitlán, Guatemala, 1982: 139.
10 Acuña propone que Tequauhtenco significa “en la orilla 

del árbol grande o divino (Acuña 1985: 412, nota 51).
11 Durán también informa sobre la denominación que los 

indígenas le daban al ahuehuete de “atambor de agua”, 
debida a “… el pasar el agua por sus raíces y por hacer 
un suave ruido con el aire la copa y ramas de él” (Durán, 
1967: 173).

12 Bernal García trata la recreación del jardín desértico en 
México-Tenochtitlan, como una evocación del paisaje 
de proveniencia mítica de las etnias que emigraron del 

norte al centro de México; véase “The Dance of Time, 
The Procesión of Space at Mexico-Tenochtitlan’s De-
sert Garden” en Sacred Gardens and Landscapes: Ritual and 
Agency (Michel Conan, ed.), Dumbarton Oaks Collo-
quium on the History of Landscape Architecture, vol. 
26, 2007.

13 La selección de Tota en la montañosa sierra implicaba en-
contrar el más frondoso y uniforme árbol, cuyas ramas de-
bían ser liadas cuidadosamente, a fin de evitar daño alguno 
durante su traslado. Preliminar al dramático despliegue 
de su frondosidad en Pantitlan, se lo liberaba de ataduras 
frente al Templo Mayor, previa colocación de su tronco en 
un hoyo excavado al propósito. Durán reporta que el efec-
to inmediato era el del renacimiento de Tota; véanse los 
detalles del ceremonial en Durán, I, [1570] 1967: 87. 

14 Expediente XX-2 de la Colección Joaquín García Icaz-
balceta, Nettie Lee Benson Latin American Library, 
Universidad de Texas, Austin; véase también la versión 
anotada de Acuña, ed., Guatemala, 1982: 263-287.

15 Carta del Licenciado Palacio, Guatemala, 1982: 273. La 
misiva también reporta la existencia en San Salvador de 
una laguna que “… tiene en medio dos peñoles, en uno 
de los cuales los indios […] hacían sus sacrificios e ido-
latrías” (Carta del Licenciado Palacio, Guatemala, 1982: 
276).

16 El texto refiere que dicha isla apenas se encontraba a 
media legua de distancia (Acuña, 1985: 330). 

17 No ilustrada por la condición de la fuente disponible.
18 Relación de la ciudad de Compostela, Nueva Galicia, 

1988: 95; véanse los islotes en la pintura de la Relación, 
los cuales forman estrecho pasaje debido a su posi-
ción paralela, justo en el acceso a la Bahía de Banderas 
y muy cerca de Temichoque, cuyo nombre significa 
“junto al agua”; 94-95. 

19 Relación de Santiago Atitlán, Guatemala, 1982: 92.
20 Burgoa, 2ª. Parte, t. II, 330v. 
21 “Pusieron los Indios antiguos á este pueblo Quigo-

lani, que quiere decir en su lengua, dentro de el río” 
(Burgoa, 2ª. Parte, t. II, 330v).

22 Burgoa, 2ª. Parte, t. II, 331v.

Frondas boscosas y parajes rocallosos: determinantes 
ambientales en los asentamientos indígenas 
de Mesoamérica colonial



13Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

Artículos

23 Burgoa, 2ª. Parte, t. II, 331v.
24 Burgoa, 2ª. Parte, t. II, 386v.
25 Burgoa, 2ª. Parte, t. II, 396r-397v.

Bibliografía

Acuña, René (Ed.) (1984-1988), Relaciones geográficas 
del siglo XVI, 10 vols., México: Instituto de Investiga-
ciones Filológicas, UNAM. 

Bernal García, María Elena (2007), “The Dance of Time, 
the Procesión of Space at Mexico-Tenochtitlan’s De-
sert Garden”, en Michel Conan (ed.)  Sacred Gardens 
and Landscapes: Ritual and Agency,  vol. 26, Dum-
barton Oaks Colloquium on the History of Landsca-
pe Architecture. 

Burgoa, Francisco de  (1997), Palestra historial de virtu-
des y ejemplares apostólicos,  México: Gobierno del 
Estado de Oaxaca, Miguel Ángel Porrúa.

De la Garza, Mercedes et. al. (Eds.) (1983), Relaciones de 
la Gobernación de Yucatán., 2 vols., México: Institu-
to de Investigaciones Filológicas, Centro de Estudios 
Mayas, UNAM.

Durán, Diego (1967), Historia de las Indias de Nueva Espa-
ña (escrita en el siglo XVI, cap. 1570),  preparación de 
la edición paleográfica del original de Madrid de Ángel 
María Garibay K., 2 vols., México: Editorial Porrúa. 

García Zambrano, Ángel Julián (2004), “Pueblo nuevo 
y pueblo viejo: recuperación de una memoria urbana 
perdida”, en Louise Noelle (comp.), Memoria del IX 
Coloquio del Seminario de Estudio del Patrimonio 
Artístico: conservación, restauración y defensa. La 
ciudad: problema integral de preservación patrimo-
nial, Estudios de Arte y Estética 56, México: Instituto 
de Investigaciones Estéticas y Facultad de Arquitec-
tura, UNAM,  pp. 59-82. 

García Zambrano, Ángel Julián (2007), “Ancestral Ri-
tuals of Landscape Exploration and Appropriation 
among Indigenous Communities in Early Colonial 
Mexico”; en Michel Conan (ed.) Sacred Gardens and 
Landscapes: Ritual and Agency, vol 26, Washing-
ton: Dumbarton Oaks Colloquium On the History of 
Landscape Architecture, Harvard University Press, 
pp. 192-222. 

García Zambrano et. al. (Coords.) (2006), Territorialidad 
y paisaje en el Altepetl del siglo XVI, México: Fondo 
de Cultura Económica.

Motolinia, o Toribio de Benavente (1971), Memoriales 
o libros de las cosas de la Nueva España y de los na-
turales de ellas, nueva trascripción paleográfica del 
manuscrito original, edición y estudio introductorio 
de Edmundo O’ Gorman,  México: Instituto de In-
vestigaciones Históricas, UNAM.

Ángel Julián García Zambrano




