
167Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

R e s e ñ a s

Daniel Murillo Licea, 2005, “Encima del mar está el cerro y ahí está el Anjel”. 
Significación del agua y cosmovisión en una comunidad tsotsil, Instituto Mexicano 

de Tecnología del Agua, México 

R e s e ñ a sSección Reseñas

La región Los Altos de Chiapas es reconocida no 
sólo por la fama de la ciudad colonial de San 
Cristóbal de Las Casas o por su diversidad cul-

tural local y las irrupciones históricas que han llevado 
el nombre de Chiapas a muchas partes del mundo. 
Esta región ha sido también campo de estudio para 
reconocidos intelectuales del extranjero, sobre todo a 
finales de la primera mitad y comienzos de la segunda 
del siglo pasado. Por mencionar a algunos: Frans y 
Gertrude Bloom, Gary H. Gossen, Evon Z. Vogt, Ca-
lixta Guiteras, Alfonso Villa-Rojas, June Nash, Mario 
Alberto Ruz, entre otros. Todos ellos considerados ya 
íconos de los estudios antropológicos e históricos de la 
región, ampliamente recomendados y consultados. En 
las últimas décadas, la orientación de los estudios se 
ha inclinado a explicar los procesos y cambios sociales 
como efectos del levantamiento armado de 1994 y pocos 
investigadores continúan explorando las múltiples 
facetas de las cosmovisiones indígenas ahora no sólo 
de los Altos, sino también de otras regiones del estado.

Sirva este breve panorama para contextualizar 
la pertinencia de un libro publicado en el 2005 por el 
Instituto Mexicano de Tecnología del Agua (IMTA)  
intitulado Encima del mar está el cerro y ahí está el Anjel”. 
Significación del agua y cosmovisión de una comunidad tzotzil  
de Daniel Murillo Licea. La relevancia del libro no 

sólo tiene que ver con la amplitud de su contenido y 
el uso de la tradición oral como fuente de estudio, sino 
con la conclusión del propósito inicial que motivó la 
investigación sobre la significación del agua en las co-
munidades indígenas: la funcionalidad de la tecnología 
acorde a las características y necesidades culturales de 
la región. El autor advierte al respecto: “…los procesos 
sociales tienen que ver con los procesos tecnológicos 
y productivos, hay un enlace entre unos y otros y la 
bisagra que se desdobla para hacerlos funcionar parte 
de lo subjetivo, de eso que no puede verse pero que 
obliga a la actuación, a la comprensión, a la discusión, 
al entendimiento, a la comunicación. Y sin esa parte, 
invisible, la tecnología puede convertirse en un aparato 
sin uso alguno” (p. 10). 

En la parte introductoria del libro, el autor comenta 
el tratamiento para la tradición oral pues debido a su 
naturaleza cambiante requiere, para su recopilación 
y análisis, de estrategias y metodologías adecuadas, 
como fue su caso: “…privilegié la aparición de textos 
orales como corpus de investigación. Este corpus se 
ha dividido en dos etapas sustanciales: una que tiene 
que ver con un eje individual-colectivo y que recoge 
las experiencias subjetivas de cada entrevistado; y otro 
colectivo-individual, que recoge el saber comunitario y 
que se refleja a través del lenguaje y la expresión per-



168 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

R e s e ñ a s
Marceal Méndez Pérez 

sonal”. La combinación de técnicas de investigación 
propias de la etnografía y el análisis retrospectivo de la 
información, le da al trabajo la cualidad de etnohistoria. 
El libro contiene los capítulos siguientes:

1. Zona de estudio y la comunidad de Pozuelos. 
2. Organización social y religiosa del agua. 
3. La tradición oral en Pozuelos y la significación 
del agua. 
4. La ritualidad en Pozuelos: Espacio y tiempo.
5. El agua y el mundo sobrenatural.
6. Conclusiones. Jun ko’on te oyun ta Pozuelos. 
7. Apéndice: Relatos de Pozuelos.
8. Bibliografía, y 
9. Fotos.

La comunidad Pozuelos pertenece al municipio de San 
Juan Chamula y se encuentra en las proximidades de 
San Cristóbal de Las Casas. Además de enumerar ha-
bitantes según datos del INEGI, también se detallan los 
rasgos culturales que caracterizan a esta comunidad y, 
en general, a las demás de la basta región: origen mítico, 
entorno geográfico, elementos simbólico-culturales 
como los dioses, el tiempo, el espacio y el alma y, por 
supuesto, las concepciones del agua, destacando así la 
importancia de los manantiales y las montañas aleda-
ñas. Asimismo, se describe y analiza el entramado de 
relaciones sociales y religiosas tanto intracomunitaria 
como intercomunitaria dirigidas por autoridades ci-
viles y religiosas, patronatos de agua y mayordomías 
(martoma vo’), respectivamente, para regular el cuidado, 
el festejo y el buen uso del agua en la comunidad.

En el capítulo tres el autor expone las principa-
les características de la tradición oral, cuestiona el 
tratamiento y el abandono en que se encuentra como 
fuente de estudio para diferentes disciplinas sociales. 
Describe tres medios que reproducen la oralidad, a 
saber: la cotidianidad, donde la experiencia doméstica 
y agrícola son demarcadas por las actividades realiza-
das; la actividad ritual, que debe conjugar la oralidad, 

el comportamiento, lo visual, lo auditivo, lo olfativo 
y “Esta actividad ritual es en la que se privilegia la 
tradición oral” (p. 60). 

Esta afirmación puede generar discrepancias, 
aún más cuando dice, en función de los espacios físicos 
como tercer medio: “no hay leyenda, no hay cuento, 
no hay rezo si no hay contacto con el cerro, el bosque, 
el manantial, la ceremonia, el espacio sagrado; si no 
hay comunicación con los dioses” (p. 61). Si bien la 
interacción de la sociedad con su medio, con su pasa-
do y presente le permite reproducir pasajes míticos y 
conjugarlos con las situaciones cotidianas, no todas 
las narraciones se inscriben en la esfera de lo sagrado, 
como las migraciones, las epidemias, las guerras, por 
ejemplo.

Acerca de los rezos, dice: “…las palabras sagradas, 
dirigidas a los seres sobrenaturales, como el Anjel, 
tiene una parte de repetición, pero mucho de impro-
visación” (p. 62), afirmando con ello que los rezadores 
dicen lo que sienten; pero “es un acercamiento del tipo 
de lenguaje que hablan los dioses; que contienen un 
sinnúmero de metáforas y evocan símbolos no fácil-
mente explicables”. Por ejemplo, realiza un análisis 
del siguiente fragmento de rezo: 

“Lo que queremos es que nos mandes
la fertilidad de tus manos,
de tus pies,
la bendición de tus manos,
de tus pies”

Su interpretación no me parece muy atinada pues 
sugiere que: “La mención a las manos y los pies puede 
interpretarse como que no falte ni el hacer de las ma-
nos: la creatividad, ni el hacer de los pies: el andar”, y 
más adelante reafirma: “…también se puede interpretar 
que no falte la unión de la tierra y del cielo, donde se re-
nueva la vida, donde la mano y el pie son la posibilidad 
de ser partícipe desde la forma y el andar” (pp. 70-71). 
En realidad, las manos y los pies hacen referencia a la 



169Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 7, vol. VII, núm. 1, junio de 2009, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas, México. ISSN: 1665-8027

R e s e ñ a s

personificación de la tierra y la naturaleza, concebido 
como un anciano protector y benefactor. De ahí que 
el agua se conciba como sangre de la tierra, es decir, 
sangre del dios que la personifica, llamado Mam o 
Pauahtun entre los antiguos mayas; y Dios N, entre 
los especialistas de esta cultura.

En el capítulo cuatro se describe minuciosamente 
los paisajes sagrados considerados como puertas de 
comunicación con el otro mundo; cómo el mito y el rito 
se encuentran siempre presentes en la cotidianidad, 
especialmente en los días festivos como el 3 de mayo, 
semana santa y el día de los muertos. Se realizan dife-
rentes rituales en espacios específicos: la casa, dentro 
o fuera pero en la presencia de altares y cruces; las 
iglesias y puntos estratégicos en la geografía como 
las cuevas y las cruces en los caminos; por último, los 
sitios sagrados: manantiales, montañas y calvarios. 
En estos ritos el agua (abundancia) y la salud (orden, 
vida) constituyen la petición constante frente a una 
cruz que funciona como elemento cristiano, árbol sa-
grado y emblema del mundo mesoamericano. Bajo esta 
perspectiva, el autor muestra y enfatiza la continuidad 
de elementos míticos que provienen de la época prehis-
pánica, hasta el grado de interrogarse: “La investidura 
que se hacía de humanos como encarnaciones de dioses 
es ya muy conocida en el pensamiento mesoamerican 
¿Por qué no pensar que la representación que aparece 
en el Códice Dresde es la de un Martoma vo’ de la anti-
güedad?” Es un entusiasmo sugerente que nos invita 
y compromete a incursionar de manera profunda en 
las prácticas culturales y religiosas de los actuales 
pueblos indígenas.

Por último, la relación entre el agua y el mundo 
sobrenatural puede resumirse en la imagen construida 
en el título del libro: “Encima del mar está el cerro y ahí 
está el Anjel”.  En la cosmovisión actual las montañas 
son la réplica del inframundo, sitio que resguarda y 
provee de sustento a los seres humanos. La dualidad del 
inframundo en la concepción prehispánica como lugar de 
origen o resurgimiento (fertilidad) y como lugar oscuro 
y frío (muerte), en efecto prevalece en la actualidad. Para 
concluir el tema, el autor opina sobre la introducción de 
elementos ajenos a la cultura: 

Lo que está fuera de la comunidad es proveedor de… 
caos: …El contexto urbano, la modernidad, son ele-
mentos que vienen del caos. Una forma de mantener 
un cierto orden (y con ello todo lo que implica en 
cuanto a identidad y tradición, mantenimiento de 
mitos y ritos) es mantenerse a salvo a través de los 
dioses, (p. 148).  

En este sentido, la introducción de la tecnología en una 
comunidad arraigada en sus tradiciones, la lógica de los 
cambios culturales la convierte en un bien colectivo para 
cumplir con sus funciones principales.

Finalmente, el libro es un excelente trabajo para 
conocer el pensamiento religioso actual de la comunidad 
de Pozuelos, de los pueblos indígenas de Chiapas y en 
general de los pueblos de origen mesoamericano.

Marceal Méndez Pérez
Centro de Lenguas, Arte y Literatura  Indígenas

San Cristóbal de Las Casas, Chiapas; México.

Marceal Méndez Pérez




