
114 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

Apuntes para una necrología de la muerte 

Luis Antonio Sánchez Trujillo

Enviado a dictamen: 28 de enero de 2008.
Aprobación:  04 de junio de 2008.

Luis Antonio Sánchez Trujillo, psicólogo clínico, becario del proyecto de Migra-

ción y Género del CESMECA-UNICACH, estudiante de la Maestría en Ciencias 

Sociales y Humanísticas de la misma institución, diplomado en teoría e investiga-

ción de género por la UNACH, especialidad en terapia centrada en el cliente por 

el Centro Gestalt de Morelia, especialidad en terapia holística por el CETEOH; 

correo electrónico: migracionygenero@gmail.com.

Resumen: Sacralizar la muerte ha sido una manera común de 
otorgarle sentido. Actualmente,, además de  la sacralización que 
resurge en creencias como La Santa Muerte, asistimos a una ne-
gación-mercantilización que nos lleva a no mencionar siquiera la 
muerte por temor a invocarla. Desde otra perspectiva el discurso 
oficial del Estado se ha apropiado de la muerte como una estrate-
gia de control, pues el temor de ser atacados, la vulnerabilidad y 
violencia continua nos hacen depositar en el Estado la capacidad 
de protegernos. 

Palabras clave: muerte, Santa Muerte, mercantilización, institu-
cionalización, conciencia de muerte.

Abstract: To transform death to the sacred, has been the common way 
to grant some sense to its experience, but at the present time, in addition to 
this strategy, that rises up and is recreated are beliefs like “Santa Muerte”. 
We are attempting a negation and to a   process of commercializing that 
take us to a position of not to mention it, because of the fear of invoking 
it. From another perspective, the official doctrine of the State has appro-
priated the use of the death as a strategy of control. The dread of being 
attacked, the vulnerability that the situation of naturalized and constant 
violence leads us to place only in the State, the ability to protect us.

Key words: death, Santa Muerte, mercantilation, institutionaliza-
tion, death’s conscience.

Estamos muriendo. No hay más que este continuo 
despeñarse hacia las fauces del espejo del vampiro. 
Hacia una nada cuya respuesta es una copa rebo-

sante de promesas dudosas, que es de continuo apurada 
para consolar al cuerpo de su destino inminente. 

Que la muerte obsesione a la humanidad no es ex-
traño y es comprensible que ésta busque desesperada-
mente en mitos, religiones, tradiciones y en esotéricos 
rumbos otorgar sentido al hecho desnudo y doloroso 
de que morimos. Sacralizar la muerte ha sido la manera 
común de otorgarle sentido y la institución religiosa se 
ha erigido en la encargada de guardarla y trasmitirla. 
Pero en la actualidad, además de la sacralización, asis-
timos a un proceso de negación-mercantilización que 



115Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

nos lleva a no mencionar siquiera la muerte por temor 
a invocarla. Desde otra perspectiva, el discurso oficial 
del Estado se ha apropiado del uso de la muerte como 
estrategia de control, pues el temor de ser atacados y 
la vulnerabilidad nos hacen depositar en el Estado la 
capacidad de protegernos.

La muerte se afirma y camina entre palabras vivas 
para dar cuenta de su hecho incognoscible, en el que 
todo es supuesto e incertidumbre; la única certeza es 
que a todos ocurrirá. Pese a ello, la mayor parte del 
tiempo, nuestros pasos transitan en calma, alejados de 
la espada de Damocles1 que de continuo nos persigue. 
Hace falta muchas veces un acontecimiento que rompa 
con la cotidianeidad para recordarnos la finitud que 
nos acompaña. 

Al respecto Freud, en De guerra y de muerte, escribió: 

Hemos manifestado la inequívoca tendencia hacer 
a un lado la muerte, a eliminarla de la vida. Hemos 
intentado matarla con el silencio […] La muerte propia 
no se puede concebir; tan pronto intentamos hacerlo 
podemos notar que en verdad sobrevivimos como 
observadores. Así pudo aventurarse en la escuela 
psicoanalítica esta tesis: En el fondo, nadie cree en 
su propia muerte, o, lo que viene a ser lo mismo, en el 
inconsciente cada uno de nosotros está convencido 
de su inmortalidad (Freud, 1915: 72).

Cabe preguntarse si tal negación de la muerte propia es 
algo inherente a la naturaleza humana o, por el contra-
rio, sólo es explicable en condiciones histórico materia-
les especiales. El anhelo de inmortalidad freudiano sería 
la consecuencia lógica de una sociedad que prioriza un 
sistema ético y de valores en el que no sólo la muerte 
es el sin sentido universal, sino que también la vida se 
transforma en una continua repetición alienada en la 
que no somos nada más que “aspirantes a propietarios”, 
como sugiere Marx.

Grof (2006) plantea que el concepto actual de la 
muerte y la reacción de los moribundos, caracterizada 

por una represión y una negación masivas, parece ser 
producto anexo de una industrialización que crece rápi-
damente, con un acento excesivo sobre el pragmatismo, 
una filosofía materialista y una orientación general hacia 
el éxito y el triunfo.

Sin embargo, tal concepción y comportamiento 
ante la muerte no ha sido invariable a lo largo de la his-
toria ni mucho menos entre la diversidad de culturas, 
quienes ofrecen una enorme variedad de marcos de 
referencia desde los cuales la vivencia de la muerte se 
vuelve a significar, poblándose de las interpretaciones 
más diversas. 

Philipe Ariès, en El hombre ante la muerte (1975), estudió 
los cambios en la actitud del hombre occidental frente 
a la muerte durante los últimos dos mil años. Este autor 
tomó como referencia cuatro elementos psicológicos:

 
La conciencia de sí.1. 
La defensa de la sociedad contra la naturaleza 2. 
salvaje. 
La creencia en la sobrevida. 3. 
La creencia en la existencia del mal. 4. 

Al estudiar las variaciones de estos cuatro elementos 
distinguió, a lo largo de la historia de Occidente, cinco 
modos diferentes de entender el fenómeno de la muerte. 
La primera etapa, que duró aproximadamente hasta el 
siglo XII, fue de la muerte amaestrada o domesticada: la 
gente moría advertida. El moribundo esperaba la hora 
de la muerte en su lecho sin lamentos exagerados. La 
muerte era una ceremonia organizada. La habitación 
del moribundo se transformaba en un lugar público. 
Todos estaban allí: familiares, amigos, vecinos y niños. 
El ceremonial estaba despojado de todo dramatismo 
y emociones excesivas. El propio moribundo era el 
encargado de dirigir y llevar adelante los ritos de esas 
reuniones; algo así como un maestro de ceremonias. El 
drama no es personal sino colectivo, pues la comunidad 
queda, de alguna manera, debilitada con la desaparición 
de uno de sus miembros.

Luis Antonio Sánchez Trujillo



116 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

A partir del siglo XII comienza un nuevo período. En 
la etapa anterior había una concepción colectiva del des-
tino: el hombre padecía en la muerte una de las grandes 
leyes de la especie y no soñaba ni con sustraerse de ella 
ni con exaltarla. Ahora, se introduce la preocupación 
por la particularidad de cada individuo con referencia 
al Juicio Final.

En la escatología de los primeros siglos del cris-
tianismo, los muertos que pertenecían a la Iglesia se 
adormecían y reposaban hasta el día del Segundo Ad-
venimiento, del gran retorno, cuando se despertarían en 
la Jerusalén celestial (en el Paraíso). En esta concepción 
no había lugar para la responsabilidad individual y para 
un balance de las buenas y malas acciones. Pero desde el 
siglo XII encontramos “la resurrección de los muertos, 
la separación de los justos y los condenados; el juicio, el 
pasaje de las almas por el arcángel San Miguel”. 

En los siglos XV y XVI, el juicio ya no se sitúa en el fin 
de los tiempos, sino en la habitación del moribundo, en 
la inminencia de su muerte. Se trata de una prueba que 
consiste en una última tentación. El moribundo verá 
toda su vida y será tentado, ya sea por la desesperación 
de sus faltas, por la vanagloria de sus buenas acciones 
o por el amor apasionado a las cosas y los seres. Su acti-
tud, en el relámpago de ese momento, borrará de golpe 
los pecados de toda su vida, si rechaza la tentación, o, 
si cede, anulará todas sus buenas acciones. Es clara la 
oposición entre la seguridad del rito colectivo y la in-
quietud de una interrogación personal. Sin embargo, un 
rasgo de la muerte amaestrada se mantuvo intacto y aun 
se acentuó: el papel del moribundo, que sigue estando 
en el centro de la acción, que preside como antaño y 
determina por su voluntad.

A partir del siglo XVIII el hombre occidental exalta la 
muerte, pretende que sea impresionante y acaparadora. 
Pero ya no está tan preocupado por su propia muerte: 
la muerte romántica es la del otro. La ceremonia en el 
lecho, comandada por el moribundo y en presencia de 
un vasto público persiste pero algo ha cambiado. En el 
siglo XIX una pasión nueva se apodera de los asisten-

tes. La emoción los agita, lloran, rezan, gesticulan. No 
se niegan para hacer los gestos dictados por el hábito 
pero los ejecutan despojándolos de su carácter vulgar 
y consuetudinario. Como si fueran inventados por pri-
mera vez, como si fueran espontáneos, inspirados por 
un dolor apasionado y único. La sola idea de la muerte 
conmueve. Los sobrevivientes aceptan con mayor difi-
cultad la muerte del otro.

Llegado el siglo XX la Primera Guerra Mundial dis-
para un cambio radical: a partir de entonces la muerte 
tiende a ocultarse y se transforma en algo vergonzoso y 
en objeto de censura. Una forma absolutamente nueva 
de morir ha aparecido en el curso del siglo XX, en algunas 
de las zonas más industrializadas del mundo occidental. 
La sociedad no tiene pausas pues la desaparición de un 
individuo no afecta su continuidad. En la ciudad todo 
sigue como si nadie muriese. Estamos en la época de la 
muerte prohibida.

El moribundo es privado de su muerte. Antes la 
información sobre la inminencia de la propia muerte 
era un derecho inalienable. Hoy, la verdad del estado 
del enfermo debe serle ocultada. Antes lo horroroso 
era la muerte súbita, sin posibilidad de prepararse, el 
moribundo no debía saber que lo era. Ahora, ya no hay 
lugar para las grandes demostraciones de melancolía 
y tristeza y, si se producen, deben ocurrir sin que el 
enfermo lo note; ya no se muere en casa rodeado de 
público, sino en los hospitales, muchas veces en la so-
ledad de una sala de terapia intensiva. La gente muere 
a escondidas. 

El profundo estudio historiográfico de Ariès muestra 
a la muerte como una construcción social cuyas trans-
formaciones van de la mano de los cambios históricos y 
culturales. En este sentido, la ética que impregna las vi-
siones mercantilizadas del sistema-mundo contemporá-
neo se han tornado causa estructurante de la vivencia de 
muerte. En nuestro país, dicha estructuración se origina 
en gran medida en el proceso de colonización, durante 
el cual con la persecución sistemática de todo aquello 
que tuviese el más ligero parecido con las cosmovisiones 

Apuntes para una necrología de la muerte 



117Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

y cultos prehispánicos, casi se extinguió por completo 
las creencias de los pueblos indígenas, y muchos de 
los ritos antiguos se fusionaron y adquirieron nuevas 
significaciones como resultado de la evangelización 
católica. Como consecuencia de tal amalgama, el culto 
a la muerte se sumergió en un prolongado letargo, del 
que los procesos post revolucionarios lo rescatan para 
presentarla como elemento de cohesión, de identidad 
que caracteriza al pueblo mexicano. Octavio Paz, en El 
laberinto de la soledad (1999), postula un elemento necrófilo 
inherente a la cultura mexicana que, en gran medida, 
limita nuestras posibilidades de desarrollo. 

Independientemente de la cuestionada idea de Paz, en 
la actualidad existe una marcada tendencia a desaparecer 
la muerte, a encubrirla en lo que parece un patológico 
intento de escapar de ella. En otros casos, la manera de 
conjurarla ha seguido el camino de la deificación, de la 
proyección del imago2 de la muerte como figura sacrali-
zada y del imaginario social instituido. De esta forma se 
torna poderosa y capaz de salvarnos de ella misma. Tal 
es el caso del fenómeno religioso de La Santa Muerte que, 
en nuestro país y en otros,  avanza a un ritmo tal que su 
culto es comparable ya al guadalupano. 

Existen dos versiones para explicar el origen de 
este culto (presentado por quienes no lo profesan, 
como algo propio exclusivamente de narcotraficantes 
y personas que se mueven al margen de la ley). Homero 
Aridjis, en su novela La Santa Muerte, lo presenta como 
una derivación del culto prehispánico a las deidades de 
la muerte que, desde los mexicas y mucho antes, habría 
de permanecer oculto en la religión católica impuesta 
durante la Colonia, para renacer en la actualidad con 
mayor fuerza. Para Katia Perdigón (La jornada, 2004) tal 
noción resulta del todo errónea, pues La Santa Muerte 
posee elementos que la ligan a un origen grecolatino, 
como la túnica, la guadaña y el reloj de arena, y que 
son ajenos a las representaciones prehispánicas. Para 
esta investigadora el culto tiene su origen en los años 
cincuenta, y se populariza a partir de 1965, cuando hace 
su aparición en el estado de Hidalgo. 

Para la mayor parte de los estudiosos del tema, el 
auge de este culto es el resultado de la precarización de 
las condiciones de vida en nuestro país. El aumento de la 
violencia y las crisis continuas han llevado a la población 
a buscar consuelo y solución a sus problemas fuera del 
Estado y de la Iglesia Católica. 

Desde esta perspectiva, la sacralización de la muerte 
tomaría la forma de una sublimación3 de los anhelos 
irresueltos de la población, que vuelven fetiche y 
transforman en objeto de adoración aquello que es más 
temido. En tal deseo irreverente y blasfemo, que rompe 
con el nomos construido en torno al imago de muerte, es 
posible encontrar el anhelo del imaginario radical que, 
en su insatisfacción ante los pobres objetos noéticos 
significantes4 instituidos para la muerte, busca la rup-
tura, la creación de una representación renovada desde 
lo ilegal y desde lo que está prohibido en el discurso. 

Si el hartazgo ante la institucionalización de la muer-
te es el punto de origen de su sacralización, el efecto de 
ruptura es amortiguado por el sistema, pues surgen de 
inmediato nuevos y autodeclarados gurús, así como for-
mas e instituciones que se autonombran portadoras de la 
verdad en torno a la nueva representación. De inmediato, 
la imagen de La Santa Muerte es dogmatizada, tornando 
doxa5 todo intento de crear una nueva representación; se 
crean ritos y fórmulas que, se asegura, son las verdaderas, 
las efectivas, sin las cuales será imposible atraerse a los 
favores de esta nueva deidad, cuya mayor peculiaridad 
es que no exige para con sus fieles una ética especial, un 
comportamiento virtuoso o respetuoso hacia los demás, 
como acontece con otras figuras santificadas dentro de 
la Iglesia Católica; por el contrario, es posible atraer 
los favores de La Santa Muerte con dádivas: quienes le 
rinden culto saben que hay que mantenerla “contenta” 
llevándole velas, flores, incienso, alimentos, vino, pan, 
etcétera; con un precio, porque todo se incorpora al 
mercado y arroja ganancias. 

En el culto de “La Niña Blanca”, como muchos la lla-
man, el papel que ha jugado la Iglesia Tradicional México-
Estados Unidos, dirigida hábilmente por David Romo, 

Luis Antonio Sánchez Trujillo



118 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

el arzobispo primado de la misma, ha sido fundamental. 
Al incorporar la imagen y reconocerla como “Santa”, 
ha facilitado el camino del crecimiento de su devoción 
y ha fijado los parámetros para la institucionalización 
y reproducción del culto, cuyo espacio de celebración 
es el Santuario Nacional de la Santa Muerte, en la calle 
Bravo número 35, en un barrio popular de la colonia Ve-
nustiano Carranza, en el Distrito Federal. El número de 
fieles pertenecientes a la Iglesia Tradicional crece cada 
día y para esto ha colaborado, en gran medida, la oposi-
ción de la Iglesia Católica a La Santa Muerte, pues se le 
considera un pecado y una aberración de la religiosidad 
tradicional. Romo precisa que su culto tiene origen en 
la religión católica antigua y que nada tiene que ver con 
las prácticas esotéricas que recurren al uso de colores u 
oraciones para pedir cosas materiales, saldar venganzas o 
conseguir amores: “Aquí el ritual consiste en bendecir la 
imagen y ya, la devoción a La Santa Muerte es de oración 
y reflexión, porque la muerte es vida” (La Jornada, 2004).

Desde otra cara de la moneda, muchas personas 
niegan la autoridad que la Iglesia Tradicional se atribuye 
sobre la posesión de la verdad acerca de La Santa Muer-
te; sugieren que ellas poseen el conocimiento heredado 
desde generaciones pasadas para enseñar a otros; entre 
sus conocimientos se entremezclan la magia y el esote-
rismo y enseñan que dependiendo de la petición del fiel 
debe ser el color de la muerte que se debe escoger para 
colocar en el altar: blanca para salud; negra para fuerza 
y poder; morada para abrir caminos; café para invocar 
espíritus del más allá; verde para mantener unidos a 
los seres queridos; roja para el amor y la amarilla para 
la buena suerte. Se dice que el día oficial para celebrar 
a La Santa es el 15 de agosto, declarado como “Día de la 
Santa Muerte”, aunque otros consideran que se le debe 
celebrar el dos de noviembre. A pesar de no existir un 
acuerdo unánime se organizan rituales similares a los 
cristianos, incluidas procesiones y oraciones para ganar-
se el favor de La Santa. Muchos erigen su propio altar 
en el hogar, oficina o negocio, para sentirse protegidos. 
Dicho altar consiste en una estatuilla, de 15 centímetros 

a tamaño humano, que está rodeada por ofrendas como 
arreglos florales, frutas, inciensos, vinos, monedas, 
dulces y golosinas, así como velas de diversos colores 
de acuerdo con la petición. 

La gente acude a La Santa Muerte para pedirle milagros 
o favores relacionados con el amor, la salud o el trabajo. 
También se le pide para fines malévolos, como la muerte 
de otras personas. Los simpatizantes suelen identificarse 
al portar algún dije o escapulario de La Santa, mientras que 
otros optan por llevar su figura tatuada de manera inde-
leble en la piel. El apego a esta creencia se ha extendido al 
territorio norteamericano con la inmigración de muchos de 
los creyentes, quienes afirman haber entregado su travesía 
a su “Santa” para que los cuide, llevando imágenes de ella 
entre sus ropas. Debido a esta creencia, La Santa prefiere 
no ser llamada por su nombre, se dice que agradece si es 
nombrada con alguno de sus apodos favoritos: “La Coma-
dre”, “La Bonita”, “La Flaca”, “La Señora” o “La Niña”.

Para los fieles, la ropa que viste La Santa Muerte 
tiene un significado especial. La túnica que la cubre de 
la cabeza a los pies representa la forma en que ocultamos 
nuestra verdadera apariencia detrás de otra. Así como la 
tela cubre al esqueleto nosotros ocultamos, con nuestra 
carne, aquello que nos delata como humanos y que 
tratamos de disfrazar (pensamos que una cara bella lo 
es por la piel y el color, pero si escarbamos hallaremos 
la calavera que en poco se distingue, la que trae nuestro 
vecino mejor amigo o nuestro más odiado enemigo). De 
allí que la túnica sea el disfraz con que La Santa oculta 
el destino que todos llevamos en nuestro cuerpo. En la 
mayoría de las representaciones la túnica es blanca.

La Guadaña representa la justicia implacable del ser 
supremo que gobierna y rige la vida de todos; es la natu-
raleza misma que nos impone morir un día para cumplir 
con el ciclo iniciado al nacer. Al mismo tiempo, la hoz 
larga y siniestra indica que en el camino de la muerte no 
hay distinciones. Es signo de equidad y armonía. 

El Mundo significa que la muerte no tiene fronteras; 
está en todo lugar y no distingue entre los diferentes 
hombres y mujeres que habitan el planeta, que es suyo.

Apuntes para una necrología de la muerte 



119Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

La Balanza es una clara alusión a la equidad, la Justi-
cia y la imparcialidad. También representa la voluntad 
divina. Normalmente, la Balanza se usa para realizar un 
trabajo o para indagar la verdad sobre un suceso.

El reloj de arena es la medida de la vida sobre la 
tierra, y basta con girarlo para volver a comenzar. Esto 
es muy importante ya que la vida de todos es cíclica; 
la muerte es un cambio semejante a voltear el reloj y 
comenzar de nuevo.

Según el planteamiento de la restauradora Katia 
Perdigón, entrevistada en La Jornada (2004), el fenómeno 
surge en la década de los cincuenta, por medio de es-
tampas que se vendían de manera casi clandestina en el 
mercado de Sonora, en el centro de la Ciudad de México. 
Ella no sabe quién las sacó, pero afirma que fue “con 
gente que estaba muy cerca de la muerte, como policías, 
basureros y sexoservidoras”. Se rezaba a las estampas 
con cualquier oración católica y se las ponía en un altar 
con un vaso de agua, flores y una veladora.

Desde hace cinco años, “el ingenio de los vendedores” 
la convirtió en figura de culto. Como la demanda fue 
mayor se diversificaron los artículos: veladoras, escapu-
larios, amuletos, oraciones para pedir favores materiales, 
hasta que la figura se convirtió en el principal artículo 
esotérico de consumo en el mercado de Sonora.

La base social del culto está integrada por personas de 
escasos recursos, excluidas de los mercados formales de 
la economía, de la seguridad social, del sistema jurídico 
y del acceso a la educación, además de un amplio sector 
social urbano y semirrural empobrecido. También le 
rinden culto personas que se encuentran fuera de la ley;  
la imagen ha sido encontrada muchas veces en altares de 
casas de narcotraficantes y criminales. Hay que destacar 
que parte importante del mercado religioso de La Santa 
Muerte está constituida por los ambulantes, sobre todo 
del Centro Histórico de la Ciudad de México, así como 
por los circuitos del narcomenudeo, redes de prostitución, 
maleantes, carteristas y desde luego una amplia población 
recluida en las instituciones penales, en donde es común 
encontrar altares en celdas y toda una cultura de adora-

ción en torno a La Santa. Actualmente, también rinden 
culto a La Santa políticos, policías, militares y personas de 
las altas esferas económicas, lo que nos habla del creciente 
auge y propagación del fenómeno en nuestro país.

Es posible observar, tanto en la versión de la Iglesia 
Tradicional como en la de mercados y centros espiritis-
tas, el mecanismo por medio del cual aquello que más se 
teme se sacraliza para controlarlo, evitarlo y usarlo como 
elemento de control que da poder por encima de otros. En 
todo caso la muerte, santa o no, se convierte en un “fanto-
che” del sistema, simple artículo que es posible comprar 
y cuyas dádivas son también adquiribles si se obsequia 
con los bienes y favores que el sistema mismo ha fijado 
como valiosos y correctos. La muerte está en venta, se ha 
capitalizado y para “ganársela” sólo hay que extenderle los 
mismos privilegios que a un invitado de quien se espera 
conseguir algo. Esta relación de compra-venta es en gran 
medida el resultado de la confluencia de la ética capitalista 
con las visiones heredadas de la muerte en nuestro país, en 
especial entre las clases populares de bajos recursos. 

Pero, además de la notoria raíz económica que 
puede explicar la amplia difusión y el crecimiento del 
culto a la muerte (pues el capitalismo es un sistema 
que se caracteriza por la continua búsqueda de nuevos 
mercados y productos que vender), es en el proceso de 
resignificación donde se encuentra el cambio esencial. El 
sistema-mundo no sólo crea nuevos productos, requiere 
que para venderse se les considere necesarios; de manera 
indirecta, la ética capitalista fija, inconscientemente, la 
situación de inseguridad y dependencia  que el pueblo 
mexicano vive, facilita la búsqueda de nuevas deidades 
que permitan expresar la precarización y la violencia, 
consecuencias de un sistema que se autonombra defen-
sor de las libertades, mientras subyuga a la humanidad y 
le impone una visión del mundo en la que toda felicidad 
sigue el camino de la competencia desmedida por la 
adquisición de riquezas.

A propósito de este evidente proceso de mercantili-
zación de la muerte, Sogynal Rimpoché, monje tibetano 
y estudioso del fenómeno de la muerte, escribió: 

Luis Antonio Sánchez Trujillo



120 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

Descubrí que a la gente de hoy se le enseña a negar la 
muerte, y se les enseña que no significa otra cosa que 
aniquilación  y pérdida. Eso quiere decir que la mayor 
parte del mundo vive o bien negando la muerte o bien 
aterrorizado por ella. El mero hecho de hablar sobre 
la muerte se considera morboso, y muchas personas 
creen que el sólo hecho de mencionarla es correr el 
riesgo de atraerla (Rimpoché, 1994: 26).

Este proceso de mercantilización se encontraría ligado 
con el desarrollo del sistema-mundo capitalista con-
temporáneo, que ha impregnado con una ética egotista 
y avariciosa los diversos campos de la vida humana; 
además de provocar que formas divergentes de expre-
sión tengan que estar supeditadas a una capacidad de 
generar ganancias o desaparecer, como primitivismos 
que estorban el avance de la civilización.

En este sentido, el culto a La Santa Muerte, pese a su 
contenido plurirreligioso y controvertido, resulta pro-
vechoso, pues da cabida al desarrollo de un mercado en 
constante aumento de actividades y mercancías requeri-
das por sus fieles. Sin embargo, la imago de muerte dista 
mucho, en la actualidad, de ser representada totalmente 
por el fenómeno de sacralización, pues en otras esferas 
la negación de la muerte se vuelve un afán insatisfecho 
de placeres, justificados como deseo de “sorber hasta 
la última gota de vida” antes  que ésta llegue a su fin. 
“Comamos y bebamos que mañana moriremos”, dice el 
refrán, y despliega el sentido final de una sociedad que 
pretende el olvido del sinsentido, dentro de un sistema 
alienado, con una búsqueda incesante de placeres.

Al respecto Erich Fromm escribió:

El desarrollo de este sistema económico ya no 
quedó determinado por la pregunta: ¿Qué es 
bueno para el hombre?, sino la pregunta: ¿Qué es 
bueno para el desarrollo del sistema? Se trataba de 
ocultar lo enconado de este conflicto suponiendo 
que lo que era bueno para el desarrollo del sistema 

(o aun para una sola gran empresa) también era 
bueno para la gente. Esta interpretación se vio 
reforzada por una interpretación subsidiaria: que 
las cualidades mismas que el sistema requería de 
los seres humanos (egotismo, egoísmo y avaricia) 
eran innatas a la naturaleza humana; por ello, no 
sólo el sistema, sino la misma naturaleza humana 
las fomentaba; se suponía que las sociedades en que 
no existía el egotismo, el egoísmo y la avaricia, eran 
“primitivas”, y sus habitantes eran como “niños”.  
La gente se negó a reconocer que estos rasgos que 
habían dado el ser a la sociedad industrial no eran 
impulsos naturales, sino producto de las circuns-
tancias sociales (Fromm, 2006: 4).

Ambas tendencias, la sacralización y el hedonismo, se 
instalan dentro de la ética del sistema, al crear nuevas 
necesidades. La lógica del mercado y la búsqueda de 
sentido se han encarnado en la identidad colectiva; las 
personas consideran que el capital es indispensable y se 
proyecta en la imago de muerte, que instituye un sentido 
mercantil a algo que es el sin sentido absoluto.

La alienación de la muerte puede leerse ya en La muer-
te de Ivan Ilich de León Tolstoi (2007), donde la vivencia 
de la propia muerte es ocultada a su protagonista, quien 
se entera de la inminencia de su fin por casualidad. Esta 
novela corta representa la negación de la muerte y el 
cambio en la moral burguesa de su tiempo, en el que la 
actitud de respeto ante la muerte ajena transita hacia 
la alienación; algo que no me puede pasar a mí; así las 
exequias se convierten en trámite social para los vivos 
en su mundo de apariencias. 

En un talante similar Oliverio Girondo escribió:

La urgencia de liberarse de esta obsesión por lo mor-
tuorio, hizo que cada cual se refugiara —según su idio-
sincrasia— ya sea en el misticismo o en la lujuria. Las 
iglesias, los burdeles, las posadas, las sacristías se llena-
ron de gente. Se rezaba y se fornicaba en los tranvías, en 
los paseos públicos, en medio de la calle [...] Borracha 

Apuntes para una necrología de la muerte 



121Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

de plegarias o de aguardiente, la multitud abusó de la 
vida, quiso exprimirla como si fuese un limón, pero una 
ráfaga de cansancio apagó, para siempre, esa llama rara 
de piedad y de vicio (Girondo, 1966: 145).

La actitud ante la muerte varía, en nuestros días, entre 
una huida hacia placeres momentáneos o un temor 
profundo que se refugia en un rito alienado. Ambos 
casos representan en el fondo la necesidad del sistema 
por integrar la experiencia de la muerte en el habitus 
capitalista que a todos nos estructura. 

La imago de muerte se convierte en una forma de 
control macro social cuando el Estado emplea el temor 
y las significaciones alienadas para justificar políticas de 
violencia y militarización; esto ha ocurrido en México, 
con la guerra contra el crimen organizado, en la que se 
pretende proteger al pueblo mexicano de la creciente 
inseguridad. Así la reciente campaña de Felipe Calderón 
en los medios masivos es el ejemplo más evidente del 
uso de la muerte como estrategia de autovalidación, 
única vía por la que el Presidente ha podido legitimar 
su cuestionada elección presidencial en 2006; además, 
le ha permitido crear el Cuerpo de Fuerzas de Apoyo 
Federal, bajo su mando directo, el nueve de mayo de 
2007; esto sin la anuencia del Congreso y violando la 
constitución (Artículo 73, fracción XIV); actos seme-
jantes son comprensible sólo en un ambiente en el que 
se justifica la violencia, pues el temor a la muerte es 
explotado hábilmente y el uso de la fuerza se convierte 
en la única vía de restauración de un supuesto estado 
de derecho inalcanzable, en una sociedad polarizada y 
con profundas contradicciones sociales.

El uso del temor a la muerte por el Estado implica 
un peligro muy grande; el caso extremo lo representa 
Estado Unidos, con su política beligerante y de abierta 
imposición, justificada por el Presidente como única vía 
de proteger a su nación y al mundo del terrorismo y del 
crimen organizado.

Vivimos en una cultura necrófila que entroniza 
la muerte por la vía del silencio, y la oculta entre los 

titulares de los periódicos y en los noticieros, entre 
recrudecidas y morbosas imágenes que naturalizan la 
muerte ajena sin permitirnos reconocer la posibilidad 
de la propia finitud.

A las formas anteriores de experimentar la muerte 
hay que agregar el suicido, que deja ver lo absurda e 
inaceptable que es la vida para muchos en la actualidad; 
las estadísticas6 indican que este problema afecta cada 
vez más a la población joven, incluso a los niños. 

En los años cincuenta Erich Fromm hizo notar, en 
Psicoanálisis de la sociedad contemporánea, que una medida 
alterna para medir el desarrollo humano, más allá de tér-
minos capitalistas de crecimiento económico, es el índice 
de alcoholismo y suicidios de una población; semejante 
estadística permitiría conocer el grado de satisfacción de 
las necesidades humanas; de verdadera felicidad y sentido 
que una sociedad ofrece a sus miembros. 

El actual aumento en el porcentaje de suicidios en 
nuestro país es la más cruda fotografía del avance ava-
sallador del sistema y sus estragos en las identidades de 
hombres y mujeres, quienes no encuentran más salida 
que la muerte en el vacío de una sociedad que les niega 
toda posibilidad de auténtico desarrollo.

La muerte propia es la única escapatoria en un mun-
do que privilegia la acumulación de capital como única 
realización, y en donde las relaciones personales se en-
tablan sobre una base mercantil en la que sólo importa 
el beneficio personal, lo que lleva a una desconexión que 
vuelve extraños a los otros; morir se convierte en un acto 
de acusación ante la comunidad alienada.

Existe un trasfondo común en las experiencias 
y significaciones de la muerte que hemos tratado: la 
sustitución de una conciencia de muerte anclada en 
la necesidad humana de conferir un sentido subjetivo, 
diverso y trascendente a una experiencia que nos unifica 
a todos, por una reproducción alienada que convierte a 
la muerte en un fetiche del sistema.

La uniformidad de la experiencia de la muerte puede 
ser entendida como un elemento más de “avance de la 
insignificancia”, resultado de la institucionalización del 

Luis Antonio Sánchez Trujillo



122 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

imaginario social en torno del fenómeno de la muerte.7 
Dicha institucionalización se torna conflictiva para 
quienes vivimos en una sociedad específica, al contra-
decir uno de los principios básicos con que el imaginario 
social instituyente funciona:

La sociedad puede hacer de la psique lo que quie-
ra; volverla poligámica, poliándrica, monógama, 
fetichista, pagana, monoteísta, pacífica, belicosa, 
etcétera. Mirando más de cerca constatamos que 
ésta efectivamente es cierta, siempre que se cum-
pla una condición: que la institución ofrezca a la 
psique un sentido para su vida, y para su muerte 
(Castoriadis, 1997: 6).

La incapacidad de cubrir el sentido que la psique re-
quiere para acoplar su funcionamiento interno al de una 
realidad reconocida como tal se convierte en continuo 
displacer, origen de angustia y ansiedad que socava, a 
la larga, las bases de la institución imaginaria y propicia 
el cambio, pues obliga a las sociedades a repensarse y 
a reconstruir sus visiones para restituirles el sentido 
requerido. Sin embargo, tal trasformación no ocurre 
en corto tiempo, porque a la innovadora fuerza de la 
psique se opone la institucionalización, lo que para 
Bourdieu es la doxa, la pasiva aceptación de las incohe-
rencias del sistema, que se vuelven invisibles para los 
sujetos sociales atrapados por la ilusión e incapaces de 
propulsar el cambio.

La necesidad de sentido (que para Castoriadis es 
la característica fundamental de la psique y su punto 
ortogenético) es, paradójicamente, la fuente central de 
los conflictos neuróticos. La sociedad y sus instituciones 
son el resultado de la psique, que las crea en su afán de 
otorgar sentido a una realidad siempre recreada por 
el pensamiento. Como en el mito del Golem, las crea-
ciones se vuelven contra su creador al obstaculizar el 
surgimiento de nuevos sentidos, de nuevas dimensiones 
de expresión de la psique, por su naturaleza, fuente in-
agotable de búsquedas y pulsiones. Las pulsiones, lejos 

de limitarse al concepto libidinal planteado por Freud, 
son un continuado anhelo de significación noética,8 
como dice Víctor Frankl; esta búsqueda de sentido es 
la característica fundamental de la vida del ser humano 
y, en la capacidad de descubrirlo, se sentarán las bases 
del equilibrio emocional y mental. La finitud de nuestra 
existencia impone la necesidad de otorgar un sentido 
al sin sentido mismo, a la muerte; tal sentido conferido 
es un descubrimiento que vuelve a significar un hecho 
que ocurre a todos de una forma única, por lo que 
singularidad y responsabilidad serán dos elementos in-
dispensables en la representación de la psique para que 
pueda integrar la experiencia de muerte: “la finitud, la 
temporalidad, no sólo es una característica esencial de la 
vida humana sino que es, además, un factor constitutivo 
del sentido mismo de la vida” (Frankl, 1998: 117).

La exigencia de conferir sentido a la muerte y la 
existencia del ser humano parten de la posibilidad y 
desarrollo de una conciencia de muerte; pero el sistema-
mundo contemporáneo ha deformado esta capacidad 
de conciencia, este darse cuenta de la finitud y de la 
continua posibilidad de la muerte, que se ha vuelto 
pornográfica, pues hablar de ella es tabú e incluso las 
celebraciones y rituales que la han acompañado durante 
siglos se vuelven simples días de venta. De manera para-
dójica la muerte alienada, una necrofilia presente en los 
medios como culto a la violencia, como forma de hablar 
de la muerte sin apropiarse de su verdadero significado, 
es una característica de nuestras sociedades. Así, en los 
diversas formas que la sociedad contemporánea ha de-
signado como rituales y fórmulas válidas para vivenciar 
la muerte subyace el deseo de controlarla, de aplicar la 
fórmula del “poder sobre”9 que caracteriza a las rela-
ciones verticales y desiguales sobre las que funcionan 
nuestras percepciones de la realidad; en tal herencia 
ética del capitalismo reside el núcleo de la imago de 
muerte contemporánea y sus diferentes significaciones, 
que retroalimentan el imaginario social.

Paralelamente a esta mercantilización, el duelo 
mismo, el proceso y asimilación de una pérdida, ha sido 

Apuntes para una necrología de la muerte 



123Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

socavado: al negar la muerte se impide que le confiramos 
significados útiles, de los cuales sea posible obtener 
aprendizajes valiosos para la vida. 

La negación de la posibilidad de la muerte nos hace 
llevar vidas cuyo sentido se basa casi por completo en 
el cumplimiento del destino socialmente construido. En 
un plano social, lo que nuestra alienada conciencia de 
la muerte implica es la reproducción de la ética capita-
lista sistémica; la posibilidad de existencia del sistema 
con sus contradicciones sólo es entendible porque la 
búsqueda de sentido que configura a la psique desde 
su centro (aquello a lo que Castoriadis ha llamado ima-
ginario radical) se encuentra sometida y desvalorizada 
por una realidad que, al ser vivida como la única posi-
ble, niega cualquier intento por sustraerse a ella; así se 
impide a la psique su derecho radical hacia la libertad. 
Una vez negada la dimensión noética significante, las 
vías posibles se tornan predecibles: ya sea la pasiva 
aceptación de la realidad, con su neurosis cotidiana e 
infelicidad, que en casos extremos llevan a la locura, 
la violencia y la autodestrucción, o la revolución como 
apuesta creativa del imaginario radical que inventa y 
transforma posibilitando el cambio; esta última opción 
requiere condiciones materiales y acceso a capitales 
económicos, culturales y simbólicos que sólo están a la 
mano de una privilegiada minoría. 

El reconfigurar los significados de la muerte, con 
nuevas y diferentes maneras de experimentarla, se 
vuelve un objetivo deseable y necesario en el camino 
del cambio ético y cultural, sin el cual es imposible 
plantear la posibilidad de una sociedad autónoma 
como representación del imaginario radical. La muerte 
puede transformarse en motor de vida si la llamamos a 
resucitar desde su olvidada tumba.

Notas 

1 El origen de la anécdota se localiza en una Historia de 
Sicilia escrita por Timeo de Tauromenio (c. 356-260 
A.C.). Damocles fue un cortesano excesivamente adu-

lador en la corte de Dionisio II, un tirano de Siracusa 
(Sicilia) del siglo IV A.C. Propagó que Dionisio era 
realmente afortunado al disponer de tan gran poder y 
riqueza. Dionisio, deseoso de escarmentar al adulador, 
se ofreció a intercambiarse con él por un día, de forma 
que pudiera disfrutar de primera mano su suerte. Esa 
misma tarde se celebró un opíparo banquete donde Da-
mocles gozó siendo servido como un rey. Sólo al final de 
la comida miró hacia arriba y reparó en la afilada espada 
que colgaba atada por un único pelo de crin de caballo 
directamente sobre su cabeza. De súbito se le quitaron 
completamente las ganas de los apetitosos manjares y 
las hermosas muchachas, y pidió al tirano abandonar 
su puesto, diciendo que ya no quería seguir siendo tan 
afortunado. La espada de Damocles es una frase acuñada 
para ejemplificar la inseguridad en que se instalan aque-
llos que ostentan un gran poder, pues no sólo pueden 
perderlo de golpe, sino todo lo demás, incluso la vida.

2 El termino imago lo empleo para dar cuenta de la repre-
sentación construida que la sociedad crea para la muer-
te; en sí la muerte es inaprensible, sentido en perpetua 
creación y que forma parte del imaginario social.

3 La sublimación es un mecanismo de defensa que permi-
te transformar una pulsión inconsciente en una repre-
sentación con un significado socialmente construido, 
lo que implica que no necesariamente se encarna en un 
acto positivo.

4 Retomamos la visión de Cornelius Castoriadis para 
plantear este anhelo de significación noética como algo 
propio de la humanidad, un elemento central de la psi-
que, pues la realidad es ante todo una significación crea-
da para otorgar sentido y unificar una experiencia que 
de otra forma se torna ajena y amenazante.

5 El concepto doxa es retomado por Bourdieu de Platón, 
y se refiere al conocimiento ingenuo, al sentido común 
que empuja a obrar de formas estereotipadas, en conso-
nancia con los requerimientos del sistema, a manera de 
introyecciones que configuran el habitus.

6 Según el INEGI, en 2004 ocurrieron 3 mil 324 suicidios, 
que representan un incremento de 3.2% con respecto a 

Luis Antonio Sánchez Trujillo



124 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

lo registrado en 1995, Veracruz es el estado con mayor 
incidencia, con 9.7% del total nacional de casos, seguido 
por Jalisco (9.5%), Chihuahua (5.8%), el Distrito Fede-
ral (5.7%) y Nuevo León (4.7%). En estas seis entidades 
se concentró 40.3% de los hechos registrados en el país, 
mientras que Tlaxcala sólo observó 19 casos y Guerrero 
29. En promedio ocurrieron 104 suicidios por entidad 
federativa.

7 Cada manifestación del pensamiento es un momento 
en un encadenamiento histórico y también, si bien no 
exclusivamente, su expresión. De la misma manera, sus 
manifestaciones son momentos del medio social (Cas-
toriadis, 1997).

8 La búsqueda del sentido de la vida constituye una fuer-
za primaria y no una “racionalización secundaria” de los 
impulsos instintivos. Este sentido es único y específico 
en cuanto es uno mismo quien tiene que encontrarlo; 
únicamente así logra alcanzar el hombre un significa-
do que satisfaga su propia voluntad de sentido (Frankl, 
1991).

9 El poder sobre es explicado por Rowlands (1997) como 
poder “de suma cero”; cuanto más poder tiene una per-
sona, menos tiene la otra. Es un instrumento de domi-
nación cuyo uso puede verse en la vida personal de la 
gente y en sus comunidades.

Bibliografía

Aridjis, Homero, 2003, La Santa Muerte: sexteto del amor, las 
mujeres, los perros y la muerte, Alfaguara, México.

Ariés, Philippe, 1984, El hombre ante la muerte, Taurus, 
Madrid. 

Bourdieu, Pierre y Louis Wacquant, 1995, Respuestas por 
una antropología reflexiva, Grijalbo, México.

Castellanos, Laura, 2004, “La Santa de los desespera-
dos”, en La Jornada, México, 9 de mayo, fotografías, 
José Carlo González, http://www.jornada.unam.
mx/2004/05/09/mas-santa.html.

Castoriadis, Cornelius, 1997, “El imaginario social insti-
tuyente”, en Zona erógena, núm. 35, España.

Frankl, Viktor, 1991, El hombre en busca de sentido, Herder, 
España.

Frankl, Viktor, 1998, Psicoanálisis y existencialismo: de la psi-
coterapia a la logoterapia, Fondo de Cultura Econó-
mica, México.

Freud, Sigmund, 1985, De guerra y de muerte, Obras comple-
tas, Psikolibro, en www.psikolibro.com.

Fromm, Erich, 2006, Tener y ser, Psikolibro, en www.
psikolibro.com.

Girondo, Oliverio, 1996, Obras completas, Losada, Argentina.
Grof, Stanislav, 2006, El viaje definitivo: la consciencia y el mis-

terio de la muerte, La liebre de marzo, España.
Lagunas, Icela, 2003, “Santa Muerte protectora del ba-

rrio”, en El Universal, 12 de mayo, México.
Martínez, Óscar, 2007, “Cada Quién con su Santa Muer-

te”, en La Prensa Gráfica,  http://www.laprensagrafica.
com/enfoques/911284.asp, 

Paz, Octavio, 1999, El laberinto de la soledad, FCE, México.
Rimpoché, Sogyal, 1994, El libro tibetano de la vida y de la 

muerte, Urano, Argentina.
Rowlands, Jo, 1997, Questioning Empowerment, Oxford, 

Oxfam, Estados Unidos.
Tolstoi, León, 2007, La muerte de Ivan Ilich, editorial Debol-

sillo, México.

Apuntes para una necrología de la muerte 




