
98 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

Castoriadis y el regreso de lo religioso. Auto-alteración de 
la sociedad y meta-norma1 

Rafael Miranda

Rafael Miranda, Cornelius Castoriadis/Agora International, web: www.
agorainternational.org; correo electrónico: aguatint@wanadoo.fr; aguatint@
hotmail.com.

Enviado a dictamen: 09 de febrero de 2008.
Aprobación: 08 de mayo de 2008.

Resumen: En este artículo desarrollo algunas nociones provenien-
tes del cuerpo conceptual de Cornelius Castoriadis, para abordar el 
fenómeno religioso. Inscribo dicho aporte aplicándolo a la crítica de 
lo que se ha dado en llamar el regreso de lo religioso.  Primero ilustro, 
a título de caso testigo, el lugar que las cuestiones religiosas tienen 
en la actual campaña presidencial en Estados Unidos. En segundo 
término abordo el papel que, bajo el reclamo de la ética, han desem-
peñado los representantes del pensamiento posmoderno. Dedico en 
este apartado una atención particular al uso que Levinas hace del 
término alteridad y a los efectos de su popularidad en el proceso de 
repliegue al espacio privado y de denegación de la política en me-
dios franceses, principalmente. Introduzco la relación instituyente-
instituido que supone el fenómeno religioso. Una reflexión más, en 
el plano de la ontología del autor, es igualmente abordada, en parti-
cular respecto al tiempo como alteridad. Finalmente, basándome en 
esos contenidos, expongo de modo concentrado las nociones núcleo 
de la propuesta castoridiana para descifrar el fenómeno religioso. 
Propuesta fundada en una lectura, despojada de determinismo, del 
descubrimiento por Freud del imaginario. 

Palabras clave: imaginario, institución, desencanto de la política, 
heteronomía, regreso de lo religioso, transferencia institucional, me-
ta-norma, comunitarismo, auto-alteración explicita, infrapoder.

Abstract: This article developments some knowledge about the 
conceptual body of Cornelius Castoriadis´s, to the approach to re-
ligious phenomenon. I present this contribution with its application 
to the critic who has called for a return of the monk´s ideas.  First 
I illustrate, as a case witness, the place that the religious questions 
have had in the present presidential campaign in the United States. 
In second term I attack the paper that has played, under the call for 
ethics, the representatives of post-modern thought. I dedicate in 
this section  particular attention to the use that Levinas makes of 
the term alteridad and to the effects of its popularity in the process 
of creating  private space and refusal to use  the policy in average 
French media. I introduce the instituyente-instituted relation that 
presupposes religious phenomenon. One more reflection in the ontol-
ogy of the author is equally boarded, in the individual with respect to 
time like alteridad. Finally, basing me on those contents, I write in a 
brief, concentrated way, the nucleus of knowledge of the castoridian 
proposal to decipher religious phenomenon. A proposal, founded on 
a reading, divested of determinism, is presented of the discovery by 
Freud of the imaginary.

Key words: imaginary, institution, disillusion of the policy, het-
eronomy, return of the monk, institutional transference, put-norm, 
comunitarism, auto-alteration specifies, to be able



99Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

1. El fenómeno religioso 
y el proyecto de autonomía

La segunda mitad del siglo XX en Occidente se 
vio envuelta en un descrédito de certezas antaño 
incuestionables. La masiva repercusión de ese 

proceso se tradujo en la privatización y fue vinculada, 
por algunos analistas, con lo que se ha dado en llamar 
el regreso de lo religioso. Simultáneamente a las formas en 
que la culpa y el arrepentimiento de los occidentales se 
iban plasmando en el deconstruccionismo, el surgimiento 
de la consigna de dicho regreso nos ofrece la oportunidad 
de retomar una reflexión profunda en torno a la génesis 
del fenómeno religioso. 

De entrada digamos, parafraseando a Castoriadis, 
que dicho regreso, más que una realidad, expresa un 
deseo por asimilar de nuevo lo que podría estar inscrito 
en el ser y el sentido, en el origen del mundo y en el origen de la 
institución social. Este esfuerzo de asimilación recorrería, 
en el último cuarto del siglo pasado, desde enteros sec-
tores del espectro filosófico heredado, hasta llegar incluso 
a la denominada muerte de la filosofía y del sujeto.

De modo contrastante y desde una postura ra-
dicalmente crítica del occidente capitalista, la vía 
abierta por Castoriadis monta su hipótesis sobre las 
dos significaciones imaginarias sociales (SIS)2 fundadoras 
de la cultura greco occidental. Por un lado, la SIS de 
la pseudo-racionalidad capitalista, con sus efectos de 
des-socialización y de debacle ecológica, será objeto 
de una crítica radical por parte del autor (Castoriadis, 
1982, 1992a, 1992b y 1992c). Por el otro, la SIS del valor de 
la autonomía será objeto de replanteamiento, como un 
proyecto inacabado de sociedad autónoma. Lo que se 
denomina Auto-nomos, ser el origen de la propia ley,3 
convive en tensión en la base de una sociedad que 
optó por dictar a la ciudad,4 a la comunidad política, 
las leyes desde fuera. Una sociedad que optó por 
salvar a la humanidad de sí misma, inaugurando así esa 
forma de dominación que es la filantropía en sentido 
moderno. El valor de la autonomía, en contraste, SIS 

cuyos orígenes germinales estarían en la ruptura de la 
clausura representada por el nacimiento de la demo-
cracia y de la filosofía en la Atenas clásica, había sido 
marginal y esporádicamente retomado en la tradición 
de Occidente. 

En el contexto de esta tradición, ahí donde el 
fenómeno religioso ha sido consignado a la esfera de 
lo privado, principalmente en aquellas sociedades en 
donde la secularización se ha enraizado, la estadística 
disponible muestra que, en efecto, el regreso de lo religioso 
es inexistente. De modo paralelo, en los márgenes del 
mundo greco-occidental, las sociedades basadas en la 
pertenencia comunitaria sobreviven a la globalización 
y al aumento de la insignificancia, refugiadas en la hete-
ronomía. En estas sociedades no se puede hablar de un 
regreso, porque las pertenencias religiosas no han dejado 
de estar presentes en la regulación de la vida social. 

Son las implicaciones de lo dicho lo que me ocupa 
en el presente escrito; implicaciones que abordo según 
el procedimiento y el orden de exposición siguiente. 

1.1.-Procedimiento

El orden en el que desarrollo las implicaciones del lla-
mado regreso de lo religioso contempla el análisis de dos 
casos, ilustrativos respecto a cómo cada uno de esos dos 
pueblos, el estadounidense y el francés, viven la religión. 
El procedimiento que propongo va del análisis de la 
pertenencia religiosa de un pueblo, a la manera en que el 
pueblo es representado por la religión como institución. La 
religiosidad en los Estados Unidos y el importante papel 
que ésta desempeña en la actual campaña política, caso 
que presento en un apartado, tienen en mi exposición el 
carácter de caso testigo. Este caso testigo lo valoro a la luz 
de los matices emergentes que la vieja religiosidad, par-
ticularmente en Francia, ha venido adquiriendo en las 
últimas décadas.  En el segundo parágrafo profundizo 
respecto a la popularidad que ha cobrado, particular-
mente en medios de la llamada izquierda iluminada, el 
pensamiento de Emmanuel Levinas. 

Rafael Miranda



100 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

En un tercer apartado planteo la representación de 
un pueblo hecha por la institución religiosa. Esto me 
permite introducir, con la derrota de la guerra del Pe-
loponeso y de sus efectos para la Atenas democrática, el 
origen lejano del deseo de dictar las leyes a la comunidad 
política y de hacerlo desde sus fronteras.  La cercanía 
del efecto perverso de dicha guerra, con la esencia del 
fenómeno religioso, es, desde Castoriadis, inmensa. Esa 
cercanía me va a permitir puntualizar sobre las éticas 
religiosas, como lugar de compromiso, entre el deseo de 
religión y la religión como institución social-histórica.   

Un cuarto apartado está dedicado a dejar sentados 
los términos en que la clausura como sentido5 permite 
soldar, en el imaginario, el tiempo de una sociedad; tiempo 
de una sociedad que se convierte en tiempo cíclico y en 
calendario, en repetición de lo mismo, dando la espalda 
al tiempo como alteridad-alteración y al quehacer de la 
sociedad como auto-creación. El Tiempo de una sociedad 
sobre el cual vienen socializados-fabricados los sujetos 
que a esa sociedad corresponden y que, mal que bien, 
garantizan su permanencia.

Tengo a la vista en esta parte esa máxima según la 
cual el elenco infinito de formaciones de compromiso 
en el plano de lo simbólico, que han brindado recurso a 
la psique y a la sociedad para escamotear la posibilidad 
de la creación-destrucción, estaría dado por las formas 
inagotables de la heteronomía, la ley dictada por el otro. 
Osemos contradecir a Aristóteles, diría Castoriadis 
(2006: 289); lo que la psique y la sociedad buscan y 
necesitan no es el saber sino la creencia. La ley dictada 
por el otro se cristaliza en las metanormas sucesivas, 
llámense “voluntad divina”, “leyes del mercado” o “leyes 
de la historia”. 

Los parágrafos descritos me darán paso a lo que con-
sidero el núcleo duro del fenómeno religioso, mismo que 
trato en un quinto apartado: se trata de la clausura como 
sentido y de la condición de para sí que todo organismo 
supone. La vocación para el ocultamiento de la alteridad 
de dicha clausura, apenas es verificada, se encuentra 
sujeta al empuje creador del imaginario radical. 

En un sexto apartado, siguiendo puntualmente 
el itinerario referido a la evolución del mundo greco-
occidental, expondré de modo somero las condiciones 
en las que la eclesia, la asamblea, deviene la Iglesia, la ins-
titución. En este contexto problematizaré sirviéndome 
de la noción de transferencia institucional,6 la relación de 
renuncia a la propia autonomía que viene aparejada 
a la aceptación de toda heteronomía. Voy a concluir 
provisionalmente con un tratamiento apenas indicati-
vo en torno a las limitantes en el campo de la filosofía 
política, de la división corriente entre sociedad civil y 
Estado. Este tratamiento va a permitirme dimensionar 
la actual ocupación masiva del espacio público por la 
expresión de comunitarismos de pertenencia.

Para cerrar haré un repaso del esquema castoridiano 
respecto a la división de la sociedad en tres momentos 
—oikos, agora, eclesia—. Veremos cómo ese esquema 
nos ofrece una vía alterna para entender la noción de 
infrapoder y para entender —desde una postura que con-
cede relevancia política a la cultura— su contundencia 
respecto al proyecto de autonomía. 

1.2.- Contexto de un desencanto

En la inmediata posguerra en Francia, a raíz del curso 
que tomaron los acontecimientos que se dieron durante 
la Guerra de Argelia (1958-1962), la cultura política de 
la izquierda oficial se vio puesta en entredicho severa-
mente. Además, en los medios críticos del estalinismo7 
se perfilaba ya —a través de lo que, con Lourau (1974 
y 1980), denominamos el efecto analizante8 —  un primer 
nivel de esclarecimiento del fenómeno burocrático y 
una primera caracterización de dicha sociedad, en su 
calidad de sociedad totalitaria.

En el contexto que rodeó la escisión (1963) del 
grupúsculo de extrema izquierda Socialisme ou Barbarie, 
imperaba ya un profundo desencanto. Este desencanto 
se convertiría en emblemático durante las tres décadas 
sucesivas. Jean François Lyotard (1924-1998) dio cuenta 
de este estado de cosas a través de la formulación de 

Castoriadis y el regreso de lo religioso. 
Auto-alteración de la sociedad y meta-norma



101Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

su  filosofía del deseo. Al interior de ésta se encuentra una 
crítica del mundo militante; crítica que equipara esta 
cultura politica con una religión. Esta crítica traería 
consigo el que el leído autor se fuera alejando paulati-
namente del marxismo y del psicoanálisis.

En el origen del desacuerdo que produjo la escisión 
mencionada, Lyotard acusaba de abandonar esa tradi-
ción a otros miembros de dicho grupúsculo (Gottraux, 
2002: 144; Castoriadis, 2006: 31 y sigs.). En particular Cas-
toriadis (1922-1997) había sido objeto de ese reproche. En 
su texto La condition postmoderne (1979), Lyotard descarta 
la posibilidad de un universal y aboga, en contraposición, 
a favor de las minorías. Es pues en este contexto donde 
encontramos un primer estadio del denominado regreso 
de lo religioso.

Del proceso descrito se desprenderá una serie de crí-
ticas y de tomas de posición en las que, no pocas veces, 
se culpaba al occidente diabólico de todos los males de la 
humanidad. Las ideas de la Ilustración y el positivismo 
científico, partes fundadoras de lo que Castoriadis con-
sidera (2006: 281) una sociedad a la deriva, habían sido el 
blanco de ataques diseñados por autores identificados 
con la postura posmoderna.

Castoriadis, por otro lado, desde un posiciona-
miento relativamente marginal, orientó su reflexión 
hacia la tradición filosófica heredada, y la denominó 
(2002: 96) como una teología racional. El determinismo, 
como otra meta norma9 correspondiente a dicha tra-
dición, que anunciaba ya la máxima hegeliana todo 
lo que es real es racional, lo había llevado a reconocer, 
en dicha tradición, las huellas de la clausura ante la 
alteridad radical.10 

A partir de una toma de posición, con la que se 
va a deslindar diametralmente de la crítica posmo-
derna,11 Castoriadis emprende una refundación del 
pensamiento respecto al fenómeno religioso. Antes de 
pasar a describir esa refundación en sus pormenores, 
se ilustra, en el apartado siguiente y en el parágrafo 
sucesivo, el material sobre el que aplicamos los ele-
mentos de análisis. 

La religión de un pueblo 

En un artículo recientemente publicado por el periódico 
Le Monde, Corine Lesnes (2007) presenta la manera cómo 
la sociedad estadounidense vive la religiosidad. La au-
tora da cuenta del peso de las cuestiones teológicas en 
la actual campaña presidencial en los Estados Unidos, 
tanto en el campo republicano como en el demócrata. 
La atmósfera que se describe hace pensar en una mezcla 
entre el uso de la religiosidad, como recurso de campa-
ña en manos de políticos profesionales astutos, y las 
expresiones de convicciones visiblemente sentidas. El 
debate, que se esperaba reñido respecto a cuestiones 
como la guerra en Iraq o la política económica, se ha 
visto eclipsado por discusiones acaloradas sobre temas 
bastante insólitos para un observador externo. La dis-
cusión entre mormones y evangélicos, respecto no a la 
próxima reencarnación de Jesucristo, ante la cual hay 
total consenso, sino respecto al estado de la Unión en 
donde esa reencarnación tendrá lugar, ocupa momentos 
álgidos de las reuniones públicas.  

No hace falta probar que en la vida cotidiana del 
pueblo estadounidense la cuestión teológica, al menos 
declarativamente, está muy presente. Desde el lema 
in god we trust, que acompaña los billetes verdes, hasta 
las plegarias en las mega churches que reúnen decenas 
de miles de feligreses, esa presencia se antoja masiva. 
No obstante lo anterior y contrario a lo que pudiera 
pensarse, la observancia de las prácticas religiosas en 
esa sociedad va en disminución. 

La fuente referida cita un estudio del Pew Research 
Center12 que llama la atención sobre el hecho de que 
la plegaria, como momento considerado importante de la 
cotidianeidad, reporta un significativo descenso, en las 
encuestas de opinión. 

La misma disminución se verifica respecto al nú-
mero de personas que declaran que nunca dudan de la 
existencia de Dios. Según ese estudio, la tendencia al au-
mento de la práctica religiosa que se había registrado en 
los años noventa se estaría invirtiendo. Paralelamente, 

Rafael Miranda



102 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

el número de personas que se declaran agnósticas va en 
aumento, en particular entre los jóvenes, a pesar de que 
su porcentaje (12%) es todavía muy reducido. 

Volviendo a la campaña presidencial, en particular 
en el campo republicano, los candidatos han debido 
responder a cuestiones que, en un contexto secular, 
son consideradas propias de la esfera privada. Llama la 
atención aquella que se dirime respecto a la creación por 
Dios del mundo en seis días, hace seis mil años. En ninguno de 
los dos bandos se ha presentado ningún tipo de objeción 
respecto a la pertinencia de dicho cuestionamiento. Esa 
sobredosis de piedad pública, como lo cataloga el Washington 
Post, tiene que ver, nos lo señala la autora del artículo 
en Le Monde, con las exigencias impuestas por la movi-
lización de las bases más radicales de las comunidades de fe 
que son, también, las que más se movilizan y las que 
mayoritariamente se desplazan para votar. 

Es cierto que los “Padres Fundadores” inscribieron 
la libertad de religión en el texto constitucional de ese 
país. Esa libertad que, en el contexto de las sociedades 
secularizadas como la francesa o la mexicana,13 reconoce 
sobre todo el derecho inalienable a no tener religión y a excluir 
las consideraciones de ese orden de los asuntos públicos. Libertad 
entonces que, en el contexto de los debates, a lo largo 
del territorio de la Unión, se entiende perfectamente 
compatible con la religiosidad. Baste referir, para mos-
trar la relevancia de este caso, las palabras de uno de los 
contendientes, Mitt Romney, respecto a esa relación: “De 
la misma manera en que la religión tiene necesidad de la 
libertad, la libertad tiene necesidad de la religión”. 

1.3.- El salvavidas de la ética. 
Un aspecto del caso francés

Al principio de este escrito me he referido al efecto 
analizante que la Guerra de Argelia tuvo para sectores 
amplios de la izquierda francesa. El conciliar reivin-
dicación nacional con transformación radical de la 
sociedad había desentonado sólo en un principio. Las 
cosas se empeoraron a la vista de la evolución que había 

tenido la vanguardia del movimiento en la ex colonia. La 
interrogante consistía en cómo ser crítico respecto a la 
burocratización de esta vanguardia, sin ser identificado 
de inmediato con un sucio colonialista. Ante esta disyun-
tiva se abrió paso, para amplios sectores de la izquierda 
francesa continental, el denominado “apoyo crítico” a 
dictadores “de izquierda” (Curtis, 2008: 1). Ese apoyo 
no tardaría en confluir en la ideología tercermundista 
del “hombre nuevo” y en la tentación que conlleva el 
sustituir al proletariado industrial —ya sólo interesado 
por luchar para consumir más— por el campesinado del 
tercer mundo, en un acto de clara indigencia teórica 
(Castoriadis, 1986: 130), por decir lo menos. 

En el horizonte de esta evolución, dos de las gran-
des empresas políticas del siglo tuvieron un desenlace 
trágico, el estalinismo y el nazismo. En medios pro 
capitalistas, el fracaso del socialismo real se traducía, 
mecánicamente, en el triunfo de la sociedad de con-
sumo. Mientras tanto en medios antaño combativos, 
particularmente en aquellos vinculados a la cultura 
católica, la ausencia de un proyecto político claro había con-
ducido a amplios sectores a refugiarse en el reclamo 
de aquello que, genéricamente, se denomina la ética. La 
postura “antisistema”,14 ya reivindicada por Stalin y Pol 
Pot, por sólo citar dos ejemplos tristemente célebres, 
se encontraba con el reclamo de la “ética”, en un cruce 
de caminos. En ese cruce habían coincidido quienes se 
reconocían en la ética de la posmodernidad y aquellos 
que se posicionaban frente a la metafísica occidental y 
el “racionalismo falocrático”. 

En esa época Castoriadis asiste y acompaña la au-
todisolución (Castoriadis, 1967) del grupo y la revista 
Socialisme ou Barbarie. Según sus propias palabras (Go-
traux, 1997), en ese entonces, él se sumerge en el psicoanálisis 
y en la filosofía. El desenlace de ese período, en el que 
Castoriadis se hace analizar además de incursionar 
en el saber psicoanalítico, será la formulación de sus 
nociones de imaginario radical y de alteridad. Parte de 
este esfuerzo lo va a llevar a un abordaje complejo del 
fenómeno religioso que nos ocupa. En ese lapso había 

Castoriadis y el regreso de lo religioso. 
Auto-alteración de la sociedad y meta-norma



103Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

tenido lugar el movimiento del 68, de cuyas enormes 
consecuencias, ampliamente documentadas, en parti-
cular a la hora de su cuarenta aniversario, no podemos 
ocuparnos en este espacio.

Son estos algunos de los elementos del contexto en 
el que, en los años sesenta, el filósofo francés de origen 
lituano, Emmanuel Levinas (1905-1995), había pasado, 
como profesor de filosofía, por varias universidades 
francesas (Poitiers, Nanterre y Sorbonne). Su propósito 
declarado era aquel de fundar una ética de la alteridad. Discí-
pulo de Husserl y de Heidegger, Levinas había criticado 
la filosofía occidental —sólo preocupada, según él, por el 
saber y desdeñosa respecto a la búsqueda del “bien”—, 
reivindicando la relación no violenta del sí Mismo con el Otro, 
como vía posible hacia una auténtica trascendencia. Ha-
gamos un paréntesis para dejar asentadas algunas de las 
líneas principales del pensamiento levinasiano. 

Ampliamente leído y popularizado en Francia, 
el pensamiento de Levinas formula que el rostro del 
absolutamente otro impone la relación ética y conduce a 
Dios. El autor desarrolla su teoría gracias a abundantes 
comentarios provenientes de los Talmudes,15 con los 
cuales ubica a Dios por encima de la ley observada. En 
su obra Totalité et Infinie (1961), Levinas desarrolla la idea 
según la cual el deber frente al Otro es incondicional y es ése 
el que funda la humanidad del Hombre. Es importante 
notar en este punto que Levinas encuentra su fuente de 
inspiración mayor en el judaísmo, como religión ética. 
No obstante, esta fuente de inspiración va a ser, en los 
medios cristianos16 y gracias a una cierta “desmitolo-
gización” de Dios, en donde este autor va a encontrar 
mayor eco. Así pues, mientras que responder al otro es 
inmediatamente responder a la llamada de Dios, la ética 
de Levinas, como todas las éticas religiosas, trasciende 
la muerte, rechaza toda violencia respecto del otro y 
promete al hombre el ser, en tanto que “cara a cara”, más 
allá de la esencia.

Al reconocer un sentido, si no mítico al menos divino en 
la alteridad, el infinito como él lo llama, la ética de Levinas 
es incapaz de asumir la alteridad plena. La doctrina cris-

tiana, al profesar el amor al prójimo, tampoco logra despojar 
a éste de un sentido per se. Dicha tradición es incapaz 
entonces de ver al prójimo como instancia escindida, 
distinta de una simple variante de lo mismo. Es decir, de 
ver al prójimo como ser y simultáneamente como por-ser 
y (en esa medida) como alteridad radical. Tradición inca-
paz, entonces, de concebir la escisión del ser y del sujeto, 
manifestación del caos y de la alteridad que lo habita, de 
lo sin fondo, del sentido en el no sentido, de la muerte en 
la vida, del sexo en el amor, etcétera.

La concepción de la alteridad que asigna un sentido 
al ser, ligando ser y sentido, como en Levinas, por ese 
acto se clausura, es incapaz de concebir la creación no-
teológica.17 Esas concepciones, al conceder sentido per se a 
la alteridad y al ser, niegan la alteridad absoluta. Niegan ésta 
en su calidad de emergencia de lo radicalmente nuevo, 
que, per se, stricto sensu, no tiene sentido alguno. Esta de-
negación obliga a quienes sostienen esa postura a poner 
por delante a la ética, en detrimento de la política.

La situación descrita va a dar la pauta a Castoriadis 
para abordar la complejidad del fenómeno religioso. La 
ética como fórmula para mediar la relación con el otro, con 
la alteridad del otro, digamos, es vista por Castoriadis 
(Castoriadis, 1996: 206) como temática de sustitución 
del debate que supone vislumbrar un verdadero pro-
yecto político. Parece claro que en el regreso ofensivo 
de dicha temática, en los últimos treinta años, subyace 
una reacción excesiva frente a los horrores de la polí-
tica, en la historia reciente. Al mismo tiempo, es cierto 
que ese llamado sirve actualmente de recipiente para 
cualquier tipo de contenido que debe, en principio, 
ser bien visto en la medida en que interpone ante sus 
interlocutores el justificativo supuesto de “la ética”.18 
Cierro el paréntesis.

Los elementos expuestos conducen a preguntarse, 
teniendo a la vista este aspecto de la evolución de la 
religiosidad en Francia: ¿de cuál ética estamos hablan-
do?19 Castoriadis (1996: 206) nos dice que el regreso a la 
cuestión de la ética denota, en todo caso, un malestar y 
una interrogación profunda, no asumidos. Lo anterior 

Rafael Miranda



104 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

se verifica, al tiempo que la política20 sufre un enorme 
descrédito. Me refiero a la política entendida como al-
ternativa a la violencia para dirimir diferencias, respecto 
a la manera en que las instituciones deben cambiar.21 
Esa política persiste en un contexto en el que, ante 
los embates contemporáneos de las expresiones de 
intereses particulares, por las comunidades de perte-
nencia, la cosa pública y el vilipendiado, es cierto, bien 
común no despiertan interés alguno. Detengámonos a 
ver las implicaciones de esta pérdida de interés y de 
esta privatización creciente, que conlleva al auge de la 
toma de posición por la ética. 

En la sociedad contemporánea crecientemente 
burocratizada, ante la incompetencia de los políticos 
profesionales, el término política se asocia también con 
prácticas de dudosa honorabilidad. A esa situación sub-
yace la profunda crisis de valores que caracteriza a una 
sociedad a la deriva (Castoriadis, 2006: 281). Valores que, 
en la medida en que involucran el sentido, son signifi-
caciones imaginarias sociales que habían mantenido a la 
sociedad occidental unida. Hoy el efecto de cohesión de 
esas SIS ha sido cancelado por la incapacidad de autoli-
mitarse que caracteriza a la matriz pseudo-racional. 

En síntesis, la crisis de la metafísica greco-occiden-
tal, en tanto que clausura, “onto-theolo-logo-phallo-
centrica” (Heidegger citado por Castoriadis en MI, 

1996: 208), viene acompañada del rechazo aludido de la 
política. Rechazo de la gran política22 que se expresa 
en un repliegue masivo en el espacio de lo privado que 
puede tener también el rostro de la comunidad de fe 
o de pertenencia, como veremos. Repliegue respecto 
del cual el llamado a la “ética” resulta particularmente 
funcional, en detrimento de las instancias en las que la 
sociedad se auto-altera de modo explícito. 

La crítica de Castoriadis a esta postura, que es 
considerada consubstancial al llamado a la ética, va en el 
sentido de que hay en ella un supuesto implícito que es 
falso, en principio. Se trata de la fantasía de que nosotros 
somos individuos flotando libremente, por encima de la sociedad 
y de la historia y que cuando decidimos lo hacemos de modo so-

berano y ubicándonos en el campo de lo absoluto. Esa supuesta 
condición ética, sustraída de la sociedad, escamotea 
interrogaciones tan fundamentales como: ¿Cuándo 
debo decir la verdad?, la respuesta a esta pregunta es 
del orden de la ética pero lo es también y antes que nada del 
orden de la política. No hay en este sentido ninguna regla 
abstracta que nos dispense de la responsabilidad de 
nuestras acciones.

Las morales religiosas y casi todas las morales filo-
sóficas, la de Levinas incluida, desconocen u ocultan la 
dimensión trágica de la existencia, es decir, son morales 
dichosas (Castoriadis, 1996: 212). Pero cabe preguntarse, 
por sólo dar un ejemplo entre millones: ¿qué decir de 
situaciones en las que matar a alguien es la condición 
para salvar a otros?, como pudo haber ocurrido duran-
te la resistencia en contra de los nazis, en la segunda 
guerra mundial. 

Es cierto que en la filosofía moral de Kant —fundada 
sobre la libertad y sobre la autonomía de la voluntad, 
opuesta a la heteronomía—, el formalismo del actuar apa-
rece como regido por el universalismo. Pero ¿qué decir del 
“homicidio” durante los conflictos bélicos?, ¿qué decir 
de la bendición de las armas, durante las guerras de los 
cruzados? Estas situaciones mostrarán que la razón de 
Estado es infinitamente más fuerte que la razón práctica 
y más fuerte que los diez mandamientos, no matarás, ama-
rás a tu prójimo como a ti mismo, etcétera. En este contexto, 
¿qué puede querer decir la fórmula levinasiana ética de la 
alteridad? y ¿en qué medida la obligación de “amar al pró-
jimo”, amar al otro, a autrui, porque “debemos” amarlos 
(Castoriadis, MI, 1996: 121), contradice radicalmente lo 
que nosotros entendemos por amor? 

2.- El pueblo de una religión

Las dos situaciones ilustradas, que describen la manera 
como un pueblo vive la religiosidad y en particular las 
implicaciones del regreso de la ética, que acompaña la 
popularidad de pensamientos como el levinasiano en 
Francia, nos remite desde Castoriadis a la reconsidera-

Castoriadis y el regreso de lo religioso. 
Auto-alteración de la sociedad y meta-norma



105Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

ción del lugar social e histórico en el cual nos ubicamos. 
Lugar social e histórico que necesariamente conlleva 
una manera particular de posicionarse frente a la ins-
titución, sagrada en unos casos, perfectible o incluso 
obsoleta en otros. Retomando la crítica de Levinas al 
privilegio de la verdad en la tradición de Occidente, ubicado 
en el terreno de la historia, Castoriadis argumenta que 
en el mundo griego clásico el término verdad no encuen-
tra oposición entre lo privado y lo público, ni entre lo 
ético y lo político. 

Las virtudes supremas del hombre son las virtudes 
cívicas y políticas. Sucesivamente el nacimiento de la 
filantropía, la oposición entre los ámbitos de lo político y 
lo ético, comienza con la derrota de Atenas (Castoriadis, 
2006: 288). En la teoría —aun cuando todavía no en los 
hechos— dicha oposición entre ética y política empieza 
con Platón y su condena de la cité, la ciudad efectiva.  

Lo que se anuncia para esa tradición, una vez 
acaecida la ruina de Esparta y de Atenas, será, con los 
cínicos y sobre todo los estoicos, el repliegue sobre la esfera 
privada. En ese sentido Aristóteles había reflexionado 
ya y escrito con anterioridad, en un contexto de crisis 
y disolución del mundo de la polis. Él se preguntará si 
es la misma cosa ser un buen hombre que ser un buen 
ciudadano; a lo que no encontrará respuesta categórica. 
Lo que viene después es un cierto olvido de esa reflexión, 
en la ética de los estoicos, precisamente, hasta llegar a Roma y 
al propio cristianismo. Inmenso tema. No obstante, es 
ya plausible, para nuestro propósito, predecir ahí una 
fractura que advendrá entre el primer cristianismo del 
orden del imaginario social instituyente y el cristianis-
mo instituido del siglo IV.

Inmenso tema en particular porque es a partir de ese 
siglo, nos dice el autor, que el cristianismo se institucionaliza  
y se convierte en religión de Estado, religión obligatoria para 
los habitantes del imperio. Se institucionaliza, a través 
de un formidable compromiso, en no pocas veces con 
el apoyo del filo de la espada. Compromiso ante el cual 
la ley moral nos es dada por otro, lo que marcaría que estu-

viéramos ya desde entonces ante una ética heterónoma. 
El proceso de institucionalización de la religión traerá 
consigo, no puede ser de otra manera, la representación 
de un pueblo, el pueblo de la religión de que se trate. Si 
seguimos el razonamiento anterior, que se refiere al ser 
unitario y por tanto al ser social como siervo del señor, ese 
pueblo no puede ser de otro modo más que sumido en 
la aceptación incondicional de la heteronomía. 

Al mismo tiempo, sabemos que dicha condición 
transferencial, en ningún caso, es posible al ciento por 
ciento. Es decir que toda tradición viene a ser, en un 
cierto punto, puesta explícita o implícitamente en tela 
de juicio, con lo que se abre por esta vía la alteridad radi-
cal. A partir de este punto se puede ya recurrir a algunas 
de las claves que plantea la noción de la alteridad para 
analizar el fenómeno religioso y para analizar la manera 
en que esa noción es enfrentada por cada sociedad.

3.- Tiempo como alteridad-alteración 
y sentido como clausura

En la plaza pública de un pueblo de Bosnia Herzegovina en la 
ex-Yugoslavia. Se trata de notas necrológicas por filiación, ver 
abajo a la izquierda (fotografía de Rafael Miranda).

Rafael Miranda



106 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

Buscando desentrañar los aspectos menos visibles del 
fenómeno religioso, Castoriadis recurre a muchos de 
los planteamientos que, años atrás, cuando abordara la 
cuestión del fenómeno burocrático, le habían permitido 
concebir la dimensión imaginaria de la sociedad como 
un ámbito no reflejo.23 

La crítica de dicho fenómeno, ceñido a la condición 
del imaginario y a su inclinación por la repetición,24 con-
lleva el paradigma de la creación, cuya temática había sido 
ignorada por la tradición filosófica. La creación sería la 
condición de lo emergente y por tanto de aquello que 
define al ser y al tiempo. La sociedad en este sentido emerge 
del caos como institución y es ésta la que hace posible que 
aquella permanezca unida. La institución, como magma 
de significaciones imaginarias sociales, emerge como 
posicionamiento de un mundo que es El mundo y en cuyo 
centro se encuentra la sociedad de que se trate, su tiempo 
calendario e imaginario, su nos-otros y su los otros.

Es este magma25 el ámbito por excelencia, en el que 
se niega el tiempo como alteridad-alteración,26 crea-
ción y destrucción, para cada sociedad. Es el ámbito 
también en el que serán concebidas la simultaneidad 
y la equivalencia, entre el origen del mundo y el origen 
de la sociedad. Este posicionamiento por parte de cada 
sociedad, reitero, que se presenta bajo la forma de una 
clausura, aspira a recubrir el caos del que la sociedad 
emerge y el caos que ella contiene y representa. Con 
este posicionamiento se constituye la forma social del 
fenómeno religioso. Aquello que Casrtoriadis (1975: cap. 
VI) encuentra en el origen de la representación como creación,27 
facultad del imaginario radical, es inconcebible desde 
el punto de vista del materialismo histórico y del po-
sitivismo científico y de sus destinos contemporáneos 
respectivos. Creación inconcebible también, como se 
desprende de lo dicho, para el pensamiento religioso. 

Los desarrollos postmodernos en boga, referidos en 
páginas anteriores, tampoco estarían en condiciones de 
concebir tal creación. La unidad del ser y del sentido28 
constituye para ellos el impedimento por excelencia. Las 
formas en las que se materializa la tradición filosófica 

heredada en el mundo contemporáneo, la ausencia de 
una filosofía política verdadera o a través de su reducción 
a una ciencia más, denotan la negativa implícita, aquí el 
punto central de nuestro argumento, de concebir la total 
destrucción. Es esa misma negativa de aceptar la extin-
ción completa del sentido, como correlato de la muerte, 
la que conlleva aceptar la posibilidad de la creación. Esta 
negativa es, por excelencia, lo que caracteriza la relación 
entre instituyente e instituido en la sociedad religiosa.

Que la muerte sea siempre la muerte del otro ilustra 
aquellos destinos en los que la tradición menciona-
da ha coincidido con la forma de negar y ocultar la 
alteridad-alteración; forma que, de nuevo, expresa la 
naturaleza del fenómeno religioso. En el plano de la 
dimensión imaginaria radical, del que nos ocuparemos 
a continuación, como en aquel del imaginario social, esa 
coincidencia se repite. La institución, entonces, salvo en 
un caso paradigmático, tiene que erigirse, aun cuando 
sea vagamente, por encima del quehacer de los hombres 
concretos y las mujeres concretas. Al llegar a este punto 
es ya posible retomar las ideas matrices del pensamiento 
castoridiano respecto al fenómeno religioso.

4. El núcleo duro del fenómeno religioso

Hemos dicho, parafraseando a Castoriadis, que la so-
ciedad emerge del caos. Emerge como un para sí, como 
institución social. Esta institución, en su condición de 
clausura, es la que —cuando se trata de la sociedad he-
terónoma o de repetición— garantiza, a través de la me-
tanorma y de la fabricación del tipo antropológico que 
corresponde a su institución, el ocultamiento de la alte-
ridad y de la perpetua auto-alteración. Paralelamente, en 
el curso de dicha fabricación, tiene lugar el cruce entre 
la institución social específica y el imaginario radical 
del sujeto individual. Esquemáticamente digamos que 
el conflicto por excelencia que caracteriza la ruptura del 
para-si, contenido en dicha clausura —ruptura operada 
por la emergencia de la psique humana—, no es un 
conflicto entre “el individuo” y la sociedad. El verdadero 

Castoriadis y el regreso de lo religioso. 
Auto-alteración de la sociedad y meta-norma



107Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

conflicto que subyace al hecho humano es aquel entre la 
psique y la significación imaginaria social del individuo. 
El individuo, socializado-fabricado, es ya y no puede ser 
más que individuo social.

Durante dicho proceso, la psique tiene que renun-
ciar a sus objetos originales con los que fue investida.29 
Son esos “objetos”, la simultánea equivalencia de yo 
y todo, los que constituyen el estado monádico30 de la 
psique que no admite separación alguna y es en éste 
donde se verifica la completa indiferenciación entre sí 
misma y todo. El odio racial está fundado precisamente 
en aquello que la psique experimenta respecto al sí 
misma como otro, el individuo social (Castoriadis, 1999: 
186). El complemento necesario para que dicho odio se 
materialice, con el deseo inalienable de supresión del otro 
como otro, estará dado por las significaciones imaginarias 
sociales. SIS históricamente disponibles e igualmente 
fundadas en la clausura de la sociedad heterónoma. SIS 
equivalentes, en su relación con la institución y con la 
alteridad, en las que subyace el delirio antisemita, la 
denominada limpieza étnica, incluida la violación como 
arma de guerra, la misoginia, de Treblinka a Sarajevo, a 
los Grandes Lagos y a Srebrenica.

Otras formas de intolerancia del otro estarán mayor-
mente ligadas al odio que la psique va a experimentar 
respecto al otro real. Castoriadis (1975: cap. VI) refiere a 
Melanie Klein cuando habla de la representación del re-
cién nacido dentro del “seno malo” y del “seno bueno”. Se 
trata en este caso del otro real primordial, la madre amada-
odiada. En efecto, contrario a aquello que Freud había 
vaticinado al referirse al odio del primer objeto exterior, 
el amor es anterior al odio. El amor de sí, no el amor de objeto, 
precede a toda separación en el caso del estado monádico 
de la psique, que me ocupa en estas líneas. Este estado 
será roto por el proceso de socialización y tendrá como 
primer resultado la transferencia del esquema de omnipoten-
cia,31 de sí, hacia el otro. La madre y posteriormente el 
padre serán dueños y señores del sentido, le seguirán 
las instituciones, la ciencia, el partido, la comunidad, el 
caudillo, la patria y finalmente la Iglesia.

Es en estos términos expuestos, concentrados y 
esquemáticos, que Castoriadis va a ubicar el deseo de 
clausura, que caracteriza a las sociedades de repetición. 
Es ese deseo, o incluso esa necesidad, lo que va a ins-
pirar la exterioridad supuesta del origen de la institución 
social. Es ese deseo el que subyace en el contenido de 
la sublimación a la hora de socializar a cada tipo an-
tropológico de que se trate. Las instituciones garantes, 
que permiten el recubrimiento del caos fuera y dentro 
de la propia sociedad y de la alteridad-alteración, son 
las mismas que hacen posible que el sujeto se oculte 
a sí mismo y, de modo equivalente, que oculte el caos 
que lo habita y el caos que él representa. Veamos ahora, 
para cerrar, algunos de los efectos de lo dicho en este 
parágrafo para el campo del quehacer instituyente y de 
la acción social.  

Cementerio de la Resistencia Francesa en las inmediaciones de 
Annecy. Figuran por filiación, entre los caídos del Plateau de 
Glières, al lado de los franceses, algunos alemanes combatientes 
contra el nazismo, polacos y un número importante de españo-
les antifranquistas (fotografía de Rafael Miranda).

5. Nota sobre transferencia institucional y política

Las nociones por medio de las cuales se analiza la 
manera de vivir la religión, por parte de un pueblo, 
contienen el modo como se concibe la sociedad. Nos 

Rafael Miranda



108 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

hemos referido a la tendencia, en el contexto de lo que 
Castoriadis denomina la ideología francesa, hacia un cierto 
angelismo subyacente en la apuesta que se hace sobre 
la ética. En el apartado inicial de este escrito, se hizo 
mención al modo como se vive la religión en los Estados 
Unidos. En ese contexto, subrayamos la necesidad de 
entender que cuando se nos habla de las comunidades 
es necesario pensar que se trata de entidades sujetas 
a un proceso caracterizado por el conflicto, soterrado 
si se quiere. Se nos habla no de una unidad sino de un 
proceso de auto-alteración, subyacente a un tipo de 
relación específica entre el instituyente y el institui-
do. Auto alteración implícita y cubierta por un velo, 
generalmente operada por líderes, como portavoces 
auto designados o corroborados tácitamente por la 
renuncia del colectivo anónimo.32 No obstante, la versión 
de este proceso en la cultura política del caudillismo 
—“de izquierda” o “de derecha”—, en América Latina, 
nos brinda un ejemplo elocuentísimo, el cual exige un 
tratamiento que excedería por mucho los límites de la 
presente contribución. 

Aquello que puede llamarse la transferencia institucio-
nal, ese estado regresivo en el que la transferencia del 
esquema de omnipotencia encuentra recipiente, ya no 
en el primer objeto externo, sino en la propia institución, 
tiene una importancia capital para nuestra exposición. 
La institución que todo lo puede, esa promesa de transferencia 
absoluta tan presente en la religiosidad extrema, regresa, 
una y otra vez, en los momentos en los que la sociedad 
ha dado la espalda a la propia facultad y al ejercicio 
explícito de auto-instituirse. 

De esta relación de transferencia al cien por ciento 
con la institución y de sus estrechos lazos con las con-
diciones dadas por el estado monádico de la psique, 
me he ocupado en otro espacio (Miranda, 2002). Para 
el propósito presente es importante insistir en que en 
la transferencia del esquema de omnipotencia de la 
psique, en estado original, en el que éste pase de ser 
una simple intolerancia del otro como otro y se con-
vierta en la necesidad improrrogable de su supresión, la 

disponibilidad histórica de significaciones imaginarias 
es de primer orden. Esas significaciones son creaciones 
del imaginario instituyente y, salvo en el caso para-
digmático representado por la sociedad autónoma en 
proyecto nacida a la par de la filosofía que se sabe tal 
y de la democracia, su origen es identificado con una 
instancia extra-social. 

En el contexto de dicho nacimiento, considerado 
como un germen y no como un modelo, Castoriadis va 
a discutir la división tradicional de la sociedad, en 
sociedad civil y Estado, con el argumento de que dicho 
esquema es inexacto. Existiría para él un estado inter-
medio propiamente, una instancia privada-pública. En 
efecto, al proponer, inspirado en la Atenas democrática, 
la división entre el espacio privado —el Oikos—, el 
espacio privado-público —el Ágora— y el espacio pro-
piamente político —la Eclesia—, el autor nos brinda una 
herramienta preciada a la hora de descifrar el mundo 
contemporáneo. 

El espacio del ágora, el lugar de la confrontación de 
las doxas, las opiniones, con base en el principio de que 
“debemos respetar las leyes, pero podemos cambiarlas”, 
es el lugar en donde se expresa la autonomía y la autono-
mía de los otros. Es igualmente en ese espacio en donde 
se juega el contenido de la sublimación, por el cual se 
socializa al tipo antropológico de la sociedad autónoma 
en proyecto. Es ahí en donde se trabaja, gracias a la pai-
deia, la formación del filósofo ciudadano. Ahí en donde, 
gracias al psicoanálisis —cuyo fin en los dos sentidos 
es la autonomía del sujeto—, se trabaja por la autonomía, 
a partir de una autonomía que todavía no existe.

La ocupación masiva del ágora, ese espacio público-
privado anterior al espacio propiamente político, por la 
expresión de los intereses particulares de las comunidades 
de pertenencia que vemos hoy, en el mundo contemporá-
neo, ha traído consigo un empobrecimiento mayúsculo 
de la cultura política. Este empobrecimiento cuadra 
perfectamente, es funcional diría yo, con el slogan del 
regreso de lo religioso y con el llamado de la ética. Se trata 
del efecto de la privatización del individuo, derivada 

Castoriadis y el regreso de lo religioso. 
Auto-alteración de la sociedad y meta-norma



109Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

de la significación del dominio pseudo-racional por un 
lado; por el otro, encontramos el mimetismo identitario 
con la propia comunidad. 

Las dos tendencias son funcionales a la de-socia-
lización, llevada a cabo por el sistema capitalista, que 
convierte al sujeto en un simple consumidor compulsivo. 
Este proceso viene hoy acompañado, no casualmente, de 
la presencia masiva de expertos y de líderes de comuni-
dades de fe. Esa tendencia cierra el círculo del despojo 
de la política, como lugar de transformación explícita de 
las instituciones, por parte del colectivo anónimo. La 
negación entonces de la sociedad instituyente,33 la vuelta a “la 
ética” y el repliegue sobre el espacio privado, por ejemplo 
a través del misticismo, son la otra cara de la moneda del 
proceso descrito. Todo este movimiento está permeado 
por el fenómeno religioso, como lo hemos analizado.

Digámoslo claro: finalmente, toda sociedad se auto-
constituye y se auto-altera, algunas sociedades lo hacen 
explícitamente, otras no. El valor que subyace a la au-
toinstitución explícita es el mismo que, por definición, 
nos obliga a interrogarnos radicalmente respecto a 
nuestras propias instituciones. Ni sólo en nombre de la 
universalidad, ni sólo en nombre de la episteme. Es la doxa, 
el decir y la filia, el afecto en sentido fuerte, basado en el 
reconocimiento recíproco del otro, ni más, ni igual, ni menos, 
sino del otro como otro, lo que nos autoriza y nos obliga, 
por coherencia, a preguntarnos sobre las instituciones 
propias y ajenas. El devenir como alteridad y caos no 
es per se ni inocente ni diabólico; ese devenir debe ser 
enfrentado y su limitación sometida a la pregunta: ¿es 
ésta la ley que más me conviene? No podemos eludir esa 
responsabilidad. Dicha interrogación más que del orden 
de la ética, es del orden de la política y del infrapoder.34 
Infrapoder que es lugar de creación de sentido nuevo, 
que subyace a la instancia del poder explícito. Es ese 
infrapoder la materia que emerge en el ágora, la materia 
del espacio privado-público, hoy acosado por los comu-
nitarismos. A despecho de quienes piensan, como Mitt 
Romney que “como la religión tiene necesidad de liber-
tad, la libertad tiene necesidad de religión”, dejémoslo 

claro: las certezas incuestionables, las verdades eternas 
y las metanormas, que sustentan la heteronomía social, 
pertenecen a otro orden. En nada se parecen al lugar de la 
deliberación radical y en consecuencia, por definición 
y principio involuntario, van a contracorriente del 
proyecto de la sociedad autónoma.

Notas

1 Quiero dejar aquí testimonio de mi agradecimiento, por 
la lectura atenta y las sugerencias, a Mercedes Olivera y 
Luis Antonio Sánchez Trujillo. Claramente, los conteni-
dos, errores y horrores de este texto son, por entero, mi 
responsabilidad. 

2 Las SIS son una categoría central del modo en el que Cas-
toriadis entiende la cuestión de la circulación del senti-
do, no entre individuo y sociedad, visto que el individuo 
es por naturaleza ya social, sino la circulación de senti-
do entre la psique y la sociedad. Los dos elementos de 
la significación son pues irreductibles el uno respecto al 
otro y coexisten en su dimensión tanto individual como 
social en una relación caracterizada por la tensión.  

3 En contraposición a heterónomos, que la ley me sea dic-
tada por el otro.

4 En este contexto entiendo por ciudad la cité grecque en fran-
cés, es decir polis en griego, diferenciándola de la traducción 
de los anglosajones, city state (ciudad estado) que introdu-
ce el equívoco, señalado por Castoriadis, según el cual se 
trataría ahí de un Estado (Vidal-Naquet, 1999: 133).

5 La clausura como sentido tiene en Castoriadis una im-
portancia capital. No obstante, el fundamento de esa 
clausura se encuentra en el estado monádico de la psi-
que original; gracias al esquema que liga en una relación 
irreductible imaginario y social, cobra su máxima ex-
presión en el terreno de lo social histórico en las socie-
dades de repetición o religiosas. 

6 La transferencia es desde el cuerpo conceptual del psi-
coanálisis un estado regresivo por el cual el analizado 
en la situación analítica revive el amor o el odio hacia 
la figura paterna depositándolo en la persona del ana-

Rafael Miranda



110 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

lista. La transferencia institucional es una extensión de 
dicha regresión sólo que en este caso su depositario es 
una institución social: el partido, la iglesia, la empresa, 
la comunidad de pertenencia, la ciencia, etcétera.

7 Más allá de la simple declaración sobre la realidad de la 
ex-URSS como un Estado obrero degenerado, por los parti-
dos trotskistas, por ejemplo. 

8 Rene Lourau entiende el carácter analizante de un even-
to, también, como imaginario social instituyente, ver 
la bibliografía propuesta, a partir del momento en que 
ese desencadena una serie de cuestionamientos profun-
dos, dirigidos a instituciones que antes del evento eran 
incuestionables. El modo como este autor recupera de 
Castoriadis la noción de institución es como magma de 
significaciones imaginarias sociales, haciendo una dife-
renciación neta entre institución (la Iglesia por ejem-
plo) y establecimiento (la Diócesis de x provincia)  

9 Entiendo por metanorma la “norma de normas” incues-
tionable y pretendidamente dictada por una instancia 
extrasocial y por tanto inalcanzable: la naturaleza, los 
dioses, los antepasados que ya no están, las leyes de la 
historia o aquellas del mercado.

10 Entiendo aquí por alteridad radical la emergencia de lo 
nuevo que define al tiempo, al ser y a la historia. Dife-
rencio la alteridad de la simple otredad, en virtud de que 
ésta, no obstante, se refiere a la condición de lo otro; es 
menos enfática respecto a la alteración. 

11 Anotemos en relación con este punto, con el fin de disi-
par un malentendido frecuente, que, contrario a lo que 
se piensa en medios académicos particularmente mexi-
canos y españoles, para Castoriadis la idea de un pensa-
miento posmoderno es una idea ajena, por decir lo menos. 
En medios allegados a Castoriadis, al referirse a la so-
ciedad autónoma en proyecto, se habla más bien de una 
segunda modernidad, basada en el valor de la autonomía y 
no más en el dominio racional. 

12 http://pewresearch.org/pubs/ 
13 La libertad de culto es prevista en Francia por la Ley   

—después de un largo proceso que se inicia poco antes 
de la Revolución Francesa—. La separación de la Iglesia 

Católica y el Estado se concreta en ese país en 1880, por 
obra de la III eme Republique; en México, siendo presi-
dente Benito Juárez, indígena zapoteco, son declaradas 
las Leyes de Reforma, que separan la Iglesia Católica del 
Estado, en 1858.

14 Panacea, en el presente, del movimiento altermundialista. 
15 “Enseñanza” en hebreo moderno, recopilación de dere-

cho civil y religioso judío.
16 Notemos que estas dos tradiciones son aquellas que 

más han estado expuestas al proyecto de autonomía.
17 La supuesta “creación teológica” no es claramente una 

creación puesto que “el mundo es creado por Dios a su 
imagen y semejanza”.

18  Un caso de esas acciones “irreprochables”, que recuer-
dan la tristemente célebre frase de los jesuitas cuando, 
al hablar de las poblaciones a las que asistían decían 
“mis pobres”, es el del Arca de Zoe. Están ahí presen-
tes los reclamos de “la ética” por parte de comunidades de 
pertenencia que como tales embisten el espacio público. 
Una vez que se hizo la encuesta sobre  las acciones te-
merarias de esa ONG, basada en Francia, se rebeló un 
hecho que mezcla “compasión por los pobres”, manipu-
lación de los “buenos deseos” de familias continentales 
deseosas de adoptar a un menor, arrogancia y desprecio 
frente a las autoridades de un país desastrado y prác-
ticas de tráfico de menores con fines de lucro. Ver en 
bibliografía Le Monde, noviembre 06 de 2007.

19 ¿De la ética protestante? ¿De aquella posmoderna? o ¿de 
aquella de la alteridad como la entiende Levinas?

20 En tanto que un asunto de políticos profesionales y de 
expertos de la totalidad.

21 Como de hecho ocurrió en el caso de las revoluciones 
francesa y americana.

22 Sustancialmente distinta a la ocupación profesional de 
“los políticos”.

23 El imaginario en Castoriadis no es y no puede ser un 
reflejo de la estructura o la expresión de quien sabe qué 
determinismo biológico, psíquico, histórico u otro. El 
imaginario para él es una instancia no determinada sino 
determinante fuente de creaciones en sentido fuerte.

Castoriadis y el regreso de lo religioso. 
Auto-alteración de la sociedad y meta-norma



111Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

24 Uso este término como se emplea en teoría psicoana-
lítica, es decir, como correlato de la pulsión, véase la 
compulsión de repetición. Con el propósito de disipar even-
tuales confusiones, en lo que resta de este escrito, para 
lectores no familiarizados con la obra castoridiana, 
aclaro que en ningún momento del desarrollo de ese 
pensamiento el psicoanálisis es considerado una cien-
cia, una episteme o una “pseudociencia”. El psicoanálisis 
es para nuestro autor y en alguna medida —a pesar de 
la presión que el ambiente positivista de la época ejer-
cía sobre él—, también para el propio Freud, un saber, 
no una ciencia, aunado a una práctica poietica es decir a 
una práctica de auto-creación. El propio Freud utiliza-
ba la metáfora de religión sin dios, refiriéndose al psicoa-
nálisis. Como veremos en adelante ese saber, en cuanto 
doxa, opinión, que hace o deja de hacer sentido, es parte 
fundante —con la formación del filósofo ciudadano y 
con la política en sentido noble, es decir, como medio 
para transformar las propias instituciones— del pro-
yecto de autonomía. 

25 La noción de magma para nuestro autor constituye una 
vía alterna para evitar hablar de estructura, por ejem-
plo en lo que se refiere a la institución por excelencia, 
el lenguaje. La metáfora tectónica permite ilustrar una 
materia perennemente estratificada y susceptible de 
desbordarse a sí misma o de hacerse sólida. La institu-
ción social como hemos dicho es para nuestro autor un 
magma de significaciones imaginarias sociales. 

26 Antes que el positivismo científico, la obsesión por me-
dir y por tanto controlar el tiempo encuentra sus orí-
genes en el minucioso trabajo de los primeros relojeros 
suizos, habitantes de las montañas del Jura.

27 La representación como creación en Castoriadis es una 
idea que parte de la condición por excelencia de la psi-
que humana que logra representar el objeto en su au-
sencia y obtener placer de la representación por encima 
e independientemente del órgano.

28 Así como en el caso de la hermenéutica, la ciencia de la 
interpretación.  El supuesto  que subyace es que el sen-
tido preexiste al texto y que la comprensión equivale a 

la reconstrucción –o en sentido inverso a la deconstruc-
ción—, de la intención original del autor.  La existencia 
de un sentido determinado del que hay que apropiarse 
o dar cuenta, es del mismo orden de cosas.

29 La sublimación es un proceso en el cual la monada 
psíquica, originalmente clausurada, tiene que dar sen-
tido a objetos externos socialmente disponibles, como 
condición para su ingreso en el mundo. En otro espacio 
(Miranda, 2008) desarrollo las implicaciones que con-
lleva una sublimación inspirada por la heteronomía en 
contraste con aquella que valora la autonomía.

30 Estado originario de la psique anterior al proceso de se-
paración que supone el establecimiento de un otro.

31 El único que la psique, en la medida en que al represen-
tar simultáneamente realiza, conoce.

32 Esta instancia es identificada por Castoriadis como la 
sede en donde radica la auto transformación soterrada de 
la sociedad. Ver más adelante la noción de infrapoder. 

33 La sociedad instituyente o el imaginario social cons-
tituye la forma mundana de la capacidad del imagi-
nario radical de crear nuevas formas. Esa instancia se 
constituye en el cruce entre la institución social y el 
imaginario radical y representa el lugar de la forma-
ción de compromiso entre esas dos dimensiones del 
imaginario.

34 …el poder instituyente, que es a la vez el del imaginario 
instituyente, el de la sociedad instituida y el de toda la 
historia que encuentra en ello su salida provisional. Es 
pues, en cierto sentido, el poder del campo histórico so-
cial mismo, el poder de outrui, de Nadie (Poder, política 
y autonomía: 4).

Bibliografía

Castoriadis, Cornelius, 2002, “Orígenes, sentido y al-
cance del proyecto filosófico”, en Revista Archipiéla-
go, Cuadernos de crítica de la cultura, diciembre, núm. 54, 
Barcelona.

—, 2006a, “Porque ya no soy marxista”, en Una sociedad a 
la deriva, editorial Katz, Buenos Aires.

Rafael Miranda



112 Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

—, 1982, “Con Daniel Cohn-Bendit y el público de Lo-
vaina-la-Neuve”, De la ecología a la autonomía, editorial 
Mascarón, Barcelona.

—, 1992a, “L’écologie est-elle réactionnaire? Sauvons 
les zappeurs abrutis”, en Le Nouvel Observateur, mayo, 
Paris. 

—, 1992b, “Le capitalisme est-il soluble dans l’écologie? ”, 
en  Le Nouvel Observateur, Collection Dossiers (Demain 
la terre), junio, Paris. 

—, 2006b, “La ecología contra los mercaderes”, en Una 
sociedad a la deriva, editorial Katz, Buenos Aires. 

—, 2007a, La suspension de la publication de Socialisme ou 
Barbarie («Circulaire adressée aux abonnés et lecteurs 
de Socialisme ou Barbarie en juin 1967»),  http://www.
agorainternational.org/suspsoub.pdf.

—, 1986a, “Psychanalyse et société”, en Domaines de l’homme, 
Les carrefours du labyrinthe II, Éditions du Seuil, Paris.

—, 1990a, “Psicoanálisis y política”, en Le Monde morcelé. Les 
carrefours du labyrinthe III, Éditions du Seuil, Paris,  http://
www.passant-ordinaire.com/revue/34-228.asp. 

—, 1986b, “Institution de la société et religion”, en Domai-
nes de l’homme. Les carrefours du labyrinthe II, Éditions du 
Seuil, Paris.

—, 1975a, “Imaginaire radical, société instituant, société 
institué”, en L’Institution imaginaire de la société, Éditions 
du Seuil, Paris.

—, 1990b, “Reflexiones sobre el racismo”, en  El Mundo 
fragmentado, Editorial Nordan-Altamira, Argentina-
Montevideo. 

—, 1995, “La democracia como procedimiento y como ré-
gimen”, en Vuelta, octubre, núm. 227, México.

—, 1996a, “Le cache-misère de l’éthique”, en La Montée de 
l’insignifiance. Les carrefours du labyrinthe IV, Éditions du 
Seuil, Paris.

—, 1996b, “Imaginaire politique grecque et moderne”, en 
La Montée de l’insignifiance. Les carrefours du labyrinthe IV, 
Éditions du Seuil, Paris.

—, 1977-1986, “L’imaginaire: la création dans le domaine 
social-historique”, en Domines de l’homme. Les carrefours 
du Labirinthe,  Éditions du Seuil, Paris.

—, 1975b, "La question de l'origine de la représentation", en  
L’institution imaginaire de la societe, Éditions du Seuil, Paris.  

—, 1990b, “Pouvoir, politique, autonomie”, en Le Monde 
morcelé. Les carrefours du labyrinthe III, Éditions du Seuil, 
Paris. 

—, 2007b, Democracia y Relativismo, Debate con el MAUSS,  
editorial Trotta, Madrid.

—, 1998, «Les racines psychiques et sociales de la haine», 
en Guérir de la guerre et juger la paix, (Bajo la responsabi-
lidad de Rada Ivekovic et de Jacques Poulin), Actas 
del Colloque International de Philosophie que tuvo 
lugar en la sede de la UNESCO del 21 au 23 juin 1995, 
L’Harmattan, Paris.

—, 1986c, “Tiers Monde, tiers-mondisme, démocratie”, 
en  Domaines de l’homme: Les carrefours du labyrinthe II, 
Éditions du Seuil, Paris.

Clastres, Pierre, 1974, La société contre l’Etat, ediciones  De 
Minuit, Paris.

Curtis, David, Cornelius Castoriadis Dies 75, Philosopher and 
Political Thinker Inspired May ’68 Rebellion in France, 
http://www.agorainternational.org/abouttext.html. 

Eudes, Yves, 2007, Le desarroi des familles d’acceuil, en el 
periódico Le Monde, Paris.

Gottraux, Philippe, 1997, Socialisme ou Barbarie: Un engage-
ment politique et intellectuel dans la France de l’après-guerre, 
Éditions Payot, Lausanne.

Deveraux, Georges, 1980, De l’angoisse a la méthode dans les 
sciences du comportement, editorial Flammarion, Paris. 

Klein, Melanie y Riviere, Joan, 2001, L’amour et la haine, 
editorial Petite Bibliothèque Payot, Paris.

Levinas, Emmanuel, 1999, Totalidad e Infinito, editorial 
Sígueme, Salamanca.

Lesnes, Corine, 2007, Dieu domine le debat presidentiel 
americain, en periodico Le Monde, Paris, http://www.
lemonde.fr/web/article/0,1-0@2-3222,36-993663,0.
html. 

Lourau, René, 1980, Autodissolution des avant-gardes, Édi-
tions Galilée, Paris. 

—, 1991, El análisis institucional, Amorrortu editores, Bue-
nos Aires.

Castoriadis y el regreso de lo religioso. 
Auto-alteración de la sociedad y meta-norma



113Revista LiminaR. Estudios sociales y humanísticos, año 6, vol. VI, núm. 1, junio de 2008, Tuxtla Gutiérrez, Chiapas. ISSN: 1665-8027

A b i e r t a

—, 1974, L’analyseur Lip, Union Générale d’éditions, Paris.
Lyotard, Jean Francois, 1989, La guerre des algériens, Ecrits 

1953-1963, Editorial Galilée, Paris.
Miranda, Rafael, 2008, “El sujeto autónomo y la alteri-

dad”, en Fragmentos del caos. Filosofía, sujeto y sociedad, 
Cornelius Catoriadis, por Daniel H. Cabrera (coordina-
dor), editorial Biblos, Buenos Aires. 

—, 2004, “Les frontières de la haine. À propos de l’alté-
rité selon Cornelius Castoriadis”, en L’autre. Cliniques, 
cultures et sociétés, pp. 265-75, http://www.fundanin.
org/miranda1.htm.

—, 2006, “Las Fronteras del odio. Reflexión sobre la al-
teridad a partir de Cornelius Castoriadis”, en revis-
ta Tramas, Subjetividad y procesos sociales, UAM-X, 
México, 2006, http://tramas.xoc.uam.mx/tabla_con-
tenido.php?id_fasciculo=65 

Simon, Henri, 1979, “De la scission avec Socialisme ou 
Barbarie a la rupture avec I.C.O. “ (entrevista),  en 
L’Anti-mithes,  núm. 6, Paris.

Vidal-Naquet, Pierre, 1999, «Castoriadis et la Grèce ancien-
ne», en Esprit, Paris, núm. 259, diciembre, http://1libertaire.
free.fr/Castoriadis48.html.

Rafael Miranda




