imina
Estudios sociales y humanisticos LiminaR. Estudios sociales y humanfsticos, vol. XX, nam. 1,
enero-junio, 2022, e887, elSSN 2007-8900.

Derecho indigena comparado: el derecho indigena
desde sus propios parametros

Indigenous law compared: Indigenous law analyzed
from its own parameters

Erisa Cruz RUEDA*
MARIA DEL PILAR ELIZONDO ZENTENO**

d)) doi.org/10.29043/liminar.v20i1.887

Resumen: El interés de este articulo es mostrar la importancia del estudio del derecho indigena desde
sus propios parametros. Se presentan los resultados de la revision de estudios desde la Antropologia y el
Derecho sobre los sistemas normativos indigenas. A partir de esto se concluye que para hacer efectivo el
pluralismo juridico y el reconocimiento dela pluriculturalidad de México de acuerdo con la Constitucion
Politica de los Estados Unidos Mexicanos, art. 2°, es necesario el estudio del derecho indigena desde
sus propios parametros; de lo contrario, cualquier didlogo que pretenda ser intercultural en realidad
seguiria reproduciendo esquemas de imposicion de la cultura hegemonica sobre el resto de los pueblos
que conforman la nacién mexicana.

Palabras clave: otredad, diversidad cultural, peritaje antropolédgico, derechos humanos, sistemas
normativos.

Abstract: The objective of this article is to underscore the importance of studying indigenous law based
on its own parameters. We discuss the results of a scholarly literature review regarding indigenous
normative systems within the fields of anthropology and law. We conclude that to achieve real legal
pluralism and recognize Mexicos pluriculturality in keeping with Article Two of its Constitution, it is
necessary to study indigenous law based on its own parameters. Otherwise, any dialogue that claims to
be intercultural would continue to reproduce the imposition of the hegemonic culture on the rest of the
peoples that make up the Mexican nation.

Key words: otherness, cultural diversity, anthropological expertise, human rights, normative systems.

* Escuela de Gestion y Autodesarrollo Indigena de la Universidad

Autonoma de Chiapas, Tuxtla Gutiérrez, México

elisacruzrueda@hotmail.com

0000-0002-6339-1518

** Doctorado de Estudios Regionales, Universidad

Recibido: 31 de octubre de 2020 Auténoma de Chlapafﬁgggl; Guticrer, Mexico
Aprobacion: 4 de junio de 2021 :

Publicacion: 23 de septiembre de 2021 0000-0003-2749-2095

<
=
L
°
<
Q
=
E
=]
=]
&
L
O
-
Q
-3
L
<
3
-
=
-
£,
=
w
@«
g
S
2
w
m
L
<
o
=
=
L
O
o)
<
[+
Gs
3]
=
Bt
&
=
RS
i}
<
=Is)
g
9]
2
=
L
<
<
&
.‘I)
3
~

Articulos

Universidad de Ciencias y Artes de Chiapas.



http://doi.org/10.29043/liminar.v20i1.887
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/politicadeaccesoabierto
http://de
https://cesmeca.mx
https://www.unicach.mx
mailto:elisacruzrueda%40hotmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0002-6339-1518
mailto:mpzenteno1@hotmail.com
https://orcid.org/0000-0003-2749-2095

DERECHO INDIGENA COMPARADO: EL DERECHO IND{GENA DESDE SUS PROPIOS PARAMETROS

Introduccion!

alibre determinacién como expresion de la autonomia de los pueblos indigenas pasa por reconocer

el pluralismo juridico, entendido como la existencia y confluencia de pardmetros culturales diversos

desde los cuales se puede observar un mismo objeto, pero con criterios culturalmente disimbolos
y en ocasiones hasta antagoénicos, circunstancia revelada al momento de hacer justicia, por ejemplo. Pese
aesto, los indigenas y sus pueblos han aceptado los marcos de pensamiento estatales para nombrar y dar
contenido a sus sistemas normativos, mientras que el sistema hegemonico estatal no cambia de fondo.
Frente a este hecho, ;puede decirse que existe un efectivo pluralismo juridico?

En este sentido, se realiz una revision bibliografica para determinar hasta dénde se revela en la
produccién académica la caracteristica principal del derecho indigena, tomando distancia del derecho
positivo. Se reconoce que esto es una empresa nada facil si se toma en cuenta que el derecho es un con-
cepto que surge en el seno de los Estados nacionales concebidos desde una idea monolitica y homoge-
nizante de la poblacién y el territorio. A esta dificultad se agrega que las bases del pensamiento estatista
solo aceptan realidades constatables por los sentidos y estan encuadradas en la doctrina del derecho
que dicta lo que deben ser las normas juridicas, sus requisitos y caracteristicas, lo que deja fuera, y por
mucho, el pensamiento indigena, que toma en cuenta otros planos que no se pueden verificar a través
de los sentidos, ni se pueden condensar o plasmar en normas escritas.

Para lograr este propdsito, se desarrollaron tres apartados. En el primero, “El derecho indigena desde
afuera” se abordan los conceptos centrales como interlegalidad y pluralismo juridico, es decir, cémo se
reconoce el derecho indigena en la Constitucion Politica de los Estados Unidos Mexicanos (CPEUM)
por los abogados y jurisconsultos no indigenas. En el segundo “El punto de transicién entre lo ajeno y lo
propio: la antropologia y la antropologia juridica’, se expone el enfoque de estas disciplinas en el estudio
de otros centros generadores de normas distintos al Estado. En el tercer apartado se aborda el derecho
indigena desde sus propios parametros, y se exponen los parametros del pensamiento indigena y sus
campos; los planos y dimensiones: lo superior, lo material y lo espiritual. Finalmente, en el apartado
cuarto se exponen las reflexiones finales.

El derecho indigena desde afuera

En principio, se parte de que el derecho indigena es una denominacion que se sittia politicamente frente
a la de otros sistemas normativos, esta expresamente sefialada en la CPEUM vy tiene que ver con el
contexto politico de relacion entre el Estado, la sociedad mexicana y los pueblos indigenas en México.
Esta designacion se puso de manifiesto en el alzamiento zapatista de 1994 y, posteriormente, en el debate
de los llamados Acuerdos de San Andrés firmados en 1996. En estas discusiones, el Gobierno federal y
el del estado de Chiapas rechazaban que los indigenas tuvieran derecho a tener su propio ordenamiento

! El presente articulo se trata de un estudio analitico sobre el trabajo etnografico realizado por otros autores y autoras. Entre
estos, nos interesa revisar los enfoques usados para abordar el estudio del derecho indigena. Considerando que la bibliografia
es muy extensa, sobre todo la etnografica, para efectos de este articulo solo tomamos algunos referentes, los que consideramos
elementales y suficientes, y esperamos en una obra mas amplia cumplir la exigencia de exhaustividad que el tema amerita.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8900.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

Erisa CRUZ RUEDA, MARIA DEL PILAR ELIZONDO ZENTENO

juridico, y en aras de avanzar en los acuerdos se acepto, por zapatistas y gobiernos, aplicar la denominacion
de “sistemas normativos indigenas’, y quedo asi plasmado en la Constituciéon mexicana desde 2001.

Por otro lado, desde la academia, y sobre todo desde los jurisconsultos o abogados, se ha llamado
derecho indigena al conjunto de normas que los indigenas en sus comunidades y pueblos formulan
y aplican, pero siempre bajo el filtro de lo que el derecho mexicano considera normatividad juridica.
Desde otros ambitos se llama derecho indigena a lo que la CPEUM v las leyes del Estado sefialan como
sistemas normativos. Por eso es de destacar que la definicion de “derecho indigena” se vuelve polisémica
y su significado depende de quién lo observe, cdmo lo observe y como lo defina.

Sin embargo, y pese a todo, se prefiere emplear el término “derecho indigena” al de “sistemas nor-
mativos” o al de “derecho propio” por las razones que enmarcaron el alzamiento zapatista y los llamados
Dialogos de San Andrés.

El planteamiento tiene su base en el pluralismo juridico y la interlegalidad, y nuestra autocritica a
un trabajo anterior (Cruz, 2008), ya que la perspectiva de analisis en ese momento era desde el enfoque
del derecho positivo mexicano, y excluia el estudio del derecho indigena desde sus propios pardmetros,
de corto horizonte e insuficiente para incluir la otredad del derecho indigena.

Antes de entrar en materia, es importante explicar qué es el estudio comparado del derecho indige-
nay cudl es la importancia de este. Asi, en primer lugar, lo que se ha dado en llamar derecho indigena
comparado presupone la existencia de drdenes juridicos construidos desde las comunidades y pueblos
indigenas, cuyos pardmetros se tienen que encontrar o formular intentando tomar distancia del derecho
positivo mexicano. El examen comparativo entre lo que postula cada ordenamiento indigena como
producto cultural es lo que llamamos derecho indigena comparado, y se lleva a cabo desde sus propios
parametros porque, si bien se elogia y reconoce la amplia produccion sobre derecho indigena y sistemas
de cargos indigenas desde la antropologia —muchas veces no indigena o de autoria no indigena—, en
realidad lo que nos interesa es el andlisis hecho por pensadores indigenas o no indigenas —sean abogados,
antropdlogos o legos— que toman distancia de los postulados del derecho positivo. Es importante sefialar
y reconocer que no es garantia ser abogado o abogada indigena para lograr dar cuenta del pensamiento
indigena distanciado del pensamiento positivista y estatista; esto, porque la educacion superior, y sobre
todo la de las facultades y escuelas de derecho, no es intercultural.

De la revisién que se ha hecho se puede constatar que el derecho indigena se ha estudiado desde los
parametros del pensamiento del derecho mexicano de corte eminentemente estatal, hegemonico, monista y
monolitico.* En segundo lugar, yampliando la respuesta a la pregunta planteada al inicio de la introduccion
de este trabajo, justamente el derecho indigena como derecho es un concepto politico y polisémico que
comenzd con el nombre de sistema de cargos, gobierno indigena, usos y costumbres, y que transit6 a lo
que hoy en dia es el derecho consuetudinario, pasando por ser llamado sistema normativo indigena, hasta
llegar al denominado derecho propio y derecho indigena, trayecto que nos conduciria a una historia de
mas de treinta afios atrds, pero que no abordaremos aqui por salir de los limites de este articulo.

* Aunque muchas veces se trata de alejar ese pensamiento, no hay un horizonte o proposito de avanzar mds allé de lo que se ha
planteado como una exigencia de lo conmensurable, es decir, de que las normas indigenas, para ser juridicas, tienen que ser
comparables y, por tanto, cumplir los requisitos que el derecho estatal o derecho mexicano sefala para dichas normas, dejando de
lado elementos que no se pueden medir con el mismo “cuenco” o la misma “regla” y que serian los que caracterizarian al derecho
indigena y lo distinguirian del derecho positivo mexicano.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8%00.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

DERECHO INDIGENA COMPARADO: EL DERECHO IND{GENA DESDE SUS PROPIOS PARAMETROS

Pluralismo juridico e interlegalidad

Para desarrollar este punto, se manifiesta la amplia discusion sobre estos dos conceptos (Chenaut y
Sierra, 1995; De Sousa y Garcia, 2006; Krotz, 2002; Sierra, 1996; Sierra y Chenaut, 2002; Stavenhagen
e Iturralde, 1990). El pluralismo juridico es contraparte del monismo juridico, este es de origen
estatista y postula la existencia exclusiva del Estado como centro generador de normas juridicas.
En contraposicién, el pluralismo juridico plantea la existencia de varios centros generadores que
coexisten en un mismo tiempo y espacio, que son igualmente validos, pero con distintos parametros
de eficacia. Si se reconoce esto, se puede pensar en las relaciones que se dan entre esas fuentes de
normas juridicas, y se estaria frente al fenémeno de la interlegalidad que postula la existencia de
distintos niveles legales y en cada uno la posibilidad de la existencia de varios centros generadores de
derecho que se interrelacionan entre si.

De esta manera, para el derecho mexicano, y concretamente en la CPEUM —parrafo cuarto del
articulo 2°—, los sistemas normativos indigenas —que reciben la denominacion de “derecho indigena”—
pertenecen a un nivel legal mas que a un campo juridico auténomo.

Es decir, si bien se reconocen los sistemas normativos indigenas, estos son y existen en tanto que
cumplen con ciertos requisitos seiialados por el Estado; en otras palabras, existen porque son nombrados
por él, en una suerte de asimilacionismo juridico —los sistemas juridicos indigenas deben ser semejantes
o adoptar caracteristicas del derecho mexicano para ser validados por él, porque adoptan sus formas y
férmulas argumentativas—.

Esto es asi porque la Constitucion federal mexicana surge en un contexto histérico de invisibilizacién
de la diversidad y la pluralidad y porque el campo de lo juridico se desarrolla a partir de las reglas del
Estado. Es decir, para que las normas sean consideradas juridicas deben emanar del centro generador
legitimado para eso y con procedimientos reconocidos en el marco del Estado nacional, a saber, deben
estar promulgadas por el poder legislativo. O bien, en ultima instancia, las normas que no sean generadas
por el Estado solo seran juridicas si cumplen los requisitos que ese centro generador establezca.

Por lo anterior, la interlegalidad se da cuando se reconoce la existencia de centros generadores de
derecho que son iguales en valia a los del Estado, pero, como se ha observado en la lectura del articulo 2°
dela CPEUM, no hay tal igualdad o relacion de legalidades mutuamente reconocidas, ya que el Estado solo
reconoce aquellas que son semejantes y se ajustan a sus propias reglas de validacion, por lo que la relaciéon
no es de interlegalidad —mutua influencia y reconocimiento en valia—, més bien es de subordinacion.

El derecho indigena explicado por los abogados y jurisconsultos no indigenas

Desde la experiencia profesional y docente, se puede constatar que las facultades y escuelas de derecho
cumplen su funcién de formadoras de abogados y abogadas que se encuadran en los parametros del
derecho positivo vigente. Por lo tanto, cuando esos abogados y abogadas, en el ejercicio de su profesion, se
insertan en contextos de diversidad en todas sus formas y sobre todo de indigenas y sus pueblos, mucha de
la cosmovision indigena relacionada con las relaciones de parentesco, las estructuras familiares y sociales
que determinan las penas, las sanciones y las normas se vuelven incomprensibles y, por consiguiente, el
quehacer en la defensa o persecucion de delitos se dificulta en el mejor de los casos y, en el peor, causa

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8900.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

Erisa CRUZ RUEDA, MARIA DEL PILAR ELIZONDO ZENTENO

conflictos en las comunidades y entre quienes acceden a la justicia, porque se manejan logicas juridicas,
referentes o pardmetros culturales diferentes.

Para comprender esto es menester hacer referencia a lo que se ensefia en las escuelas de derecho
acerca de lo que es la norma juridica y las caracteristicas sobre las cuales no siempre se encuadra la norma
juridica indigena, o simplemente, la norma indigena. Por ello, para Correas (2011), el derecho indigena
es tan valido o mas que el derecho mexicano, y establece criterios de validez que pueden utilizarse para
justificar al primero frente al segundo. Asi se comparte este planteamiento, ya que sostiene que la validez
de las normas juridicas estd en su eficiencia y su eficacia. Sin embargo, se toma distancia de su postura
porque el desarrollo de su argumento no considera en su complejidad a las sociedades indigenas, es decir,
las considera separadas de la sociedad y el Estado mexicanos, de sus influencias econdémicas, politicas
y culturales, rayando en la idealizacion de ellas, hasta el punto de plantear que no hay clases sociales en
su composicion. Si bien el propésito es analizar el derecho indigena desde sus propios parametros, se
esta consciente de que una postura idealizada sobre los sistemas juridicos indigenas, como armdnicos,
sin errores ni problemas de aplicacion, corre el riesgo de no considerar los juegos de poder que también
existen en las sociedades indigenas.

Rabasa (2002) es otro jurista importante que ha mostrado cdmo se concibe el derecho indigena desde
el derecho positivo mexicano. Asi, para referirse al derecho indigena hace un recuento de la historia de
México y de como lo indigena y los derechos de indigenas y de sus pueblos se incorporan a la discusion
de reforma constitucional. Su trabajo es valioso porque contextualiza las luchas contemporaneas sobre
los derechos indigenas, pero también debe senalarse una distancia sobre su planteamiento, ya que no
considera al derecho indigena en sus propios términos, y requiere de la teoria constitucional mexicana
de corte estatista y positivista para explicar los derechos indigenas; uno de estos es justamente el derecho
a tener su propio derecho.

Por su parte, Durand (2002) hace un reconocimiento al derecho indigena en toda su integridad. Sin
embargo, y aunque intenta referir por ejemplo el derecho maya en su historia y cosmovision, no puede
evitar caer en la catalogacion de normas e “inventario” [sic] de usos y costumbres de “tradiciéon maya”
[sic] ala manera del derecho positivo.

Justamente el autor no aborda como esos valores e instituciones indigenas son parte consustancial de
la cosmovision y cultura indigena y a la vez tienen influencias espafiolas y del Estado mexicano; tampoco
explica como estan involucrados en el sistema de normas y de “hacer justicia” entre los pueblos mayas,
y sucede lo mismo en el tratamiento que da del derecho triqui. Esos valores que se construyen histérica,
social, territorial y culturalmente son los que distinguen al derecho mexicano del derecho indigena,
por lo que se toma en cuenta el trabajo de este autor; sin embargo, también se marca distancia, porque
su método de analisis le impide establecer distinciones fundamentales entre el derecho mexicano y el
derecho indigena, algo considerado crucial para nuestro analisis.

* Como lo apunta Oscar Correas (2011) sobre la utilidad de la Teoria General del Derecho (TGD) para comprender al derecho
indigena: “También la dificultad para reconocer al sistema normativo indigena como ‘derecho’ proviene de ideologfas, como la
de ‘soberania, que no tienen plausibilidad tedrica y que deben ser dejadas de lado por la ciencia social contemporanea. La eficacia
del sistema juridico dominante proviene, entre otras cosas, precisamente de la ideologia en que son educados los juristas. Si las
normas validas son las que tienen efectividad y pertenecen a un sistema eficaz, como quiere la TGD, entonces como las normas
del derecho indigena son las eficaces, son también las vélidas. Sin embargo, esta validez es desconocida por los funcionarios del
sistema hegemonico, que no han sido educados para pensar en la posibilidad del pluralismo juridico” (Correas, 2011, p. 89).

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8%00.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

DERECHO INDIGENA COMPARADO: EL DERECHO IND{GENA DESDE SUS PROPIOS PARAMETROS

La pluralidad de sistemas juridicos existe de facto como fendmeno social e historico, y en espa-
cios reducidos donde existe el control comunitario, lo juridicamente propio (que puede ser lo ajeno
reapropiado y resignificado) se impone a lo juridicamente externo —las decisiones de un juez o un
decreto presidencial—. Pero el sistema juridico hegemonico siempre se impone, y los derechos reco-
nocidos se tornan insuficientes para que los indigenas y sus pueblos apliquen sus sistemas normativos
propios, o resulta muy complicado que estos se manifiesten y desplieguen de la misma manera que
el derecho mexicano.

En consecuencia, la relacién entre sistemas o interlegalidad no se da en igualdad de condiciones,
pues prevalece uno sobre otro. En este sentido, podemos ubicar tres formas de relacion entre sistemas
legales: la primera, entre sistemas juridicos que coexisten en un territorio, ambos se aplican, pero que
son independientes entre si; un ejemplo podemos encontrarlo en los primeros trabajos realizados en
Oaxaca por Carmen Cordero Avendafio de Durand (2009), en los que la autora traté de mostrar que
en las sociedades indigenas también habia normas a la manera del derecho mexicano. Sin embargo, al
no tomar la autora en cuenta los contactos culturales entre sociedades, su andlisis se incliné a mirar con
cierto romanticismo los sistemas juridicos indigenas, y quedaron sin considerar ni mostrar suficiente-
mente los juegos de poder en las comunidades indigenas, y mds aun frente al Estado. Indudablemente
su trabajo es valioso y valdria la pena continuarlo desde un enfoque de mayor complejidad, tratando de
distinguir los ambitos propios del derecho indigena, distintos de los del derecho mexicano, y estudiarlos
en su interrelacion.

Existe un segundo tipo de vinculacion entre los sistemas juridicos coexistentes y es una mutua cons-
titucion de legalidades, que seria la reapropiacion de esa influencia del derecho positivo por parte de los
indigenas, quienes al invocar las normas estatales las hacen suyas dandoles otro sentido (como la figura
del municipio y la agencia municipal, el comisariado agrario y otras); y el tercer tipo de relacion consiste
en sistemas juridicos coexistentes y con miradas distintas sobre un mismo objeto (Sanchez, 1998) que
deben tomarse en cuenta para justamente lograr una justicia intercultural. En esta, el juez del estado
conoce la costumbre de la persona indigena sujeta a un proceso, el defensor también y se cuenta con un
intérprete traductor, para poder dar cuenta de las diversas miradas sobre una misma conducta o hecho:
la brujeria como conducta inapropiada que puede provocar un daio, las estructuras de organizacién
indigena que propician la resolucién o previenen un conflicto (los curanderos que son considerados
abogados en algunas culturas indigenas de México y que interceden frente a las divinidades y los brujos);
precisamente aqui es donde se ubica la propuesta de este articulo.

En ese sentido, Gonzalez (1997), en su trabajo, compara las bases de los sistemas normativos indi-
genas entre si para dar cuenta de sus caracteristicas generales. De tal suerte, el autor intenta dilucidar
el pensamiento indigena que se entrecruza en sus sistemas normativos, exponiendo a grandes rasgos
elementos comunes entre sistemas indigenas a partir de estudios antropoldgicos sobre varios sistemas:
tacuate, tojolabal y huichol. Se considera por ello que su investigacion es un antecedente importante
del presente trabajo.

Una propuesta frente a la de Gonzalez (1997) supone dar un paso adelante, y visibilizar los dmbitos
de la justicia indigena y de sus normas mas alld de lo material y lo evidente, considerando otros planos
de entendimiento que denominamos ambitos: el espiritual y el del mundo superior, en los que mas
adelante se abundara.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8900.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

Erisa CRUZ RUEDA, MARIA DEL PILAR ELIZONDO ZENTENO

El punto de transicion entre lo ajeno y lo propio: la
antropologia y la antropologia juridica

Para dilucidar el quehacer de la antropologia y de la antropologia juridica y su papel para dar cuenta de
los sistemas juridicos indigenas y la pluralidad de centros generadores de normas juridicas y derecho, es
importante remitir al interés central de estas disciplinas, que es fundamentalmente el conocimiento del
“otro” ser humano distinto y diferente a mi, y a la vez semejante; por su existencia constato mi singularidad
y ala vez la diversidad de la sociedad humana. En palabras de Esteban Krotz:

Abundando un poco, este problema de identidad y diferencia humana también podria expresarse asi:
es la pregunta por los aspectos singulares y por la totalidad de los fenomenos humanos afectados por
esta relacion, que implica tanto la alteridad experimentada como lo propio que le es familiar a uno;
es la pregunta por condiciones de posibilidad y limites, por causas y significado de esta alteridad,
por sus formas y sus transformaciones, lo que implica a su vez la pregunta por su futuro y su sentido
(Krotz, 1999, p. 16).

De esta manera, la antropologia mexicana surge justamente de esa experiencia de otredad dada por la
sorpresa frente a lo exdtico, que es ajeno, pero a la vez es propio porque se reconoce como parte de la
historia mexicana —por ejemplo, los vestigios arqueoldgicos, que forman parte del pasado, pero sin ellos
no se podria explicar el presente—:

Alinsertarse en esos contextos, el antropologo como sujeto se “extrafia’. Frente alo “exético” del objeto,
el sujeto que conoce tiene como primera “sensacion” la “extrafeza’, que puede incluir tanto la sorpresa,
la rareza e incluso la admiracion. La extrafieza proviene de la distancia social —fisica e intelectual—

que separa al antropo6logo de su objeto (Boivin, Rosato y Arribas, 1999, p. 154).

Y, de igual forma, con esa extrafeza se puede comprender lo propio, de acuerdo con Mauricio Boivin,
Ana Rosato y Victoria Arribas, haciendo referencia al trabajo de Da Matta,

quien sostiene que la transformacion de lo familiar en exético significa un punto de partida, ya que
la tnica forma de estudiar al “nosotros” es tomarlo como exdtico. Eso implica una desvinculacién
emocional, no necesariamente cognitiva, con nuestra propia cotidianidad. Por el contrario, cuando
transformamos en familiar lo exético, esta transformacion es un punto de llegada (Boivin, Rosato y
Arribas, 1999, p. 154).

De esta manera, la antropologia mexicana transita en esos ejercicios analiticos de la realidad y del
conocimiento, entre lo propio y lo ajeno. La antropologia juridica, como disciplina derivada de la
antropologia social, no es ajena a esos procesos de conocimiento de lo diverso.

La mirada antropologica es una aportacion crucial a los estudios del derecho en contextos multicul-
turales, porque no basta con observar la norma por si misma o fijarnos en el desarrollo de lo juridico
en ambitos sociales concretos ni en los usos del poder para generar normas y aplicarlas —sociologia

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8%00.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

DERECHO INDIGENA COMPARADO: EL DERECHO IND{GENA DESDE SUS PROPIOS PARAMETROS

juridica—; es menester agregar el elemento cultural, como visiones diversas del mundo que se concretan
en las lenguas indigenas, en las formas de gobierno y organizacién, para comprender la relacién de los
Estados nacionales con los indigenas y sus pueblos, para garantizar el ejercicio de derechos en sociedades
reconocidas como pluriculturales (léase art. 2° de la CPEUM). Para esto, para el analisis de lo juridico
y para garantizar el acceso a la justicia y que esta sea verdaderamente intercultural, y en su caso el plu-
ralismo juridico sea cabal en su expresion normativa, la visién antropoldgica no solo es fundamental,
sino que también es necesaria.

La antropologia mexicana, con raices plenamente definidas en la historia de la Revolucién mexicana
y en los origenes del Estado revolucionario, es esencial en la busqueda de las bases de la identidad de
la nacién mexicana, y surge en México sobre las bases del desarrollo de la arqueologia, de acuerdo con
Matos (2001), quien recuerda a Manuel Gamio:

En 1917 se cred el Departamento de Arqueologia y Etnografia como parte de la Secretaria de Agri-
cultura y Fomento, siendo secretario de la misma Pastor Rouix. Gamio fue nombrado al frente del
departamento, que en 1919 cambid su estatus, pasando a convertirse en Direccién de Antropologia.
Ya para entonces, Gamio habia escrito acerca de su concepcién de la arqueologia, plasmando los
comienzos de su idea de la antropologia como ciencia que estudia al hombre.

Asi, en 1914 escribia lo siguiente en Metodologia sobre investigacion, exploracion y conservacion de
monumentos arqueologicos, obra publicada por el Museo Nacional: “Las investigaciones tendrdn un
caracter integral, pues comprenderan el estudio de las manifestaciones culturales, tanto las intelec-
tuales (mitologia, ideas estéticas, etc.) como las materiales (construcciones, ceramica, implementos
diversos, etc.); el de los restos humanos, el de restos animales y el del ambiente fisico biologico local”
(Gamio, 1914).

Poco después, en 1916, la Editorial Porrta publicé el libro Forjando Patria, que contiene diversos
articulos de Gamio entre los que destacamos el que titula “Concepto sintético de la arqueologia’, en
donde ya esta presente su vision antropoldgica [...].

La antropologia suministra el conocimiento de los hombres, y de los pueblos, de tres maneras: 1)
por el tipo fisico, 2) por el idioma y 3) por su cultura o civilizacién” (Gamio, 1916) (Matos, 2001, p. 38).

De esta manera, existe un consenso de que la antropologia mexicana sienta sus origenes en una:

relacion organica con el Estado mexicano tanto por su acompafiamiento en la construccién de una
identidad nacional, como por el liderazgo en la politica indigenista. Lo cual hace comprensible que su
distanciamiento con el Estado, al final de la década de 1960, sirvi6 de disparador de una gran diversidad
de espacios de accion y temas a investigar (Bueno, 2010).

En tal sentido, la antropologia juridica mexicana se erige sobre esas bases y se distancia del Estado
mexicano, centrando sus intereses en las formas y procesos sociales y culturales por los cuales se producen
y aplican las normas juridicas. Asi, se podria decir que, mas que por la norma juridica en si misma, se
interesa por el estudio de las interacciones entre normas y practicas sociales y culturales, entre el deber
ser y el ser, sobre todo en aquellos ambitos en los que estan en tension y no tanto en correspondencia,

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8900.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

Erisa CRUZ RUEDA, MARIA DEL PILAR ELIZONDO ZENTENO

no tanto en su imbricacion sino en su inconmensurabilidad. Para lograrlo, es importante la colaboraciéon
interdisciplinaria en el estudio de las normas y las préacticas sociales.

Asi, Chenaut y Sierra (1995) plantean que el estudio de la interrelacién entre normas y practicas
sociales solo puede ser posible desde la interdisciplina. Mientras el derecho otorga las herramientas para
acercarnos al universo normativo, la antropologia social permite reconocer y descifrar el entramado de
redes sociales propio de las practicas, y discutir, asimismo, el contenido cultural de las normas. De esta
manera, una vision antropologica del derecho entiende lo juridico no solo en el acto de normar o de
establecer limites, sanciones y controles, sino que involucra también el analisis de las relaciones de poder
y de las jerarquias en las comunidades indigenas, y de otras, que lo hacen vigente y eficiente, y sobre
todo toma en cuenta el analisis de la relacién entre el Estado y la sociedad con los pueblos indigenas.

Por ello, enlos origenes de la antropologia juridica mexicana, y por la necesidad de establecer dialogos
interdisciplinarios entre la antropologia y el derecho, la primera cedié a las categorias de este para entender
la norma juridica indigena, y esta postura se siguié en la aplicacién de las categorias de interlegalidad e
hibridacién (combinacion de las normas indigenas y estatales para dar lugar a algo distinto a ambos),
que privilegian los criterios de valor y conceptos del derecho positivo mexicano para calificar si un sis-
tema normativo es o no derecho. Si bien tanto las categorias juridicas como las antropoldgicas han sido
utiles para establecer puentes de entendimiento y hasta cierto punto de reconocimiento de derechos de
indigenas y sus pueblos, se considera que ha quedado relegada una parte importante del reconocimiento
de la diversidad cultural, expresada en las formas y maneras en que los pueblos indigenas se ubican en
el mundo y lo entienden y, por consiguiente, la comprensién de como este sentido de mundo se expresa
en lo que se llama derecho indigena.

Al hacer una revision de la literatura que se refiere justamente a la relacion del derecho positivo con
el derecho indigena —se entendi6 este como expresion del pluralismo juridico—, la interlegalidad y los
usos de poder, se aprecia que: 1) los estudios toman como eje central de referencia al derecho positivo y
desde ese lugar observan el “‘comportamiento” del derecho indigena; 2) los estudios que intentan tomar
como eje central el derecho indigena fracasan porque siempre lo hacen en su relacién y comparacion
con los elementos del derecho mexicano, por lo que se muestra no tanto el derecho indigena como algo
propio, sino que resaltan las influencias y efectos del derecho positivo en el derecho indigena/nativo/
originario y muy poco, por poner un ejemplo, las influencias de este sobre aquel; 3) dada la reivindica-
cion indigena y de sus pueblos por mas de veinte afios, se observa que son practicamente inexistentes
los estudios que tienen por objeto el derecho indigena como eje central de analisis y que no toman en
cuenta como referencia central el derecho positivo. Por ejemplo, en el derecho odam los curanderos
funcionan como abogados, y su contrafuerza, la brujeria, aparece en la dimension de los suefios para
resolver conflictos, mostrandose esto en la dimension de la realidad material.

Principios generales del derecho indigena

Una manera de dar un paso més hacia delante y tomar distancia de una concepcion estatista y positivista
del derecho, para apreciar el derecho indigena como producto social y cultural, fue justamente plantear
los principios generales del derecho indigena, trabajo publicado en afios pasados por Cruz (2008).

Se reconocen las influencias y transformaciones que los sistemas juridicos indigenas experimentan
dada la incorporacién de referentes culturales externos. Pese a esto, se postula que el derecho indigena

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8%00.


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

DERECHO INDIGENA COMPARADO: EL DERECHO IND{GENA DESDE SUS PROPIOS PARAMETROS

mantiene principios generales que le dan especificidad como sistema juridico y son su base. En el caso de
Oaxaca, diversos idedlogos indigenas hablan de comunalidad; mas adelante se hablara de este término.

En este trabajo se asume el enfoque del pluralismo juridico —como interaccién y mutua constitucion
de legalidades—, asi como el enfoque antropoldgico de la otredad y la alteridad, todo en la busqueda de
reconstruir miradas distintas sobre un mismo objeto, como puede ser la conducta humana en espacios
de contacto cultural y de interculturalidad.

De esta manera, se plantea que, para entender el derecho indigena, mas que hablar de normas, se
debe hablar de principios generales del derecho indigena como criterios que la conducta humana debe
seguir en cierta situacion. Estos principios emanan, por un lado, del devenir histérico de una comunidad
indigena en su relacion con cada una de las comunidades vecinas que conforman el grupo etnolingiiistico
colindante y coexistente en un territorio —por ejemplo, un municipio o una regién— vy, por otro, de la
relaciéon de estas unidades —comunidades, agencias, cabeceras, municipios, regiones— con el pueblo
indigena o grupo etnolingiiistico del que forma parte. El principio fundante en el que descansa este
cuerpo de principios étnicos y axioldgicos en muchos de los casos es el de bien comun, comunalidad o
comunalismo (Cruz, 2008, p. 35), que en el dinamismo social tiene su fuente primaria en las relaciones
de parentesco y de familia, es decir, se habla de bien comun de la familia, del barrio, del paraje y de todos.

El principio elemental del sentido de comunidad o comunalidad es consustancial del derecho indigena;
esto implica un estudio sincrénico y diacrénico exhaustivo de la comunidad y pueblo indigena del cual
se quiera dar cuenta de su derecho indigena, aunque, por su complejidad, no se ha podido encontrar
estudio alguno sobre esta materia concreta.

Pese a esta circunstancia, es necesario empezar a partir de algo, por lo que tomaremos como punto
de partida el analisis reflexivo que pensadores indigenas y no indigenas han realizado.

El derecho indigena desde sus propios parametros

Como se ha expuesto, hacer un comparativo del derecho indigena desde sus propios parametros —mas alld
de la mirada estatal normativista y de lo constatable por los sentidos— es pertinente dado que los estudios
sobre este tema lo hacen tomando como referencia central el derecho positivo y desde ese lugar se observa
el “comportamiento” del derecho indigena; también intentan hacerlo desde las dindmicas sociales propias,
pero siempre en comparacion con el derecho positivo. Por otro lado, los estudios que intentan tomar como
eje central el derecho indigena lo hacen comparandolo con los elementos del derecho mexicano; muestran el
derecho indigena con influencias y efectos del derecho positivo, y no como algo con una estructura propia.
Por ello, de lo indagado hasta ahora se puede decir que los estudios que tienen como eje central de analisis
el derecho indigena y que no toman como referencia el derecho positivo son practicamente inexistentes.

Los pardmetros del pensamiento indigena y sus campos

Se entiende por parametro el “cuenco” o medida construido dentro del sistema de pensamiento indigena
que explica lo que se considera que es normativo o la norma que rige la conducta humana. Es decir,
existen diferentes planos y dimensiones; asi, el parametro o medida dependera de cada uno de ellos y de
la cosa, objeto o pensamiento que cada comunidad y pueblo etnolingiiistico considere que forma parte
de cada dimensién o plano: material, espiritual o del mundo superior.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8900.

10


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

Erisa CRUZ RUEDA, MARIA DEL PILAR ELIZONDO ZENTENO

Una consideracién para tomarse en cuenta, y que puede estar ubicada en el plano material, es la
que tiene que ver con las formas de organizacion indigena que resultan de la conformacion histérica,
social y cultural de las comunidades indigenas como parte de pueblos etnolingiiisticos mayores, con
légicas de relacion familiar y comunitaria diferentes a las sociedades no indigenas, o a las sociedades
nacionales y por tanto mas afines a la estructura del Estado y a sus origenes. Otra consideracion que
debe tomarse en cuenta en esta definicién de parametros, y que se ha constatado en el trabajo con
comunidades indigenas, es el conocimiento tradicional, que se ubica en el plano de lo espiritual y en
el del mundo superior, ya que en muchos casos se le considera como “dones” o atributos que recibe
el ser humano —hombre o mujer, nifio o nifla— por una deidad o epifania. En otras palabras, como
lo senalan sobre todo intelectuales indigenas (Lopez, 2018), la concepcion y el pensamiento que las
sociedades indigenas tienen sobre la conducta humana no la disocian o parcelan por campos —reli-
gioso, juridico, espiritual y familiar—; por lo tanto, el ser y el deber ser no estdn separados.

En cambio, el pensamiento juridico mexicano es estatista y parcelado; es el Estado el que califica si
una norma es norma de derecho (civil, familiar, ambiental, mercantil o penal), es decir, norma juridica,
si es valida o no, y separa el ser del deber ser, aquel son las conductas y este son las normas.

Una tercera consideracion se refiere a los procesos de transmision del conocimiento —la tradicion
oral— y a la especializacion. Asi, en las sociedades indigenas existen personas expertas en distintos
campos: uso de plantas comestibles y medicinales, elaboraciéon de textiles y prendas, desarrollo del
pensamiento matematico, agricultura, historia, tradicion oral, practica del rezo, diagndstico de enfer-
medades por el pulso o por lectura del maiz; chamanismo, curanderismo, uso de espacios sagrados y
el hacer justicia. En estas practicas/conocimientos pueden coexistir y conjugarse los tres planos, por
eso son circulos que tienen puntos centrales de cruce. Las actividades desarrolladas en estos campos de
especializacion por lo regular son altamente apreciadas por los pobladores indigenas de la comunidad, y
pueden ser remuneradas de distintas formas, ya sea con dinero o en especie. De esta manera, en el hacer
justicia se pueden poner en juego normas de las dimensiones espiritual, material y del mundo superior.

Como se ha senalado, para comprender esto se requiere conocimiento de la historia y del devenir de
la comunidad en su relacién con el pueblo etnolingiiistico al que pertenece y de los sentidos de mundo,
es decir, como explican su lugar en el mundo material y su relacién con cada una de las dimensiones y
planos: los duenos de los lugares como son el manantial, el volcan, la cueva. Una ventana a ese sentido
de mundo es la lengua —como cuarta consideracion para definir pardmetros— que, como tal, es a la
vez epicentro y punto de interseccion de los diferentes planos/dimensiones.

La lengua

Las lenguas indigenas, asi como las extranjeras, son parte importante de cada cultura, pues en ellas estan
presentes su origen e historia. La lengua implica algo mas que tinicamente comunicar; trata de manifestar
ideas profundas, expresiones que derivan de la sabiduria ancestral, de los aprendizajes obtenidos e incluso
forjan la identidad cultural de cada persona.

Fidencio Bricefio Chel (2018) plantea que las lenguas son un rasgo caracteristico de cada pueblo, y hace
un andlisis de la lengua maya a partir de su gramatica y de como esto influye y se refleja en la cultura e
identidad de quienes, como él, se consideran mayas peninsulares. Su trabajo resulta valioso porque explica
la funcién de la lengua en la vida y el pensamiento mayas.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8%00.

11


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

DERECHO INDIGENA COMPARADO: EL DERECHO IND{GENA DESDE SUS PROPIOS PARAMETROS

De igual forma plantea que no debe restringirse el plano lingiiistico a lo meramente verbal, ya que
existen otros codigos que son importantes para llevar a cabo la comunicacion.

Por lo anterior, cuando Bricefio se refiere al “nosotros” lo hace desde las categorias gramaticales.
Mediante esa categorizacion pretende demostrar como se incluyen o excluyen los grupos, es decir,
como el nosotros se diferencia de los otros, como el “nosotros” puede ser inclusivo, si se trata de una

7%

pluralidad que unifica a los diferentes “yo-s” e incluye al “t@”, o excluyente si en este se incluye a los otros
sin tomar en cuenta al “t4”. Lo anterior es una cuestion de pertenencia y exclusion, de como funcionan
los colectivos en cuanto a la identificacion de la existencia de identidades diferentes; en definitiva, para
entablar la comunicacion entre hablante y oyente.

De esta manera, en el discurso maya, el autor advierte como los distintos “nosotros” pueden impli-
car una polisemia maya, es decir, el solo término “nosotros” en lengua maya tiene una diversidad de
significados y, dependiendo del sentido y contexto que se les dé, puede tener diferentes connotaciones.
Esto se debe a la forma que tienen los mayas de ver la vida puesto que el panorama es abierto y, por
eso, lo que sucede gradualmente otorga un significado distinto, més profundo y reflexivo a las palabras.

El autor se adentra en la complejidad polisémica de la lengua maya planteando la dualidad de con-
ceptos, es decir, “el mundo bipartito”. Si se entiende que las palabras mayas no pretenden ser literales,
y que los significados pueden variar, la biparticion de estos términos es un juego de antitesis, es decir,
una misma palabra puede significar dos cosas opuestas. Sin embargo, lo interesante de las oposiciones
es que explican toda una cosmovision, como el uno complementa al otro desde su contrariedad y
este cierra un ciclo que continua, tal como sucede en la propia vida. Esto, visto graficamente, son los
llamados planos y dimensiones.

La persona en los sistemas legales

El punto central de lo que interesa al derecho positivo mexicano, y que es centro de regulacion,
es el concepto de persona —lo que es “la persona maya” para Briceflo (2018)—. Se plantea que la
identidad de la persona se crea a partir del lenguaje y de sus experiencias en su vivir cotidiano, es decir,
aparentemente no hay “deber ser” —precepto normativo— de lo que tendria que ser la persona. Sin
embargo, cuando el autor sefiala que la cultura maya se basa en la creencia de los ciclos que se abren
y cierran para crear otros, la persona que estd por iniciar la forja de su identidad debe aprender a
comprenderse y explicarse en el mundo, para completarse en un circulo y asi poder abrir otros. Esto
es lo normativo, pero no a la manera del derecho positivo mexicano, que es lineal y no comprende
otro mundo mds que el dmbito/espacio material.

El concepto de persona como centro de regulacion del derecho, y por tanto como punto de tension
y debate entre el derecho positivo mexicano y el derecho indigena, es mas claro si tomamos en cuen-
ta que cada pueblo tiene un concepto de “persona” que depende del sentido de mundo que sustenta
su existencia en el mundo material y en los distintos planos y dimensiones. También depende de las
responsabilidades que asume el individuo, pero también de los ritos de transiciéon por los que debe
pasar, y en los que pasa de ser solo un “ser vivo’, a ser un “ser con conciencia” de sus responsabilidades
individuales, sociales y espirituales. Por su parte, el derecho positivo postula que la persona es aquella
que es concebida y no nacida; como tal tiene derecho, aun cuando no haya nacido, a recibir herencia.
Esto para los pueblos indigenas no es posible; por ejemplo, en Chiapas, entre los tsotsiles se dice que la

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8900.

12


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

Erisa CRUZ RUEDA, MARIA DEL PILAR ELIZONDO ZENTENO

persona no “es” hasta que su chu’lel no esta maduro; es decir, un nifio pequefio es un ser vivo, pero no
es todavia persona, circunstancia que provoca tension con el derecho positivo. Pese a estas diferencias,
los aspectos concernientes a lo que se debe considerar que es la persona como centro de regulacion de
la norma no se debaten ni se abordan. Lo mismo ocurre con el tema de la brujeria, que se coloca como
aspecto de tension entre el positivismo juridico y el pensamiento indigena. Asi, parece que existiera un
acuerdo tacito, entre antropdlogos y juristas —y en cierta manera también asumida por los indigenas y
sus pueblos—, de dejar cuestiones como estas a un lado, para seguir hablando o abonando sobre lo que
si se puede observar como imbricado o se puede acordar, y que puede tener cosas en comun para los
dos pensamientos, es decir, lo que estd unicamente en el plano/dimension material, como puede ser la
normatividad de la conducta y de los derechos (véase articulo 2 de la CPEUM).

Respeto en todas las dimensiones y planos

Para continuar con la explicacion del pensamiento maya, Bricefio (2018), se refiere a “la metafora enlavida
maya”. Tanto en el discurso como en la practica, para los pueblos indigenas el uso de la metéfora siempre
ha sido primordial para generar sabiduria y comprender el mundo puesto que, desde su vision, todo lo
que les rodea, aparte de los seres humanos, tiene vida, por lo que las metaforas son piezas invaluables en
su concepcién. En este sentido, el respeto no se limita tinicamente al establecido entre humanos, pues
implica al ser humano en su relacién con el entorno; todo es sagrado, incluso las piedras, pues tienen su
razén de ser y estar en el mundo, como entes que son y como parte de él.

Partiendo de la premisa de cdmo se construye la identidad de la persona maya y como se distingue
desde su inclusion y exclusion con “los nosotros’, se puede hablar de la construccion social del maya, es
decir, del vinculo del maya con su entorno y esa construccion social que tiene que ver con la relaciéon
de la persona con los humanos, los seres vivos no humanos, e incluso los seres espirituales, puesto que
también son parte de su cultura.

Finalmente, para el autor, la identidad de la persona estd conformada por su integracion ala sociedad
y por la manera de participar en ella. Asi, en ambos casos pone en juego o manifiesta su concepcion
sobre el mundo, que tiene intima relacién con el aprendizaje sobre las diferentes formas de interaccion
tanto con los otros humanos, como con los que no son humanos. De cualquier forma, ambos convergen
en un punto de respeto reciproco.

Tradicion oral y especializacion

Un ejemplo que muestra lo expuesto por Bricefio (2018) es el trabajo de Maria Jests Cen Montuy (2017)
sobre la normatividad de los nunkinienses.

La autora muestra las formas de organizacion indigena, y sobre todo de hacer justicia, y coémo en
estas se observan esos usos del lenguaje y, por tanto, del pensamiento indigena sobre lo que es o debe ser
la persona como ente en el que se conjuntan de manera coherente y equilibrada los planos/dimensiones.

Ella enfoca la mirada en lo que sefiala como elementos centrales de la normatividad conciliatoria
maya nunkiniense, y reconoce lo que denomina planos/dimensiones del pensamiento indigena que se
expresan en la regulacion de la conducta a través de tres principios: todo tiene su dueiio, hay que ser
agradecidos y respetuosos, y hay que respetar, cumplir la palabra —ser responsables— y ayudarse.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8%00.

13


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

DERECHO INDIGENA COMPARADO: EL DERECHO IND{GENA DESDE SUS PROPIOS PARAMETROS

De esta manera, la autora reconoce la normatividad del mundo superior —las deidades representa-
das en los santos: santo patrono, caballero de fuego—, la normatividad ritual y festiva, la normatividad
espiritual y la normatividad conciliatoria.

Sobre la normatividad conciliatoria, la autora explica cémo en el pensamiento de uno de los jueces
indigenas que entrevista —reconocido por el derecho positivo mexicano o la ley estatal— se entrecruzan
el castigo divino del santo patrono del pueblo y la acciéon humana de hacer justicia. Asilo comenta Cen
(2017), al recoger en su escrito esta entrevista:

Explicéd que los nunkinienses siempre han sido muy catdlicos y creyentes de San Diego de Alcald y
que eso, en parte le ayudaba en su trabajo porque la gente temia que el santo los castigara, pues todos
en el pueblo sabian “que San Diego tiene su poder”

Somos muy creyentes del santo san Dieguito, entonces lo pensaban; asi que hay que portarse bien para
que el santo no se moleste. Yo lo creo que si tienen razén, muchos decian asi que si te portabas mal, el
santo te castigaba, que si lo prometias al santo algo pues lo tenias que cumplir, jmare! Te castiga si no
lo cumples. Todavia creemos en el santo (don José, Nunkini, entrevista de 2012, en Cen, 2017, p. 194).

También la autora muestra como el pensamiento acerca de la persona, como parte del mundo material
en su relacion con el mundo espiritual y superior, se expresa en la concepcién y creencia sobre los duefios
de los lugares: el monte, los manantiales, la tierra y el bosque (Cen, 2017).

Lo expuesto por la autora sobre el ejercicio especializado del conocimiento indigena es mas claro
cuando més adelante se refiere al ejemplo de un juez indigena que ademas era jmeen y que, por esa
cualidad o don, si podia resolver lo que otros jueces indigenas no podian.

Planos y dimensiones: lo superior, lo material y lo espiritual

Como se observa, tanto en la exposicion de Bricefio (2018) como en la de Cen (2017) se muestra la
constante de la existencia de los planos/dimensiones que se postulan como presentes de manera integral
en el pensamiento indigena y que rigen la conducta humana.

Ahora, brevemente se hara referencia al caso de un estudioso integrante del pueblo tepehuano o
autollamado odam de Durango, México. Honorio Mendia, en su trabajo La justicia oral y comunal: el
caso de los tepehuanos del Sur (Santa Maria de Ocotdn y Xoconoxtle, Durango) (2016), hace alusién a
esas dimensiones y en una entrevista explicé el siguiente suceso, ejemplo de lo que se quiere demostrar
y seguir estudiando.

Conté Mendia que, en su pueblo, mediante los suefos, se resolvian conflictos que definian relacio-
nes sociales concretas. Y esto es por el ejercicio especializado de los llamados curanderos o chamanes.

Honorio Mendia es un iniciado del chamanismo porque en algin momento de su vida un chamén
detectd que él también tenia el don de ser curandero. Por eso para los pasos que da debe pedir permiso
con la autoridad, pues su obligacion es permanecer en la comunidad para formarse en esa especialidad.
Y aunque él ha preferido salir, para estudiar, debe llegar periédicamente para honrar a los ancestros y
cumplir con una serie de rituales. En una de esas ocasiones en las que lleg6 a su comunidad pidi6 a la
asamblea que le permitiera hacer su tesis de maestria en antropologia juridica y la asamblea acepto.
Una noche soié que se encontraba en el camino a la bruja del pueblo, quien le arrebat6 la libreta y le

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8900.

14


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

Erisa CRUZ RUEDA, MARIA DEL PILAR ELIZONDO ZENTENO

asegurd: “No vas a acabar la tesis”. El desperté muy alterado y al dia siguiente fue a ver al curandero
del pueblo. Este le dijo: “jAh, mira, ella es muy fuerte!, permiteme, voy a sonar y ven mafiana”. Al dia
siguiente volvié Honorio y el curandero le dijo que la bruja era realmente fuerte, que no se dejaba, pero
le insistié: “Dame otro dia y, si no puedo, buscas a otro”. En la segunda ocasion que llegé Honorio con
el curandero, finalmente le dijo que lo pudo hacer, que pudo intervenir, que recuper? su libreta y le co-
munico que siiba a poder terminar la tesis; también le dijo que precisamente, en el suefio, habia logrado
que las autoridades hablaran con la bruja.

Esto muestra la existencia de un plano que no es el material; en el pensamiento indigena fue efectivo
para resolver una disputa. Asi, se puede ver cdmo, en este ejemplo, en el suefio se conjuntan las dimen-
siones de lo material, lo espiritual y el mundo superior.

Reflexiones finales

El pluralismo juridico, como la existencia de campos juridicos que pueden estar en relacién estrecha
—imbricacién— o en coexistencia con ciertos préstamos y adaptaciones —hibridaciéon—, es una realidad
factica cuyo reconocimiento juridico dista mucho de ser concretado debido a que, como hemos expuesto,
los estudiosos, tanto desde la antropologia juridica como desde el derecho, no han podido dar cuenta
del derecho indigena sin referirse al derecho estatal o al derecho mexicano, cuya esencia es hegemonica:
no hay otro derecho, solo el que produce el Estado mexicano.

Es dificil pensar en el derecho sin referirnos al Estado nacional, y parece una paradoja hablar del
derecho indigena sin que sea reconocido por el Estado, o mas atin, resulta dificil el reconocimiento del
pluralismo juridico con bases pluriculturales sin establecer mecanismos de transmision de facultades
amplias y recursos econoémicos a los indigenas y sus pueblos, concretizando su ejercicio. Esto seria
finalmente un verdadero reconocimiento del pluralismo juridico.

Hablar del derecho indigena es justamente hablar de un proceso histérico de México, que no ha
resultado facil para nadie y que ha sido encabezado justamente por los indigenas y sus pueblos. Sin
embargo, no solo ellos son los involucrados; es decir, cuando se habla de pluriculturalidad, se piensa
inmediatamente en los indigenas, pero ellos no son la tinica representacion de esa pluriculturalidad, ni
de esa diversidad, pues esta abarca también el género, la edad ademads y la adscripcion étnico cultural. Por
ejemplo, los afrodescendientes o grupos de menonitas con presencia en varios estados de la Republica
mexicana, asi como las personas provenientes del extranjero, como estadounidenses, italianos, etcétera;
las mujeres, los nifios y los jovenes, ellos y ellas también representan la diversidad existente en el pais.

Hemos planteado que el enfoque de abordaje sobre el derecho indigena debe invertirse. Es decir, mas
que comparar el derecho indigena con el derecho positivo, debemos partir de dar cuenta de los sentidos
de mundo que se ponen en juego en el derecho indigena y en el hacer justicia en sus propios contextos
y desde sus propios parametros de pensamiento.

De esta manera, se asume en este articulo la propuesta de Sanchez Botero (1998) cuando subraya la
relevancia juridica diferenciada por los pardmetros culturales en los que estan asentados tanto el derecho
positivo como el derecho indigena. Es decir, como estos observan un mismo asunto o evento desde sus
propios parametros, y como se pueden entender como “[...] referentes, antecedentes y explicaciones dis-
tintas para aproximarse a un fenémeno o alos mundos simbdlicos reales no compartidos universalmente,
los cuales deben ser valorados por ser ajenos al sistema en que éstos se producen” (Sanchez, 1998, p. 178).

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8%00.

15


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.

DERECHO INDIGENA COMPARADO: EL DERECHO IND{GENA DESDE SUS PROPIOS PARAMETROS

Es en este punto, después de haber revisado a las autoras que escriben sobre los sistemas normativos
desde la antropologia, y a los autores que escriben sobre lo mismo desde el derecho, nuestra pretension
de continuar nuestras pesquisas a la luz de la propuesta de Sanchez Botero, es decir, ir mas alla del
planteamiento inicial de Cruz (2014 y 2018) de la imbricacién de una aparente dualidad, y observar el
sistema juridico indigena desde sus propios parametros para transitar a un verdadero didlogo de saberes
que nos permita responder a preguntas tales como: ses posible hacer la traduccion de los pensamientos
y pluriversos de los que no formamos parte?, ;como?, ;qué hacer para que la traduccién cultural no sea
parcelada, fragmentada, si, desde los propios sentidos del mundo al que aspiramos comprender?

Referencias

Boivin, M., Rosato, A., y Arribas, V. (coords.) (1999). Constructores de Otredad. Una introduccion a la Antropologia
Social y Cultural. https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/bolvin-m-rosato-a-arribas-v-2004-
constructores-de-otredad.pdf

Bricefio, F. (2018). Gramatica cultural o de como la cultura esta presente en el pensamiento maya. En F. Lopez
(coord.), El pensamiento indigend contempordneo (pp. 329-342). Suprema Corte de Justicia de la Nacion.

Bueno, C. (2010). Logros y vicisitudes de la antropologia mexicana a través de su historia. Revista Educacion
Superior y Sociedad, 15(1), 155-178. https://www.researchgate.net/publication/289529649 LOGROS _y_
VICISITUDES DE LA ANTROPOLOGIA MEXICANA A TRAVES DE SU HISTORIA

Cen, M. J. (2017). Bo'ol si’ipil, K’eex, Proomesa, Jets'taan y Sw’tsil: una aproximacion etnogrdfica a la normatividad de los
nunkinienses [tesis de doctorado, Universidad de Barcelonal.

Chenaut, V., y Sierra, M. T. (coords.) (1995). Pueblos indigenas ante el derecho. Centro de Investigaciones y Estudios
Superiores en Antropologia Social.

Cordero, C. (2009). Supervivencia de un derecho consuetudinario en el valle de Tlacolula (zapotecos). Fonapas; Camara de
Diputados; Miguel Angel Porraa.

Correas, O. (2011). La teoria general del derecho frente a la Antropologia politica. Revista Pueblos y Fronteras
Digital, 6(11), 89-115. https://www.redalyc.org/pdf/906/90618647004.pdf

Cruz, E. (2008). Principios generales del derecho indigena. En R. Huber, J. C. Martinez, C. Lachenal, y R. Ariza
(coords.), Hacia sistemas juridicos plurales. Reflexiones y experiencias de coordinacion entre el derecho estatal y el derecho
indigena (pp. 29-50). Fundacion Konrad Adenauer.

Cruz, E. (2014). Derecho indigena: dinamicas juridicas, construccion del derecho y procesos de disputa. Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes; Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

Cruz, E. (2018). Derecho indigena: dindmicas juridicas, construccion del derecho y procesos de disputa. Consejo Nacional
para la Cultura y las Artes; Instituto Nacional de Antropologia e Historia.

De Souza, B., y Garcia, M. (2001). El caleidoscopio de las justicias en Colombia. Siglo del Hombre Editores.

Durand, C. H. (2002). Derecho indigena. Porraa.

Gonzilez, J. A. (1997). Una filosofia del derecho indigena: desde una historia presente de las mentalidades
juridicas. Boletin Mexicano de Derecho Comparado, 89, 523-538. https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/
derecho-comparado/article/view/3487/4129

Krotz, E. (1999). Alteridad y pregunta antropologica. En M. Boivin, A. Rosato, y V. Arribas (coords.),
Constructores de otredad. Una introduccion a la Antropologia Social y Cultural (pp. 16-21). Antropofagia. https:/
antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/bolvin-m-rosato-a-arribas-v-2004-constructores-de-
otredad.pdf

Krotz, E. (2002). Sociedades, conflictos, cultura y derecho desde una perspectiva antropologica. En E. Krotz
(ed.), Antropologia juridica: perspectivas socioculturales en el estudio del derecho (pp. 13-49). Anthropos; Universidad
Autonoma Metropolitana.

Lopez, F. (coord.) (2018). El pensamiento indigena contempordneo. Suprema Corte de Justicia de la Nacion.

Matos, E. (2001). La antropologia en México. Revista Ciencia, octubre, 36-43. https://www.revistaciencia.amc.
edu.mx/images/revista/51_3/antropologia.mexico.pdf

Mendia, H. (2016). La justicia oral y comunal: ¢l caso de los tepchuanos del Sur (Santa Maria de Ocotdn y Xoconoxtle,
Durango) [tesis de maestria, Facultad de Filosofia, Universidad Autonoma de Querétaro].

Rabasa, E. (2002). Derecho constitucional indigena. Porraa; Universidad Nacional Autonoma de México.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8900.

16


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/bolvin-m-rosato-a-arribas-v-2004-constructores-de-otredad.pdf%20
https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/bolvin-m-rosato-a-arribas-v-2004-constructores-de-otredad.pdf%20
https://www.researchgate.net/publication/289529649_LOGROS_y_VICISITUDES_DE_LA_ANTROPOLOGIA_MEXICANA_A_TRAVES_DE_SU_HISTORIA
https://www.researchgate.net/publication/289529649_LOGROS_y_VICISITUDES_DE_LA_ANTROPOLOGIA_MEXICANA_A_TRAVES_DE_SU_HISTORIA
https://www.redalyc.org/pdf/906/90618647004.pdf
https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/derecho-comparado/article/view/3487/4129%20
https://revistas.juridicas.unam.mx/index.php/derecho-comparado/article/view/3487/4129%20
https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/bolvin-m-rosato-a-arribas-v-2004-constructores-de-otredad.pdf%20
https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/bolvin-m-rosato-a-arribas-v-2004-constructores-de-otredad.pdf%20
https://antroporecursos.files.wordpress.com/2009/03/bolvin-m-rosato-a-arribas-v-2004-constructores-de-otredad.pdf%20
https://www.revistaciencia.amc.edu.mx/images/revista/51_3/antropologia.mexico.pdf%20
https://www.revistaciencia.amc.edu.mx/images/revista/51_3/antropologia.mexico.pdf%20

Erisa CRUZ RUEDA, MARIA DEL PILAR ELIZONDO ZENTENO

Sanchez, E. (1998). Construcciones epistemoldgicas para el conocimiento de los sistemas de derechos propio y
de las justicias indigenas: el caso colombiano. América Indigena, LVIII(1-2), 177-199.

Sierra, M. T. (1996). Antropologia juridica y derechos indigenas: problemas y perspectivas. Dimension
Antropoldgica, 8, 55-90. http://www.dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p-=1439

Sierra, M. T., y V. Chenaut (2002). Los debates recientes y actuales en la antropologia juridica: las corrientes
anglosajonas. En E. Krotz (ed.), Antropologia juridica: perspectivas socioculturales en el estudio del derecho (pp. 113-
180). Anthropos; Universidad Autonoma Metropolitana.

Stavenhagen, R., e Iturralde, D. (comps.) (1990). Entre la ley y la costumbre: el derecho consuetudinario indigena en
América Latina. Instituto Indigenista Interamericano; Instituto Interamericano de Derechos Humanos.

LiminaR. Estudios sociales y humanisticos, vol. XX, nim. 1, Articulos, enero-junio, 2022, €887, elSSN 2007-8%00.

17


https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
https://liminar.cesmeca.mx/index.php/r1/index
http://vol. XX, núm. 1, e798. ISSNe 2007-8900.
http://www.dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p=1439

