BY NC ND

@O0

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD: REFLEXIONES DESDE LA EXPERIENCIA

INTERCULTURAL HFEAITH: REFLECTIONS FROM EXPERIENCE

Enrique Eroza-Solana*
Monica Carrasco-Gomez**

DOLI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725

Resumen: A diferencia de lo asumido en las teorias y practicas sobre salud intercultural, que se limitan a plantear
y a problematizar la convivencia entre la medicina alopata y la medicina indigena, a partir de nuestra experiencia
exponemos en el documento dimensiones socioculturales que a nivel macro y micro median en dicha relacion.
Estas involucran a una gran diversidad de actores, quienes confieren vida propia a la interculturalidad en salud,
dando cuenta del reto que implica solucionar las problematicas sanitarias de las minorias étnicas. Se plantea
la conveniencia de realizar estudios de largo aliento para profundizar, documentar y entender el sentido de las
practicas de atencion a la salud de los pueblos indigenas en términos de su relacion con el ambito mas amplio
de su cultura, vida social y devenir historico. Esta, consideramos, es la condicion para establecer un verdadero
dialogo intercultural en salud.

Palabras clave: interculturalidad en salud; dimensiones socioculturales; indigenas; medicina tradicional;
politicas sanitarias.

Abstract: Unlike what is generally assumed in theories and practices regarding intercultural health, which is
limited to discussing the coexistence of allopathic and indigenous medicine, our own experience has revealed
sociocultural dimensions that at the macro and the micro levels intervene in this relationship. These dimensions
involve a wide variety of social actors who give intercultural health a life of its own, while accounting for the
challenge of solving health problems among ethnic minorities. Based on these reflections, we emphasize the
relevance of conducting long-term studies to deepen, document, and understand the meaning of health practices
among indigenous peoples, in terms of their relationship with the wider nature of their culture, social life, and
history. This, we believe, is the path to establishing a true intercultural dialogue in health.

Keywords: intercultural health; sociocultural dimensions; indigenous; traditional medicine; health policy.

* Enrique Eroza Solana. Doctor en Filosofia por la Brunel University,
Reino Unido. Profesor investigador del Centro de Investigaciones y

Superiores en Antropologia Social (CIESAS), Unidad Sureste, México.
Temas de especializacion: sistemas de salud, seguro popular, rendicion

Estudios Superiores en Antropologia Social (CIESAS), Unidad Sureste,
Meéxico. Temas de especializacion: antropologia médica, salud sexual,
salud materna, enfermedades emergentes, procesos estructurales y salud,
medioambiente y salud, salud mental. Correo electronico: enriquesol@
yahoo.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1430-6022.

** Monica Carrasco Gomez. Doctora en Ciencias de la Salud Pablica en
Sistemas de Salud por el Instituto Nacional de Salud Puablica, México.
Catedratica CONACyT adscrita al Centro de Investigaciones y Estudios

12 4

de cuentas en salud, politicas de salud para poblaciones vulneradas:
indigenas y migrantes, VIH sida, salud sexual y reproductiva, salud
mental. Correo electronico: monica.carrasco@ciesas.edu.mx. ORCID:
https://orcid.org/0000-0003-0370-9149.

Enviado a dictamen: 13 de agosto de 2019.
Aprobacion: 26 de septiembre de 2019.
Revisiones: 1.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

Introduccion

n el articulo se plantea una discusion en

torno a las dimensiones socioculturales

que a nivel estructural, intersubjetivo y
subjetivo interacttian en la convivencia entre los
actores representantes de la medicina alopata y de
la medicina indigena, y las personas que buscan
atencion a sus problematicas de salud. Se exponen
ejemplos que muestran las complejidades a las que
se enfrentan los diferentes actores en contextos
interculturales de atencion a la salud. El articulo
inicia con una revision conceptual que da cuenta
del debate acerca del término interculturalidad, asi
como de los antecedentes de su vinculo con la salud.
Se exponen diversos problemas y dimensiones de
analisis a fin de reflexionar criticamente en torno a
la implementacion de la interculturalidad mediante
politicas sanitarias dirigidas a poblacion indigena.
Se senalan mediaciones tales como condicionantes
estructurales, significados socioculturales de la
salud y la enfermedad, concepciones culturales
alrededor del cuerpo e ideas relativas a las causas
de los padecimientos, asi como el ejercicio de la
interculturalidad preexistente en salud. Se concluye
con reflexiones que cuestionan la puesta en practica de
lo que se ha concebido como interculturalidad en salud
desde las relaciones de poder entre los actores que
pretenden ono la complementariedad, y con un analisis
sobre los conflictos que se generan al diagnosticar,
atender y curar en contextos socioculturales diversos.
Se proponen, finalmente, reflexiones tendientes
a repensar la interculturalidad ante la necesidad
apremiante e historica de solucionar los problemas
de salud en ambitos socioculturalmente heterogéneos,
sobre todo en aquellos en los que también priman la
exclusion y la pobreza.

Sobre la interculturalidad
Habiendo emanado el concepto de interculturalidad de

los movimientos sociales latinoamericanos (Bacigalupo,
2018), los procesos y usos vinculados al mismo

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

emergieron y se desarrollaron desde 1970, en una
busqueda por legitimar, defender o empoderar a los
grupos étnicos y cuestionar a los sectores dominantes
que los excluian, subordinaban o discriminaban
(Menéndez, 2016). Si bien se formul6 el concepto
desde el movimiento indigena ecuatoriano' para
alcanzar la transformacion radical de las estructuras,
relaciones e instituciones coloniales, posteriormente
se le dio un caracter funcional e individual que dejo de
lado el cuestionamiento del caracter monocultural y
hegemonico del Estado (Walsh, 2008; Ramirez, 2014;
Menéndez, 2016). Es en esta disputa de significados
donde se encuentran las principales “fallas” de su
implementacion.

De acuerdo con tales propositos, la interculturalidad
implicaria impulsar relaciones, negociaciones e
intercambios culturales referidos a conocimientos,
practicas, logicas, racionalidades y principios de
vida, tendientes al logro de mutua comprension y
convivencia armonica y equitativa (Almaguer, Vargas
y Garcia, 2014; Guzman-Rosas, 2016; Bacigalupo,
2018).En contraste, segin Walsh, la interculturalidad
desde los movimientos indigenas no implica reconocer,
tolerar ni incorporar lo diferente, sino colapsar desde la
diferencia las estructuras coloniales de poder a través
de un proceso activo y permanente de negociacion
e interrelacion donde lo propio y lo particular no
pierdan su diferencia, sino que aporten a la creacion de
nuevas comprensiones, convivencias, colaboraciones y
solidaridades (Walsh, 2008).

Interculturalidad en salud

Desde el funcionalismo, enlo referente ala salud (Walsh,
2012)? la interculturalidad plantea la interaccion entre
la medicina tradicional indigena y la occidental, a
modo de que se complementen para la resolucion de
problematicas de salud mediante el logro de una mayor
receptividad, por parte de los pueblos indigenas, a la
atencion proporcionada por las instituciones sanitarias;
ala vez que mediante el logro de un trato mas humano
y eficiente de los profesionales de la salud hacia los
miembros de estas poblaciones, sin que se excluyan

4 113

DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

los conocimientos y practicas indigenas de atencion
a la salud (Lerin, 2004; Mignone et al., 2007; OPS,
2008; Campos, 2007; Cueva y Roca, 2011; Direccion
General de Planeacion y Desarrollo en Salud, 2013;
Almaguer, Vargas y Garcia, 2014; Stivanello, 2015).
Con esta perspectiva se han llevado a efecto tentativas
de aplicar la interculturalidad en diversos paises de la
region con variados grados de éxito (Mignone et al,
2007), aunque dificilmente duraderas en lo que compete
a soluciones de fondo para las problematicas de la
salud. Se ha observado que su aplicacion tiene como
principal funcion justificar acciones gubernamentales
relacionadas con la implantacion de los servicios
médicos en ambitos indigenas (Paulo y Cruz, 2018) o
unamanera de situar alos propios indigenas en un plano
de conformismo ante la ineficiencia de los servicios
sanitarios (Ramirez, 2009).

Han persistido limitantes de varios tipos, entre
las que destaca el hecho de que, por lo general, los
profesionales en salud nunca han validado la eficacia
de las practicas de los sanadores indigenas (Milano,
2007), postura en la que también subyace el racismo
(Menéndez, 2016; Mignone et al., 2007), ademas de
que continuo ausente un marco legal regulatorio que
estableciera el derecho a la salud intercultural y, por
ende, el margen de accion permisible para los médicos
indigenas (Milano, 2007).

Es de recalcar que la programacion de politicas de
salud intercultural estuvo a cargo de instituciones e
intelectuales y no de movimientos étnicos (Menéndez,
2016). Ello, entre otros factores, parece incidir
en el hecho de que las perspectivas de aplicacion
conllevan una vision acritica y reduccionista en torno
a las practicas de sanacion en los contextos indigenas.
Coincidimos ademas con Paulo y Cruz en que la
interculturalidad en salud sugiere que el bienestar de
la poblacion indigena depende de la capacitacion y
sensibilizacion del personal de salud mas que de las
condiciones historicas de subordinacion y explotacion
econodmica y politica (Paulo y Cruz, 2018).

Las principales criticas sefalan que la nocion de
interculturalidad basada en la medicina tradicional
omite la necesidad de mejorar las condiciones de

14 4

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

vida de poblaciones indigenas; que si bien reconoce
la diversidad, pretende a la larga la homogeneizacion
para convivir dentro de un contexto global, ajustado a
una sola logica de progreso (Ramirez, 2014) que oculta
diferencias relevantes y legitima abordajes hegemonicos
y colonizadores en conformidad con intereses politicos
y economicos (Menéndez, 2016). Knipper, a su vez,
senala la discordancia entre la vision uniforme que,
para efecto de sus politicas, las instituciones han creado
en relacion con el concepto de medicina tradicional
y la compleja realidad de las comunidades, cuyas
practicas al respecto son solo un aspecto de referentes
mas amplios de su cultura y dinamica social (Knipper,
2006), vision que este autor define como la copia de una
imagen monolitica de lamedicina occidental, matizada
con elementos “indigenas” selectos.* A lo anterior,
Menéndez (2016) agrega que desde el imaginario
institucional solo se visualizan aspectos positivos,
como la solidaridad y la cooperacion, ignorandose el
conflicto y la violencia que también residen detras de
las relaciones sociales entre las minorias étnicas. Cabe
senalar, ademas, que los rituales de sanacion suelen
ser un reflejo de esos conflictos, por ejemplo, cuando
tal clase de ritual tiene como cometido redirigir el
mal de la persona enferma a quien se asume que se lo
envio mediante practicas asociadas a brujeria (Eroza
y Magana, 2017).*

En contraste, como también sostiene Menéndez
(2016), la interculturalidad en salud tiene vida propia
y posee profundas dimensiones historicas, al ser un
efecto del contacto entre grupos humanos. Es por tanto
observable en cualquier contexto temporal y espacial;
incluso las politicas en salud orientadas a inducir a los
indigenas a la utilizacion de servicios sanitarios han
colaborado al respecto. Amén de sus propositos, estas
tentativas institucionales han propiciado procesos
interculturales no previstos (Holland, 1963; Harman,
1969; Freyermuth, 1993). Menéndez (2016) propone
considerar esta clase de interculturalidad como una
fuente de conocimiento de las problematicas de salud,
asi como de recursos y expectativas que los grupos
subalternos mantienen en aras de solucionarlas, antes
de desarrollar programaticas encaminadas hacia el

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

mismo objetivo y asi preservar los saberes étnicos y
populares en salud. No obstante, también es necesario
problematizar algunas de las concepciones y practicas
relativas a la salud y la enfermedad por parte de los
grupos que las sustentan.

Como es posible apreciar, la nocion de
interculturalidad en salud remite principalmente a
un conjunto de politicas basadas en un imaginario de
concepciones y practicas definidas como medicina
tradicional. Si bien el movimiento indigena ecuatoriano
formulo6 el concepto para la transformacion radical de
las estructuras, relaciones e instituciones coloniales,
posteriormente se le confirio un caracter que deja de
lado el cuestionamiento del trasfondo monocultural y
hegemonico del Estado (Walsh, 2008; Ramirez, 2009;
Menéndez, 2016). En esta disputa de significados
es donde se encuentran las principales “fallas” en su
implementacion, las cuales pudieran estar favoreciendo
unmayor desgaste en larelacion entre los saberes de los
indigenas y los biomédicos.

Se puede afirmar, por una parte, que los temas de
interculturalidad en salud son mucho mas complejos
que el solo encuentro entre formas de entender y actuar
en referencia a la salud y la enfermedad. Por otra parte,
hay otros muchos condicionantes que obstaculizan
la interaccion de las poblaciones indigenas con los
profesionales de la salud y sus instituciones.

Derivado de lo anterior, es nuestro proposito
destacary problematizar, a partir de nuestra experiencia,
diferentes temas que, consideramos, complejizan la
relacion de las poblaciones indigenas con la medicina
alopaticay sus representantes, y complican la resolucion
de las problematicas de salud de las primeras. Para ello
juzgamos pertinente abordar diferentes temas, cuya
mediacion explica, al menos en parte, tal orden de cosas.

Condicionantes estructurales

En una escala de mayor amplitud es necesario
identificar circunstancias que operan como dimensiones
estructurales e inciden de manera relevante en el
comportamiento de las poblaciones indigenas hacialos
servicios de salud. Dentro de esta categoria se incluyen

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

condiciones materiales de vida que favorecen u
obstaculizan la posibilidad de utilizar la oferta médica,
y sobre todo de adherirse a los mandatos estipulados
por los profesionales de la salud. En ello tercian, por
ejemplo, las circunstancias materiales con las que las
personas, en un contexto economico, geografico y
sociocultural dado, afrontan su existencia, asi como el
burocratismo institucional.

Esimportante mencionar el aislamiento de muchas
personas y las distancias geograficas que deben
sortear desde sus comunidades para dirigirse al
espacio de atencion mas cercano. A esto habria que
sumar los recursos materiales y economicos de los
que la gente dispone para movilizarse, por ejemplo, la
infraestructura carretera y de otras vias de traslado, los
medios de transportacion, el dinero para cubrir el costo
de desplazamiento, las condiciones climaticas, entre
otros factores. Aunque los programas de salud se dirigen
a poblacion abierta, lo cual significa que toda persona
tiene derecho a ser beneficiaria, tales condicionantes
marcan grandes diferencias a la hora de contar con la
posibilidad de seguir o no las pautas estipuladas porlas
instituciones de salud.

Es de mencionar, empero, que aun cuando la
infraestructura en salud se ha ampliado durante los
ultimos anos, continta siendo proporcionalmente
insuficiente y, en sumayoria, solo dispone de unidades
de atencion primaria que, por ejemplo, en estados como
Chiapas no cuentan con medicamentos ni insumos
suficientes para brindar la atencion en ese nivel
(Carrasco, 2017). Esto implica que, para complicaciones
de salud de mayor gravedad, es necesario trasladarse
a centros de poblacion en los que es posible obtener
atencion especializada; incluso, en muchas ocasiones
ni las unidades médicas disponen de servicio de
ambulancia en funcionamiento, es decir, con chofer o
con gasolina.

Otro factor reside en el hecho de que las personas
son condicionadas por criterios burocraticos que las
instituciones de salud establecen a la hora de decidir si
alguien cuenta o no con el derecho de ser atendido en
funcion del organismo al que se esta afiliado. Se trata
de razones que, si bien para el personal que labora en

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 4 15
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

ambitos médicos institucionales son consabidas, no
es asi para los usuarios de los servicios de salud de
estos contextos, aunque hemos constatado que en
ocasiones tampoco el personal administrativo tiene
claridad respecto alos cambios que se hacen cada cierto
tiempo alos lineamientos de afiliacion. Si por anadidura
consideramos el bajo nivel de educacion formal que
prevalece en tales contextos y lo que ello conlleva ante
la necesidad de tramitar la afiliacion institucional, la
disposicion de emprender una gestion eficaz en pro de
la salud se complica atin mas.®

En la reticencia de los indigenas de adherirse a
las medidas preventivas de atencion y de cuidado
promovidas institucionalmente también interviene su
gran recelo hacia los establecimientos de salud y hacia
quienes alli laboran, en parte porque, con frecuencia,
quienes prestan atencion en sus localidades suelen
ausentarse durante horas y hasta dias en los que
deberian estar disponibles en su centro de trabajo,
lo cual resulta mas problematico en poblados en los
que la tnica infraestructura médica disponible esta
constituida por centros de salud, clinicas y/o unidades
médicas rurales que generalmente solo disponen de un
médico y de un personal de enfermeria.

Aunado a este panorama es de mencionar que,
en estos contextos, ademas del burocratismo que
caracteriza al personal institucional de salud por
doquier, el mal trato a los pacientes por parte del
mismo expresa como trasfondo el desprecio hacia
sus condiciones de pobreza y su escasa o nula
educacion formal, asi como, en lo que concierne a las
poblaciones indigenas, una postura racista desde la
que aprioristicamente se juzga a sus miembros como
ignorantes, obstinados y hasta supersticiosos a partir
de su sola condicion étnica y de sus formas propias de
entender y actuar ante lo que consideran ser causas
y efectos de sus problematicas de salud. Todo esto
suele traducirse en un trato despotico y autoritario
o, en su defecto, en una condescendencia paternalista
apartir de estereotipos de lo étnico en los que hablar
de usos y costumbres, e incluso de cultura, resulta
una forma disfrazada de referirse a lo que consideran
ignorancia y obstinacion.

16 4

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

En lo que se refiere a problemas de salud que
requieren hospitalizar a una persona, de igual modo
prevalece una resistencia ante la sola disyuntiva. La
gente de las comunidades tiende a asumir que en los
hospitales se corre un alto riesgo de muerte o que
incluso uno puede alli ser ultimado, lo cual viene
acompariado de poca informacion sobre la situacion de
salud del paciente una vez que este se encuentra allio,
incluso, de actos de negligencia por parte del personal
de salud. Se trata de una idea basada en parte en
referencias indirectas, pero también en la experiencia
propia, aunque igualmente pesa el hecho de que, con
frecuencia, cuando se decide trasladar a una persona a
un contexto hospitalario, amenudo ello ocurre cuando
el enfermo ha alcanzado un estado critico, en lo que
también influyen otras lecturas y tratamientos previos
de los sintomas que en dado momento presenta. En
la resistencia a la hospitalizacion, por consiguiente,
también influye el dilema de afrontar gastos para
trasladar a quien fallece de vuelta a su comunidad.

Un tema mds a comentar en este apartado se
refiere al hecho de que, en la falta de apego a medidas
preventivas y a las prescripciones o tratamientos
médicos que implican practicas profilacticas, media
en gran medida la dificultad de las personas para
mantenerse en condiciones ambientales saludables,
exentas de agentes patogenos, dado el deterioro que
han experimentado los entornos en los que la gente
reside debido, entre otros factores, como refiere
Ramirez, a politicas economicas de gran envergadura
y de profundo impacto ambiental como lo son, por
ejemplo, aquellas relacionadas con la agroindustria y
laindustria extractiva (Ramirez, 2014). No se pueden
soslayar, empero, las pobres condiciones de higiene
que muchas personas en estos contextos mantienen,
lo que en ciertos casos es debido a la ausencia de agua
potable y servicios de drenaje.

En materia de medicacion y tratamiento, la falta de
apego suele relacionarse con la carencia de recursos
economicos para la compra de medicamentos, que
deberian ser gratuitos para las personas afiliadas
a las instituciones, o con la dificultad para llevar,
por ejemplo, alguna dieta indicada dada la falta de

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

DOL: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

disponibilidad o la inaccesibilidad en muchos poblados
de algunos de los alimentos prescritos.

De modo paradojico, debido a la estratificacion
social que se ha ido desarrollando durante varias
décadas en algunos contextos indigenas, hay entre
ellos quienes, por contar con los recursos economicos
necesarios, recurren a servicios privados de salud, lo
cual tampoco les garantiza una buena atencion y si les
representa riesgos de ser victimas de abuso.”

Mas que de manera aislada, todas estas dimensiones
interacttian en la configuracion de la vulnerabilidad en
relacion con la salud y también en las dificultades para
atenderla tal y como las politicas sanitarias, al menos
en el discurso, esperarian.

Dimensiones culturales

Es preciso problematizar también lo que se entiende por
cultura en relacion con la salud. Uno de los primeros
temas que surgen es el de la lengua, que en varios
ambitos resulta un obstaculo para la comunicacion
entre el personal de salud y los usuarios indigenas
de servicios médicos. Aunque en ciertos espacios se
cuenta con personas que operan como intérpretes,
solo de manera parcial dicha medida permite superar
el escollo, lo cual no es siempre el caso. En el trabajo de
campo realizado en la zona Altos de Chiapas en 2017
y a través de solicitudes de informacion al Instituto
de Salud de Chiapas identificamos que, habiendo
presupuesto para la contratacion de intérpretes, no
se empleaban para labores de interpretacion, sino que
se contrataba personal de enfermeria e intendencia
hablantes de alguna lengua local para que hicieran
la labor de traduccion (Carrasco, 2017). Se observo,
ademas, que cuando habia alguna persona que fungia
como intérprete, por ejemplo para transmitir mensajes
sobre salud sexual y reproductiva a mujeres convocadas
a platicas, esta podia verse compelida a omitir ciertos
contenidos al asumir que las incomodarian. Lo anterior
pone de relieve el hecho de que en la comunicacion
intercultural también intervienen valores y que, por
lo mismo, estos deben ser parte del dialogo. Aunque
se han realizado esfuerzos por generar estrategias

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

de capacitacion a promotoras de salud sexual y
reproductiva que respeten sus valores culturales para
crear reflexion sobre la propia salud (Madrid, Montejo
y Madrid, 2006), los contenidos didacticos generados
por ellas no forman parte de las técnicas utilizadas por
el personal para los talleres de promocion de la salud.

Pero el tema de la lengua es solo el mas obvio entre
todos los problemas vinculados con la comunicacion
intercultural en salud.

Undiscurso vigente en el diseno de politicas ptblicas
en salud apunta a la necesidad de idear estrategias
con “pertinencia cultural”. Esto quiere decir, como
inicialmente mencionamos, que se deben implementar
programas para favorecer el dialogo horizontal entre
profesionales en salud y las poblaciones a las que
atienden, asi como, por consecuencia, tal y como sugeria
Menéndez (2016), que respondan a las necesidades de
estas, en concordancia con las problematicas de salud
que enfrentan en sus contextos y con las formas en las
que acttan ante ellas, o bien que realmente ofrezcan las
alternativas de resolucion que proponen.

Por otro lado, en las politicas se ha propuesto
trabajar la competencia de “ser culturalmente capaz”,
que implica un punto de vista politico segun el cual
se reconocen los impactos de la colonizacion y las
complejidades del racismo, asi como el poder y el
privilegio que persisten en las sociedades dominantes.
Lo anterior se propuso a través de un programa que
sirvio para mejorar las habilidades de ensenanza a
profesores de medicina, disefado para reconocer
la complejidad de los espacios interculturales y asi
reducir disparidades y mejorar los resultados de la
salud indigena al reconocer las practicas de salud
discriminatorias o el impacto negativo que muchos
pobladores han sufrido al momento de requerir servicios
de salud. Esta politica se ha llevado a efecto en las
universidades con profesores que ensefian medicina,
aunque atn no se ha implementado en politicas ptblicas
de educacion en salud (Dudgeon, Wright y Coffin, 2010;
Durey et al., 2016)

Lo anterior parece responder al hecho de que en
los esfuerzos institucionales por poner en practica la
pertinencia cultural, lo que supone establecer canales

4 uz

DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

adecuados de comunicacion, persisten estereotipos
estigmatizadores en torno a las creencias y valores de
las culturas indigenas que obstaculizan un verdadero
dialogo, asi como perspectivas mas de fondo en el disenio
de politicas sanitarias.

Al ser la interculturalidad un tema que debe estar
incluido en las agendas de las instituciones, se contintian
aplicando viejas y fallidas estrategias. Ya en los anos
setenta se crearon en espacios médicos institucionales
secciones en las que terapeutas indigenas ofrecerfan
sus servicios. También se promovio la formacion de
organizaciones de los mismos; se crearon espacios
de intercambio de saberes y se erigieron centros de
atencion para operar colectivamente. Politicas de
este tipo propiciaron que a estas organizaciones se
incorporaran individuos que no eran curanderos,
pero que vieron una coyuntura para beneficiarse
politicamente.

En ningtin caso esta clase de iniciativas tuvo algin
impacto significativo, ni como opciones de atencion
para las poblaciones locales ni mucho menos en
términos de haberse logrado una integracion entre
las practicas médicas indigenas y las de los médicos.
Tampoco en lo relativo a la solucion de problematicas
de salud en los ambitos locales.

Uno de los casos documentados fue el del hospital
mixto de Cuetzalan, en Puebla, que funciono por
un tiempo. Inicialmente se abri6 con un enfoque
biomédico e integracionista comun a finales de los
anos cincuenta, y fue administrado por la Secretaria de
Salud; sin embargo, a partir del auge del indigenismo
participativo y de la sensibilidad de los funcionarios
del Instituto Nacional Indigenista desde 1978, se logro
que en 1990 fuera un hospital mixto que brindaba
atencion tanto de medicina indigena, como biomédica,
donde se solicitaba la participacion de los curanderos y
delas parteras para hacer ajustes al disefio del hospital
a fin de adecuarlo a las necesidades de su contexto
(Duarte et al, 2004). Sin embargo, la complejidad
de las interacciones entre los médicos alopatas y los
médicos tradicionales, mds los constantes cambios
de administracion, derivaron en la organizacion
independiente de estos ultimos, en la que hubo

18 4

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

rupturas y continuidades; se ha documentado que
algunos salieron de la organizacion y abrieron
consultorios privados, valiéndose de una combinacion
delogicas terapéuticas de altos costos que la poblacion
local no podia cubrir (Milano, 2007). La experiencia de
Cuetzalan, de tal suerte, pese a haber experimentado
un periodo promisorio, termind convirtiéndose en un
ejemplo emblematico de las fallas que en materia de
interculturalidad han experimentado las iniciativas
institucionales, particularmente en el mediano y largo
plazo.

Un ejemplo de actualidad lo constituyen las “casas
maternas”, espacios de atencion al embarazo y al
parto operados por parteras que han sido construidos
como parte de la infraestructura médica institucional.
Se observo que son un recurso muy ocasionalmente
utilizado por las mujeres de las comunidades y, cuando
este esel caso, el accionar de las parteras tiene lugar bajo
la estrecha vigilancia del personal médico.

El sistema de salud ha mantenido durante las
tltimas décadas un vinculo con las parteras, a quienes
considera necesarias ala hora de mediar con las mujeres
delas comunidades en el cometido de promover la salud
materna, pero cuyos saberes y practicas no dejan del
todo de considerarlas inapropiadas y hasta riesgosas.
Desde esta optica, el rol que se les otorga es el de fungir
como promotoras de la adherencia a las medidas de
control médico del embarazo y el parto, tal y como
estipulan las instituciones de salud en los espacios
en los que operan.® Para complicar mas las cosas en
lo que concierne a las parteras, en algunos contextos
comunitarios aquellas que han sido capacitadas por el
sistema de salud se han vuelto objeto de desconfianza
por parte de muchas mujeres y, por tanto, evitan
consultarlas.’ En contraste, algunas comadronas que
viven en contextos donde se han experimentadomayores
transformaciones culturales han sido capacitadas
por organizaciones civiles para la interrupcion del
embarazo con medicamentos, y son buscadas por las
mujeres de algunas comunidades porque ofrecen una
alternativa que el Estado penaliza —la interrupcion
segura del embarazo con medicamentos dentro de las
primeras nueve o diez semanas de gestacion—. Estos

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

DOL: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

son temas complejos porque en las comunidades donde
las parteras son invitadas a las capacitaciones para la
interrupcion del embarazo con medicamentos, pueden
ser estigmatizadas o acusadas por personas de la propia
comunidad, ante un acto que el Estado penaliza y los
valores locales condenan, lo cual puede colocar a las
parteras y a las mujeres que interrumpen su embarazo
en una situacion de vulnerabilidad (Benitez, 2019).

En realidad, quienes disenaron esta politica no
terminan de entender el rol de las parteras en sus
comunidades mas alla de la atencion del embarazo
y el parto, ni tampoco los motivos por los cuales las
mujeres en gestacion y en trabajo de parto prefieren
ser atendidas por ellas en sus propios hogares, espacios
en los que todos los miembros de la familia pueden
ser participes, y quieren vivir dicha experiencia en las
condiciones que ellas consideran mas convenientes.

Esta preferencia entra en conflicto con la presion
que las mujeres enfrentan para que sus partos sean
atendidos en establecimientos médicos, donde ademas
de verse restringida la presencia familiar se llevan
a cabo practicas que a muchas mujeres les resultan
violentas. Un ejemplo reside en el hecho de que al
término del parto sean obligadas a banarse con agua
fria, lo que contraviene la tradicion de mantenerse
cerca de una fuente de calor.

No desestimamos la conveniencia de promover la
seguridad delas mujeres y de sus hijos ni de garantizarla
mediante la via institucional. Son de mencionar las
acciones de algunos profesionales en salud que hemos
observado y consideramos que resultan plausibles.
Se trata de casos en los que se permite a las mujeres
y a sus familias, quienes también participan en las
decisiones, que las parteras atiendan el parto, y se
solicita tan solo llevar el control del embarazo en el
establecimiento de salud, asi como recurrir al mismo
en caso de complicacion. Es de mencionar también
el proceder de médicos que realizan intercambios
de saberes con parteras para brindar mejor atencion
y confort a las mujeres en gestacion; ello posibilita,
por ejemplo, que la partera se apoye en un estudio
de ultrasonido realizado por alguien del personal de
salud en su propio espacio institucional, y que este a

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

su vez solicite a la partera proporcionar un masaje a
la mujer cuando surge la necesidad de voltear al bebé.

Estos ejemplos son prueba de que,
independientemente del disefio de politicas, la
experiencia situada, asi como una actitud abierta
y sensible de los profesionales de la salud en las
comunidades, posibilita un dialogo positivo en pro
de la salud. Nuestra critica, por tanto, se dirige
a la falta de retroalimentacion que los hacedores
y ejecutores de politicas sanitarias mantienen
con el personal subordinado que, por laborar
en contextos comunitarios, conoce de cerca las
problematicas particulares, asi como opciones viables
de su resolucion.

En relacion con lo anterior, cabe agregar que
en los municipios mas vulnerables de Chiapas el
personal médico suele verse atrapado entre ordenes
contradictorias que complican su quehacer y su
relacion con la gente que atiende. Esto porque, por
un lado, recibe indicaciones del Banco Interamericano
del Desarrollo a través de la Iniciativa de Salud
Mesoamérica, que concede préstamos, provee insumos
y exige que todos los partos se atiendan en clinicas,
mientras, por otro lado, recibe indicaciones de la
Direccion General de Planeacion y Desarrollo en
Salud para realizar el parto humanizado, priorizando
la autonomia en las decisiones de la mujer respecto
a donde, como y con quién parir. Lo anterior deja al
personal en un dilema que se resuelve con criterios
personales.”

Los significados socioculturales del padecer

Ha sido patente el hecho de que entre el funcionariado
que ha promovido esta clase de politicas no ha existido
una comprension de lo que las concepciones y practicas
en torno a la salud y la enfermedad de las personas
indigenas significan en el entorno sociocultural en que
tienen lugar.

Es de mencionar que en la promocion de programas
interculturales en salud ha sido influyente el papel
de algunos antropologos al haber hecho visible la
importancia de los significados que los grupos étnicos

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 4 119
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

confieren alasalud y laenfermedad, asi como al caracter
de sus practicas de atencion, y la relevancia de conocer
estas practicas por parte de los profesionales de la salud
alinteractuar con las personas de las comunidades. Sin
embargo, la lectura reduccionista que ha prevalecido
sobre tales significados dista de dar cuenta, como
refiere Knipper (2006), de su complejidad. Por el
contrario, ha contribuido a la superficialidad que
caracteriza a los programas interculturales en salud.

Nos referimos a toda una diversidad de conceptos
que erroneamente algunos antropologos, y médicos
con intereses antropologicos, equiparan vis a vis
con categorias médicas, asignandoles una etiologia
acotada en términos taxonomicos." Por citar
algunos ejemplos, conceptos como susto, nervios,
aire o vergtienza, entre otros, mas que referirse
a padecimientos concretos o a, erroneamente
llamados, sindromes de filiacion cultural,”? aluden a
una miriada de experiencias personales, a la vez que
socioculturales, manifiestas en diversos malestares
y dolencias, con un componente emocional, con
frecuencia asociados a creencias religiosas o a ideas
relativas a brujeria, que aluden a las causas de la
enfermedad pero en los que también operan como
trasfondo las tensiones ligadas a la vida social. Es
un error asumir que estos padecimientos resulten
de una causa comun en todos los casos que pudieran
reportarse bajo el mismo nombre y definirse en
términos de un marco causal delimitado como
pretenden la biomedicina y la llamada etnomedicina.

Tales conceptos son significativos al revelar el tipo
de experiencias que desde un plano emocional y afectivo
inciden enla salud de las personas, asi como las razones
por las cuales estas entienden y viven sus padecimientos
con una logica diferente a la de los médicos. Nos hace
reparar en que el enfermar, en esta clase de contextos,
se relaciona con aspectos que son parte de una
cotidianeidad ligada a dificiles condiciones de vida,
que van de la mano de la pobreza y la marginacion y de
tensiones sociales, razon por la cual conceptos como
los enunciados lineas arriba pueden ser pensados como
recursos de expresion que dan cuenta del padecer y el
sufrir socioculturalmente situados.

120 4

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

No se trata de asumir que la atencion de esta
clase de problemas es asunto exclusivo de los
curanderos y que, por lo mismo, los profesionales de
la salud deban hacerse a un lado, sino de entender
el sentido que la gente le otorga a sus males y como
acttia en consecuencia. Es decir, la atencion no debe
limitarse a proporcionar una consulta impersonal y
restringida a los aspectos fisiologicos y a prescribir en
consecuencia de manera rutinaria, sino a abrirse a la
comunicacion, lo cual también resulta un reto, porque
escuchar implica poner atencion a las necesidades del
otro y ayudarle a identificarlas. Lo que usualmente
sucede es que se busca la coincidencia entre las
preguntas dirigidas a identificar los sintomas con
las enfermedades sin que por regla general sean
considerados los aspectos emocionales fuente de
entendimiento del malestar.

Resulta harto comun que quienes utilizan los
servicios médicos demanden escucha y atencion.
La escucha opera por si misma y tiene una eficacia
terapéutica que colabora con un importante grado de
eficiencia en la promocion del apego de los pacientes
a la atencion y a las recomendaciones médicas. Esta
posibilidad, bajo la logica de la practica médica, es
inviable dadala carga de trabajo, el papeleo burocratico
y la escasez de insumos para la atencion, sin dejar de
lado la indiferencia.

Las concepciones en torno al cuerpo
y su traduccion cultural

Un tema relevante respecto a la comunicacion
intercultural en salud lo constituye la imagen y
funcionalidad del cuerpo como signo de bienestar
o malestar. Una idea que persiste con gran fuerza en
poblaciones indigenas es la de considerar un cuerpo
robusto u obeso como signo de salud y bienestar en
un sentido amplio, de manera que refleja, ademas de
salud fisiologica, un buen estatus socioeconomico
que permite al propio cuerpo estar bien alimentado
y fuerte. De manera complementaria, se juzga que un
cuerpo que es capaz de mantenerse activo da cuenta de
una buena salud.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

DOL: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

Resulta este un tema digno de tener en mente en
la interaccion con cierto tipo de pacientes, como por
ejemplo las personas diabéticas. Estas tienden a referir
el desconcierto que les causa el hecho de que, aun
habiendo estado obesas —saludables— durante un
periodo previo a su enfermedad, su salud se hubiese
visto deteriorada. Idea que suele ser motivo de objecion
paralos propios pacientes cuando se les ordena observar
una dieta y ejercitarse, sobre todo si se les informa que
la finalidad es reducir el peso y la masa corporal.

Es de agregar que en contextos indigenas, donde
el maiz es particularmente valorado como fuente de
energia que provee fortaleza al cuerpo y lo mantiene
vivo, el precepto de evitar el consumo de alimentos
elaborados con dicho grano es una fuente de refutacion
y resistencia.

Es también de mencionar la contrariedad que los
pacientes diabéticos experimentan a causa de las
prescripciones alimentarias, que les resultan drasticas,
razon por cual oponen una gran resistencia a seguirlas,
o bien la prescripcion de farmacos que no deja de ser
problematica, al acarrearles complicaciones a su salud.
Resulta este, sin duda, uno de los temas mas complejos
de mediacion intercultural en salud.”

Otro aspecto a considerar en la mediacion
intercultural reside en el hecho de que en estos
contextos la gente suele referirse a ciertas partes del
cuerpo, como por ejemplo el corazon y la cabeza, sin
que ello signifique literalmente que estén hablando
de lo que desde nuestra perspectiva se entiende por
tales términos. Cuando se habla de la cabeza es posible
que una persona esté aludiendo a sensaciones que
experimenta también en el cuello y los hombros."
En lo que concierne al corazon, mas que al 6rgano en
concreto, en ciertos ambitos culturales las personas
se estan refiriendo a toda el area que va del abdomen
hasta el pecho. Para hacer aun mas complejas las
cosas, se trata en ocasiones de conceptos que no solo
aluden a aspectos organicos, sino a conexiones con el
ambito de lo espiritual tanto desde una perspectiva
religiosa, como de lo que desde un ethos colectivo
define la integridad de la persona en términos de
estatus social —por ejemplo, tener familia es estar

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

completo, pero también ser responsable de ello—.
Se trata, podria decirse, de un continuum entre las
dimensiones corporales y las socioculturales que
conforman al ser humano y que interactaan en las
experiencias del padecer de manera dinamica entre el
individuo y su entorno. Se requiere, por tanto, de no
dar por sentado que uno sabe de qué se esta hablando
cuando las personas mencionan algin 6rgano o parte
de la anatomia humana, sino de explorar qué es lo
que la persona en realidad esta diciendo. Este ejemplo
muestra una mas de las complejidades del lenguaje en
relacion con la traduccion intercultural.

De manera similar se puede hablar de las calidades
fria y caliente con las que, desde la optica de las
personas, se hace referencia a estados saludables o
morbidos. Se considera que debe existir un balance
entre ambas calidades en el cuerpo como condicion
para estar sano. Existen factores ambientales,
alimentarios, cosmologicos y morales® asociados a
estos estados, alos que el cuerpo puede verse expuesto
de manera excesiva, y afectado en consecuencia.
De tal suerte, cuando la gente sefiala alguna de
estas dos condiciones no necesariamente esta
aludiendo al frio o al calor en términos estrictos de
temperatura, sino a la fuente de los malestares que
se experimentan.'® Se trata de categorias que la gente
puede utilizar para describir y explicar, inclusive,
sintomas y dolencias relacionados con enfermedades
médicamente definidas y diagnosticadas, asi como los
efectos que en sus cuerpos puede tener el consumo
de diferentes alimentos y hasta medicamentos a los
que se les atribuye una u otra calidad. Se trata de una
logica que suele estar presente en el dialogo que las
personas establecen con los médicos, a menudo sin
que estos se enteren, y por lo mismo puede influir en
su comportamiento como pacientes.

Ideas relativas a las causas de los padecimientos
El ¢jercicio de escuchar para entender el padecimiento
del otro es complejo. Resulta comtn también que

cuando se le pregunta a alguien qué es lo que le ocurre
y qué eslo que le causo su problema de salud, responda

4+ 121

DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

con experiencias que en principio no parecen guardar
relacion con lo que se le ha preguntado.

Al preguntar, por ejemplo, a personas con diabetes
como inici6 su padecimiento, hay quienes sittian el
evento a partir de que comenzaron a experimentar
sintomas como sed extrema y necesidad de orinar
con frecuencia, evento al que a menudo atribuyen
el hecho de haber previamente experimentado una
impresion emocional. Sin embargo, hay individuos
que relatan eventos atn mas distantes en el pasado,
cuando tuvieron alguna impresion emocional, algtin
disgusto, un susto o bien una tristeza recurrente, ello
aconsecuencia de situaciones interpersonales dificiles,
en ocasiones perdurables.

Esto es indicativo de la presencia de problematicas
delavidacotidiana sobre las cuales es complicado ejercer
control y que, por lo mismo, también resultan fuentes
de ansiedad que propician emociones inconvenientes,
las cuales desempenan un rol relevante en el proceso
de enfermar. Es posible incluso que las personas hablen
acerca de los contenidos de sus suefios como signos
de lo que ellas juzgan que detono sus males, pero que
también guardan relacion con situaciones que son
fuentes de tension y que las personas conectan con
nociones de castigo divino o brujeria, inducidas por
ansiedades relativas al proceder propio en términos
morales, 0 a conflictos, reales 0 imaginados, que nutren
la sospecha de que alguien ha causado o esta causando
dano a uno por la segunda via. Esto habla de tensiones
sociales que, por diversos motivos, no son infrecuentes
en las dinamicas de la vida comunitaria.

Para tratar estos temas se consulta mayormente a
sanadores, que con sus diagnosticos suelen ratificar las
sospechas de este tipo. Por regla general, la consulta
con ellos tiene lugar con reserva y en secrecia, por lo
que pensar en que ellos puedan tratar a sus pacientes
en espacios publicos esta condenado al fracaso dadas
las implicaciones en la vida social.

Porlo demas, es importante comentar que tanto los
suefios que sugieren brujeria, como los diagnosticos
de los curanderos relacionados con la misma, pueden
resultar fuente de tension emocional que, por si misma,
perjudica la salud.

122 4

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

En relacion con lo anterior, de manera previa o
paralela al tratamiento médico, muchas personas
tienden bien a someterse, o bien a emprender ellas
mismas rituales destinados a erradicar o anular la
influencia de lo que se considera que esta originando
su mal, aun si se trata de uno médicamente definido.
Paradojicamente, aunque los diagnosticos relacionados
con brujeria pueden tener impactos emocionales
negativos para la salud, es probable que los rituales
tendientes a contrarrestar sus efectos constituyan, a su
vez, un mecanismo encauzado al manejo de la ansiedad
y el miedo que las ideas causales de este tipo conllevan.

Lo importante, a fin de cuentas, es entender el
significado que se le puede otorgar a los padecimientos
en el marco de ciertas perspectivas culturales, asi como
por qué se responde de determinada manera ante
ellos. Pero es también relevante percatarse de que las
experiencias sociales y la forma en que se viven pueden
ser fundamento de tension emocional que igualmente
repercute en la salud, lo que debe ser tomado en cuenta
por todo cuanto encierra social y culturalmente.

De lo anterior se desprende que hablar de cultura en
referencia ala salud y la enfermedad no es solo enunciar
un listado de simples variables de lo que consideramos
ser cultural y organizarlas de manera taxonomica
y mecanicista, analogamente a la construida por la
medicina cientifica.

Un altimo tema a considerar en este apartado en
torno a como la cultura incide en el comportamiento
de las personas respecto a la atencion de la salud se
relaciona con los valores, entre los que sobresalen los
relativos alos roles de género que afectan las decisiones
en torno a la salud de las mujeres. En general ellas
suelen verse forzadas a postergar la atencion de sus
males, sobre todo en ambitos médicos, por parte de sus
conyuges, aunque también influye su falta de autoestima
dada su desventajosa posicion social. Los varones, por
su parte, tienden a posponer su atencion por motivos
diferentes, entre los que sobresale la necesidad de
ocupar la mayor parte de su tiempo en el trabajo, pero
también por asumirse fuertes y resistentes, lo que suele
impedir que busquen atender sus malestares o propiciar
que si lo hacen sea solo hasta que estos se compliquen.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

DOL: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

La interculturalidad preexistente en salud

La interaccion entre las concepciones y practicas
en torno a la salud y la enfermedad de los indigenas
y la medicina cientifica ocasionada por politicas
sanitarias no es un fenomeno reciente. A partir de
los anos cincuenta comenzaron a introducirse en las
comunidades los programas de salud, que promovian
la.adopcion de practicas de higiene a través de diversas
estrategias, entre ellas la educacion. Para tal fin, las
instituciones capacitaron a personas indigenas para que
se convirtieran en promotores de salud con el proposito
de que incidieran en la conducta de las poblaciones
en materia de sanidad (Holland, 1963; Harman, 1969;
Freyermuth, 1993; Kohler, 1975). Se puede decir que
fueron ellos los primeros actores en salud cuyas
practicas combinaron sus referentes culturales con
los de la medicina cientifica. Empero, lo hicieron con
logicas propias, aunque en ello también intervinieron
los pacientes indigenas.

A los medicamentos de patente, por ejemplo, se
les asignaron calidades frias o calientes de acuerdo
con sus caracteristicas y efectos, y a las inyecciones se
les atribuyo la capacidad de contrarrestar los efectos
de la brujeria. El suministro de vitaminas, maxime
inyectadas, inici6 como una practica comun con
el objetivo de proporcionar o restituir la fortaleza
al cuerpo, idea manifiesta en conformidad con la
ya mencionada concepcion de que la capacidad de
mantenerse activo es reflejo de buena salud (Holland,
1963; Harman, 1969), idea que persiste.

Con el tiempo, ante los cambios operados en
términos de politicas publicas, al final de cada
periodo administrativo muchos promotores, al verse
desempleados, optaron por establecer sus propias
farmacias en las comunidades y convertirse asi en
referentes de atencion a la salud en las mismas. De forma
similar, se puede hablar del uso de la farmacopea por
parte de terapeutas indigenas, en la elaboracion de sus
medicamentosy enlaaplicacion de tratamientos, lo cual,
como refiere Menéndez (2016), no resulta un fenomeno
reciente. Los médicos tradicionales que habian formado
parte del personal del hospital mixto de Cuetzalan,

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

tras su salida por el cambio de administracion,
establecieron consultorios de medicina tradicional en
la cabecera municipal en los que prescribian remedios
que combinaban plantas medicinales y métodos de
preparacion tradicionales o industrializados que
compraban a empresas comerciales, disponibles en
diversos estados de la Republica, llamados fitoterapicos
(Milano, 2007). En el mismo marco referencial es
de mencionar la presencia en las comunidades de
especialistas en aplicacion de inyecciones, sobre todo
de vitaminas, en lo que también participa la logica de
fortalecer el cuerpo y mantenerlo activo. Se puede hablar
también de la combinacion de medicamentos alopatas
para la interrupcion del embarazo, con infusiones de
plantas medicinales para evitar los colicos o malestares
provocados por las pastillas que ofrecen las parteras que
recibieron asesoria para la interrupcion del embarazo
con medicamentos por parte de organizaciones civiles
(Benitez, 2019). Tampoco se pueden soslayar en este
escenario las practicas de autoatencion que combinan
el uso de farmacopea con la herbolaria, con una gran
diversidad de recursos tanto de origen local, como de
otras latitudes. Todo ello habla por derecho propio de
lo que es la interculturalidad entre los referentes de
la medicina alopatica y las concepciones y practicas
indigenas.

Hoy dia, no obstante, en la interculturalidad en
salud conviven otros muchos referentes y actores
muy heterogéneos que configuran la abigarrada red
de opciones de atencion entre los que se encuentran:
espiritistas, ministros religiosos de diversas Iglesias,
empleados de farmacias, empresas productoras y
distribuidoras de suplementos alimenticios que se han
introducido en las comunidades mediante la creacion
de amplias redes de distribuidores indigenas, médicos
privados con diferentes especialidades, organizaciones
civiles, médicos alternativos, instituciones publicas,
asi como personas que conforman las redes sociales de
los individuos en busqueda de salud y que constituyen
una fuente de consejeria médica, en lo que concierne al
uso de herbolaria, de medicamentos, a la conveniencia
de recurrir a determinados actores relacionados con
la atencion a la salud, etcétera.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 4 123
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

En el papel, cada uno de estos recursos, pero
sobre todo los actores que se encuentran detras de los
mismos, compiten y suelen considerarse mutuamente
excluyentes. Resulta frecuente escuchar como se
descalifican unos a otros. Sin embargo, esto no es la
regla; siempre hay espacio para condescender, pero
lo mas importante es que las personas que recurren a
ellos son quienes articulan, a través de sus itinerarios
terapéuticos, todas estas opciones de acuerdo con el
curso de su padecimiento. Si es superado el mal o no,
si se agrava, cada posibilidad influye en la decision de
buscar o no otra opcion. En tanto que lo anterior ocurre,
las ideas causales pueden variar y también influir en la
eleccion de opciones. Si en teoria cada alternativa se
sustenta en una logica particular, en lo que compete
a quien las incorpora en su busqueda de salud, todas
se enlazan a través de su experiencia personal y social
como enfermo.

Es de ponderar la importancia de conocer este
amplio panorama de interculturalidad; el sentido que
las personas construyen al actuar en pro de su salud.
Es cierto que tales comportamientos conllevan riesgos,
lo cual hemos corroborado, pero es importante no
juzgarlos a priori. En sus testimonios, quienes optan por
ellas suelen hablar del éxito que tuvieron con algunas
tentativas. Tal es el caso relativo al uso de algunas
infusiones de hierbas y de suplementos alimenticios.
Muchas personas refieren haber sido reprendidas
por médicos, quienes consideraban de antemano
contraproducentes tales medidas. Paradojicamente,
algunos médicos prescriben infusiones de hierbas
e incluso se han sumado a empresas de productos
multivitaminicos tras haberse convencido de los
beneficios que tienen para la salud y, por tanto, de la
conveniencia de articularlos con su quehacer médico.
Esto ha conformado nuevos espacios de interaccion
entre la poblacion indigena y los profesionales de la
salud que no han sido suficientemente explorados.

La utilizacion combinada o alternada de multiples
recursos revela un dialogo contradictorio y tenso,
pero también complementario, entre referentes viejos
y nuevos que, si bien dejan ver transformaciones en
las concepciones y practicas relativas a la salud y la

24 4

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

enfermedad, lo que en realidad se observa son cambios
y continuidades en el panorama de la interculturalidad
en salud que no dejan de sorprender.

Reflexion final

En este recorrido, que dista de ser exhaustivo, a través
de temas que resultan relevantes en relacion con la
interculturalidad en salud, resta preguntarnos como
ponderarla.

Si se ha tendido a asumir que es posible una
accion paralela y complementaria entre terapeutas
tradicionales y médicos académicamente formados,
tal y como seria de esperarse desde la perspectiva de
las instituciones médicas, los temas discutidos revelan
que tal no es el caso.

Es por un lado necesario problematizar ciertos
aspectos de la participacion de los médicos indigenas
en temas de salud que van mas alla de lo estrictamente
médico, lo cual no siempre puede ser pensado
positivamente; por ejemplo, el hecho de propiciar
conflictos sociales y tensiones emocionales en las
personas enfermas mediante sus diagnosticos,
particularmente aquellos asociados a acusaciones de
brujeria, que nutren un sentido de amenaza constante
(Eroza, 2016). Es de mencionar también que las fallas
percibidas o reales de sus operaciones suelen ser
motivo de conflicto, lo que hace de los terapeutas
tradicionales figuras ambivalentes en lo que se refiere
a su calidad moral, por lo que ellos mismos suelen
ser blanco de violencia y objeto de sospecha y, por
ende, de acusaciones de brujeria (Eroza, 2006; Eroza
y Magaria, 2017).

Por tal razon, sus roles deben ser entendidos dentro
de su contexto cultural mas amplio para asi apreciar en
su justa dimension el papel que desempefian respecto
a la salud y la enfermedad. No se puede asegurar que
su participacion incida siempre de manera favorable en
términos de lo que podriamos llamar eficacia simbolica
como una categoria analoga a la del efecto placebo.
Pero puede afirmarse que de algtin modo influyen en el
manejo de la ansiedad ocasionada por los padecimientos
y las experiencias desafortunadas al dotarlas de algan

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

DOL: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

sentido moral, aun cuando sus diagnosticos tiendan a
ocasionar temor y ansiedad.

Tampoco se puede descartar, por supuesto, la
efectividad de la herbolaria, un corpus de saberes que
los grupos indigenas han heredado por generaciones.
Es este uno de los aspectos que ciertos circulos
académicos someten a escrutinio cientifico para
validar la eficacia de sus principios activos y para fines
lucrativos de la industria farmacéutica, sin considerar
la relevancia del entramado cultural en el que su uso
también se circunscribe.

Pero, pese a las reservas que podamos mantener
en torno al rol de los sanadores indigenas,
en realidad estamos hablando de personas muy
diversas, con distintos niveles de reconocimiento y
autorreconocimiento en sus entornos. Algunos se
limitan a tratar padecimientos menores mayormente
mediante herbolaria y operaciones rituales “sencillas”.
Otros, sin embargo, los considerados hombres y
mujeres de conocimiento por parte de los miembros
de su comunidad, dirigen su actuacion a males
mayores e infortunios que se consideran causados por
agentes sobrenaturales, en ocasiones coaccionados
por la mediacion humana. Son estos actores quienes,
si bien son vistos de manera ambivalente al causar a
la vez miedo y respeto, su corpus de saberes persiste
como un enigma ante nuestros empenos cientificos
fragmentados y plagados de prejuicios, por lo mismo
incapaces de discernirlo en su justa dimension. Si bien
pueden aparecer frente a nuestra mirada como figuras
romantizadas por los estudios sobre chamanismo, por
las visiones new age y aun por la literatura, en tanto que
depositarios de conocimientos de gran valor, estas
perspectivas deben ser, por lo menos, un recordatorio
a la inmediatez y estrechez de nuestras certezas, de
que la salud y la enfermedad son constituyentes de la
experiencia humana en su indisociable relacion con el
mundo en el sentido mas amplio.

A través de los temas abordados es posible
vislumbrar la gran complejidad que conlleva la
disyuntiva de solucionar problemas de salud en
ciertos contextos culturales. Aunque los estudios
relacionados con cuestiones de interculturalidad en

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

salud abundan, ha prevalecido, desde nuestro punto
de vista, una perspectiva preconcebida basada sobre
todo en posturas epistémicamente médicas. Tal orden
de cosas tiende a impedir el flujo libre de informacion
que permita observar como la salud y la enfermedad se
conectan con otros muchos aspectos de la vida social y
de la cultura, y aun con el medioambiente circundante
de las poblaciones indigenas. Creemos que en tantono se
modifique esta mirada seguiremos teniendo dificultades
para entender el sentido mas amplio y profundo que
los miembros de estas poblaciones confieren a sus
experiencias de salud y enfermedad, asi como su
comportamiento en la interaccion con la medicina
cientifica y sus representantes. Un abordaje diferente
implicaria realizar estudios a profundidad de largo
aliento en las comunidades mismas, despojandonos al
hacerlo de preconcepciones que la formacion académica
nos haheredado. Se trata, sin embargo, de una aspiracion
dificil de alcanzar en el marco de un orden académico en
el que rige la productividad cientifica y una inmediatez
que no hace mas que agudizar nuestra ceguera.

Ante tales circunstancias, ya que la necesidad de
resolver problematicas sanitarias en los contextos
indigenas sigue vigente, es aconsejable por lo menos
actuar con mayor humanismo y humildad y abrir
espacios de escucha y autonomia para que la gente
pueda decidir su relacion con la biomedicina. ¢Por qué
aislar alos pacientes de sus familiares?, ¢por qué no hacer
los espacios médicos mas amables?, ¢por qué juzgar su
comportamiento sin conocer sus motivos?, {por qué
no hacer un esfuerzo por escuchar y entender?, ¢por
qué no despojarnos de nuestra investidura y nuestras
certezas y plantearnos preguntas cuyas respuestas no
son las que ya conocemos? Ejercer como profesional de
la salud en contextos indigenas es, a fin de cuentas, una
oportunidad inmejorable para experimentar en carne
propia la interculturalidad en salud.

Notas
! Segun Alicia M. Barabas, “en 1960 y 1970 en el contexto

de la Reforma Agraria comenzo la movilizacion
indigena. Fueron los indigenas de la selva amazonica

4 125

DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

los que integraron tempranas organizaciones de corte
etnopolitico en defensa de sus territorios, lenguas y
culturas como la Federacion Shuar surgida en 1964 con
el apoyo de misioneros salesianos. Mas tarde se cred
la primera organizacion nacional, la Confederacion
de Nacionalidades Indigenas del Ecuador (CONAIE),
inclusolalegislacion ecuatorianaesde lasmasavanzadas
en términos de derechos indigenas” (Barabas, 2014).

Walsh consideraquelainterculturalidad funcional puede
entenderse como un dispositivo de poder que permite
la permanencia y el fortalecimiento de las estructuras
sociales establecidas, es decir, que “el reconocimiento

8]

y respeto a la diversidad cultural se convierten en una
nueva estrategia de dominacion que ofusca y mantiene
a la vez la diferencia colonial a través de la retorica
discursiva del multiculturalismo y su herramienta
conceptual de la interculturalidad “funcional” entendida
de manera integracionista” (Walsh 2012:4).
Paradojicamente, amplios sectores de la poblacion

w

indigena se han subsumido a esta imagen y con ella,
se han sumado a la oferta universal de medicinas
alternativas y complementarias. También han
aprendido a beneficiarse de las ventajas que al respecto
les ofrecen las politicas publicas disefiadas para sus
propias comunidades.

Varios trabajos documentan rituales de sanacion
dirigidos a contrarrestar efectos de brujeria, aun a
costa de redirigirla a quien, se asume, la ha enviado a la
presunta victima (Fabrega y Silver, 1973; Eroza, 2006;
Eroza y Magana, 2017). Se puede hablar también de
periodos de ejecucion de personas que se convierten en

S

chivos expiatorios, por ejemplo, de epidemias (Favre,
1971); en el marco de referencia del curanderismo
también permanece latente una violencia, tanto fisica
como simbolica.

> Por ejemplo, en 2016, se requeria que la mujer
embarazada se realizara un estudio de ultrasonido para
afiliarse al seguro popular. Sin este no podria acceder a
la atencion gratuita, y para realizarlo tendria que pagar
y acudir a San Cristobal de Las Casas, lo que implicaba
también pago de traslado.

¢ Por anadidura, desde 2003, con la implementacion del
Sistema de Proteccion Social en Salud, las personas

126 4

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

deben cubrir ciertos requisitos para la atencion en las
unidades médicas de los Servicios Estatales de Salud;
sin esta afiliacion al Seguro Popular, las personas
usualmente no son atendidas.

~

Pudimos constatar, por ejemplo, que en un hospital
privado de San Cristobal de Las Casas, el personal de
salud proporcionaba falsa informacion a familiares de
pacientes indigenas sobre la gravedad de su estado con
el fin de prolongar atin mas su estadia y asi captar mas
dinero de ellos.

Hemos visto en algunos contextos a parteras que
conforman una organizacion y mantienen contacto con
establecimientos de salud en sus comunidades. Ellas
son utilizadas por el personal que labora en los mismos
para diversas faenas que nada tienen que ver con su
rol; por ejemplo, suelen ser enviadas a poblados para
realizar campatias de vacunacion.

Un ejemplo de ello se observa en San Juan Chamula,
Chiapas, donde las parteras son por regla general
personas pertenecientes a las redes familiares de las
mujeres que solicitan su atencion.

Este caso fue referido en 2019 por un médico
subdirector de un centro de salud en Los Altos de
Chiapas. El resuelve a favor de la decision de las mujeres
apoyandose con las parteras, y asume que el BID solo

»

o

10

llega a supervisar algunas veces al aio, lo que da margen
de maniobra para que pueda llevar a cabo partos
humanizados.

! Ello resulta comun desde vertientes de la antropologia
médica como la etnomedicina, o bien desde perspectivas
tedricas como la llamada epidemiologia sociocultural,

2 Término acuiado desde la psiquiatria para referir
desordenes mentales en contextos étnicos, que a final
de cuentas no presentan diferencias con respecto a
los desordenes psiquiatricos, que también se basan
en valores y practicas culturales y de cualquier modo
pretenden ser neutrales (Hahn, 1985; Eroza, 2006;
Simons y Hughes, 1985).

B Aunque dista de ser una problematica particular de
poblaciones indigenas.

¥ Un ejemplo como este fue referido en 1993 por un
médico pasante que entonces laboraba en la comunidad
chol de Tumbala, Chiapas.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

DOL: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

b En este caso el individuo puede incurrir en un
comportamiento considerado incorrecto relacionado
con una u otra calidad, aunque parece prevalecer en este
sentido el vinculo con la calidad fria.

16 Se puede aludir por ejemplo a intrusion de frialdad en
el cuerpo como consecuencia de que una persona se
vea expuesta a la influencia de actividad sexual ilicita
o condenatoria, lo cual no significa necesariamente que
la persona afectada incurrio6 en tal accion. Por ejemplo,
pudo haber caminado por algan lugar donde tal accion
tuvo lugar o haber tenido algtin suefio relacionado con
un evento de ese tipo. Lo anterior ejemplifica el vinculo
de tales categorias con temas morales.

Referencias

Almaguer Gonzalez, José Alejandro, Vicente Vargas
Vite y Hernan José Garcia Ramirez (coords.).
(2014). Interculturalidad en salud. Experiencias y aportes
para el fortalecimiento de los servicios de salud. México:
Secretaria de Salud.

Bacigalupo, Juan Francisco (2018). “Intercultural
health, a decolonial proposal”. En Hedlth to the south,
febrero. Rio de Janeiro. Disponible en: https:/issuu.
com/isagsunasur4/docs/salud_al_sur_fevereiro_ing_
digital

Barabas, AM. (2014). “Multiculturalismo, pluralismo
cultural e interculturalidad en el contexto de
América Latina: la presencia de los pueblos
originarios”. En Configuracdes, 1(14), 11-24. https:/
doi.org/10.4000/configuracoes.2219

Benitez Fuentes, G.L. (2019). “Dejar pasar, Tax yal yolik
o aborto”, el saber de parteras tradicionales en torno a la
interrupcion del embarazo en las zonas Fronteriza y Altos
de Chiapas. Tesis de maestria. Tuxtla Gutiérrez:
Instituto de  Estudios Indigenas-Universidad
Autonoma de Chiapas.

Campos Navarro, Roberto (2007). “Lainterculturalidad,
la medicina tradicional y los trabajadores de la
salud”. En Patzicia Quattrocchi y Miguel Gtiémez
Pineda (eds.), Salud reproductiva e interculturalidad en
el Yucatan de hoy. Mérida, Yucatan: Asociacion de
Investigaciones Etno-Antropologicas y Sociales de

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

Trieste/Centro de Investigaciones Regionales Dr.
Hideyo Noguchi-UADY, pp. 115-131.

Carrasco Gomez, Monica (2017). “La atencion a la salud
materna en Los Altos de Chiapas: Rendicion de
cuentas del Sistema de Proteccion Social en Salud”.
En Salud Problema. Segunda época, (22), 8-20.

Cueva Maza, N. y L Roca Gonzilez (2011).
Interculturalidad en salud. Manual de sensibilizacion para
personal en salud. Lima: UNFPA. Disponible en: http://
libguides.ilo.org/PueblosIndigenasALC/Temas/
Saludeinterculturalidad

Direccion General de Planeacion y Desarrollo en Salud
(2013). Interculturalidad en salud. Sintesis ejecutiva.
Meéxico: Secretaria de Salud.

Duarte Gomez, Maria Beatriz et al. (2004). “Politicas
nacionales de salud y decisiones locales en México:
el caso del Hospital Mixto de Cuetzalan, Puebla”.
En Salud Publica México, 46(5), 388-398. Disponible
en: http://www.insp.mx/salud/index.html

Dudgeon, Patricia, M. Wright y J. Coffin (2010).
“Talking It and Walking It: Cultural Competence”.
En Journal of Australian Indigenous Issues, 13(3), 29-44.

Durey, Angela et al. (2016). “Working Together: An
Intercultural Academic Leadership Programme to
Build Health Science Educators’ Capacity to Teach
Indigenous Health and Culture™. En The Australian
Journal of Indigenous Education, 46(1), 12-22.

Eroza, Enrique (20006). Stories of Misfortune, Affliction and
Mental Illness in the Chiapas Highlands Mexico. Tesis de
Doctorado, Department of Human Sciences, Brunel
University of West London, Londres.

Eroza, Enrique y Jorge Magafia (2017). “La cosmovision
tzotzil/tzeltal: intersubjetividad e incertidumbre”.
En Vladimir Aguilar Castro et al. (eds), Misceldneas
juridicas: el derecho en la complejidad actual. Quito:
Editorial Juridica del Ecuador.

Fabrega, H. y B.D. Silver (1973). Illness and Shamanistic
curing In Zinacantan. An Ethnomedical Analysis. Stanford,
California: Stanford University Press.

Favre, Henri (1971). Changement et Continuité Chez les Mayas
du Mexique. Paris: Editions Anthropos.

Freyermuth Enciso, Graciela (1993). Médicos tradicionales
y médicos alopatas: un encuentro dificil en los Altos de

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900. 4 127
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



ENRIQUE EROZA-SOLANA, MONICA CARRASCO-GOMEZ

Chiapas. México: Gobierno del Estado de Chiapas/

Instituto Chiapaneco de Cultura/CIESAS.

(2016).  “La
interculturalidad en salud: Espacio de convergencia
entre dos sistemas de conocimiento”. En Revista
Gerencia y Politicas de Salud, 15(31), 10-29. https://doi.
org/10.11144/Javeriana.rgypsl5-3L.isec

Hahn, R.A. (1985). “Culture-Bound Syndromes
Unbound”. En Social Science and Medicine, 21(2),165-171.

Harman, Robert Charles (1969). Medical and Social
Changes in a Tzeltal Community. Tesis de doctorado
en Antropologia, Universidad de Arizona, Estados
Unidos.

Holland, William R. (1963). Medicina maya en los Altos de
Chiapas. México: Consejo Nacional para la Cultura y
las Artes/Instituto Nacional Indigenista.

Knipper, Michael (2006). “El reto de la ‘medicina
intercultural’ y la historia de la ‘medicina tradicional’
indigena contemporanea”. En G. Fernandez Juarez
(ed.), Salud e interculturalidad en América Latina.
Antropologia de la salud y critica intercultural. Quito:
Abya-Yala, pp. 413-432.

Kohler, Ulrich (1975). Cambio cultural dirigido en los Altos
de Chiapas: un estudio sobre antropologia social aplicada.
México: Instituto Nacional Indigenista/Secretaria
de Educacion Pablica.

Lerin Pinon, Sergio (2004). “Antropologia y salud
intercultural: desafios de una propuesta”. En
Desacatos, (16), otono-invierno, 111-125.

Madrid Romero, Elvira, Jaime Montejo y Rosa Isela
Madrid (comp.) (2006). La otra campana de salud sexual
y reproductiva para la resistencia indigena y campesina en
Meéxico. México: Centro de Estudios Ecuménicos.

Menéndez, Eduardo Luiz (2016). “Salud intercultural:
propuestas, acciones y fracasos”. En Ciéncia ¢ Satide
Coletiva, 21(1), 109-118. https://doi.org/10.1590/1413-
81232015211.20252015

Mignone, J., J. Bartlett, J. O'Neil y T. Orchard (2007).
“Best practices in intercultural health: five case
studies in Latin America”. En Journal of Ethnobiology
and Ethnomedicine, 3(1), 31.

Guzman-Rosas, Susana Carolina

128 4

LA INTERCULTURALIDAD Y LA SALUD...

Milano, Chiara (2007). “La legitimacion de las
medicinas indigenas en México. El ejemplo de
Cuetzalan del Progreso (Puebla)”. En Dimension
Antropologica, 41, 81-106. Disponible en: http://www.
dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p-1714

OPS (Organizacion Panamericana de la Salud)
(2008). Una vision de salud intercultural para
los  pueblos indigenas de las Américas. Componente
comunitario de la estrategia de Atencion Integrada a
las Enfermedades Prevalentes de la Infancia (AIEPI).
Washington D.C.. OPS. Disponible en: http://
new.paho.org/hq/dmdocuments/2009/54-
VisionSaludIntercultural PL.pdf

Paulo Maya, Alfredo y Martha Cruz Sanchez (2018).
“De eso que se ha llamado interculturalidad en salud:
un enfoque reflexivo”. En Revista de la Universidad.
Industrial de Santander, 50(4), 377-395. https://doi.
org/10.18273/revsal.v50n4-2018010.

Ramirez Hita, Susana (2009). “Politicas de salud
basadas en el concepto de interculturalidad. Los
centros de salud intercultural en el altiplano
boliviano™. En Avd. Revista de Antropologia, julio(14),
1-28.  Disponible en: http://www.redalyc.org/
articulo.oa?id=169013838010

Ramirez Hita, Susana (2014). “Salud, globalizacion e
interculturalidad: una mirada antropologica a la
situacion de los pueblos indigenas de Sudamérica”.
En Ciéncia ¢ Saude Coletiva, 19(10), 4061-4069. https://
doi.org/10.1590/1413-812320141910.09372014

Simons, Ronald C. y C.C. Hughes (1985). The Culture
Bound Syndromes. Folk Illnesses of Psychiatric and
Anthropological Interest. Dordrecht: Reidel.

Stivanello, Maria Bettina (2015). “Aportes al debate de
la interculturalidad en salud”. En Margen, (76), 1-8.

Walsh,  Catherine (2008). “Interculturalidad,
plurinacionalidad y decolonialidad: Las insurgencias
politico-epistémicas de refundar el estado”. En Tabula
Rasa, 9, julio-diciembre, 131-152.

Walsh, Catherine (2012). “Interculturalidad critica/
pedagogia de-colonial”. En Revista de Educacdo Técnica
e Tecnologica Em Ciéncias Agricolas, 3(6), 25-42.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanisticos, vol. XVIII, nam. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.

DOT http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18il.725



