
112

Resumen: A diferencia de lo asumido en las teorías y prácticas sobre salud intercultural, que se limitan a plantear 
y a problematizar la convivencia entre la medicina alópata y la medicina indígena, a partir de nuestra experiencia 
exponemos en el documento dimensiones socioculturales que a nivel macro y micro median en dicha relación. 
Estas involucran a una gran diversidad de actores, quienes confieren vida propia a la interculturalidad en salud, 
dando cuenta del reto que implica solucionar las problemáticas sanitarias de las minorías étnicas. Se plantea 
la conveniencia de realizar estudios de largo aliento para profundizar, documentar y entender el sentido de las 
prácticas de atención a la salud de los pueblos indígenas en términos de su relación con el ámbito más amplio 
de su cultura, vida social y devenir histórico. Esta, consideramos, es la condición para establecer un verdadero 
diálogo intercultural en salud. 

Palabras clave: interculturalidad en salud; dimensiones socioculturales; indígenas; medicina tradicional; 
políticas sanitarias.

Abstract: Unlike what is generally assumed in theories and practices regarding intercultural health, which is 
limited to discussing the coexistence of allopathic and indigenous medicine, our own experience has revealed 
sociocultural dimensions that at the macro and the micro levels intervene in this relationship. These dimensions 
involve a wide variety of social actors who give intercultural health a life of its own, while accounting for the 
challenge of solving health problems among ethnic minorities. Based on these reflections, we emphasize the 
relevance of conducting long-term studies to deepen, document, and understand the meaning of health practices 
among indigenous peoples, in terms of their relationship with the wider nature of their culture, social life, and 
history. This, we believe, is the path to establishing a true intercultural dialogue in health.

Keywords: intercultural health; sociocultural dimensions; indigenous; traditional medicine; health policy.

La interculturalidad y la salud: reflexiones desde la experiencia

Intercultural Health: Reflections from Experience

Enrique Eroza-Solana*
Mónica Carrasco-Gómez**

DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725

Enviado a dictamen: 13 de agosto de 2019.
Aprobación: 26 de septiembre de 2019. 
Revisiones: 1.

* Enrique Eroza Solana. Doctor en Filosofía por la Brunel University, 
Reino Unido. Profesor investigador del Centro de Investigaciones y 
Estudios Superiores en Antropología Social (CIESAS), Unidad Sureste, 
México.  Temas de especialización:  antropología médica,  salud sexual, 
salud materna, enfermedades emergentes, procesos estructurales y salud, 
medioambiente y salud, salud mental. Correo electrónico: enriquesol@
yahoo.com. ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1430-6022. 
** Mónica Carrasco Gómez. Doctora en Ciencias de la Salud Pública en 
Sistemas de Salud por el Instituto Nacional de Salud Pública, México. 
Catedrática CONACyT adscrita al Centro de Investigaciones y Estudios 

Superiores en Antropología Social (CIESAS), Unidad Sureste, México. 
Temas de especialización: sistemas de salud, seguro popular, rendición 
de cuentas en salud, políticas de salud para poblaciones vulneradas: 
indígenas y migrantes, VIH sida, salud sexual y reproductiva, salud 
mental. Correo electrónico: monica.carrasco@ciesas.edu.mx. ORCID: 
https://orcid.org/0000-0003-0370-9149.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



113

Introducción

En el artículo se plantea una discusión en 
torno a las dimensiones socioculturales 
que a nivel estructural, intersubjetivo y 

subjetivo interactúan en la convivencia entre los 
actores representantes de la medicina alópata y de 
la medicina indígena, y las personas que buscan 
atención a sus problemáticas de salud. Se exponen 
ejemplos que muestran las complejidades a las que 
se enfrentan los diferentes actores en contextos 
interculturales de atención a la salud. El artículo 
inicia con una revisión conceptual que da cuenta 
del debate acerca del término interculturalidad, así 
como de los antecedentes de su vínculo con la salud. 
Se exponen diversos problemas y dimensiones de 
análisis a fin de reflexionar críticamente en torno a 
la implementación de la interculturalidad mediante 
políticas sanitarias dirigidas a población indígena. 
Se señalan mediaciones tales como condicionantes 
estructurales, significados socioculturales de la 
salud y la enfermedad, concepciones culturales 
alrededor del cuerpo e ideas relativas a las causas 
de los padecimientos, así como el ejercicio de la 
interculturalidad preexistente en salud. Se concluye 
con reflexiones que cuestionan la puesta en práctica de 
lo que se ha concebido como interculturalidad en salud 
desde las relaciones de poder entre los actores que 
pretenden o no la complementariedad, y con un análisis 
sobre los conflictos que se generan al diagnosticar, 
atender y curar en contextos socioculturales diversos. 
Se proponen, finalmente, reflexiones tendientes 
a repensar la interculturalidad ante la necesidad 
apremiante e histórica de solucionar los problemas 
de salud en ámbitos socioculturalmente heterogéneos, 
sobre todo en aquellos en los que también priman la 
exclusión y la pobreza.

Sobre la interculturalidad

Habiendo emanado el concepto de interculturalidad de 
los movimientos sociales latinoamericanos (Bacigalupo, 
2018), los procesos y usos vinculados al mismo 

emergieron y se desarrollaron desde 1970, en una 
búsqueda por legitimar, defender o empoderar a los 
grupos étnicos y cuestionar a los sectores dominantes 
que los excluían, subordinaban o discriminaban 
(Menéndez, 2016). Si bien se formuló el concepto 
desde el movimiento indígena ecuatoriano1 para 
alcanzar la transformación radical de las estructuras, 
relaciones e instituciones coloniales, posteriormente 
se le dio un carácter funcional e individual que dejó de 
lado el cuestionamiento del carácter monocultural y 
hegemónico del Estado (Walsh, 2008; Ramírez, 2014; 
Menéndez, 2016). Es en esta disputa de significados 
donde se encuentran las principales “fallas” de su 
implementación. 

De acuerdo con tales propósitos, la interculturalidad 
implicaría impulsar relaciones, negociaciones e 
intercambios culturales referidos a conocimientos, 
prácticas, lógicas, racionalidades y principios de 
vida, tendientes al logro de mutua comprensión y 
convivencia armónica y equitativa (Almaguer, Vargas 
y García, 2014; Guzmán-Rosas, 2016; Bacigalupo, 
2018).En contraste, según Walsh, la interculturalidad 
desde los movimientos indígenas no implica reconocer, 
tolerar ni incorporar lo diferente, sino colapsar desde la 
diferencia las estructuras coloniales de poder a través 
de un proceso activo y permanente de negociación 
e interrelación donde lo propio y lo particular no 
pierdan su diferencia, sino que aporten a la creación de 
nuevas comprensiones, convivencias, colaboraciones y 
solidaridades (Walsh, 2008). 

Interculturalidad en salud

Desde el funcionalismo, en lo referente a la salud (Walsh, 
2012)2 la interculturalidad plantea la interacción entre 
la medicina tradicional indígena y la occidental, a 
modo de que se complementen para la resolución de 
problemáticas de salud mediante el logro de una mayor 
receptividad, por parte de los pueblos indígenas, a la 
atención proporcionada por las instituciones sanitarias; 
a la vez que mediante el logro de un trato más humano 
y eficiente de los profesionales de la salud hacia los 
miembros de estas poblaciones, sin que se excluyan 

Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



114

los conocimientos y prácticas indígenas de atención 
a la salud (Lerín, 2004; Mignone et al., 2007; OPS, 
2008; Campos, 2007; Cueva y Roca, 2011; Dirección 
General de Planeación y Desarrollo en Salud, 2013; 
Almaguer, Vargas y García, 2014; Stivanello, 2015). 
Con esta perspectiva se han llevado a efecto tentativas 
de aplicar la interculturalidad en diversos países de la 
región con variados grados de éxito (Mignone et al., 
2007), aunque difícilmente duraderas en lo que compete 
a soluciones de fondo para las problemáticas de la 
salud. Se ha observado que su aplicación tiene como 
principal función justificar acciones gubernamentales 
relacionadas con la implantación de los servicios 
médicos en ámbitos indígenas (Paulo y Cruz, 2018) o 
una manera de situar a los propios indígenas en un plano 
de conformismo ante la ineficiencia de los servicios 
sanitarios (Ramírez, 2009).

Han persistido limitantes de varios tipos, entre 
las que destaca el hecho de que, por lo general, los 
profesionales en salud nunca han validado la eficacia 
de las prácticas de los sanadores indígenas (Milano, 
2007), postura en la que también subyace el racismo 
(Menéndez, 2016; Mignone et al., 2007), además de 
que continuó ausente un marco legal regulatorio que 
estableciera el derecho a la salud intercultural y, por 
ende, el margen de acción permisible para los médicos 
indígenas (Milano, 2007).

Es de recalcar que la programación de políticas de 
salud intercultural estuvo a cargo de instituciones e 
intelectuales y no de movimientos étnicos (Menéndez, 
2016). Ello, entre otros factores, parece incidir 
en el hecho de que las perspectivas de aplicación 
conllevan una visión acrítica y reduccionista en torno 
a las prácticas de sanación en los contextos indígenas. 
Coincidimos además con Paulo y Cruz en que la 
interculturalidad en salud sugiere que el bienestar de 
la población indígena depende de la capacitación y 
sensibilización del personal de salud más que de las 
condiciones históricas de subordinación y explotación 
económica y política (Paulo y Cruz, 2018).

Las principales críticas señalan que la noción de 
interculturalidad basada en la medicina tradicional 
omite la necesidad de mejorar las condiciones de 

vida de poblaciones indígenas; que si bien reconoce 
la diversidad, pretende a la larga la homogeneización 
para convivir dentro de un contexto global, ajustado a 
una sola lógica de progreso (Ramírez, 2014) que oculta 
diferencias relevantes y legitima abordajes hegemónicos 
y colonizadores en conformidad con intereses políticos 
y económicos (Menéndez, 2016). Knipper, a su vez, 
señala la discordancia entre la visión uniforme que, 
para efecto de sus políticas, las instituciones han creado 
en relación con el concepto de medicina tradicional 
y la compleja realidad de las comunidades, cuyas 
prácticas al respecto son solo un aspecto de referentes 
más amplios de su cultura y dinámica social (Knipper, 
2006), visión que este autor define como la copia de una 
imagen monolítica de la medicina occidental, matizada 
con elementos “indígenas” selectos.3 A lo anterior, 
Menéndez (2016) agrega que desde el imaginario 
institucional solo se visualizan aspectos positivos, 
como la solidaridad y la cooperación, ignorándose el 
conflicto y la violencia que también residen detrás de 
las relaciones sociales entre las minorías étnicas. Cabe 
señalar, además, que los rituales de sanación suelen 
ser un reflejo de esos conflictos, por ejemplo, cuando 
tal clase de ritual tiene como cometido redirigir el 
mal de la persona enferma a quien se asume que se lo 
envió mediante prácticas asociadas a brujería (Eroza 
y Magaña, 2017).4 

En contraste, como también sostiene Menéndez 
(2016), la interculturalidad en salud tiene vida propia 
y posee profundas dimensiones históricas, al ser un 
efecto del contacto entre grupos humanos. Es por tanto 
observable en cualquier contexto temporal y espacial; 
incluso las políticas en salud orientadas a inducir a los 
indígenas a la utilización de servicios sanitarios han 
colaborado al respecto. Amén de sus propósitos, estas 
tentativas institucionales han propiciado procesos 
interculturales no previstos (Holland, 1963; Harman, 
1969; Freyermuth, 1993). Menéndez (2016) propone 
considerar esta clase de interculturalidad como una 
fuente de conocimiento de las problemáticas de salud, 
así como de recursos y expectativas que los grupos 
subalternos mantienen en aras de solucionarlas, antes 
de desarrollar programáticas encaminadas hacia el 

Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



115

mismo objetivo y así preservar los saberes étnicos y 
populares en salud. No obstante, también es necesario 
problematizar algunas de las concepciones y prácticas 
relativas a la salud y la enfermedad por parte de los 
grupos que las sustentan. 

Como es posible apreciar,  la  noción de 
interculturalidad en salud remite principalmente a 
un conjunto de políticas basadas en un imaginario de 
concepciones y prácticas definidas como medicina 
tradicional. Si bien el movimiento indígena ecuatoriano 
formuló el concepto para la transformación radical de 
las estructuras, relaciones e instituciones coloniales, 
posteriormente se le confirió un carácter que deja de 
lado el cuestionamiento del trasfondo monocultural y 
hegemónico del Estado (Walsh, 2008; Ramírez, 2009; 
Menéndez, 2016). En esta disputa de significados 
es donde se encuentran las principales “fallas” en su 
implementación, las cuales pudieran estar favoreciendo 
un mayor desgaste en la relación entre los saberes de los 
indígenas y los biomédicos. 

Se puede afirmar, por una parte, que los temas de 
interculturalidad en salud son mucho más complejos 
que el solo encuentro entre formas de entender y actuar 
en referencia a la salud y la enfermedad. Por otra parte, 
hay otros muchos condicionantes que obstaculizan 
la interacción de las poblaciones indígenas con los 
profesionales de la salud y sus instituciones. 

Derivado de lo anterior, es nuestro propósito 
destacar y problematizar, a partir de nuestra experiencia, 
diferentes temas que, consideramos, complejizan la 
relación de las poblaciones indígenas con la medicina 
alopática y sus representantes, y complican la resolución 
de las problemáticas de salud de las primeras. Para ello 
juzgamos pertinente abordar diferentes temas, cuya 
mediación explica, al menos en parte, tal orden de cosas.

Condicionantes estructurales

En una escala de mayor amplitud es necesario 
identificar circunstancias que operan como dimensiones 
estructurales e inciden de manera relevante en el 
comportamiento de las poblaciones indígenas hacia los 
servicios de salud. Dentro de esta categoría se incluyen 

condiciones materiales de vida que favorecen u 
obstaculizan la posibilidad de utilizar la oferta médica, 
y sobre todo de adherirse a los mandatos estipulados 
por los profesionales de la salud. En ello tercian, por 
ejemplo, las circunstancias materiales con las que las 
personas, en un contexto económico, geográfico y 
sociocultural dado, afrontan su existencia, así como el 
burocratismo institucional.

Es importante mencionar el aislamiento de muchas 
personas y las distancias geográficas que deben 
sortear desde sus comunidades para dirigirse al 
espacio de atención más cercano. A esto habría que 
sumar los recursos materiales y económicos de los 
que la gente dispone para movilizarse, por ejemplo, la 
infraestructura carretera y de otras vías de traslado, los 
medios de transportación, el dinero para cubrir el costo 
de desplazamiento, las condiciones climáticas, entre 
otros factores. Aunque los programas de salud se dirigen 
a población abierta, lo cual significa que toda persona 
tiene derecho a ser beneficiaria, tales condicionantes 
marcan grandes diferencias a la hora de contar con la 
posibilidad de seguir o no las pautas estipuladas por las 
instituciones de salud.5 

Es de mencionar, empero, que aun cuando la 
infraestructura en salud se ha ampliado durante los 
últimos años, continúa siendo proporcionalmente 
insuficiente y, en su mayoría, solo dispone de unidades 
de atención primaria que, por ejemplo, en estados como 
Chiapas no cuentan con medicamentos ni insumos 
suficientes para brindar la atención en ese nivel 
(Carrasco, 2017). Esto implica que, para complicaciones 
de salud de mayor gravedad, es necesario trasladarse 
a centros de población en los que es posible obtener 
atención especializada; incluso, en muchas ocasiones 
ni las unidades médicas disponen de servicio de 
ambulancia en funcionamiento, es decir, con chofer o 
con gasolina. 

Otro factor reside en el hecho de que las personas 
son condicionadas por criterios burocráticos que las 
instituciones de salud establecen a la hora de decidir si 
alguien cuenta o no con el derecho de ser atendido en 
función del organismo al que se está afiliado. Se trata 
de razones que, si bien para el personal que labora en 

Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



116

ámbitos médicos institucionales son consabidas, no 
es así para los usuarios de los servicios de salud de 
estos contextos, aunque hemos constatado que en 
ocasiones tampoco el personal administrativo tiene 
claridad respecto a los cambios que se hacen cada cierto 
tiempo a los lineamientos de afiliación. Si por añadidura 
consideramos el bajo nivel de educación formal que 
prevalece en tales contextos y lo que ello conlleva ante 
la necesidad de tramitar la afiliación institucional, la 
disposición de emprender una gestión eficaz en pro de 
la salud se complica aún más.6

En la reticencia de los indígenas de adherirse a 
las medidas preventivas de atención y de cuidado 
promovidas institucionalmente también interviene su 
gran recelo hacia los establecimientos de salud y hacia 
quienes allí laboran, en parte porque, con frecuencia, 
quienes prestan atención en sus localidades suelen 
ausentarse durante horas y hasta días en los que 
deberían estar disponibles en su centro de trabajo, 
lo cual resulta más problemático en poblados en los 
que la única infraestructura médica disponible está 
constituida por centros de salud, clínicas y/o unidades 
médicas rurales que generalmente solo disponen de un 
médico y de un personal de enfermería. 

Aunado a este panorama es de mencionar que, 
en estos contextos, además del burocratismo que 
caracteriza al personal institucional de salud por 
doquier, el mal trato a los pacientes por parte del 
mismo expresa como trasfondo el desprecio hacia 
sus condiciones de pobreza y su escasa o nula 
educación formal, así como, en lo que concierne a las 
poblaciones indígenas, una postura racista desde la 
que apriorísticamente se juzga a sus miembros como 
ignorantes, obstinados y hasta supersticiosos a partir 
de su sola condición étnica y de sus formas propias de 
entender y actuar ante lo que consideran ser causas 
y efectos de sus problemáticas de salud. Todo esto 
suele traducirse en un trato despótico y autoritario 
o, en su defecto, en una condescendencia paternalista 
a partir de estereotipos de lo étnico en los que hablar 
de usos y costumbres, e incluso de cultura, resulta 
una forma disfrazada de referirse a lo que consideran 
ignorancia y obstinación.

En lo que se refiere a problemas de salud que 
requieren hospitalizar a una persona, de igual modo 
prevalece una resistencia ante la sola disyuntiva. La 
gente de las comunidades tiende a asumir que en los 
hospitales se corre un alto riesgo de muerte o que 
incluso uno puede allí ser ultimado, lo cual viene 
acompañado de poca información sobre la situación de 
salud del paciente una vez que este se encuentra allí o, 
incluso, de actos de negligencia por parte del personal 
de salud. Se trata de una idea basada en parte en 
referencias indirectas, pero también en la experiencia 
propia, aunque igualmente pesa el hecho de que, con 
frecuencia, cuando se decide trasladar a una persona a 
un contexto hospitalario, a menudo ello ocurre cuando 
el enfermo ha alcanzado un estado crítico, en lo que 
también influyen otras lecturas y tratamientos previos 
de los síntomas que en dado momento presenta. En 
la resistencia a la hospitalización, por consiguiente, 
también influye el dilema de afrontar gastos para 
trasladar a quien fallece de vuelta a su comunidad.

Un tema más a comentar en este apartado se 
refiere al hecho de que, en la falta de apego a medidas 
preventivas y a las prescripciones o tratamientos 
médicos que implican prácticas profilácticas, media 
en gran medida la dificultad de las personas para 
mantenerse en condiciones ambientales saludables, 
exentas de agentes patógenos, dado el deterioro que 
han experimentado los entornos en los que la gente 
reside debido, entre otros factores, como refiere 
Ramírez, a políticas económicas de gran envergadura 
y de profundo impacto ambiental como lo son, por 
ejemplo, aquellas relacionadas con la agroindustria y 
la industria extractiva (Ramírez, 2014). No se pueden 
soslayar, empero, las pobres condiciones de higiene 
que muchas personas en estos contextos mantienen, 
lo que en ciertos casos es debido a la ausencia de agua 
potable y servicios de drenaje. 

En materia de medicación y tratamiento, la falta de 
apego suele relacionarse con la carencia de recursos 
económicos para la compra de medicamentos, que 
deberían ser gratuitos para las personas afiliadas 
a las instituciones, o con la dificultad para llevar, 
por ejemplo, alguna dieta indicada dada la falta de 

Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



117

disponibilidad o la inaccesibilidad en muchos poblados 
de algunos de los alimentos prescritos.

De modo paradójico, debido a la estratificación 
social que se ha ido desarrollando durante varias 
décadas en algunos contextos indígenas, hay entre 
ellos quienes, por contar con los recursos económicos 
necesarios, recurren a servicios privados de salud, lo 
cual tampoco les garantiza una buena atención y sí les 
representa riesgos de ser víctimas de abuso.7 

Más que de manera aislada, todas estas dimensiones 
interactúan en la configuración de la vulnerabilidad en 
relación con la salud y también en las dificultades para 
atenderla tal y como las políticas sanitarias, al menos 
en el discurso, esperarían. 

Dimensiones culturales

Es preciso problematizar también lo que se entiende por 
cultura en relación con la salud. Uno de los primeros 
temas que surgen es el de la lengua, que en varios 
ámbitos resulta un obstáculo para la comunicación 
entre el personal de salud y los usuarios indígenas 
de servicios médicos. Aunque en ciertos espacios se 
cuenta con personas que operan como intérpretes, 
solo de manera parcial dicha medida permite superar 
el escollo, lo cual no es siempre el caso. En el trabajo de 
campo realizado en la zona Altos de Chiapas en 2017 
y a través de solicitudes de información al Instituto 
de Salud de Chiapas identificamos que, habiendo 
presupuesto para la contratación de intérpretes, no 
se empleaban para labores de interpretación, sino que 
se contrataba personal de enfermería e intendencia 
hablantes de alguna lengua local para que hicieran 
la labor de traducción (Carrasco, 2017). Se observó, 
además, que cuando había alguna persona que fungía 
como intérprete, por ejemplo para transmitir mensajes 
sobre salud sexual y reproductiva a mujeres convocadas 
a pláticas, esta podía verse compelida a omitir ciertos 
contenidos al asumir que las incomodarían. Lo anterior 
pone de relieve el hecho de que en la comunicación 
intercultural también intervienen valores y que, por 
lo mismo, estos deben ser parte del diálogo. Aunque 
se han realizado esfuerzos por generar estrategias 

de capacitación a promotoras de salud sexual y 
reproductiva que respeten sus valores culturales para 
crear reflexión sobre la propia salud (Madrid, Montejo 
y Madrid, 2006), los contenidos didácticos generados 
por ellas no forman parte de las técnicas utilizadas por 
el personal para los talleres de promoción de la salud. 

Pero el tema de la lengua es solo el más obvio entre 
todos los problemas vinculados con la comunicación 
intercultural en salud. 

Un discurso vigente en el diseño de políticas públicas 
en salud apunta a la necesidad de idear estrategias 
con “pertinencia cultural”. Esto quiere decir, como 
inicialmente mencionamos, que se deben implementar 
programas para favorecer el diálogo horizontal entre 
profesionales en salud y las poblaciones a las que 
atienden, así como, por consecuencia, tal y como sugería 
Menéndez (2016), que respondan a las necesidades de 
estas, en concordancia con las problemáticas de salud 
que enfrentan en sus contextos y con las formas en las 
que actúan ante ellas, o bien que realmente ofrezcan las 
alternativas de resolución que proponen. 

Por otro lado, en las políticas se ha propuesto 
trabajar la competencia de “ser culturalmente capaz”, 
que implica un punto de vista político según el cual 
se reconocen los impactos de la colonización y las 
complejidades del racismo, así como el poder y el 
privilegio que persisten en las sociedades dominantes. 
Lo anterior se propuso a través de un programa que 
sirvió para mejorar las habilidades de enseñanza a 
profesores de medicina, diseñado para reconocer 
la complejidad de los espacios interculturales y así 
reducir disparidades y mejorar los resultados de la 
salud indígena al reconocer las prácticas de salud 
discriminatorias o el impacto negativo que muchos 
pobladores han sufrido al momento de requerir servicios 
de salud. Esta política se ha llevado a efecto en las 
universidades con profesores que enseñan medicina, 
aunque aún no se ha implementado en políticas públicas 
de educación en salud (Dudgeon, Wright y Coffin, 2010; 
Durey et al., 2016) 

Lo anterior parece responder al hecho de que en 
los esfuerzos institucionales por poner en práctica la 
pertinencia cultural, lo que supone establecer canales 

Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



118

adecuados de comunicación, persisten estereotipos 
estigmatizadores en torno a las creencias y valores de 
las culturas indígenas que obstaculizan un verdadero 
diálogo, así como perspectivas más de fondo en el diseño 
de políticas sanitarias. 

Al ser la interculturalidad un tema que debe estar 
incluido en las agendas de las instituciones, se continúan 
aplicando viejas y fallidas estrategias. Ya en los años 
setenta se crearon en espacios médicos institucionales 
secciones en las que terapeutas indígenas ofrecerían 
sus servicios. También se promovió la formación de 
organizaciones de los mismos; se crearon espacios 
de intercambio de saberes y se erigieron centros de 
atención para operar colectivamente. Políticas de 
este tipo propiciaron que a estas organizaciones se 
incorporaran individuos que no eran curanderos, 
pero que vieron una coyuntura para beneficiarse 
políticamente. 

En ningún caso esta clase de iniciativas tuvo algún 
impacto significativo, ni como opciones de atención 
para las poblaciones locales ni mucho menos en 
términos de haberse logrado una integración entre 
las prácticas médicas indígenas y las de los médicos. 
Tampoco en lo relativo a la solución de problemáticas 
de salud en los ámbitos locales. 

Uno de los casos documentados fue el del hospital 
mixto de Cuetzalan, en Puebla, que funcionó por 
un tiempo. Inicialmente se abrió con un enfoque 
biomédico e integracionista común a finales de los 
años cincuenta, y fue administrado por la Secretaría de 
Salud; sin embargo, a partir del auge del indigenismo 
participativo y de la sensibilidad de los funcionarios 
del Instituto Nacional Indigenista desde 1978, se logró 
que en 1990 fuera un hospital mixto que brindaba 
atención tanto de medicina indígena, como biomédica, 
donde se solicitaba la participación de los curanderos y 
de las parteras para hacer ajustes al diseño del hospital 
a fin de adecuarlo a las necesidades de su contexto 
(Duarte et al., 2004). Sin embargo, la complejidad 
de las interacciones entre los médicos alópatas y los 
médicos tradicionales, más los constantes cambios 
de administración, derivaron en la organización 
independiente de estos últimos, en la que hubo 

rupturas y continuidades; se ha documentado que 
algunos salieron de la organización y abrieron 
consultorios privados, valiéndose de una combinación 
de lógicas terapéuticas de altos costos que la población 
local no podía cubrir (Milano, 2007). La experiencia de 
Cuetzalan, de tal suerte, pese a haber experimentado 
un periodo promisorio, terminó convirtiéndose en un 
ejemplo emblemático de las fallas que en materia de 
interculturalidad han experimentado las iniciativas 
institucionales, particularmente en el mediano y largo 
plazo.

Un ejemplo de actualidad lo constituyen las “casas 
maternas”, espacios de atención al embarazo y al 
parto operados por parteras que han sido construidos 
como parte de la infraestructura médica institucional. 
Se observó que son un recurso muy ocasionalmente 
utilizado por las mujeres de las comunidades y, cuando 
este es el caso, el accionar de las parteras tiene lugar bajo 
la estrecha vigilancia del personal médico. 

El sistema de salud ha mantenido durante las 
últimas décadas un vínculo con las parteras, a quienes 
considera necesarias a la hora de mediar con las mujeres 
de las comunidades en el cometido de promover la salud 
materna, pero cuyos saberes y prácticas no dejan del 
todo de considerarlas inapropiadas y hasta riesgosas. 
Desde esta óptica, el rol que se les otorga es el de fungir 
como promotoras de la adherencia a las medidas de 
control médico del embarazo y el parto, tal y como 
estipulan las instituciones de salud en los espacios 
en los que operan.8 Para complicar más las cosas en 
lo que concierne a las parteras, en algunos contextos 
comunitarios aquellas que han sido capacitadas por el 
sistema de salud se han vuelto objeto de desconfianza 
por parte de muchas mujeres y, por tanto, evitan 
consultarlas.9 En contraste, algunas comadronas que 
viven en contextos donde se han experimentado mayores 
transformaciones culturales han sido capacitadas 
por organizaciones civiles para la interrupción del 
embarazo con medicamentos, y son buscadas por las 
mujeres de algunas comunidades porque ofrecen una 
alternativa que el Estado penaliza —la interrupción 
segura del embarazo con medicamentos dentro de las 
primeras nueve o diez semanas de gestación—. Estos 

Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



119

son temas complejos porque en las comunidades donde 
las parteras son invitadas a las capacitaciones para la 
interrupción del embarazo con medicamentos, pueden 
ser estigmatizadas o acusadas por personas de la propia 
comunidad, ante un acto que el Estado penaliza y los 
valores locales condenan, lo cual puede colocar a las 
parteras y a las mujeres que interrumpen su embarazo 
en una situación de vulnerabilidad (Benítez, 2019). 

En realidad, quienes diseñaron esta política no 
terminan de entender el rol de las parteras en sus 
comunidades más allá de la atención del embarazo 
y el parto, ni tampoco los motivos por los cuales las 
mujeres en gestación y en trabajo de parto prefieren 
ser atendidas por ellas en sus propios hogares, espacios 
en los que todos los miembros de la familia pueden 
ser partícipes, y quieren vivir dicha experiencia en las 
condiciones que ellas consideran más convenientes. 

Esta preferencia entra en conflicto con la presión 
que las mujeres enfrentan para que sus partos sean 
atendidos en establecimientos médicos, donde además 
de verse restringida la presencia familiar se llevan 
a cabo prácticas que a muchas mujeres les resultan 
violentas. Un ejemplo reside en el hecho de que al 
término del parto sean obligadas a bañarse con agua 
fría, lo que contraviene la tradición de mantenerse 
cerca de una fuente de calor. 

No desestimamos la conveniencia de promover la 
seguridad de las mujeres y de sus hijos ni de garantizarla 
mediante la vía institucional. Son de mencionar las 
acciones de algunos profesionales en salud que hemos 
observado y consideramos que resultan plausibles. 
Se trata de casos en los que se permite a las mujeres 
y a sus familias, quienes también participan en las 
decisiones, que las parteras atiendan el parto, y se 
solicita tan solo llevar el control del embarazo en el 
establecimiento de salud, así como recurrir al mismo 
en caso de complicación. Es de mencionar también 
el proceder de médicos que realizan intercambios 
de saberes con parteras para brindar mejor atención 
y confort a las mujeres en gestación; ello posibilita, 
por ejemplo, que la partera se apoye en un estudio 
de ultrasonido realizado por alguien del personal de 
salud en su propio espacio institucional, y que este a 

su vez solicite a la partera proporcionar un masaje a 
la mujer cuando surge la necesidad de voltear al bebé. 

E s t o s  e j e m p l o s  s o n  p r u e b a  d e  q u e , 
independientemente del diseño de políticas, la 
experiencia situada, así como una actitud abierta 
y sensible de los profesionales de la salud en las 
comunidades, posibilita un diálogo positivo en pro 
de la salud. Nuestra crítica, por tanto, se dirige 
a la falta de retroalimentación que los hacedores 
y ejecutores de políticas sanitarias mantienen 
con el personal subordinado que, por laborar 
en contextos comunitarios, conoce de cerca las 
problemáticas particulares, así como opciones viables 
de su resolución.

En relación con lo anterior, cabe agregar que 
en los municipios más vulnerables de Chiapas el 
personal médico suele verse atrapado entre órdenes 
contradictorias que complican su quehacer y su 
relación con la gente que atiende. Esto porque, por 
un lado, recibe indicaciones del Banco Interamericano 
del Desarrollo a través de la Iniciativa de Salud 
Mesoamérica, que concede préstamos, provee insumos 
y exige que todos los partos se atiendan en clínicas, 
mientras, por otro lado, recibe indicaciones de la 
Dirección General de Planeación y Desarrollo en 
Salud para realizar el parto humanizado, priorizando 
la autonomía en las decisiones de la mujer respecto 
a dónde, cómo y con quién parir. Lo anterior deja al 
personal en un dilema que se resuelve con criterios 
personales.10

 
Los significados socioculturales del padecer

Ha sido patente el hecho de que entre el funcionariado 
que ha promovido esta clase de políticas no ha existido 
una comprensión de lo que las concepciones y prácticas 
en torno a la salud y la enfermedad de las personas 
indígenas significan en el entorno sociocultural en que 
tienen lugar. 

Es de mencionar que en la promoción de programas 
interculturales en salud ha sido influyente el papel 
de algunos antropólogos al haber hecho visible la 
importancia de los significados que los grupos étnicos 

Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

120

confieren a la salud y la enfermedad, así como al carácter 
de sus prácticas de atención, y la relevancia de conocer 
estas prácticas por parte de los profesionales de la salud 
al interactuar con las personas de las comunidades. Sin 
embargo, la lectura reduccionista que ha prevalecido 
sobre tales significados dista de dar cuenta, como 
refiere Knipper (2006), de su complejidad. Por el 
contrario, ha contribuido a la superficialidad que 
caracteriza a los programas interculturales en salud. 

Nos referimos a toda una diversidad de conceptos 
que erróneamente algunos antropólogos, y médicos 
con intereses antropológicos, equiparan vis a vis 
con categorías médicas, asignándoles una etiología 
acotada en términos taxonómicos.11 Por citar 
algunos ejemplos, conceptos como susto, nervios, 
aire o vergüenza, entre otros, más que referirse 
a padecimientos concretos o a, erróneamente 
llamados, síndromes de filiación cultural,12 aluden a 
una miríada de experiencias personales, a la vez que 
socioculturales, manifiestas en diversos malestares 
y dolencias, con un componente emocional, con 
frecuencia asociados a creencias religiosas o a ideas 
relativas a brujería, que aluden a las causas de la 
enfermedad pero en los que también operan como 
trasfondo las tensiones ligadas a la vida social. Es 
un error asumir que estos padecimientos resulten 
de una causa común en todos los casos que pudieran 
reportarse bajo el mismo nombre y definirse en 
términos de un marco causal delimitado como 
pretenden la biomedicina y la llamada etnomedicina. 

Tales conceptos son significativos al revelar el tipo 
de experiencias que desde un plano emocional y afectivo 
inciden en la salud de las personas, así como las razones 
por las cuales estas entienden y viven sus padecimientos 
con una lógica diferente a la de los médicos. Nos hace 
reparar en que el enfermar, en esta clase de contextos, 
se relaciona con aspectos que son parte de una 
cotidianeidad ligada a difíciles condiciones de vida, 
que van de la mano de la pobreza y la marginación y de 
tensiones sociales, razón por la cual conceptos como 
los enunciados líneas arriba pueden ser pensados como 
recursos de expresión que dan cuenta del padecer y el 
sufrir socioculturalmente situados.

No se trata de asumir que la atención de esta 
clase de problemas es asunto exclusivo de los 
curanderos y que, por lo mismo, los profesionales de 
la salud deban hacerse a un lado, sino de entender 
el sentido que la gente le otorga a sus males y cómo 
actúa en consecuencia. Es decir, la atención no debe 
limitarse a proporcionar una consulta impersonal y 
restringida a los aspectos fisiológicos y a prescribir en 
consecuencia de manera rutinaria, sino a abrirse a la 
comunicación, lo cual también resulta un reto, porque 
escuchar implica poner atención a las necesidades del 
otro y ayudarle a identificarlas. Lo que usualmente 
sucede es que se busca la coincidencia entre las 
preguntas dirigidas a identificar los síntomas con 
las enfermedades sin que por regla general sean 
considerados los aspectos emocionales fuente de 
entendimiento del malestar.

Resulta harto común que quienes utilizan los 
servicios médicos demanden escucha y atención. 
La escucha opera por sí misma y tiene una eficacia 
terapéutica que colabora con un importante grado de 
eficiencia en la promoción del apego de los pacientes 
a la atención y a las recomendaciones médicas. Esta 
posibilidad, bajo la lógica de la práctica médica, es 
inviable dada la carga de trabajo, el papeleo burocrático 
y la escasez de insumos para la atención, sin dejar de 
lado la indiferencia. 

Las concepciones en torno al cuerpo 
y su traducción cultural

Un tema relevante respecto a la comunicación 
intercultural en salud lo constituye la imagen y 
funcionalidad del cuerpo como signo de bienestar 
o malestar. Una idea que persiste con gran fuerza en 
poblaciones indígenas es la de considerar un cuerpo 
robusto u obeso como signo de salud y bienestar en 
un sentido amplio, de manera que refleja, además de 
salud fisiológica, un buen estatus socioeconómico 
que permite al propio cuerpo estar bien alimentado 
y fuerte. De manera complementaria, se juzga que un 
cuerpo que es capaz de mantenerse activo da cuenta de 
una buena salud.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

121

Resulta este un tema digno de tener en mente en 
la interacción con cierto tipo de pacientes, como por 
ejemplo las personas diabéticas. Estas tienden a referir 
el desconcierto que les causa el hecho de que, aun 
habiendo estado obesas —saludables— durante un 
periodo previo a su enfermedad, su salud se hubiese 
visto deteriorada. Idea que suele ser motivo de objeción 
para los propios pacientes cuando se les ordena observar 
una dieta y ejercitarse, sobre todo si se les informa que 
la finalidad es reducir el peso y la masa corporal. 

Es de agregar que en contextos indígenas, donde 
el maíz es particularmente valorado como fuente de 
energía que provee fortaleza al cuerpo y lo mantiene 
vivo, el precepto de evitar el consumo de alimentos 
elaborados con dicho grano es una fuente de refutación 
y resistencia. 

Es también de mencionar la contrariedad que los 
pacientes diabéticos experimentan a causa de las 
prescripciones alimentarias, que les resultan drásticas, 
razón por cual oponen una gran resistencia a seguirlas, 
o bien la prescripción de fármacos que no deja de ser 
problemática, al acarrearles complicaciones a su salud. 
Resulta este, sin duda, uno de los temas más complejos 
de mediación intercultural en salud.13 

Otro aspecto a considerar en la mediación 
intercultural reside en el hecho de que en estos 
contextos la gente suele referirse a ciertas partes del 
cuerpo, como por ejemplo el corazón y la cabeza, sin 
que ello signifique literalmente que estén hablando 
de lo que desde nuestra perspectiva se entiende por 
tales términos. Cuando se habla de la cabeza es posible 
que una persona esté aludiendo a sensaciones que 
experimenta también en el cuello y los hombros.14 
En lo que concierne al corazón, más que al órgano en 
concreto, en ciertos ámbitos culturales las personas 
se están refiriendo a toda el área que va del abdomen 
hasta el pecho. Para hacer aún más complejas las 
cosas, se trata en ocasiones de conceptos que no solo 
aluden a aspectos orgánicos, sino a conexiones con el 
ámbito de lo espiritual tanto desde una perspectiva 
religiosa, como de lo que desde un ethos colectivo 
define la integridad de la persona en términos de 
estatus social —por ejemplo, tener familia es estar 

completo, pero también ser responsable de ello—. 
Se trata, podría decirse, de un continuum entre las 
dimensiones corporales y las socioculturales que 
conforman al ser humano y que interactúan en las 
experiencias del padecer de manera dinámica entre el 
individuo y su entorno. Se requiere, por tanto, de no 
dar por sentado que uno sabe de qué se está hablando 
cuando las personas mencionan algún órgano o parte 
de la anatomía humana, sino de explorar qué es lo 
que la persona en realidad está diciendo. Este ejemplo 
muestra una más de las complejidades del lenguaje en 
relación con la traducción intercultural.

De manera similar se puede hablar de las calidades 
fría y caliente con las que, desde la óptica de las 
personas, se hace referencia a estados saludables o 
mórbidos. Se considera que debe existir un balance 
entre ambas calidades en el cuerpo como condición 
para estar sano. Existen factores ambientales, 
alimentarios, cosmológicos y morales15 asociados a 
estos estados, a los que el cuerpo puede verse expuesto 
de manera excesiva, y afectado en consecuencia. 
De tal suerte, cuando la gente señala alguna de 
estas dos condiciones no necesariamente está 
aludiendo al frío o al calor en términos estrictos de 
temperatura, sino a la fuente de los malestares que 
se experimentan.16 Se trata de categorías que la gente 
puede utilizar para describir y explicar, inclusive, 
síntomas y dolencias relacionados con enfermedades 
médicamente definidas y diagnosticadas, así como los 
efectos que en sus cuerpos puede tener el consumo 
de diferentes alimentos y hasta medicamentos a los 
que se les atribuye una u otra calidad. Se trata de una 
lógica que suele estar presente en el diálogo que las 
personas establecen con los médicos, a menudo sin 
que estos se enteren, y por lo mismo puede influir en 
su comportamiento como pacientes.

Ideas relativas a las causas de los padecimientos

El ejercicio de escuchar para entender el padecimiento 
del otro es complejo. Resulta común también que 
cuando se le pregunta a alguien qué es lo que le ocurre 
y qué es lo que le causó su problema de salud, responda 

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

122

con experiencias que en principio no parecen guardar 
relación con lo que se le ha preguntado. 

Al preguntar, por ejemplo, a personas con diabetes 
cómo inició su padecimiento, hay quienes sitúan el 
evento a partir de que comenzaron a experimentar 
síntomas como sed extrema y necesidad de orinar 
con frecuencia, evento al que a menudo atribuyen 
el hecho de haber previamente experimentado una 
impresión emocional. Sin embargo, hay individuos 
que relatan eventos aún más distantes en el pasado, 
cuando tuvieron alguna impresión emocional, algún 
disgusto, un susto o bien una tristeza recurrente, ello 
a consecuencia de situaciones interpersonales difíciles, 
en ocasiones perdurables. 

Esto es indicativo de la presencia de problemáticas 
de la vida cotidiana sobre las cuales es complicado ejercer 
control y que, por lo mismo, también resultan fuentes 
de ansiedad que propician emociones inconvenientes, 
las cuales desempeñan un rol relevante en el proceso 
de enfermar. Es posible incluso que las personas hablen 
acerca de los contenidos de sus sueños como signos 
de lo que ellas juzgan que detonó sus males, pero que 
también guardan relación con situaciones que son 
fuentes de tensión y que las personas conectan con 
nociones de castigo divino o brujería, inducidas por 
ansiedades relativas al proceder propio en términos 
morales, o a conflictos, reales o imaginados, que nutren 
la sospecha de que alguien ha causado o está causando 
daño a uno por la segunda vía. Esto habla de tensiones 
sociales que, por diversos motivos, no son infrecuentes 
en las dinámicas de la vida comunitaria.

Para tratar estos temas se consulta mayormente a 
sanadores, que con sus diagnósticos suelen ratificar las 
sospechas de este tipo. Por regla general, la consulta 
con ellos tiene lugar con reserva y en secrecía, por lo 
que pensar en que ellos puedan tratar a sus pacientes 
en espacios públicos está condenado al fracaso dadas 
las implicaciones en la vida social. 

Por lo demás, es importante comentar que tanto los 
sueños que sugieren brujería, como los diagnósticos 
de los curanderos relacionados con la misma, pueden 
resultar fuente de tensión emocional que, por sí misma, 
perjudica la salud. 

En relación con lo anterior, de manera previa o 
paralela al tratamiento médico, muchas personas 
tienden bien a someterse, o bien a emprender ellas 
mismas rituales destinados a erradicar o anular la 
influencia de lo que se considera que está originando 
su mal, aun si se trata de uno médicamente definido. 
Paradójicamente, aunque los diagnósticos relacionados 
con brujería pueden tener impactos emocionales 
negativos para la salud, es probable que los rituales 
tendientes a contrarrestar sus efectos constituyan, a su 
vez, un mecanismo encauzado al manejo de la ansiedad 
y el miedo que las ideas causales de este tipo conllevan. 

Lo importante, a fin de cuentas, es entender el 
significado que se le puede otorgar a los padecimientos 
en el marco de ciertas perspectivas culturales, así como 
por qué se responde de determinada manera ante 
ellos. Pero es también relevante percatarse de que las 
experiencias sociales y la forma en que se viven pueden 
ser fundamento de tensión emocional que igualmente 
repercute en la salud, lo que debe ser tomado en cuenta 
por todo cuanto encierra social y culturalmente. 

De lo anterior se desprende que hablar de cultura en 
referencia a la salud y la enfermedad no es solo enunciar 
un listado de simples variables de lo que consideramos 
ser cultural y organizarlas de manera taxonómica 
y mecanicista, análogamente a la construida por la 
medicina científica.

Un último tema a considerar en este apartado en 
torno a cómo la cultura incide en el comportamiento 
de las personas respecto a la atención de la salud se 
relaciona con los valores, entre los que sobresalen los 
relativos a los roles de género que afectan las decisiones 
en torno a la salud de las mujeres. En general ellas 
suelen verse forzadas a postergar la atención de sus 
males, sobre todo en ámbitos médicos, por parte de sus 
cónyuges, aunque también influye su falta de autoestima 
dada su desventajosa posición social. Los varones, por 
su parte, tienden a posponer su atención por motivos 
diferentes, entre los que sobresale la necesidad de 
ocupar la mayor parte de su tiempo en el trabajo, pero 
también por asumirse fuertes y resistentes, lo que suele 
impedir que busquen atender sus malestares o propiciar 
que si lo hacen sea solo hasta que estos se compliquen. 

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

123

La interculturalidad preexistente en salud

La interacción entre las concepciones y prácticas 
en torno a la salud y la enfermedad de los indígenas 
y la medicina científica ocasionada por políticas 
sanitarias no es un fenómeno reciente. A partir de 
los años cincuenta comenzaron a introducirse en las 
comunidades los programas de salud, que promovían 
la adopción de prácticas de higiene a través de diversas 
estrategias, entre ellas la educación. Para tal fin, las 
instituciones capacitaron a personas indígenas para que 
se convirtieran en promotores de salud con el propósito 
de que incidieran en la conducta de las poblaciones 
en materia de sanidad (Holland, 1963; Harman, 1969; 
Freyermuth, 1993; Köhler, 1975). Se puede decir que 
fueron ellos los primeros actores en salud cuyas 
prácticas combinaron sus referentes culturales con 
los de la medicina científica. Empero, lo hicieron con 
lógicas propias, aunque en ello también intervinieron 
los pacientes indígenas.

A los medicamentos de patente, por ejemplo, se 
les asignaron calidades frías o calientes de acuerdo 
con sus características y efectos, y a las inyecciones se 
les atribuyó la capacidad de contrarrestar los efectos 
de la brujería. El suministro de vitaminas, máxime 
inyectadas, inició como una práctica común con 
el objetivo de proporcionar o restituir la fortaleza 
al cuerpo, idea manifiesta en conformidad con la 
ya mencionada concepción de que la capacidad de 
mantenerse activo es reflejo de buena salud (Holland, 
1963; Harman, 1969), idea que persiste. 

Con el tiempo, ante los cambios operados en 
términos de políticas públicas, al final de cada 
periodo administrativo muchos promotores, al verse 
desempleados, optaron por establecer sus propias 
farmacias en las comunidades y convertirse así en 
referentes de atención a la salud en las mismas. De forma 
similar, se puede hablar del uso de la farmacopea por 
parte de terapeutas indígenas, en la elaboración de sus 
medicamentos y en la aplicación de tratamientos, lo cual, 
como refiere Menéndez (2016), no resulta un fenómeno 
reciente. Los médicos tradicionales que habían formado 
parte del personal del hospital mixto de Cuetzalan, 

tras su salida por el cambio de administración, 
establecieron consultorios de medicina tradicional en 
la cabecera municipal en los que prescribían remedios 
que combinaban plantas medicinales y métodos de 
preparación tradicionales o industrializados que 
compraban a empresas comerciales, disponibles en 
diversos estados de la República, llamados fitoterápicos 
(Milano, 2007). En el mismo marco referencial es 
de mencionar la presencia en las comunidades de 
especialistas en aplicación de inyecciones, sobre todo 
de vitaminas, en lo que también participa la lógica de 
fortalecer el cuerpo y mantenerlo activo. Se puede hablar 
también de la combinación de medicamentos alópatas 
para la interrupción del embarazo, con infusiones de 
plantas medicinales para evitar los cólicos o malestares 
provocados por las pastillas que ofrecen las parteras que 
recibieron asesoría para la interrupción del embarazo 
con medicamentos por parte de organizaciones civiles 
(Benítez, 2019). Tampoco se pueden soslayar en este 
escenario las prácticas de autoatención que combinan 
el uso de farmacopea con la herbolaria, con una gran 
diversidad de recursos tanto de origen local, como de 
otras latitudes. Todo ello habla por derecho propio de 
lo que es la interculturalidad entre los referentes de 
la medicina alopática y las concepciones y prácticas 
indígenas.

Hoy día, no obstante, en la interculturalidad en 
salud conviven otros muchos referentes y actores 
muy heterogéneos que configuran la abigarrada red 
de opciones de atención entre los que se encuentran: 
espiritistas, ministros religiosos de diversas Iglesias, 
empleados de farmacias, empresas productoras y 
distribuidoras de suplementos alimenticios que se han 
introducido en las comunidades mediante la creación 
de amplias redes de distribuidores indígenas, médicos 
privados con diferentes especialidades, organizaciones 
civiles, médicos alternativos, instituciones públicas, 
así como personas que conforman las redes sociales de 
los individuos en búsqueda de salud y que constituyen 
una fuente de consejería médica, en lo que concierne al 
uso de herbolaria, de medicamentos, a la conveniencia 
de recurrir a determinados actores relacionados con 
la atención a la salud, etcétera.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

124

En el papel, cada uno de estos recursos, pero 
sobre todo los actores que se encuentran detrás de los 
mismos, compiten y suelen considerarse mutuamente 
excluyentes. Resulta frecuente escuchar cómo se 
descalifican unos a otros. Sin embargo, esto no es la 
regla; siempre hay espacio para condescender, pero 
lo más importante es que las personas que recurren a 
ellos son quienes articulan, a través de sus itinerarios 
terapéuticos, todas estas opciones de acuerdo con el 
curso de su padecimiento. Si es superado el mal o no, 
si se agrava, cada posibilidad influye en la decisión de 
buscar o no otra opción. En tanto que lo anterior ocurre, 
las ideas causales pueden variar y también influir en la 
elección de opciones. Si en teoría cada alternativa se 
sustenta en una lógica particular, en lo que compete 
a quien las incorpora en su búsqueda de salud, todas 
se enlazan a través de su experiencia personal y social 
como enfermo.

Es de ponderar la importancia de conocer este 
amplio panorama de interculturalidad; el sentido que 
las personas construyen al actuar en pro de su salud. 
Es cierto que tales comportamientos conllevan riesgos, 
lo cual hemos corroborado, pero es importante no 
juzgarlos a priori. En sus testimonios, quienes optan por 
ellas suelen hablar del éxito que tuvieron con algunas 
tentativas. Tal es el caso relativo al uso de algunas 
infusiones de hierbas y de suplementos alimenticios. 
Muchas personas refieren haber sido reprendidas 
por médicos, quienes consideraban de antemano 
contraproducentes tales medidas. Paradójicamente, 
algunos médicos prescriben infusiones de hierbas 
e incluso se han sumado a empresas de productos 
multivitamínicos tras haberse convencido de los 
beneficios que tienen para la salud y, por tanto, de la 
conveniencia de articularlos con su quehacer médico. 
Esto ha conformado nuevos espacios de interacción 
entre la población indígena y los profesionales de la 
salud que no han sido suficientemente explorados.

La utilización combinada o alternada de múltiples 
recursos revela un diálogo contradictorio y tenso, 
pero también complementario, entre referentes viejos 
y nuevos que, si bien dejan ver transformaciones en 
las concepciones y prácticas relativas a la salud y la 

enfermedad, lo que en realidad se observa son cambios 
y continuidades en el panorama de la interculturalidad 
en salud que no dejan de sorprender. 

Reflexión final

En este recorrido, que dista de ser exhaustivo, a través 
de temas que resultan relevantes en relación con la 
interculturalidad en salud, resta preguntarnos cómo 
ponderarla.

Si se ha tendido a asumir que es posible una 
acción paralela y complementaria entre terapeutas 
tradicionales y médicos académicamente formados, 
tal y como sería de esperarse desde la perspectiva de 
las instituciones médicas, los temas discutidos revelan 
que tal no es el caso. 

Es por un lado necesario problematizar ciertos 
aspectos de la participación de los médicos indígenas 
en temas de salud que van más allá de lo estrictamente 
médico, lo cual no siempre puede ser pensado 
positivamente; por ejemplo, el hecho de propiciar 
conflictos sociales y tensiones emocionales en las 
personas enfermas mediante sus diagnósticos, 
particularmente aquellos asociados a acusaciones de 
brujería, que nutren un sentido de amenaza constante 
(Eroza, 2016). Es de mencionar también que las fallas 
percibidas o reales de sus operaciones suelen ser 
motivo de conflicto, lo que hace de los terapeutas 
tradicionales figuras ambivalentes en lo que se refiere 
a su calidad moral, por lo que ellos mismos suelen 
ser blanco de violencia y objeto de sospecha y, por 
ende, de acusaciones de brujería (Eroza, 2006; Eroza 
y Magaña, 2017).

Por tal razón, sus roles deben ser entendidos dentro 
de su contexto cultural más amplio para así apreciar en 
su justa dimensión el papel que desempeñan respecto 
a la salud y la enfermedad. No se puede asegurar que 
su participación incida siempre de manera favorable en 
términos de lo que podríamos llamar eficacia simbólica 
como una categoría análoga a la del efecto placebo. 
Pero puede afirmarse que de algún modo influyen en el 
manejo de la ansiedad ocasionada por los padecimientos 
y las experiencias desafortunadas al dotarlas de algún 

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

125

sentido moral, aun cuando sus diagnósticos tiendan a 
ocasionar temor y ansiedad. 

Tampoco se puede descartar, por supuesto, la 
efectividad de la herbolaria, un corpus de saberes que 
los grupos indígenas han heredado por generaciones. 
Es este uno de los aspectos que ciertos círculos 
académicos someten a escrutinio científico para 
validar la eficacia de sus principios activos y para fines 
lucrativos de la industria farmacéutica, sin considerar 
la relevancia del entramado cultural en el que su uso 
también se circunscribe.

Pero, pese a las reservas que podamos mantener 
en torno al rol de los sanadores indígenas, 
en realidad estamos hablando de personas muy 
diversas, con distintos niveles de reconocimiento y 
autorreconocimiento en sus entornos. Algunos se 
limitan a tratar padecimientos menores mayormente 
mediante herbolaria y operaciones rituales “sencillas”. 
Otros, sin embargo, los considerados hombres y 
mujeres de conocimiento por parte de los miembros 
de su comunidad, dirigen su actuación a males 
mayores e infortunios que se consideran causados por 
agentes sobrenaturales, en ocasiones coaccionados 
por la mediación humana. Son estos actores quienes, 
si bien son vistos de manera ambivalente al causar a 
la vez miedo y respeto, su corpus de saberes persiste 
como un enigma ante nuestros empeños científicos 
fragmentados y plagados de prejuicios, por lo mismo 
incapaces de discernirlo en su justa dimensión. Si bien 
pueden aparecer frente a nuestra mirada como figuras 
romantizadas por los estudios sobre chamanismo, por 
las visiones new age y aun por la literatura, en tanto que 
depositarios de conocimientos de gran valor, estas 
perspectivas deben ser, por lo menos, un recordatorio 
a la inmediatez y estrechez de nuestras certezas, de 
que la salud y la enfermedad son constituyentes de la 
experiencia humana en su indisociable relación con el 
mundo en el sentido más amplio. 

A través de los temas abordados es posible 
vislumbrar la gran complejidad que conlleva la 
disyuntiva de solucionar problemas de salud en 
ciertos contextos culturales. Aunque los estudios 
relacionados con cuestiones de interculturalidad en 

salud abundan, ha prevalecido, desde nuestro punto 
de vista, una perspectiva preconcebida basada sobre 
todo en posturas epistémicamente médicas. Tal orden 
de cosas tiende a impedir el flujo libre de información 
que permita observar cómo la salud y la enfermedad se 
conectan con otros muchos aspectos de la vida social y 
de la cultura, y aun con el medioambiente circundante 
de las poblaciones indígenas. Creemos que en tanto no se 
modifique esta mirada seguiremos teniendo dificultades 
para entender el sentido más amplio y profundo que 
los miembros de estas poblaciones confieren a sus 
experiencias de salud y enfermedad, así como su 
comportamiento en la interacción con la medicina 
científica y sus representantes. Un abordaje diferente 
implicaría realizar estudios a profundidad de largo 
aliento en las comunidades mismas, despojándonos al 
hacerlo de preconcepciones que la formación académica 
nos ha heredado. Se trata, sin embargo, de una aspiración 
difícil de alcanzar en el marco de un orden académico en 
el que rige la productividad científica y una inmediatez 
que no hace más que agudizar nuestra ceguera. 

Ante tales circunstancias, ya que la necesidad de 
resolver problemáticas sanitarias en los contextos 
indígenas sigue vigente, es aconsejable por lo menos 
actuar con mayor humanismo y humildad y abrir 
espacios de escucha y autonomía para que la gente 
pueda decidir su relación con la biomedicina. ¿Por qué 
aislar a los pacientes de sus familiares?, ¿por qué no hacer 
los espacios médicos más amables?, ¿por qué juzgar su 
comportamiento sin conocer sus motivos?, ¿por qué 
no hacer un esfuerzo por escuchar y entender?, ¿por 
qué no despojarnos de nuestra investidura y nuestras 
certezas y plantearnos preguntas cuyas respuestas no 
son las que ya conocemos? Ejercer como profesional de 
la salud en contextos indígenas es, a fin de cuentas, una 
oportunidad inmejorable para experimentar en carne 
propia la interculturalidad en salud. 

Notas 

1	  Según Alicia M. Barabas, “en 1960 y 1970 en el contexto 
de la Reforma Agraria comenzó la movilización 
indígena. Fueron los indígenas de la selva amazónica 

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

126

los que integraron tempranas organizaciones de corte 
etnopolítico en defensa de sus territorios, lenguas y 
culturas como la Federación Shuar surgida en 1964 con 
el apoyo de misioneros salesianos. Más tarde se creó 
la primera organización nacional, la Confederación 
de Nacionalidades Indígenas del Ecuador (CONAIE), 
incluso la legislación ecuatoriana es de las más avanzadas 
en términos de derechos indígenas” (Barabas, 2014).

2	  Walsh considera que la interculturalidad funcional puede 
entenderse como un dispositivo de poder que permite 
la permanencia y el fortalecimiento de las estructuras 
sociales establecidas, es decir, que “el reconocimiento 
y respeto a la diversidad cultural se convierten en una 
nueva estrategia de dominación que ofusca y mantiene 
a la vez la diferencia colonial a través de la retórica 
discursiva del multiculturalismo y su herramienta 
conceptual de la interculturalidad “funcional” entendida 
de manera integracionista” (Walsh 2012:4).

3	  Paradójicamente, amplios sectores de la población 
indígena se han subsumido a esta imagen y con ella, 
se han sumado a la oferta universal de medicinas 
alternativas y complementarias. También han 
aprendido a beneficiarse de las ventajas que al respecto 
les ofrecen las políticas públicas diseñadas para sus 
propias comunidades.

4	 Varios trabajos documentan rituales de sanación 
dirigidos a contrarrestar efectos de brujería, aun a 
costa de redirigirla a quien, se asume, la ha enviado a la 
presunta víctima (Fabrega y Silver, 1973; Eroza, 2006; 
Eroza y Magaña, 2017). Se puede hablar también de 
periodos de ejecución de personas que se convierten en 
chivos expiatorios, por ejemplo, de epidemias (Favre, 
1971); en el marco de referencia del curanderismo 
también permanece latente una violencia, tanto física 
como simbólica.

5	  Por ejemplo, en 2016, se requería que la mujer 
embarazada se realizara un estudio de ultrasonido para 
afiliarse al seguro popular. Sin este no podría acceder a 
la atención gratuita, y para realizarlo tendría que pagar 
y acudir a San Cristóbal de Las Casas, lo que implicaba 
también pago de traslado. 

6	  Por añadidura, desde 2003, con la implementación del 
Sistema de Protección Social en Salud, las personas 

deben cubrir ciertos requisitos para la atención en las 
unidades médicas de los Servicios Estatales de Salud; 
sin esta afiliación al Seguro Popular, las personas 
usualmente no son atendidas.

7	  Pudimos constatar, por ejemplo, que en un hospital 
privado de San Cristóbal de Las Casas, el personal de 
salud proporcionaba falsa información a familiares de 
pacientes indígenas sobre la gravedad de su estado con 
el fin de prolongar aún más su estadía y así captar más 
dinero de ellos.

8	  Hemos visto en algunos contextos a parteras que 
conforman una organización y mantienen contacto con 
establecimientos de salud en sus comunidades. Ellas 
son utilizadas por el personal que labora en los mismos 
para diversas faenas que nada tienen que ver con su 
rol; por ejemplo, suelen ser enviadas a poblados para 
realizar campañas de vacunación.

9	 Un ejemplo de ello se observa en San Juan Chamula, 
Chiapas, donde las parteras son por regla general 
personas pertenecientes a las redes familiares de las 
mujeres que solicitan su atención.

10	 Este caso fue referido en 2019 por un médico 
subdirector de un centro de salud en Los Altos de 
Chiapas. Él resuelve a favor de la decisión de las mujeres 
apoyándose con las parteras, y asume que el BID solo 
llega a supervisar algunas veces al año, lo que da margen 
de maniobra para que pueda llevar a cabo partos 
humanizados.

11	 Ello resulta común desde vertientes de la antropología 
médica como la etnomedicina, o bien desde perspectivas 
teóricas como la llamada epidemiología sociocultural,

12	 Término acuñado desde la psiquiatría para referir 
desórdenes mentales en contextos étnicos, que a final 
de cuentas no presentan diferencias con respecto a 
los desórdenes psiquiátricos, que también se basan 
en valores y prácticas culturales y de cualquier modo 
pretenden ser neutrales (Hahn, 1985; Eroza, 2006; 
Simons y Hughes, 1985). 

13	 Aunque dista de ser una problemática particular de 
poblaciones indígenas.

14	 Un ejemplo como este fue referido en 1993 por un 
médico pasante que entonces laboraba en la comunidad 
chol de Tumbalá, Chiapas.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

127

15	 En este caso el individuo puede incurrir en un 
comportamiento considerado incorrecto relacionado 
con una u otra calidad, aunque parece prevalecer en este 
sentido el vínculo con la calidad fría.

16	 Se puede aludir por ejemplo a intrusión de frialdad en 
el cuerpo como consecuencia de que una persona se 
vea expuesta a la influencia de actividad sexual ilícita 
o condenatoria, lo cual no significa necesariamente que 
la persona afectada incurrió en tal acción. Por ejemplo, 
pudo haber caminado por algún lugar donde tal acción 
tuvo lugar o haber tenido algún sueño relacionado con 
un evento de ese tipo. Lo anterior ejemplifica el vínculo 
de tales categorías con temas morales.

Referencias

Almaguer González, José Alejandro, Vicente Vargas 
Vite y Hernán José García Ramírez (coords.). 
(2014). Interculturalidad en salud. Experiencias y aportes 
para el fortalecimiento de los servicios de salud. México: 
Secretaría de Salud.

Bacigalupo, Juan Francisco (2018). “Intercultural 
health, a decolonial proposal”. En Health to the south, 
febrero. Rio de Janeiro. Disponible en: https://issuu.
com/isagsunasur4/docs/salud_al_sur_fevereiro_ing_
digital

Barabas, A.M. (2014). “Multiculturalismo, pluralismo 
cultural e interculturalidad en el contexto de 
América Latina: la presencia de los pueblos 
originarios”. En Configurações, 1(14), 11-24. https://
doi.org/10.4000/configuracoes.2219

Benítez Fuentes, G.L. (2019). “Dejar pasar, Tax yal yolik 
o aborto”, el saber de parteras tradicionales en torno a la 
interrupción del embarazo en las zonas Fronteriza y Altos 
de Chiapas. Tesis de maestría. Tuxtla Gutiérrez: 
Instituto de Estudios Indígenas-Universidad 
Autónoma de Chiapas.

Campos Navarro, Roberto (2007). “La interculturalidad, 
la medicina tradicional y los trabajadores de la 
salud”. En Patzicia Quattrocchi y Miguel Güémez 
Pineda (eds.), Salud reproductiva e interculturalidad en 
el Yucatán de hoy. Mérida, Yucatán: Asociación de 
Investigaciones Etno-Antropológicas y Sociales de 

Trieste/Centro de Investigaciones Regionales Dr. 
Hideyo Noguchi-UADY, pp. 115-131.

Carrasco Gómez, Mónica (2017). “La atención a la salud 
materna en Los Altos de Chiapas : Rendición de 
cuentas del Sistema de Protección Social en Salud”. 
En Salud Problema. Segunda época, (22), 8-20.

Cueva Maza, N. y L. Roca González (2011). 
Interculturalidad en salud. Manual de sensibilización para 
personal en salud. Lima: UNFPA. Disponible en: http://
libguides.ilo.org/PueblosIndigenasALC/Temas/
Saludeinterculturalidad

Dirección General de Planeación y Desarrollo en Salud 
(2013). Interculturalidad en salud. Síntesis ejecutiva. 
México: Secretaría de Salud.

Duarte Gómez, María Beatriz et al. (2004). “Políticas 
nacionales de salud y decisiones locales en México: 
el caso del Hospital Mixto de Cuetzalan, Puebla”. 
En Salud Pública México, 46(5), 388-398. Disponible 
en: http://www.insp.mx/salud/index.html

Dudgeon, Patricia, M. Wright y J. Coffin (2010). 
“Talking It and Walking It: Cultural Competence”. 
En Journal of Australian Indigenous Issues, 13(3), 29-44.

Durey, Angela et al. (2016). “‘Working Together’: An 
Intercultural Academic Leadership Programme to 
Build Health Science Educators’ Capacity to Teach 
Indigenous Health and Culture”. En The Australian 
Journal of Indigenous Education, 46(1), 12-22.

Eroza, Enrique (2006). Stories of Misfortune, Affliction and 
Mental Illness in the Chiapas Highlands Mexico. Tesis de 
Doctorado, Department of Human Sciences, Brunel 
University of West London, Londres.

Eroza, Enrique y Jorge Magaña (2017). “La cosmovisión 
tzotzil/tzeltal: intersubjetividad e incertidumbre”. 
En Vladimir Aguilar Castro et al. (eds), Misceláneas 
jurídicas: el derecho en la complejidad actual. Quito: 
Editorial Jurídica del Ecuador.

Fabrega, H. y B.D. Silver (1973). Illness and Shamanistic 
curing In Zinacantan. An Ethnomedical Analysis. Stanford, 
California: Stanford University Press.

Favre, Henri (1971). Changement et Continuité Chez les Mayas 
du Mexique. París: Editions Anthropos. 

Freyermuth Enciso, Graciela (1993). Médicos tradicionales 
y médicos alópatas: un encuentro difícil en los Altos de 

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725



128

Chiapas. México: Gobierno del Estado de Chiapas/
Instituto Chiapaneco de Cultura/CIESAS.

Guzmán-Rosas, Susana Carolina (2016). “La 
interculturalidad en salud: Espacio de convergencia 
entre dos sistemas de conocimiento”. En Revista 
Gerencia y Politicas de Salud, 15(31), 10-29. https://doi.
org/10.11144/Javeriana.rgyps15-31.isec

Hahn, R.A. (1985). “Culture-Bound Syndromes 
Unbound”. En Social Science and Medicine, 21(2),165-171.

Harman, Robert Charles (1969). Medical and Social 
Changes in a Tzeltal Community. Tesis de doctorado 
en Antropología, Universidad de Arizona, Estados 
Unidos.

Holland, William R. (1963). Medicina maya en los Altos de 
Chiapas. México: Consejo Nacional para la Cultura y 
las Artes/Instituto Nacional Indigenista.

Knipper, Michael (2006). “El reto de la ‘medicina 
intercultural’ y la historia de la ‘medicina tradicional’ 
indígena contemporánea”. En G. Fernández Juárez 
(ed.), Salud e interculturalidad en América Latina. 
Antropología de la salud y crítica intercultural. Quito: 
Abya-Yala, pp. 413-432.

Köhler, Ulrich (1975). Cambio cultural dirigido en los Altos 
de Chiapas: un estudio sobre antropología social aplicada. 
México: Instituto Nacional Indigenista/Secretaría 
de Educación Pública.

Lerín Piñon, Sergio (2004). “Antropología y salud 
intercultural: desafíos de una propuesta”. En 
Desacatos, (16), otoño-invierno, 111-125.

Madrid Romero, Elvira, Jaime Montejo y Rosa Isela 
Madrid (comp.) (2006). La otra campaña de salud sexual 
y reproductiva para la resistencia indígena y campesina en 
México. México: Centro de Estudios Ecuménicos.

Menéndez, Eduardo Luiz (2016). “Salud intercultural: 
propuestas, acciones y fracasos”. En Ciência & Saúde 
Coletiva, 21(1), 109-118. https://doi.org/10.1590/1413-
81232015211.20252015

Mignone, J., J. Bartlett, J. O’Neil y T. Orchard (2007). 
“Best practices in intercultural health: five case 
studies in Latin America”. En Journal of Ethnobiology 
and Ethnomedicine, 3(1), 31.

Enrique Eroza-Solana, Mónica Carrasco-Gómez La interculturalidad y la salud...

Milano, Chiara (2007). “La legitimación de las 
medicinas indígenas en México. El ejemplo de 
Cuetzalan del Progreso (Puebla)”. En Dimensión 
Antropológica, 41, 81-106. Disponible en: http://www.
dimensionantropologica.inah.gob.mx/?p=1714

OPS (Organización Panamericana de la Salud) 
(2008). Una visión de salud intercultural para 
los pueblos indígenas de las Américas. Componente 
comunitario de la estrategia de Atención Integrada a 
las Enfermedades Prevalentes de la Infancia (AIEPI). 
Washington D.C.: OPS. Disponible en: http://
n e w . p a h o . o r g / h q / d m d o c u m e n t s / 2 0 0 9 / 5 4 -
VisionSaludInterculturalPI.pdf

Paulo Maya, Alfredo y Martha Cruz Sánchez (2018). 
“De eso que se ha llamado interculturalidad en salud: 
un enfoque reflexivo”. En Revista de la Universidad. 
Industrial de Santander, 50(4), 377-395. https://doi.
org/10.18273/revsal.v50n4-2018010.

Ramírez Hita, Susana (2009). “Políticas de salud 
basadas en el concepto de interculturalidad. Los 
centros de salud intercultural en el altiplano 
boliviano”. En Avá. Revista de Antropología, julio(14), 
1-28. Disponible en: http://www.redalyc.org/
articulo.oa?id=169013838010

Ramírez Hita, Susana (2014). “Salud, globalización e 
interculturalidad: una mirada antropológica a la 
situación de los pueblos indígenas de Sudamérica”. 
En Ciência & Saúde Coletiva, 19(10), 4061-4069. https://
doi.org/10.1590/1413-812320141910.09372014

Simons, Ronald C. y C.C. Hughes (1985). The Culture 
Bound Syndromes. Folk Illnesses of Psychiatric and 
Anthropological Interest. Dordrecht: Reidel.

Stivanello, Maria Bettina (2015). “Aportes al debate de 
la interculturalidad en salud”. En Margen, (76), 1-8.

Walsh, Catherine (2008). “Interculturalidad, 
plurinacionalidad y decolonialidad: Las insurgencias 
político-epistémicas de refundar el estado”. En Tabula 
Rasa, 9, julio-diciembre, 131-152.

Walsh, Catherine (2012). “Interculturalidad crítica/
pedagogia de-colonial”. En Revista de Educação Técnica 
e Tecnológica Em Ciências Agrícolas, 3(6), 25-42.

LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XVIII, núm. 1, enero-junio de 2020, pp. 112-128. ISSN. 1665-8027. ISSNe 2007-8900.
DOI: http://dx.doi.org/10.29043/liminar.v18i1.725


