
30 Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

Enviado a dictamen: 13 de enero de 2014.
Aprobación: 21 de marzo de 2014.
Revisiones: 1.

 María Graciela Freyermuth Enciso. Investigadora del CIESAS-Sureste, 
México. Temas de especialización: antropología médica, mortalidad 
materna. Correo electrónico: gfreyer@ciesas.edu.mx.

La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de 
salud en Chiapas. Un análisis desde la interculturalidad

Maternal Mortality and Problems with the Health Care Provision in Chiapas: 
 An Analysis from the Intercultural Perspective 

María Graciela Freyermuth-Enciso
 

Resumen: En este trabajo se reflexiona sobre los aspectos que influyen en el acceso a los servicios de salud en un contexto multicultural, 
Los Altos de Chiapas, una de las regiones de México que registra más elevados índices de mortalidad materna: quince municipios con más 
del 95% de población de las etnias tsotsil y tseltal y con un 54% de población monolingüe que continúa utilizando sus sistemas locales de 
salud. En este trabajo se muestran las dinámicas familiares y comunitarias que, matizadas por factores generacionales, de género y étnicos, 
posibilitan o no el acceso de las mujeres a la atención por complicaciones obstétricas.

Palabras clave: servicios de salud, interculturalidad, mortalidad materna, población indígena, accesibilidad.

Abstract: This work aims to investigate the role of multicultural factors affecting the health care services in Los Altos de Chiapas (Mexico). 
This region is characterized by having one of the highest maternal mortality rates in the country, where the population of fifteen municipalities 
is conformed by more than 95% of tsotsil and tseltal indigenous population and 54% only speak its native language. Therefore, most of them 
still employ its local health care system. We focused on the familiar and community dynamic, influenced by different factors such as gender, 
ethnicity, and age, that allows (or difficult) the women access to the obstetric emergency care in this region.

Keywords: health care services, interculturality, maternal mortality, indigenous population, multicultural, accessibility.

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.



31Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

Introducción

En este artículo se presenta una reflexión sobre la 
interculturalidad y la muerte materna en el contexto 
de la historia reciente de Los Altos de Chiapas, 

México. En  los últimos años se han impulsado políticas 
públicas1 encaminadas a mejorar el acceso a los servicios 
de salud; sin embargo, como se mostrará, las mujeres 
que habitan en regiones indígenas siguen falleciendo por 
causas derivadas de la maternidad en mayor proporción 
que las mujeres no indígenas. Durante los últimos diez 
años he realizado diversas investigaciones relacionadas 
con la muerte materna y las políticas públicas diseñadas 
para dar respuesta a este problema. Las consideraciones 
que aquí se presentan surgen de los resultados de dichas 
investigaciones y se espera que puedan contribuir a 
explicar, desde la perspectiva de la interculturalidad, los 
retos a los que se enfrentan los servicios de salud. 

Para una mayor comprensión de la muerte materna 
creí conveniente incluir datos duros del contexto en el 
ámbito del gasto en salud, desde los registros oficiales 
y a través de la sistematización de las bases de datos 
disponibles en el Sistema Nacional de Información en 
Salud, así como dar cuenta de las políticas que se han 
impulsado con el fin de mejorar el acceso a los servicios 
para la población en  general y, particularmente, para la 
población indígena alteña de Chiapas. Este documento 
contiene algunas reflexiones sobre la interculturalidad 
para que el lector se dé cuenta desde dónde se parte. 
Asimismo, se presentan las circunstancias particulares 
de la región de Los Altos de Chiapas, área geográfica en 
la cual se basa esta experiencia, y algunas reflexiones 
en torno a la relación usuarias/personal de salud. Las 
estimaciones que se emiten respecto a este contexto 
multicultural están encaminadas a contribuir de alguna 
manera a la reducción de la muerte materna, a partir 
del mejoramiento de la atención de las complicaciones 
obstétricas en el primer nivel de atención médica.2

Salud e interculturalidad

La interculturalidad, entendida como la relación entre 
personas o grupos sociales de diversas culturas, en el 

campo de la salud se da prácticamente en cualquier 
encuentro entre los prestadores de servicios de salud 
y la población (Albó, 2004: 65). Este encuentro puede 
ocurrir en distintos ámbitos: el comunitario, el de la 
consulta médica y el del hospital. Generalmente ocurre 
entre personas con capital cultural disímbolo, así que 
podemos señalar que es per se intercultural.

La profesionalización de la medicina va dotando 
a los prestadores de servicios de salud de una 
cultura diferenciada de difícil acceso para los legos. 
Adicionalmente, en los países latinoamericanos las 
personas que acceden a la educación médica son parte 
de una élite social. Las facultades y escuelas de medicina 
aceptan a los aspirantes con mejores promedios o con las 
calificaciones más altas en los exámenes de admisión, lo 
que va determinando que los estudiantes que provienen 
de lugares apartados, en los que la educación básica es 
deficiente, pierdan la oportunidad de acceder a esta 
profesión. Por otro lado, el encuentro médico se da 
generalmente entre personas de distintas culturas, 
sobre todo si consideramos que, como Bourdieu (2002) 
ha afirmado, la clase social es un elemento que distingue 
las prácticas culturales sobre los distintos consumos, 
incluido el de los bienes de la curación.

En el ámbito académico de la salud, el tema de 
la interculturalidad nace de dos preocupaciones: 
la primera surgida en los países europeos o en 
Norteamérica a partir del encuentro entre el personal 
de salud y la población inmigrante (Fernández, 2004; 
Fundación La Caixa, 2010), y, la segunda, ante el reto 
que ha significado el encuentro entre los prestadores de 
servicios de salud nacionales y los pueblos originarios 
(NAHO, 2008; Cameron, 2010). Este último aspecto ha 
sido la inquietud generadora de algunas iniciativas de 
organismos como la Organización Internacional del 
Trabajo y la Organización Panamericana de la Salud 
en respuesta a las condiciones de salud exhibidas por 
estos grupos en los países latinoamericanos.3 Desde 
esta perspectiva, la interculturalidad va más allá de la 
relación entre personas o grupos sociales de diferentes 
culturas ya que reivindica el derecho a la participación 
sistemática4 y a las relaciones sociales equitativas y 
respetuosas de las diferencias políticas, económicas, 

La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 
Un análisis desde la interculturalidadMaría Graciela Freyermuth-Enciso

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.



32 Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

sociales, culturales, lingüísticas, de género y de 
generación, establecidas en un espacio determinado 
entre hombres y mujeres de diferentes culturas para 
construir una sociedad justa (OPS, 1998;  Naciones 
Unidas, 2007; OEA, 2010).

El ámbito de la atención a la salud encierra la 
necesidad de un enfoque integral de la salud, así como el 
derecho a la autodeterminación considerando el respeto 
y la revitalización de las culturas indígenas. También 
necesita de reciprocidad en las relaciones basadas en 
los principios del diálogo, fundamentado en el respeto 
a la diferencia, y de la tolerancia que conduzcan a la 
solidaridad, la democracia cultural y la participación 
que incorpore la representación, la consulta, el 
consenso y la convergencia hacia objetivos comunes. 
Estos principios están encaminados al combate de 
relaciones asimétricas, excluyentes y discriminatorias, 
al establecimiento de relaciones de equidad entre 
las diferentes culturas, a la valoración de las diversas 
culturas para eliminar el racismo y la discriminación, 
al establecimiento de formas de poder compartido, y a 
la construcción de una ideología que fomente valores, 
prácticas y actitudes que conlleven esta nueva forma de 
relación (OPS, 1998; Naciones Unidas, 2007; Ministerio de 
Salud Pública del Ecuador y UNFPA, 2009; Declaración 
de Ministras y Ministros, 2011).

Estos principios y declaraciones están encaminados 
al fortalecimiento de los pueblos indígenas con el 
fin de mejorar la interlocución entre la población 
y los prestadores del servicio. Sin embargo, dicha 
mejora está mediada por la voluntad política de los 
funcionarios públicos y particularmente de los agentes 
de los servicios de salud. En este sentido, asegurar el 
acceso implica no sólo mejorar la disponibilidad de los 
servicios, sino también su oportunidad y su calidad. El 
otorgamiento del servicio en un contexto intercultural 
deberá asegurar la competencia cultural, preocupación 
que se centra en el encuentro médico-paciente. 

La competencia cultural la adquiere el agente 
de salud cuando está sensibilizado en cuanto a la 
importancia de conocer las prácticas y representaciones 
de sus pacientes en torno al proceso salud/enfermedad. 
Por ello, que un servicio de salud logre proporcionar 

seguridad cultural, entendida como la capacidad de 
sus agentes de comunicarse competentemente con sus 
pacientes desde un punto de vista político, económico, 
social, espiritual y lingüístico, es un proceso largo en 
el cual el conocimiento de la cultura es solamente un 
elemento inicial (NAHO, 2008: 4).

La competencia humana, elemento que en mucho 
se ha perdido en la práctica médica, consiste en 
dar un trato digno y respetuoso a las pacientes que 
acudan solicitando servicios; es decir, la capacidad de 
considerarlas como sujetos de derechos, lo que implica 
además obtener el consentimiento informado sobre 
todos los procedimientos médicos a los que se las 
someterá y construir una nueva cultura en salud con la 
participación más activa de las usuarias de los servicios. 

El último elemento que debe asegurarse para lograr 
el acceso a los servicios es el empoderamiento de las 
mujeres al interior de sus propias comunidades, ya que 
dicho acceso depende también de su posicionamiento 
en su comunidad y sus familias, y no sólo por la 
disponibilidad o cercanía de los servicios. 

Ya que interesa analizar algunos de los elementos 
que hacen posible el acceso a los servicios en un contexto 
intercultural, en el apartado siguiente se analizan las 
condiciones actuales de la salud materna regional y 
se describen las prácticas y representaciones de la 
población indígena de Los Altos sobre la maternidad y 
sus complicaciones.

Política pública y salud materna en Chiapas

Luego del alzamiento neozapatista de 1994, la atención 
gubernamental se volcó hacia Chiapas y desde entonces 
la entidad ha visto sustancialmente incrementado 
su presupuesto en diversos rubros. A partir de la 
descentralización de los servicios estatales —en 1998—, 
el presupuesto en salud se ha ido incrementando a 
través del Ramo 33 —Fondo de Aportaciones para los 
Servicios de Salud o FASSA—. Mientras que en 1998 el 
presupuesto de este programa fue de 655 000 pesos y el 
gasto total en salud de alrededor de 2.06 millones de 
pesos (De la Torre, 2006), en el año 2012 Chiapas obtuvo 
por FASSA 2910 millones de pesos (SHCP, 2012) y por 

María Graciela Freyermuth-Enciso
La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 

Un análisis desde la interculturalidad

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.



33Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

seguro popular 3533.3 millones de pesos (Secretaría de 
Salud, 2013) para un total de 6443.16 millones. Es decir, 
que el presupuesto estatal en salud actual es 3126 veces 
mayor que hace quince años.

Chiapas, Guerrero y Oaxaca se han disputado la 
razón de mortalidad materna (RMM) más elevada en 
México en los últimos años (2002-2012). Sin embargo, 
los registros oficiales han ido reportando un número 
menor de muertes maternas anuales en Chiapas; se pasó 
de 114 en 2001, a 60 en 2011 —la más baja en los últimos 
doce años—; fueron reportadas setenta en 2012 (OMM, 
2013: 9).

A partir del año 2000, tanto el gobierno federal 
como el chiapaneco mostraron una preocupación 
particular por disminuir la muerte materna en el estado 
y la convirtieron en una prioridad. De ahí que entre 
2000 y 2006 se impulsaran programas y estrategias 
encaminadas a reducirla. Por ejemplo, en el año 2002 

se impulsó el “Programa de arranque parejo en la vida” 
(Secretaría de Salud, 2002), la estrategia del Instituto 
de Salud de Chiapas “Embarazo seguro, parto exitoso y 
sobrevivencia infantil” (Nazar et al., 2007) y la iniciativa 
local “Por una vida mejor” (Secretaría de Gobierno, 
2003). Por otra parte, durante el gobierno estatal 2006-
2012 se elevó a rango constitucional el cumplimiento 
de los objetivos de desarrollo del milenio, entre los que 
figura el abatimiento de la muerte materna —objetivo 
5—.

Pese a la asignación creciente de recursos y a las 
políticas puestas en marcha, persisten altos niveles de 
precariedad, manifestados en el hecho de que, en 2012, 

el 74.7% —alrededor de 3.8 millones de personas— vivía 
en condiciones de pobreza (CONEVAL, 2012).5 Era por 
tanto la entidad federativa con mayor porcentaje de 
pobres y pobres extremos, de acuerdo con lo reportado 
por el CONEVAL. 

La entidad obtiene también apoyo importante 
a través de los programas de desarrollo social, 
específicamente del programa Oportunidades, que 
realiza transferencias monetarias a familias beneficiarias 
a cambio de cierta corresponsabilidad en educación 
y salud. Ello implica básicamente acudir a talleres 
educativos y a los servicios de atención prenatal y de 

otros programas prioritarios encaminados a mejorar 
las condiciones de salud de la población y dirigidos, 
en el caso que nos ocupa, a aumentar la capacidad de 
las beneficiarias de acudir a un servicio resolutivo en 
el caso de presentar una emergencia obstétrica. En el 
año 2011, los recursos para el programa Oportunidades 
ascendieron a 5990.8 millones de pesos y en 2012 se 
redujeron a 3352.9. Si en 1998, año en el que se inició 
en Chiapas, este programa destinó a la entidad el 3% 
de su presupuesto nacional, en 2012 le asignó el 9%, 
solamente debajo de Veracruz cuya población es más 
elevada (Gobierno de los Estados Unidos Mexicanos, 
2013: 129). Casi 627 000 familias fueron beneficiadas por 
el programa Oportunidades en Chiapas, en 2012, lo que 
equivale al 62.7% del total de las familias del estado 
(Gobierno de los Estados Unidos Mexicanos, 2013: 

134), de modo que la entidad contaba en ese año con 
el mayor porcentaje de familias afiliadas en el país. En 
consecuencia, el programa reportó que el 100% de las 
mujeres beneficiarias recibían consultas prenatales, 
por lo que resultó notable que, aunque un estudio 
revelara que durante 2005-2007 el programa alcanzara 
el 100% de cobertura en atención prenatal (Gobierno 
de los Estados Unidos Mexicanos, 2013: 135), 120 de las 
240 muertes maternas ocurridas en Chiapas durante el 
mismo período correspondieran a mujeres beneficiarias 
del programa Oportunidades (Freyermuth, 2010: 45).

A nivel nacional se ha documentado la eficiencia 
diferencial de este programa entre beneficiarias 
indígenas y no indígenas (Arredondo et al., 2008). 
Otros estudios han mostrado que sólo el 50% de las 
beneficiarias indígenas recibió atención calificada en el 
parto, contra el 79% de las no indígenas, y que la calidad 
de la atención que se otorga a las mujeres indígenas 
conlleva un menor acceso a exámenes de laboratorio 
y vacunas (Gutiérrez et al., 2008: 59), así como un 
limitado alcance en los servicios de atención prenatal 
y en la postergación del inicio de la vida reproductiva 
(Sánchez, 2008: 105-123).

Situaciones similares aparecen respecto del seguro 
popular de salud. Según el primer  informe del gobierno 
presidencial actual (2013-2018), 3 414 767 personas habían 
sido afiliadas en 2012, y el estado había obtenido por este 

La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 
Un análisis desde la interculturalidadMaría Graciela Freyermuth-Enciso

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.



34 Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

programa 3536.7 millones de pesos, por lo que era una 
de las entidades del país con mayores  ingresos por este 
rubro (Sánchez, 2008: 210). A pesar de ello, el 76% de las 
muertes maternas ocurridas durante el año 2012 fue de 
beneficiarias del seguro popular de salud (Secretaría 
de Salud, base de datos 2012). El trabajo de campo en 
clínicas y hospitales a nivel nacional nos ha revelado que 
las mujeres beneficiarias y no beneficiarias del SPS tienen 
las mismas oportunidades de acceso a los servicios de 
salud (INMUJERES-CIESAS-Sureste, 2011).

Otro elemento que pone en duda la eficacia de 
estos dos programas es el número de mujeres que 
fallecen en el hogar. Entre 2002 y 2012 se registraron en 
Chiapas 1103 fallecimientos por causas relacionadas 
con la maternidad, de las cuales 230 ocurrieron en 
el hogar. Las familias de estas mujeres no tomaron 
la decisión de buscar atención médica. El tomar 
decisiones acertadas está relacionado no solamente con 
el manejo de conocimientos básicos sobre los riesgos 
para la salud, sino con la accesibilidad geográfica de los 
servicios e infraestructura de salud y la disponibilidad 
de recursos financieros para el traslado de una mujer 
que presenta una urgencia obstétrica. Así, el 58% de las 
mujeres indígenas que fallecieron entre 2005 y 2007 era 
de beneficiarias de Oportunidades, el 81% de las que 
murieron por causas maternas entre 2002 y 2012 tenía 
su residencia en localidades de menos de veinte mil 
habitantes —comunidades habitadas generalmente por 
población indígena—, y el 70% era de iletradas o habían 
cursado sólo la educación primaria. Particularmente, 
en 2011, el 50% de las que murieron era de mujeres 
indígenas, de modo que la RMM en 2012 —último año 
del que se dispone de datos oficiales validados por 
INEGI— fue de 190 en municipios de muy alto grado de 
marginación, en contraste con una RMM de diecisiete 
en municipios con grado de marginación muy bajo —
con una RMM nacional de 42.3—. Hay que señalar que 
de los cien municipios con menor desarrollo humano a 
nivel nacional, Chiapas contribuye con dieciséis, todos 
ellos con un elevado porcentaje de hablantes de lengua 
indígena. La RMM para estos dieciséis municipios fue de 
335, cuatro veces mayor que la del resto, con una RMM 

de 85 (estimación propia basada en SEED y SINAC, 2012).

En este contexto, la región Altos tsotsil-tseltal 
—constituida por dieciocho municipios— adquiere 
relevancia, ya que en la mayoría de ellos —quince— 
prácticamente toda la población (98%) es hablante de 
lengua indígena. Habitada por tsotsiles y tseltales, el 
54% de sus pobladores no habla el español, es decir, es 
monolingüe (INEGI, 2010). La ciudad más importante de 
esta región y punto de confluencia para estos municipios 
es San Cristóbal de Las Casas, en la que el 36.7% de la 
población es indígena y el 7% monolingüe. Es ahí en 
donde se ubican los hospitales más importantes. En esta 
región ha ocurrido en los últimos once años el mayor 
número de muertes maternas en Chiapas, por lo que ha 
sido foco de preocupación de las autoridades de salud 
tanto a nivel federal como estatal. Durante el período 
2008-2012 contribuyó con el 16% de las muertes, seguida 
de la región tseltal-chol (13%) y la metropolitana (9%).

Desde el año 2010 el gobierno federal ha afirmado 
que los servicios de salud brindan protección al 100% 

de la población mexicana. Sin embargo, en el año 2010 el 
CONEVAL señaló que en Chiapas la cobertura en salud 
es del 58%, lo que significa que la cobertura universal 
está lejos de alcanzarse y que por ello es necesario que 
la población utilice los sistemas locales de salud. Como 
consecuencia, la demanda de atención en los niveles 
locales obliga a concebir la prestación de servicios de 
salud como un encuentro intercultural y a reconocer los 
factores que intervienen para que la población perciba 
dichos servicios como culturalmente no apropiados.

La región Altos tsotsil-tseltal

En  la región de Los Altos tsotsil-tseltal, los indígenas 
se diferencian entre sí a pesar de que comparten una 
continuidad histórica; pertenecen a la misma familia 
lingüística y tienen una cultura que les ofrece un 
marco explicativo similar sobre la naturaleza de las 
enfermedades, así como las formas de padecerlas, 
manifestarlas y tratarlas. Sin embargo, los procesos 
de diferenciación en el interior de sus comunidades 
obligan a mencionar algunos elementos que están 
favoreciendo la diversificación y su consecuente acceso 
a las distintas opciones de salud. Por su relevancia, no 

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

María Graciela Freyermuth-Enciso
La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 

Un análisis desde la interculturalidad



35Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

podemos soslayar el papel de la religión6 y la migración7 
y, más recientemente, la presencia de nuevos servicios de 
salud y del programa Oportunidades, que otorga becas 
monetarias a cambio de la participación de las familias 
en actividades educativas y de salud.

Las relaciones interétnicas que se establecen entre 
los pueblos indios y la sociedad nacional se dan en 
función de cómo cada quién concibe al “otro” y del 
dominio en el que se da la interacción. El género, la 
generación y la etnia incluyen condiciones biológicas 
reconstituidas política, social y culturalmente, y que 
conducen con frecuencia a relaciones de desigualdad. 
Las relaciones en una sociedad de clases se dan bajo 
los tres marcos mencionados y, según el dominio 
en el que se lleven a cabo —familiar, comunitario u 
hospitalario—, tendrán mayor o menor peso.

La pertenencia a un grupo étnico, a un género y a 
una generación, en particular, va a conformar relaciones 
estructuradas o posiciones del sujeto que operan como 
punto de referencia, y coloca a los individuos en una 
situación particular de vulnerabilidad/fortaleza que les 
confiere una manera especial de enfermar, atenderse o 
morir. Lo que definirá cuál de estos elementos marcará 
más las prácticas y representaciones que se tengan del 
proceso salud/enfermedad/atención estará relacionado 
con las “posiciones de este sujeto”, dependiendo de 
su proceso histórico como individuo y del tipo de 
relaciones sociales que establezca en un contexto social 
determinado.

Es por eso necesario el análisis de las relaciones 
sociales en el interior de los dominios que son 
significativos en cada sociedad para el problema 
que particularmente nos interesa: el de la seguridad 
cultural en la prestación de servicios de salud durante 
la maternidad. Así, las formas en las que se establecen 
las relaciones en el interior de la pareja, en el contexto 
comunitario, en los ámbitos de atención a la salud 
y con determinadas personas o grupos de personas 
con las que se comparten o se intercambian valores, 
pautas de comportamiento y representaciones, pueden 
llevar a comprender las oportunidades y límites de 
sobrevivencia de las mujeres con complicaciones 
durante la maternidad. En las sociedades indígenas, los 

procesos de socialización determinan que los individuos 
se conciban como una parte de un todo; más como un 
“nosotros” que como un “yo”. Esto conlleva a prácticas 
y racionalidades muy distintas a las de la sociedad 
moderna/occidental e implica que las transformaciones 
de los sistemas regulados y concertados se den de 
manera más conflictiva y en ocasiones hasta violenta. 
La etnia redefine las formas de relación tanto de las 
generaciones como de los géneros y, además, posibilita 
u obstaculiza determinadas formas de atención 
(Freyermuth, 2000).

La maternidad es un proceso cotidiano cuyo 
significado se va interiorizando desde que el sujeto nace 
hasta que muere. Este proceso se vive de dos maneras: 
individual/objetiva y colectiva/simbólica. Una mujer 
vive y siente su maternidad, pero el significado que 
la maternidad adquiera para ella estará mediado por 
la respuesta que reciba de su entorno a su condición 
de gestante. El significado que tiene para una persona 
en particular la maternidad puede ser distinto al que 
la colectividad le confiere, y ello se verá matizado y 
será diferencial dependiendo de la cultura de que se 
trate y de la posición que la mujer tenga en su familia 
en un momento determinado —dependiendo de su 
adscripción étnica, genérica y generacional—. 

La comprensión de la muerte materna en un 
contexto multicultural no puede soslayar el estudio 
de las relaciones de género. El género como una 
interpretación sociocultural del ser mujer o del ser 
hombre cruza toda la vida de las personas (Careaga, 
1996: 24). La pertenencia a un sexo determina la 
construcción genérica: una manera de concebirse, 
sentirse y pensar. A través del análisis de las relaciones 
de género podemos trazar en un contexto determinado 
la posición que las mujeres tienen en el interior de la 
familia, mediante el reconocimiento de lo que hacen en 
sus comunidades, su papel en su grupo doméstico, su 
capacidad para controlar sus recursos, la distribución 
del producto de su trabajo y su participación en la 
toma de decisiones comunitarias. Esta posición que 
las mujeres adquieren, de acuerdo con su etnia y su 
pertenencia a una generación, está muy relacionada 
con la forma en que desarrollarán la maternidad y con 

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 
Un análisis desde la interculturalidadMaría Graciela Freyermuth-Enciso



36 Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

el acceso que tendrán a las distintas alternativas de 
atención a la salud, incluida la forma en que se decide 
qué hacer en caso de complicaciones.

La violencia de género8 pone en riesgo la salud de 
la mujer y particularmente la de la mujer embarazada, 
no solamente por el daño físico, sino porque a través 
de ella se interioriza la condición de subordinación y 
la convicción, en caso de enfermedad, de que no hay 
esfuerzo que valga la pena. Esta violencia puede estar 
presente en su vida desde la infancia al ser sujetas de 
“malacrianza”,9 o al verse cedidas en matrimonio a muy 
temprana edad u orilladas a involucrarse en relaciones 
intergeneracionales a menudo caracterizadas por el 
maltrato doméstico y sin redes de apoyo que permitan 
romper el círculo vicioso. La Encuesta de salud y derechos 
de las mujeres indígenas (INSP, 2008: 77) mostró que en Los 
Altos de Chiapas las mujeres presentan la frecuencia 
y las formas más graves de violencia: dos de cada 
cinco mujeres reportaron maltrato infantil. De las 
tres regiones con mayor índice de violencia física, Los 
Altos de Chiapas presentó doce puntos porcentuales 
arriba de la prevalencia regional total, mientras que 
la prevalencia de violencia de pareja fue del 41.37%, 

muy superior a la reportada en la Encuesta nacional sobre 
la dinámica de las relaciones en los hogares (INEGI, 2008) 
para el estado en su conjunto. Este informe también 
destacó que la de Los Altos de Chiapas es la región 
que reporta la mayor prevalencia de los diversos tipos 
de violencia (INSP, 2006: 77). La violencia de género 
puede ser vista como coadyuvante o determinante de 
los riesgos durante la maternidad y está encaminada a 
crear un modelo de mujer. Los resultados de algunas 
investigaciones (Freyermuth, 2003, 2008; Freyermuth 
y Argüello, 2011) permiten reconocer de qué manera, 
desde edades tempranas, las mujeres interiorizan a 
través de las prácticas educativas familiares la necesidad 
de ser sumisas y obedientes y no manifestar sus 
malestares o inquietudes. La interiorización de estas 
representaciones se consigue a costa de severos castigos, 
que algunas veces implican daños físicos permanentes. 
Estas experiencias previas a la vida en pareja favorecen 
las relaciones de violencia doméstica y sobre todo una 
actitud pasiva frente a esta violencia, no sólo de la mujer 

víctima, sino de la familia e incluso de la comunidad. 
Desde pequeñas, aprenden que la violencia doméstica 
tiene objetivos correctivos. Al igual que en la sociedad 
occidental (Dannenberg et al., 1995; Ronsmans, et al., 
1999), el maltrato doméstico y la culpabilización de la 
víctima son elementos indisociables que posibilitan 
su permanencia en el círculo de la violencia; autoras 
como Graciela Ferreira (1989) lo han documentado 
ampliamente.

El material etnográfico recopilado a lo largo de 
muchos años en la región muestra que las relaciones 
de pareja y la forma en que se establece la división 
del trabajo y la distribución de los nutrientes son 
fundamentales para el buen desarrollo del embarazo, 
parto y puerperio, y para la elección de las opciones de 
atención en el momento de ocurrir complicaciones. Se 
requiere que la mujer embarazada observe determinadas 
conductas, ya que de otra manera ella misma puede 
ser culpabilizada por las complicaciones que padezca 
durante el embarazo, parto o postparto. Las conductas 
inadecuadas, como el ser “desobediente”, o hechos 
aparentemente irrelevantes, como no cambiar con 
frecuencia el agua del nixtamal, no lavar el metate 
o comer las tortillas directamente del comal, son 
comportamientos que pueden atraer problemas. Sus 
deseos o ideaciones pueden explicar las complicaciones: 
“antojos” no satisfechos, la evocación de alimentos 
que le son desagradables o el pensar en la muerte se 
consideran fuente de ciertos malestares. Enojarse y 
“buscar pleito” con otras mujeres, independientemente 
de cuál haya sido la causa, la hacen víctima propicia 
para el “mal echado” o la brujería, lo que en su estado 
vulnerable puede ser fatal. 

Características como la juventud extrema o el haber 
tenido muchos hijos resultan explicación suficiente de 
ciertas complicaciones. Pero es del hombre de quien 
dependerá que la mujer haga o deje de hacer ciertas 
tareas que implican esfuerzos físicos extenuantes, 
como el cargar leña o agua y participar en la limpieza 
de la milpa o en la cosecha. La dosificación de estas 
actividades durante el embarazo y del tiempo de reposo 
después del parto depende de la decisión del marido y de 
su actitud para buscar el apoyo de otra mujer —suegra, 

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

María Graciela Freyermuth-Enciso
La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 

Un análisis desde la interculturalidad



37Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

madre o partera— o, en su defecto, realizar las tareas 
consideradas como responsabilidad de la esposa. El 
traslado de una mujer con complicaciones también será 
decisión de su marido o de otros hombres del grupo 
familiar.

El trabajo etnográfico también demuestra que, 
aunque la dinámica familiar es fundamental para la toma 
de decisiones, la forma en que la familia se encuentra 
posicionada en el contexto más general comunitario 
o social —es decir, su capacidad de decisión política 
o económica— determina las redes sociales verticales 
con las que contará. Por ello, reconocer en un contexto 
multicultural cuál es el papel en la sociedad de la familia 
de origen de la mujer es muy importante en términos 
de la salud y de las opciones de atención para la futura 
madre, ya que de ello dependerán la fortaleza de sus redes 
de apoyo y el reconocimiento que tenga esta familia en el 
ámbito comunitario. Familias extensas con un número 
importante de varones jóvenes adultos tienen mayor 
prestigio que aquellas encabezadas por mujeres, viudas 
o ancianos. Familias en las que uno de sus integrantes 
pertenece a una organización productiva, religiosa o 
política, o es empleado gubernamental, cuentan con 
más capital social y económico que las no vinculadas a 
organización alguna (Vázquez, s/f).

Identificamos dos tipos de redes de apoyo: las 
cercanas u horizontales (Aston et al., 1999; Forni et al., 
2004), que se generan en el caso del ámbito indígena rural 
en las relaciones familiares; y las verticales, que permiten 
a los sujetos entablar relaciones puente y que se dan a 
través de vínculos de confianza y reciprocidad. Cuando 
se establecen entre familias de diversas culturas, estas 
últimas facilitan a la población indígena el acceso a los 
servicios de salud. El espacio primigenio en el que se 
construyen estas redes es la familia, así como también 
las organizaciones productivas, las organizaciones 
religiosas y las instituciones gubernamentales y no 
gubernamentales. Estas relaciones puente pueden 
hacer que la familia posea información para tomar una 
opción distinta a la tradicional; por ejemplo, acudir a un 
hospital en caso de presentar una complicación materna 
o a un centro de salud con métodos alternativos, como 
podría ser una casa para la partera. Las organizaciones 

son fundamentales en las estrategias que debe 
considerar el sector salud para promover el acceso a la 
atención oportuna.10

En el caso de los municipios indígenas aledaños a la 
ciudad de San Cristóbal de Las Casas, se dan relaciones 
interétnicas por situaciones de vecindad. Con las 
relaciones que se tejen, se abren las posibilidades de 
acceder a ciertas alternativas de atención. Parafraseando 
a Pujadas (1993), se establecen relaciones desiguales de 
interdependencia que se constituyen en el elemento 
central a partir del cual se determina tanto la frontera 
física como la frontera social y simbólica. De esta 
manera, en el contexto de San Cristóbal y la población 
indígena, se dan elementos que sitúan de forma distinta 
a los sujetos. Una mujer indígena y enferma acompañada 
por su grupo familiar tiene una posición muy distinta en 
la ciudad que en su lugar de origen, pero esta posición 
se ve adicionalmente modificada dependiendo de quién 
sea el encargado de su curación: un hombre mestizo, un 
médico o un curandero indígena.

Hemos visto que las representaciones acerca 
de la génesis y solución de los padecimientos, y las 
alternativas de atención que grupalmente se conciben, 
son fundamentales para la toma de decisión en cuanto 
a la forma de atención durante la maternidad y para 
acudir o no a un servicio de salud durante la emergencia.

Las opciones de atención no están determinadas 
solamente por los factores que hemos expuesto 
anteriormente, sino principalmente por las formas de 
concebir, expresar, vivir y resolver la maternidad. En 
Chiapas pueden encontrarse muy diversos grados de 
conocimientos sobre los procesos de salud/ enfermedad; 
esta diversidad está determinada no solamente por la 
pertenencia a un grupo étnico en particular, sino a una 
clase social, a una generación, a una región geográfica 
o al tipo de educación formal a la que se haya tenido 
acceso. 

Cosmovisión: elemento fundamental en la 
interculturalidad

La población maya de Chiapas comparte una visión de 
los elementos que constituyen a la persona: el cuerpo 

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 
Un análisis desde la interculturalidadMaría Graciela Freyermuth-Enciso



38 Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

físico conformado por el sistema óseo muscular y los 
órganos que podemos “sentir” en nuestro cuerpo —
takopal/sbek’talil, en tsotsil—, el xch’ulel o alma que da vida 
al cuerpo y el xchon o animal compañero (López, 2007: 53). 
Hay diferencias respecto al número de xchobetik —plural 
de xchon— que posee un individuo (Page, 2005; López, 
2007: 64), los cuales pueden ser hasta trece y no solamente 
corresponder a animales. Hermitte (1970) señala que 
además de animales compañeros se puede contar con 
compañeros inanimados o elementos naturales como el 
rayo y el tornado. Desde que la persona está en el vientre 
materno puede tener su xch’ulel, “prueba” de lo cual son 
los movimientos fetales que la madre percibe, al tiempo 
que un animal compañero está gestando al animal 
compañero del feto. El equilibrio entre estas entidades 
se reconoce por el buen estado de salud de la madre, y su 
desequilibrio explicaría las complicaciones durante el 
embarazo, parto y posparto (López, 2007). Las distintas 
explicaciones sobre la salud y la enfermedad durante la 
maternidad tienen que ver con el porqué las mujeres y 
sus familias no deciden buscar atención médica en caso 
de emergencia obstétrica. El 47% de las mujeres que 
fallecieron entre 2002 y 2012 en la región tsotsil-tseltal lo 
hizo al margen de los servicios de salud; y del total de las 
mujeres chiapanecas (230) que murieron en sus hogares 
durante el período mencionado, casi la tercera parte 
(83) corresponde a la región tsotsil-tseltal (estimación 
propia a partir del SEED).

La presencia de seres sobrenaturales y la mediación 
de la envidia, la brujería o el demonio eximen de 
responsabilidad a la pareja frente a ciertos eventos no 
deseables socialmente y de alguna manera dota a las 
mujeres de ciertos espacios de resistencia frente a su 
condición subordinada. Las peculiaridades migratorias, 
políticas o religiosas de una familia determinarán el 
acceso de ésta a los practicantes del sistema de atención 
médica indígena. Hemos observado que el cuidado y 
la atención del embarazo, parto y posparto forman un 
campo que pertenece exclusivamente a las mujeres: 
madres, abuelas, tías, suegras y parteras. La embarazada, 
por su condición de mujer y por el hecho de que el 
proceso del parto involucra áreas corporales que no 
pueden ser observadas ni por la propia mujer, se limita 

a ser atendida por la partera, si bien es cierto que en la 
atención de un parto normal puede intervenir también 
el marido, único varón con licencia para presenciar, 
cuidar o atender el parto.

La relación que se establece entre un médico/
mestizo/migrante y una usuaria/indígena en la 
comunidad indígena es muy distinta a la que se da 
entre los mismos actores en el contexto de la ciudad, 
ya que las relaciones de dominación/subordinación y 
el ejercicio del poder son diferentes en cada uno de los 
contextos. En el trabajo de campo, al realizar estudios 
de monitoreo de servicios de salud durante 2010 y 2012, 
constatamos que los médicos responsables de servicios 
de salud enclavados en Los Altos prefieren canalizar 
a las pacientes obstétricas al hospital por temor a 
verse involucrados en problemas con la población 
local. Esta práctica se ha venido incrementando dada 
la importancia que ha adquirido la disminución de la 
muerte materna (Freyermuth, 2003; Meneses, 2004). 
Por su parte, las mujeres indígenas frecuentemente 
señalan que no acuden a los servicios de salud locales 
por temor a ser enviadas a la ciudad de San Cristóbal 
de Las Casas. La estancia de las mujeres indígenas 
en el hospital la mayoría de las veces tiene un efecto 
distinto al que se espera. La percepción del éxito 
terapéutico por parte del personal de salud no es 
compartida por las usuarias indígenas. Después de una 
“exitosa” estancia en el hospital, las mujeres señalaron 
que no regresarían en busca de atención a ese centro 
(Argüello, 2004; Freyermuth, 2003). Entre los años 
2004 y 2008 todavía ocurría un porcentaje importante 
de las muertes maternas en localidades sin hospital y, 
aunque pareciera que la movilización estaba ligada a 
una búsqueda de atención médica para el parto o sus 
complicaciones, durante 2008 el 45% de las mujeres 
falleció en localidades sin la infraestructura apropiada 
—en ese mismo período las muertes sucedieron en 48 

localidades, de las cuales sólo catorce contaban con 
posibilidades de atención hospitalaria— (Freyermuth 
y Ochoa, 2013). Sería necesario conocer cuáles fueron 
los factores que guiaron la movilización hacia una u 
otra localidad: ¿redes sociales?, ¿búsqueda de atención 
tradicional?, ¿acercarse al hogar materno?, ¿o la 

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

María Graciela Freyermuth-Enciso
La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 

Un análisis desde la interculturalidad



39Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

elección errónea de un servicio médico sin capacidad 
resolutiva?

El sistema de salud que ofrece atención a los 
indígenas de Los Altos de Chiapas está constituido 
por cuatro submodelos que, aunque muchas veces se 
traslapan, no se integran en uno solo. Uno de ellos está 
conformado por los servicios que se generan a través 
de los practicantes locales y que se corresponden 
con las visiones del mundo indígena —j’ac’ poxil—; el 
otro lo constituye la práctica médica occidental con 
agentes de salud locales —jloktoretik— y la industria 
farmacéutica; el tercero, la biomedicina con los 
servicios de salud en centros de salud y hospitales 
comunitarios, y el cuarto estaría constituido por la 
autoatención y la automedicación que se brinda a 
través del grupo doméstico. Las relaciones que se 
establecen en el campo de la salud entre practicantes y 
población, además de poseer todas las características 
propias de la relación médico-paciente —autoritarismo, 
jerarquización y desigualdad—, se ven matizadas 
por las relaciones interétnicas, impregnadas de una 
profunda desconfianza entre mestizos e indígenas. Esta 
desconfianza es fruto de la falta de reconocimiento de la 
existencia de formas distintas de vida y de concepción 
del riesgo y de las causas de las complicaciones. Por su 
parte, el personal de salud experimenta una sensación 
de vulnerabilidad y desconfianza en el ejercicio de su 
profesión cuando éste se da en un enclave indígena, de 
modo que hasta han llegado a manifestar que temen por 
su integridad física (Freyermuth et al., 2004).11

Conclusiones

La percepción de los médicos o médicas de ser 
denostados y la desconfianza de la población hacia ellos 
dificultan en las comunidades no solamente la atención 
primaria de las urgencias obstétricas, sino también 
la asistencia de partos normales, obstaculizando la 
canalización de pacientes —cuando es estrictamente 
necesaria— al ámbito hospitalario enclavado en una 
ciudad mestiza. Además, se impide la permanencia 
prolongada del personal de salud en la comunidad, 
sobre todo de médicas y médicos. Los conflictos en el 

encuentro médico explican las altas tasas de muerte 
materna así como los porcentajes de población que 
fallece sin solicitar atención médica. Este panorama 
se complica en la medida en que  las mujeres viven 
condiciones de profunda inequidad que se manifiestan 
en las dificultades para la asistencia a la escuela, 
condenándolas al analfabetismo y monolingüismo, 
y coartándoles el derecho a decidir sobre su propio 
cuerpo, su sexualidad y su salud. Por su parte, el sector 
salud profundiza estas desigualdades al ofrecer atención 
médica con personal que desconoce el idioma local, 
lo que impide que se dé cumplimiento a los derechos 
de las usuarias a recibir información suficiente, clara, 
oportuna y veraz, que las mujeres puedan decidir 
libremente sobre su atención, que otorguen o no su 
consentimiento para procedimientos de riesgo, y que 
puedan contar con facilidades para obtener una segunda 
opinión. 

Es así como, para mejorar las relaciones entre usuarias 
y prestadores de servicios de salud, se deben considerar 
las prácticas y los principios de la interculturalidad 
desde una perspectiva amplia, como se señaló al inicio 
de este artículo. Se requiere construir lazos de confianza 
y, para ello, el proveedor de los servicios de salud debe 
reconocer la necesidad de una autorreflexión sobre 
sus propias prácticas, representaciones y prejuicios 
acerca de sus pacientes y su cultura. Debe combinar un 
conocimiento general sobre la población que atiende con 
la información particular que proviene de la paciente 
y que va interiorizando e incorporando a su propia 
perspectiva (Ganley, 1998). Necesariamente, esto obliga 
a desarrollar habilidades de empatía que pueden y deben 
ser promovidas y reforzadas en las escuelas o facultades 
de medicina y ciencias de la salud. Como es imposible 
conocer y entender todos los códigos culturales y los 
valores de cada población, como se dijo anteriormente, 
los proveedores deben siempre estar abiertos al 
aprendizaje, a partir de lo que sus pacientes y otros 
trabajadores de la salud pueden brindarles, y reconocer 
que los individuos tienen diferentes representaciones 
de lo que viven, basadas en la diversidad cultural. Por 
lo tanto, es importante que el proveedor de servicios 
de salud evite hacer juicios, escuche con atención a 

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 
Un análisis desde la interculturalidadMaría Graciela Freyermuth-Enciso



40 Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

las pacientes clarificando aquellos aspectos que no 
comprende, valore las fortalezas que provienen de la 
cultura de ellas —lealtad familiar o espiritual—, y 
esté dispuesto a las negociaciones entre los diferentes 
valores cuando la salud de una paciente esté en peligro; 
por ejemplo, permitir que una parturienta tome 
pozol después del parto, o que adopte la posición 
que desee durante el mismo, como señala la norma 
oficial mexicana NOM-007 pero no admite el IMSS-
Oportunidades (INMUJERES-CIESAS, 2010).

Es fundamental el fortalecimiento de las propias 
comunidades indígenas a través de sus organizaciones 
y de la profesionalización de sus recursos. Es necesario 
que el sector salud contribuya a reforzar los recursos 
locales de salud, de preferencia aquellos personificados 
en habitantes de la misma comunidad, lo que permitirá 
obtener impacto a largo o mediano plazo. La propuesta 
se centra en la profesionalización de promotoras de 
salud y parteras para proveer atención obstétrica de 
emergencia de primer nivel.

La experiencia ha demostrado que es necesario 
contar con una persona que vincule a la población con 
el personal de salud (Vázquez, s/f). Esto conlleva varias 
ventajas, pues la responsabilidad de esta vinculación 
recae en la propia comunidad y pone de manifiesto el 
interés de la misma en contar con personal calificado. 
Esta persona —un promotor de salud u otra persona 
dentro del municipio, un síndico municipal, por 
ejemplo— será el enlace cultural entre la población y el 
servicio. Preferentemente deberá contar con un salario 
proporcionado por el municipio, ya que la eficiencia en 
el desempeño de estos cargos es limitada cuando se hace 
a título voluntario. De esta manera, el médico o médica 
podrá contar con un asesor al interior de la comunidad, 
y este asesor o asesora —al cual he denominado enlace o 
articulador cultural (Freyermuth et al., 2004: 50)— puede 
dar seguimiento a las acciones que se realizan en los 
servicios de salud y monitorear la calidad de los mismos.

El último elemento a considerar se centra en mejorar 
la accesibilidad de las mujeres a los servicios, al contar 
con otras mujeres que proporcionen acompañamiento 
y consejería en temas relacionados con la salud 
reproductiva y, particularmente, con el reconocimiento 

de las causas de muerte materna. Tales agentes 
pueden formarse mediante la capacitación que sobre 
maternidad segura se les puede brindar a las promotoras 
de programas locales con financiamiento federal o 
estatal, o involucrando a las organizaciones de mujeres o 
de parteras ya existentes. Estas personas representarían 
un vínculo importantísimo entre las mujeres con 
complicaciones obstétricas y  los servicios de salud.

Notas

1 En el 2002, Arranque Parejo en la Vida; en el 2006, 
convenio entre el Instituto Mexicano del Seguro Social 
régimen ordinario e IMSS-Oportunidades, a fin de 
atender urgencias obstétricas en los hospitales del 
primero referidas por usuarias del segundo; Embarazo 
Saludable 2008, instrumento de afiliación inmediata  al 
seguro popular de las mujeres embarazadas; y Convenio 
General de Colaboración para la atención de la urgencia 
obstétrica entre IMSS, Secretaria de Salud y el Instituto 
de Seguridad y Servicios Sociales de los Trabajadores 
del Estado.

2 El primer nivel de atención “se orienta a la atención primaria 
de  los principales problemas de salud de la comunidad y presta los 
servicios de promoción, prevención, tratamiento y rehabilitación 
necesarios para resolver esos problemas”. (Declaración de 
Alma Ata, 1978: capítulo VII).

3 Declaración de Ministras y Ministros de América Latina 
sobre Salud Sexual y Reproductiva Intercultural para 
Mujeres Indígenas, Lima, junio de 2011; inciso 48 del 
Informe del V Período de sesiones del Foro Permanente 
de Asuntos Indígenas, 2006; inciso 62 del Informe 
del VI Período de sesiones del Foro Permanente de 
Asuntos Indígenas, 2007; artículos 23 y 24.2 de la 
Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos 
de los Pueblos Indígenas (61/295), Asamblea General de 
Naciones Unidas, 2007; incisos  4-8 de la Declaración 
de Quito (13 de noviembre 2009); incisos 34, 35 y 43 de 
la Relatoría sobre los Derechos de la Mujer en el Acceso 
a Servicios de Salud Materna desde una Perspectiva de 
Derechos Humanos, de la Comisión Interamericana 
de Derechos Humanos de la Organización de Estados 
Americanos, 2010.

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

María Graciela Freyermuth-Enciso
La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 

Un análisis desde la interculturalidad



41Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

4 Principios identificados en 1993, en el I Taller Hemisférico 
sobre Salud y Pueblos Indígenas en Winnipeg, Canadá.

5 Fuente: estimaciones del CONEVAL con base en el 
MCS-ENIGH 2010 y 2012. Disponible en: http://www.
coneval.gob.mx/medicion/Paginas/Medici%C3%B3n/
Pobreza%202012/Pobreza-2012.aspx [consultado el 16 
de diciembre de 2013].

6 El ingreso a la región Altos de distintas denominaciones 
religiosas no solamente ha influido en aspectos políticos 
y económicos, sino también en el papel que juegan las 
mujeres, las distintas generaciones y los indígenas en la 
sociedad y, por lo tanto, también en el campo de la salud. 
En el caso específico que nos ocupa, en  la comprensión 
de las causas por muerte materna, los tradicionalistas 
consideran el embarazo o parto como la causa directa 
de la muerte, pero explican el fallecimiento por factores 
de índole diversa: sobrenaturales, por brujería y por el 
empeoramiento de una enfermedad. Aquellos adscritos 
a las iglesias identifican que la causa de la muerte está 
vinculada con la maternidad, pero por designio divino, 
y a pesar de que existe una explicación distinta de 
los problemas en estos dos grupos, la estrategia para 
solucionarlos es muy similar. Para ambos, es el rezo el 
elemento fundamental para lograr la curación. 

7 La migración ha reposicionado el papel del hombre 
durante el parto; así, si él era parte importante durante 
el trabajo de parto y el posparto inmediato, cada vez más 
las responsabilidades del marido se están trasladando a 
los suegros u otras personas de la familia. 

8  “[La violencia es] toda acción o conducta contra la 
mujer basada en su género, que cause muerte, daño 
o sufrimiento físico, sexual o psicológico tanto en 
el ámbito público como en el privado” (Convención 
Interamericana para Prevenir, Sancionar y Erradicar la 
Violencia Contra la Mujer. Convención De Belem Do 
Para” artículo 1).

9 Se menciona la “malacrianza” como un riesgo que 
se extiende hasta la vida adulta de las mujeres. La 
“malacrianza”, o maltrato doméstico en la niñez, 
produce “debilidad” y esta “debilidad” se debe a que “la 
sangre está mala” (Freyermuth, 2003: 270).

10 El proyecto de la casa de la partera en Chalchihuitán es 
un ejemplo de esto.

11 Entrevistas realizadas al personal médico de Chanal, 
2004. 

Referencias bibliográficas

Ajú, M., (2006) Trayectorias de Atención en la enfermedad, 
en los niños Ch´ortis de Guatemala. Un análisis a partir de 
las características del enfermo, la familia y la enfermedad. 
Tesis de maestría en Antropología Social. México, 
CIESAS-Sureste.

Albó, X., (2004) “Interculturalidad y salud” en Fernández 
Juárez, Gerardo (coord.), Salud e interculturalidad en 
América Latina. Perspectivas antropológicas. Quito, Abya 
Yala/Agencia BOLHISPANA/Universidad de Castilla 
Mancha, pp. 65-74.

Argüello, H. (2005) El claroscuro de la mirada. Estudio de 
representaciones y prácticas sociales en la relación entre 
prestadores de servicios de salud y usuarias obstétricas en 
un hospital público de Chiapas. Tesis de maestría en 
Antropología Social. México, CIESAS-Sureste.

Arredondo, S. et al., (2008) “Diez años de Oportunidades 
en zonas rurales: efectos sobre la utilización de 
servicios y el estado de salud de sus beneficiarios” 
en INSP/CIESAS (coords.), Evaluación externa del 
Programa Oportunidades 2008. A diez años de intervención en 
zonas rurales (1997-2007). Tomo II El reto de la calidad de los 
servicios: resultados en salud y nutrición (217-252). México, 
Secretaría de Desarrollo Social. 

Aston, N. et al., (1999) “Family Demography, Social 
Theory, and Investment in Social Capital” en 
Population and Development Review. Vol. 25, núm. 1.

Bourdieu, P., (2002) La distinción. Criterios y bases sociales del 
gusto. México, Taurus.

Cameron, M., N. Andersson y R. Ledogar, (2010) 
“Culturally Safe Epidemiology: Oxymoron or 
Scientific Imperative” en Pimatisiwin: Journal of 
Aboriginal and Indigenous Community Health. Vol. 8, núm. 
2, pp. 89-116. 

Careaga, G., (1996) Las relaciones entre los géneros en la salud 
reproductiva. México, Comité por una Maternidad sin 
Riesgos en México.

CONEVAL. Consejo Nacional de Evaluación de la Política 
de Desarrollo Social, (2009) Medición de la pobreza. 

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 
Un análisis desde la interculturalidadMaría Graciela Freyermuth-Enciso



42 Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

México, CONEVAL. Disponible en: http://www.
coneval.gob.mx/coneval2/htmls/medicion_pobreza/
HomeMedicionPobreza.jsp?categorias=MED_
POBREZA, MED_POBREZA-criterios [consultado 
el 18 de octubre de 2010].

Dannenberg, A. et al., (1995) “Homicide and other injuries 
as causes of maternal death in New York City, 1987 
through 1991” en American Journal of Obstetrics and 
Gynecology. Vol. 172, núm. 5, pp. 1557-1564.

De la Torre, Cecilia, (2006) El proceso de descentralización 
y los presupuestos del sector salud en el estado de Chiapas: 
un análisis del Fondo de Aportaciones para los Servicios 
de Salud y su impacto en la muerte materna. Tesis de 
licenciatura. México, Universidad Autónoma de 
Chiapas.

Declaración de Alma Ata. Conferencia Internacional sobre Atención 
Primaria de Salud, Alma-Ata, URSS, 6-12 de septiembre 1978 
(1978). Disponible en: http://www.promocion.salud.
gob.mx/dgps/descargas1/promocion/1_declaracion_
deALMA_ATA.pdf [consultado el 12 de diciembre de 
2013].

Declaración de Ministras y Ministros de América Latina sobre 
Salud Sexual y Reproductiva Intercultural para Mujeres 
Indígenas, (2011). Disponible en http://lac.unfpa.
org/webdav/site/lac/shared/DOCUMENTS/2011/
Peru%202011%20AECID/Declaracion%20de%20
Ministros%20y%20Ministras.pdf [consultado el 12 
de diciembre de 2013].

Fernández, G. (coord.), (2004) Salud e interculturalidad en 
América Latina. Perspectivas antropológicas. Quito, Abya 
Yala/Agencia BOLHISPANA/Universidad de Castilla 
Mancha.

Ferreira G., (1989) La mujer maltratada. Un estudio sobre 
las mujeres víctimas de violencia doméstica. Buenos Aires, 
Sudamericana.

Forni, P., M. Siles y L. Barreiro, (2004) ¿Qué es el capital 
social y cómo analizarlo en contextos de exclusión social 
y pobreza? Estudios de caso en Buenos Aires, Argentina, 
JSRI Research Report# 35. Michigan: Michigan State 
University. Disponible en: http://www.econo.
unlp.edu.ar/uploads/docs/capital_social_en_
exclusion_y_pobreza_jsri.pdf [consultado el 11 de 
diciembre de 2013]

Freyermuth Enciso, Graciela, (1993) Médicos indígenas, 
médicos alópatas. Un encuentro difícil en Los Altos de Chiapas. 
Tuxtla Gutiérrez, Gobierno del Estado de Chiapas/
CIESAS-Sureste.

Freyermuth Enciso, Graciela, (2000) Morir en Chenalhó. 
Género, etnia y generación. Factores constitutivos del riesgo 
durante la maternidad. Tesis de doctorado. México, 
UNAM.

Freyermuth Enciso, Graciela, (2003) Las mujeres de humo. 
Morir en Chenalhó. Género, etnia y generación, factores 
constitutivos del riesgo durante la maternidad. México, 
CIESAS/Porrúa.

Freyermuth Enciso, Graciela, (2004) “Violencia de 
género como factor de riesgo en la maternidad” en 
Walwyria Torres, Martha (comp.), Violencia contra las 
mujeres en contextos urbanos y rurales. México, El Colegio 
de México. 

Freyermuth Enciso, Graciela, (2005) La muerte materna 
en Chiapas, en la búsqueda de un indicador alterno. Primer 
Informe. México, Consejo Nacional de Ciencia y 
Tecnología.

Freyermuth Enciso, Graciela, (2008) “Realidad y 
disimulo: complicidad e indiferencia social en 
Chiapas frente a la muerte femenina” en Olivera, 
Mercedes (coord.) Violencia feminicida en Chiapas. 
Razones visibles y ocultas de nuestras luchas, resistencia y 
rebeldías. México, UNICACH/Centro de Derechos 
de la Mujer de Chiapas, A.C./Oxfam Novib, pp. 
129-201.

Freyermuth Enciso, Graciela, (2010) “Desiguales en la 
vida, desiguales para morir. La mortalidad materna en 
Chiapas: un análisis desde la inequidad” en Programa 
de las Naciones Unidas para el Desarrollo, Informe sobre 
desarrollo humano en Chiapas. Disponible en: http://www.
coneval.gob.mx/cmsconeval/rw/resource/coneval/
info_public/Estudios_relacionados/MMChs_19dejulio_
GFE_VF_conGraficas.pdf?view=true [consultado el 8 de 
noviembre de 2011]. 

Freyermuth Encieso, Graciela, S. Meneses y R. Cárdenas, 
(2004) Maternidad peligrosa. Evaluación de la Atención 
Institucional a la urgencia Obstétrica en Los Altos de Chiapas. 
México, SEDESO-INDESOL/Foro Nacional de Mujeres 
y Políticas de Población/CIESAS.

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

María Graciela Freyermuth-Enciso
La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 

Un análisis desde la interculturalidad



43Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

Freyermuth Enciso, Graciela y H.E. Argüello, (2011) “La 
muerte prematura de mujeres en los altos de Chiapas. 
Un análisis desde la violencia” en Pueblos y Fronteras 
Digital. Vol. 6, núm. 10. Disponible en: http://www.
pueblosyfronteras.unam.mx/a10n10/art_06.html 
[consultado el 25 de septiembre de 2011].

Freyermuth Enciso, Graciela y P. Ochoa, (2013) “Toma 
de decisiones y mortalidad materna, 2004-2008” en 
Freyermuth, Graciela y Paola Sesia (coords.) Monitoreos, 
diagnósticos y evaluaciones en salud materna y reproductiva. 
Nuevas experiencias de contraloría social. México, Comité 
por una Maternidad Segura en México/CIESAS/
Observatorio de Mortalidad Materna.

Fundación La Caixa, (2008) Mediación intercultural en el 
ámbito de la salud. Programa de formación. Barcelona, la 
Fundación. Disponible en: La Caixahttp://obrasocial.
lacaixa.es/deployedfiles/obrasocial/Estaticos/
pdf/Inmigracion/Mediacio_intercultural_es.pdf 
[consultado el 25 de  febrero 2014]

Ganley, A. et al., (1998) Improving the Health Care Response 
to Domestic Violence: A Trainer’s Manual for Health 
Care Providers, San Francisco, The Family Violence 
Prevention Fund. Disponible en: http://www.
futureswithoutviolence.org/userfiles/file/Maternal_
Health/HealthTrainerManual.pdf [consultado el 14 
de diciembre de 2013]

Gobierno de los Estados Unidos Mexicanos. Presidencia de la 
República, (2013) Primer  Informe de Gobierno 2012-2013. Anexo 
estadístico. Disponible en: http://d5d3d27e1f3d539a162f-
a00104427ebc661a8d17f062b85c9f9a.r74.cf2.rackcdn.
com/1_IG_ANEXO_ESTADISTICO.pdf [consultado el 
13 de diciembre de 2013]

Gutiérrez J.P., et al., (2008) “Evaluación de la calidad 
de los servicios de atención a la salud asignados 
a la población beneficiaria de Oportunidades” en 
INSP y CIESAS (coords.), Evaluación externa del 
Programa Oportunidades 2008. A diez años de intervención 
en zonas rurales (1997-2007). Tomo II El reto de la calidad 
de los servicios: resultados en salud y nutrición. México, 
Secretaría de Desarrollo Social, pp. 17-102.

Hermitte, E., (1970) Poder sobrenatural y control social 
en un pueblo maya contemporáneo. México, Instituto 
Indigenista Interamericano.

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI), 
(1990) XI Censo general de población y vivienda 1990. 
Resultados definitivos. Tomo I y II. Tabulados básicos. 
México, INEGI.

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI), 
(s/f) Estadísticas vitales de 2003-2012, bases de datos, 
México, INEGI.

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI), 
(2011) Censo de Población y Vivienda 2010, México, 
INEGI. Disponible en: http://www.inegi.org.mx/est/
contenidos/proyectos/ccpv/cpv2010/pub_y_prod/
default.aspx?t=28097 [consultado el 8 de enero de 2012]

Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI), 
(2008) Encuesta nacional sobre la dinámica de las 
relaciones en los hogares 2006 ENDIREH. Tabulados 
básicos. Estados Unidos Mexicanos. México, INEGI. 
Disponible en: http://www.inegi.org.mx/prod_serv/
contenidos/espanol/bvinegi/productos/estudios/
sociodemografico/mujeresrural/2007/endireh06_
eum_tab.pdf [consultado el 6 de enero de 2012].

INMUJERES-CIESAS Sureste, (2011) Monitoreo de la 
atención a las mujeres en servicios públicos del Sector Salud, 
México: INMUJERES. Disponible en: http://www.
inmujeres.gob.mx/images/stories/cuadernos/c29_o.
pdf [consultado el 6 de enero de 2012].

Instituto Nacional de Salud Pública (INSP), (2008) 
ENSADEMI 2008 Encuesta de salud y derechos de las mujeres 
indígenas. Disponible en: http://www.equidad.scjn.
gob.mx/IMG/pdf/Ensademi_2008.pdf [consultado el 
6 de enero de 2010].

López, J., (2007) La práctica médica tradicional y sus 
representaciones en los problemas de salud que ocasionan la 
muerte materna en San Juan Chamula. Tesis de licenciatura 
en antropología social. México, Universidad 
Autónoma de Chiapas.

Meneses, S., (2004) Semiótica de la otredad. Etnografía de 
los encuentros interétnicos entre prestadores y usuarios de 
servicios de salud en Los Altos de Chiapas, Tesis de maestría 
en antropología social. México, CIESAS-Sureste.

Ministerio de Salud Pública del Ecuador y Fondo de 
Población de Naciones Unidas (UNFPA), (2009) 
Declaración de Quito. En el marco del seminario taller de 
interculturalidad y ejercicio de los derechos en la subregión 

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 
Un análisis desde la interculturalidadMaría Graciela Freyermuth-Enciso



44 Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

andina con énfasis en la salud sexual y salud reproductiva 
para  el fortalecimiento del Sumak Kawsay. Quito, UNFPA. 
Disponible en: www.unfpa.or.cr/documentos-y.../
doc.../167-declaracion-de-quito [consultado el 8 de 
enero de 2013].

Naciones Unidas, Asamblea General, (2007) Declaración 
de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos 
Indígenas (61/295), Nueva York, Naciones Unidas.

National Aboriginal Health Organization. (2008) Cultural 
competency and safety: A guide for health care administrators, 
providers and educator. Ottawa, National Aboriginal 
Health Organization.

Nazar Beutelspacher, Austreberta  et al, (2007) 
“Descentralización, alternancia política y género en la 
prevención de la muerte materna en Chiapas, México” 
en Mujer y Salud. Revista de la Red de Salud de las Mujeres 
Latinoamericanas y del Caribe. Núms. 3-4, pp. 54-72.

Organización de Estados Americanos (OEA). Comisión 
Interamericana de Derechos Humanos, (2010) 
Relatoría sobre los derechos de la mujer en el acceso a 
servicios de salud materna desde una perspectiva de derechos 
humanos, España. Disponible en:  http://www.oas.
org/es/cidh/mujeres/docs/pdf/SaludMaterna2010.pdf 
[consultado el 3 de marzo 2014].

Observatorio de Mortalidad Materna en México 
(OMM), (2013) Indicadores: 2011. Objetivo de Desarrollo 
del Milenio 5: Avances en México.  Disponible en: http://
www.omm.org.mx/images/stories/Documentos%20
grandes/Indicadores%202011%20(29%20de%20
julio).pdf [consultado el 1 de diciembre 2013].

Organización Panamericana de la Salud (OPS), (1998) 
Iniciativa de salud de los pueblos indígenas: orientaciones 
estratégicas para el desarrollo de la iniciativa de salud de los 
pueblos indígenas 15-17 de diciembre de 1997.Washington 
D.C., Organización Panamericana de la Salud, Oficina 
Regional de la Organización Mundial de la Salud.

Organización Panamericana de la Salud (OPS), (1998) 
Enfoque Intercultural de la Salud en la Formación y Desarrollo 
de Recursos Humanos Grupo de Trabajo sobre Recursos 
Humanos e Interculturalidad Managua, Nicaragua 9 - 11 de 
septiembre de 1998. Borrador de trabajo.

Page, Jaime, (2005) El mandato de los dioses: medicina entre los 
tzotziles de Chamula y Chenalhó, Chiapas, México. México, 

Programa de Investigaciones Multidisciplinarias sobre 
Mesoamérica y el Sureste, Instituto de Investigaciones 
Antropológicas de la Universidad Nacional Autónoma 
de México.

Pujadas, J.J., (1993) Etnicidad: identidad cultural de los pueblos. 
Madrid, Eudema Universidad.

Ronsmans, C. y M. Khlat, (1999) “Adolescence and risk 
of violent death during pregnancy in Matlab” en The 
Lancet. Vol. 354, núm. 9188.

Sánchez, G., (2008) “Padecer la pobreza: un análisis 
de los procesos de salud, enfermedad y atención 
en hogares indígenas y rurales bajo la cobertura 
del Programa Oportunidades” en INSP y CIESAS 
(coords.) Evaluación externa del Programa Oportunidades 
2008. A diez años de intervención en zonas rurales (1997-
2007). Tomo II El reto de la calidad de los servicios resultados 
en salud y nutrición (pp. 105-123). México, Secretaría de 
Desarrollo Social.

Secretaría de Gobierno. México, (2003) Cruzada estatal por 
la salud de la mujer, el niño y la niña. México, Secretaría de 
Salud, Gobierno del Estado de Chiapas.

SHCP. Secretaría de Hacienda y Crédito Público, (2012) 
Presupuesto de egreso de la Federación  para el ejercicio fiscal 
2012. Disponible en: http://www.apartados.hacienda.
gob.mx/presupuesto/temas/pef/2012/ [consultado el 
10 de julio 2013].

Secretaría de Salud, (2002) Programa de Acción: “Arranque 
Parejo en la Vida”. México, SSA. Disponible en: http://
www.salud.gob.mx/unidades/cdi/documentos/
DOCSAL7106.pdf [consultado el 10 de julio 2013]

Secretaría de Salud, (2013) Sistema de protección social en salud. 
Informe de resultados enero –diciembre 2012. México, SSA. 
Disponible en: http://www.seguro-popular.salud.
gob.mx/images/pdf/informes/InformeResultados-2-
SPSS-2012.pdf [consultado el 10 de julio de 2013].

Secretaría de Salud. Dirección General de Información 
en Salud, (s/f) 2002-2012 Muertes maternas INEGI/SS. 
Disponible en: http://www.dgis.salud.gob.mx/cubos/ 
[consultado el 13 de diciembre de 2013].

Serrano C.E., O.A. Embriz y H.P. Fernández (2002) Indicadores 
socioeconómicos de los pueblos indígenas de México. México, 
Instituto Nacional Indigenista/Consejo Nacional de 
Población/Programa de Naciones Unidas para el Desarrollo. 

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

María Graciela Freyermuth-Enciso
La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 

Un análisis desde la interculturalidad



45Revista LiminaR. Estudios Sociales y Humanísticos, vol. XII, núm. 2, julio-diciembre de 2014, México, 

Vázquez, S., (s/f) Informes mensuales de trabajo en la 
Casa de salud de la mujer indígena, Chalchihuitán 

Chiapas. México, Consejo Nacional de los Pueblos 
Indígenas.

 pp. 30-45. ISSN: 1665-8027.

La mortalidad materna y los nudos en la prestación de los servicios de salud en Chiapas. 
Un análisis desde la interculturalidadMaría Graciela Freyermuth-Enciso


