
1 

◆

Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

Felipe Bárcenas García

Recepción: 12 de abril de 2023 / Aceptación: 12 de junio de 2023

doi: https://doi.org/10.31836/lh.28.7405 

Letras Históricas 28.7405 

Felipe Bárcenas García*

fbarcenas87@gmail.com

ORCID: 0000-0001-9331-2289

*	 Universidad Nacional Autónoma de México. Ciudad Universidatia, Coyoacán, 04510, 

Ciudad de México, 04510

Entre la censura  
y la impugnación pública. 
La fundación de  
“El Defensor de la Religión” 
en Guadalajara (1827)

Between censorship and public rebuttal. 

The establishment of “El Defensor  

de la Religión” in Guadalajara (1827)

Resumen: 

En este artículo se analizan las causas de 

la fundación de El Defensor de la Religión 

(1827–1833, Guadalajara, Jalisco), uno de 

los periódicos católicos mexicanos más 

importantes de la primera mitad del siglo 

xix. Se demuestra que el rotativo fue es-

tablecido por Pedro Espinosa y Dávalos 

(1793–1866) para contrarrestar la influen-

cia de las ideas impías y regalistas que 

circularon en México a través de folletos, 

periódicos y libros prohibidos en la década 

de 1820. Se examina, por un lado, la frus-

tración que generó en el clero la ineficacia 

del régimen de censura religiosa, y, por el 

otro, los primeros intentos del sector ecle-

siástico tapatío por combatir la supuesta 

impiedad mediante el financiamiento 

de opúsculos orientados al combate po-

lítico. Se argumenta, finalmente, que El 

Defensor de la Religión fue fundado ante 

la necesidad de contar con un medio que 

permitiese al clero refutar de manera orde-

nada y prolongada las publicaciones que 

criticaban o proponían reformar la Iglesia.

Palabras clave: censura, Guadalajara, Iglesia católica, periódico, prensa, siglo xix.

Abstract: 

This article analyzes the causes of the es-

tablishment of El Defensor de la Religión 

(1827–1833, Guadalajara, Jalisco), one 

of the most important Mexican catholic 

newspapers of the first half of the 19th 

century. I demonstrate that this news-

paper was founded by Pedro Espinosa y 

Dávalos (1793–1866) in order to counter-

act the influence of impious and regalist 

ideas that circulated in Mexico through 

pamphlets, newspapers, and banned 

books in the 1820s. I examine, on one 

hand, how the ecclesiastical sector was 

frustrated by the ineffectiveness of the 



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

2 

Introducción1

En este artículo se analizan los factores que explican la fundación de El 
Defensor de la Religión, uno de los periódicos católicos mexicanos más 
destacados de la primera mitad del siglo xix, que logró publicarse en Gua-
dalajara, Jalisco, por seis años consecutivos – i.e., del 16 de enero de 1827 
al 24 de mayo de 1833. Este es un periodo amplio si consideramos que 
en las primeras dos décadas de la vida independiente un rotativo difí-
cilmente sobrevivía más de un año. El proyecto editorial fue impulsado 
por miembros del Seminario Conciliar y el Cabildo Eclesiástico tapatíos; 
además, contó con un esquema administrativo que contempló la venta de 
suscripciones a través de sacerdotes, agentes y establecimientos de, por 
lo menos, Guadalajara, Ciudad de México, Querétaro, Durango, Zacatecas, 
León, Lagos, Colima, Jerez, Aguascalientes, La Barca, Xalapa, Veracruz, 
Zapotlán, Oaxaca, Monterrey, San Luis Potosí, Tepic, Rosario, Guanajuato 
y Ahuacatlán, lo cual permite vislumbrar su importancia y alcance.

Como argumento central sostengo que El Defensor de la Religión fue 
establecido como respuesta al influjo de las ideas impías y regalistas que 
circularon en México a través de folletos, periódicos y libros prohibidos 
en la década de 1820 por diversas Juntas de censura eclesiástica.2 Asi-
mismo, se plantea que el periódico tapatío buscó dotar al clero de pre-
misas en común de las cuales partir para defender un proyecto nacional 
republicano-católico que concebía a la Iglesia mexicana como autónoma y 
soberana en relación con las autoridades civiles, de modo que la libertad 
de imprenta debía constituir un ámbito subordinado en última instancia 
a las resoluciones de los tribunales eclesiásticos.

El artículo está organizado en dos secciones. Primeramente, se analiza 
la circulación de periódicos y libros presuntamente impíos en la década de 

1	 La investigación se realizó en el Instituto de Investigaciones Bibliográficas (UNAM) 

gracias al financiamiento del Programa de Becas Posdoctorales en la UNAM. Fue ase-

sorada por Manuel Suárez Rivera
2	 Este argumento lo expuse el jueves 11 de mayo de 2023 en la sesión regular del Semi-

nario Interdisciplinario de Bibliología del Instituto de Investigaciones Bibliográficas de 

la Universidad Nacional Autónoma de México.

religious censorship regime, and, on the 

other, the first attempts of Guadalajara’s 

clergy to contest the presumed impiety by 

financing political pamphlets. I ultimately 

argue that El Defensor de la Religión was 

founded in response to the need to have a 

newspaper that would allow the clergy to 

refute in a systematic and constant way all 

the publications that criticized or proposed 

to reform the Church.

Keywords: Catholic church, censorship, Guadalajara, newspaper, press, 19th century.



3 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

1820, cuyos argumentos fueron condenados o rebatidos en una diversidad 
de folletos financiados por el clero tapatío, que no buscaron esencialmente 
generar ganancias económicas, lo cual se expresó en los mismos opúscu-
los. En la segunda parte, se examina cómo la transición de la folletería aus-
piciada a un negocio editorial orientado a contrarrestar la influencia de las 
ideas irreligiosas de manera prolongada y ordenada se dio con la publica-
ción de El Defensor de la Religión; se detalla cuáles eran los objetivos y ca-
racterísticas del rotativo, así como quiénes eran sus impresores y editores. 

Circulación de libros prohibidos en México en la década de 1820 

Al iniciar la vida independiente, las autoridades tanto civiles como ecle-
siásticas estimaron que la sobrevivencia de la joven nación dependía en 
buena medida de la salvaguarda del catolicismo, amenazado por la influen-
cia de las ideas irreligiosas o impías. Por ello, en 1822 el primer Congreso 
mexicano aclaró que se encontraban vigentes y debían hacerse cumplir 
las leyes gaditanas referentes a la censura de libros, a las que se añadió 
un reglamento que detallaba cómo funcionaría el régimen censorio. Por 
principio, se facultó al clero diocesano para organizar Juntas de censura 
y decidir qué libros resultaban notoriamente irreligiosos y, por lo tanto, 
merecían vetarse; sin embargo, toda prohibición debía contar con el aval 
del Congreso. Además, los decomisos solo podían ser efectuados por los 
jueces seculares o los alcaldes de los pueblos, sin su autorización, ningún 
funcionario civil o eclesiástico debía recoger obras prohibidas. Esta fórmu-
la exigía la colaboración estrecha entre los poderes temporal y espiritual, 
pues la mala relación o comunicación entre ambos conllevaba la ineficacia 
del sistema. También se determinó que las Juntas estarían obligadas a 
conceder a un autor censurado – u otra persona en su representación o 
ausencia – la posibilidad de defender su texto en una audiencia.

Ente 1821 y 1855, se estableció en México un régimen diferenciado en 
materia de libertad de imprenta. Por un lado, se encontraba el sistema civil, 
el cual permitía la publicación de ideas políticas sin necesidad de censu-
ra previa, pero determinaba que un impreso sería confiscado – y su editor 
castigado – en caso de que propusiera destruir el catolicismo o las bases 
constitucionales del Estado, o bien, incitara a desobedecer a las autorida-
des legítimas, ya sea de manera directa o indirecta; asimismo, contemplaba 
sanciones para quienes divulgaran contenidos obscenos. Por otra parte, es-
taba el régimen relacionado con la materia religiosa. A diferencia de los ma-
nuscritos políticos, aquellos que versaban sobre religión debían obtener el 
permiso del clero mexicano para publicarse, de modo que eran sometidos a 
censura previa ejercida por tribunales eclesiásticos llamados Juntas de cen-



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

4 

sura. Estas estuvieron facultadas para evaluar los libros tanto nacionales 
como extranjeros posiblemente impíos y decidir cuáles debían prohibirse.

El 27 de septiembre de 1822, el Consejo de Estado que asesoró a Itur-
bide publicó una primera lista de libros prohibidos, a la cual debían irse 
sumando las relaciones elaboradas en cada una de las diócesis del país, 
con la intención de realizar un índice general en un futuro indeterminado. 
Las obras del listado son las siguientes:

1.	 Guerra de los Dioses 
2.	 Compendio del origen de todos los cultos por Dupuis 
3.	 Meditaciones sobre las ruinas, o lo que comúnmente se llama: Rui-

nas de Palmira 
4.	 El Citador 
5.	 La sana razón, o el buen sentido, o sea las ideas naturales opues-

tas a las sobrenaturales, así en su edición de Ginebra de 819, como 
en la de Madrid de 821, y cualquiera otra 

6.	 El Compadre Mateo, o Baturrillo del espíritu humano 
7.	 Cartas familiares del ciudadano José Joaquín de Clara Rosa a Ma-

dama Leocadia 
8.	 Carta de Taillerand Perigot al Papa 
9.	 El sistema de la naturaleza, y su compendio.3 

Controlar la circulación de libros prohibidos resultó problemático por di-
versas razones que ya he analizado en otras investigaciones. Por ahora, 
baste mencionar tres: 

1.	 La dificultad práctica que implicaba la vigilancia de un vasto te-
rritorio con conocidas zonas de contrabando, como la costa de Ta-
maulipas. Libreros mexicanos y extranjeros de la primera mitad 
del siglo xix estaban dispuestos a traficar obras porque era un 
negocio lucrativo. Desde luego que el gobierno conocía esta situa-
ción; para contrarrestarla, el Congreso promulgó una ley el 30 de 
octubre de 1822, que autorizaba el cateo de casas bajo sospecha 
de ocultar mercancías obtenidas a través del contrabando.4 

3	 Archivo General de la Nación de México (agn), Justicia eclesiástica, vol. 37, fols. 366–

67. La lista se transcribió fielmente de la fuente consultada. No se especificó el autor ni 

el año de publicación de los libros. 
4	 Biblioteca Nacional de México (bnm), Colección Lafragua, n. 1190, Congreso, “Decreto 

de 30 de octubre de 1822, que permite el cateo de casas cuando se persiga el contra-

bando y otros delitos” [s. p. i.], 1 h. 31 cm.



5 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

2.	 La falta comunicación entre los gobiernos diocesanos, alcaldes 
y gobernadores; algunos de estos últimos desconocían qué li-
bros estaban prohibidos porque el clero no actualizaba ni remitía 
oportunamente las listas prohibitivas. En otros casos, las discre-
pancias y pugnas políticas propiciaron la falta de cooperación.

3.	 Las autoridades civiles descuidaron las actividades de vigilan-
cia. Por ejemplo, cuando se realizaron decomisos y se reem-
barcaron obras vetadas, estas continuaron anunciándose en la 
prensa, tal y como advirtió El Sol en septiembre de 1830: “Mu-
chos libros que enseñan el ateísmo, la irreligión y el más co-
rrompido libertinaje […] se anuncian por la imprenta, se venden 
sin la menor contradicción”.5 Es decir, que existió negligencia 
por parte del poder tanto temporal como espiritual.

Entre 1825 y 1830, la mayor parte de los gobiernos diocesanos cues-
tionó el funcionamiento del sistema de censura religiosa y pidió al go-
bierno central reformarlo. La propuesta más radical al respecto fue 
planteada por el obispado de Oaxaca, el cual recomendó al presidente 
Guadalupe Victoria que los clérigos fuesen “reintegrados en la facul-
tad de recoger por sí mismos los libros prohibidos y contrarios a la 
religión”.6 

En ese mismo periodo, el Cabildo Eclesiástico de Guadalajara envió 
anualmente “varias quejas a ese Gobierno Supremo con motivo a los li-
bros impíos y artefactos obscenos que circulan por toda esta diócesis”.7 
Además, el 4 de enero de 1827 escribió a su homólogo de Chiapas para 
pedirle que promoviera en el Soberano Congreso la promulgación de 
leyes rigurosas que impidiesen a los editores publicar noticias sobre 
obras vetadas, pues ello contribuía a que la población se interesara en 
ellas.8 Y es que era común que se comentaran las ideas de los autores 
prohibidos en la prensa, o bien, que se publicaran discusiones parla-
mentarias en las que se citaban dichos autores. Por ejemplo, el 13 de 
octubre de 1827, El Sol presentó una opinión firmada con el pseudónimo 
Philopatro, en la que se alentaba a leer a Locke, Montesquieu, Voltai-
re, Rousseau, Condillac, Desttut de Tracy “y tantos otros” a la hora de 
buscar términos para escribir o pronunciar un discurso.9 El 23 de enero 

5	 El Sol, 22 de septiembre de 1830, p. 4.
6	 agn, Justicia eclesiástica, vol. 61, fol. 12.
7	 agn, Justicia eclesiástica, vol. 97, fols. 145–46.
8	 Archivo Histórico Diocesano de San Cristóbal de Las Casas (ahdscc), carpeta 5252, exp. 18.
9	 El Sol, 13 de octubre de 1827, p. 3.



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

6 

de 1828, en tal periódico se discutieron los conceptos de tiranía y pacto 
social de Rousseau, así como de Locke.10 

Para explicar por qué los editores mexicanos de los años veinte se 
atrevieron a publicar noticias sobre los autores prohibidos por los tribu-
nales eclesiásticos, hay que tener en consideración que uno de los gran-
des retos del clero fue revertir el proceso de desgaste que la Inquisición 
experimentó desde finales del siglo xviii, cuando su función social y mé-
todos fueron cuestionados y desprestigiados (Torres, 2010, p. 206). Las 
Juntas decimonónicas fueron asociadas con el Santo Oficio, por lo tanto, 
con los sectores más inmovilistas, y aunque las leyes mexicanas de 1821–
1855 legitimaron su existencia, su capacidad de acción se vio limitada 
por el descrédito que tenían entre las élites políticas regionales y amplios 
sectores lectores. 

Los editores de la primera mitad del siglo xix ejercieron su oficio en un 
contexto de crítica hacia los tribunales eclesiásticos, cuyas censuras solían 
refutarse a través de impresos. Por ejemplo, en España, Juan Antonio Llo-
rente decidió impugnar la prohibición de su Proyecto de una Constitución 
Religiosa (1820); para ello, en 1822 publicó Apología Católica del Proyecto 
de Constitución Religiosa, en la que incluyó una nueva versión de su Pro-
yecto… Dicha apología se vendió con éxito en México durante la Primera 
República Federal. La singularidad de Apología Católica… radicaba no solo 
en las ideas, sino también en el hecho de que constituía una suerte de 
manual que mostraba a los autores cómo rebatir una prohibición. Llorente 
(1822) aconsejaba a los escritores que aceptaran las prohibiciones respeta-
bles, “fundadas en hechos verdaderos, deducidas con buena lógica” (pp. 
22–23, 71), pero que rechazaran las censuras basadas en argumentos de 
autoridad, que no estaban sustentadas documental o racionalmente.

En México, José Joaquín Fernández de Lizardi (1991) se defendió lue-
go de que fuese excomulgado en febrero de 1822 por la publicación del 
folleto Defensa de los Fracmasones, declarado prohibido. En el impreso 
se cuestionaba: “¿Qué tenemos que escandalizarnos de los fracmasones, 
cuando ni sabemos de qué tratan, ni podemos imputarles por culpa un 
secreto que guardan religiosamente por no ultrajar a Dios perjurándose?” 
(pp. 415–19). Fernández de Lizardi criticaba que la Iglesia condenase a 
las logias de manera irracional, consideraba que, para sentenciar a al-
guien, primero era necesario presentar pruebas que evidenciaran la falta. 
Pretendía mostrar que los juicios de Pío vii y los eclesiásticos en general 
hacia los francmasones eran arbitrarios e incompatibles con una época 
que demandaba apego a la lógica. 

10	  El Sol, 23 de enero de 1828, p. 3.



7 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

El 7 y el 23 de marzo de 1822 Fernández de Lizardi presentó al Con-
greso dos textos respectivamente: Exposición del Ciudadano Don José 
Joaquín Fernández de Lizardi, Leída en el Supremo Congreso de Córtes 
el día 7 de Marzo del Presente Año. En la que Reclama su Protección con-
tra la Pública Censura Fulminada por el sr. Provisor de este Arzobispado 
Dr. D. Félix Flores Alatorre, por su Papel Titulado: Defensa de los Fracma-
sones (1822a) y Demostración de la Justicia del Pensador Mexicano en el 
Ocurso Tercero que dirigió al Soberano Congreso el 23 de Marzo del Año 
de 1822. Alegando una Reciente Ejecutoría, sobre que el Conocimiento 
del Delito de Masonería no Pertenece a la Jurisdicción Ecca., sino Exclu-
sivamente a la Civil (1822b). Con ellos, esperaba convencer a la asamblea 
de que su excomunión era notoriamente injusta e ilegal: en primer lugar, 
porque que él no era un masón declarado y, en segundo término, porque 
el delito de masonería si bien existía, este debía ser castigado por las 
autoridades civiles con una pena civil. Por lo tanto, el Congreso debía 
acordar con la Iglesia su absolución.

El mismo año el autor publicó Segunda Defensa de los Fracmasones, 
donde planteaba que su excomunión era irracional. En su publicación ex-
plicaba que no era masón ni defendió a los francmasones, y que el clero 
lo había condenado por publicar un texto que criticaba a la Iglesia por su 
práctica despótica orientada a imponer penas basadas en meras sospe-
chas (Fernández de Lizardi, 1822c, p. 4). 

En la Colección Lafragua de la Biblioteca Nacional de México (bnm), 
se conservan diversos opúsculos de El Pensador Mexicano, en los cua-
les se observa cómo discutió los límites de la libertad de imprenta (Fer-
nández de Lizardi, 1821a, 1822d). Si bien se consideraba necesaria la 
existencia de Juntas de censura eclesiástica para evitar los abusos de  
la expresión escrita, Fernández de Lizardi (1821b) pensaba que los fis-
cales debían apegarse estrictamente a revisar textos que versaban so-
bre el dogma católico, de modo que contribuyesen a que la población 
ejerciera una religión más ‘pura’, alejada del fanatismo. Para el autor, no 
deberían existir impedimentos para publicar impresos sobre disciplina 
eclesiástica; es decir, sobre las prácticas terrenales del clero que no tie-
nen un carácter imperativo en la Biblia, como el celibato o el cobro del 
diezmo (Fernández de Lizardi, 1825).

La oficina de Alejandro Valdés, ubicada en la Ciudad de México, impri-
mió un folleto de Ignacio María Lerdo (1826), censor de tres publicaciones 
de Fernández de Lizardi, en el que se defendía la autonomía de las Juntas 
para resolver si un texto debía prohibirse, no importando si versaba so-
bre disciplina eclesiástica, pues el ejercicio censorio del clero se concebía 
como soberano. Para Lerdo, así como para muchos religiosos de la época, 



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

8 

si una proposición directa o indirectamente cuestionaba las decisiones o 
prácticas de la Iglesia, merecía vetarse, pues se pensaba que una repú-
blica católica solo era viable en tanto los eclesiásticos tuvieran la última 
palabra en todo lo relativo con la libertad de imprenta.

En el taller de Alejandro Valdés y en otras imprentas capitalinas se 
publicaron opúsculos que refutaron a los ‘polares’, como se llamó genéri-
camente a los escritores e impresos que por lo general llevaban el término 
‘polar’ en sus títulos y se redactaban de manera anónima en la diócesis 
de Guadalajara (El obispo Cimarron de Jalisco, 1826; Verdadero Amante, 
1825; El Gobierno Declaró, 1826). Tal expresión surgió en alusión a los 
redactores de La Estrella Polar (1822), efímero impreso tapatío de ten-
dencia federalista, órgano de la Sociedad Guadalajarés de Amigos de la 
Ilustración, el cual cuestionó las riquezas de la Iglesia, el pago obligatorio 
del diezmo y el fanatismo religioso de la población (Del Palacio Montiel, 
pp. 128, 151).

Los ‘polares’ se caracterizaron por criticar la disciplina eclesiástica y 
proponer reformar el clero mexicano mediante leyes establecidas por las 
autoridades civiles, lo cual evidentemente implicaba la supeditación de 
la Iglesia al Estado, aun y cuando no se había efectuado un concordato 
con la Santa Sede que otorgara el patronato al gobierno nacional; estos 
planteamientos no eran una novedad, sino que formaban parte de las 
polémicas regalistas españolas del siglo xviii, cuando la monarquía bor-
bónica reclamó al papado que sus preocupaciones eran más políticas que 
religiosas y, con base en los escritos de autores como Van Espen, Fleury o 
Febronio, reivindicó la intervención del rey en asuntos eclesiásticos (Ben-
lloch Poveda, 1984, p. 295). 

De acuerdo con Ríos Zúñiga (2014, p. 49), la temática relacionada con 
la Iglesia más discutida en la década de 1820 fue la indefinición del ejer-
cicio del patronato, si este debía pasar de manera automática a las manos 
del Estado mexicano o debía establecerse un nuevo acuerdo con Roma. El 
asunto no era menor, pues si bien el patronato se relacionaba con la de-
signación de obispos, curas y otros cargos, también implicaba participar 
en la administración de los bienes eclesiásticos y en el cobro del diezmo. 

Del mismo modo que los borbones, las élites políticas liberales de la 
década de 1820 buscaron secularizar el poder político, labor que fue im-
pulsada por los ‘polares’ y cuestionada por el clero tapatío. Es pertinente 
señalar que, a inicios de esa época, se conformó en Guadalajara un con-
texto favorable a la discusión pública. Por principio, las autoridades ecle-
siásticas, lideradas por el obispo Ruiz de Cabañas, apoyaron el Estado 
encabezado por Iturbide; así, se celebraron verbenas populares y fiestas 
religiosas. También aparecieron sermones que auguraban un beneficioso 



9 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

futuro. Por otro lado, miembros del sector comercial, secundados por el 
clero, establecieron una Junta Patriótica, encargada de fomentar el de-
sarrollo industrial, agrario, educativo y político; para cumplir con tal pro-
pósito, la Junta fundó un órgano de divulgación: La Aurora Social de la 
Nueva Galicia, la cual empezó a publicarse el 1 de enero de 1822. Desde 
luego, el gobierno civil de la provincia propagó leyes impresas, común-
mente fijadas en los edificios públicos, que servían como punto de reu-
nión (Del Palacio Montiel, 2001, pp. 111–15). 

Asimismo, emergió una folletería anticlerical, la cual criticó el tipo de 
espiritualidad promovido en la población. Se acusó a los sacerdotes de di-
fundir el fanatismo, toda vez que carecían de una instrucción ilustrada, 
acorde con el siglo xix. Y es que la élite eclesiástica debía interesarse en 
promover la ‘piedad ilustrada’; es decir, un modelo devocional de piedad 
orientado a ejercer una espiritualidad racional, contemplativa y reflexiva, 
alejado de las supersticiones y las expresiones externas de piedad. Dicho 
modelo formaba parte de las reformas borbónicas; en nuestro país, fue 
planteado durante en el iv Concilio Provincial Mexicano de 1771 (Aceves 
Ávila, 2018, p. 42). 

Se esperaba que la grey no exhibiera un culto excesivo a las imágenes 
con grandes muestras exteriores de fervor (por ejemplo, en las procesio-
nes). También se buscó que el clero tuviera un papel estricta y patente-
mente espiritual, desapegado de lo material, de modo que debía evitar 
toda manifestación de opulencia (Aceves Ávila, 2018, p. 43).

La libertad de imprenta propició que se discutieran los aspectos ecle-
siásticos y religiosos considerados como barrocos. Así, en los folletos 
tapatíos se tachó a la Iglesia mexicana de fanática, perversamente adine-
rada y enemiga de la fe. Para Connaughton (2012, p. 63), las tendencias 
seculares del periodo se presentaron como desafíos importantes en la 
lucha por la hegemonía social. 

El alto clero de Guadalajara pugnó por defender la supremacía espi-
ritual de la Iglesia en una sociedad católica; al hacerlo, se le presentó 
un gran reto: responder al enorme flujo de impresos de corte regalista, 
que, desde su óptica, debía prohibirse, toda vez que propiciaba que los 
lectores perdieran el respeto por la Iglesia y, por lo tanto, se aproximaran 
a posturas impías y heréticas.

Algunos cabildos eclesiásticos, frustrados por la incapacidad de las 
autoridades civiles para frenar la circulación de libros prohibidos y folle-
tos que criticaron tanto la disciplina eclesiástica como las resoluciones 
de las Juntas, decidieron desatender el ejercicio censorio conforme a las 
leyes. Otros gobiernos diocesanos optaron por valerse de la prensa para 
combatir el influjo de las ideas impías; el caso más notable al respecto 



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

10 

fue el de Guadalajara. De acuerdo con Brian Connaughton (2012, pp. 
78–79), el clero tapatío estaba compuesto por “prominentes clérigos” 
habituados al combate ideológico a través de los impresos, toda vez que 
durante la década de 1810 publicaron opúsculos contrainsurgentes y 
en el siguiente decenio debatieron reformas constitucionales mediante 
sermones y cartas pastorales. Entre 1825 y 1831, la diócesis de Guadala-
jara careció de obispo, lo cual probablemente propició “una ampliación 
en punto” de la folletería clerical, mucha de ella anónima, orientada 
hacia las polémicas político-religiosas; huelga decir que las imprentas 
locales se multiplicaron (Connaughton, 2012, p. 152). 

En esos años, el Cabildo Eclesiástico tapatío informó a las autoridades 
centrales que en Jalisco y otros estados vecinos circulaban periódicos y 
libros contrarios al catolicismo, además de biblias no autorizadas. Sin em-
bargo, decidió no elaborar listas prohibitivas. En 1830, notificó al Minis-
terio de Justicia y Negocios Eclesiásticos “con amargura inexplicable de 
mi corazón” que no se habían realizado prohibiciones porque era inútil, 
afirmó que la única manera de detener la enorme cantidad de literatura 
irreligiosa que circulaba en el país era permitirle al clero realizar deco-
misos.11 ¿El clero tapatío estuvo siempre desencantado con el régimen 
censorio? Al parecer no. En 1825, escribió en el folleto El Otro Polar en 
Palpables Tinieblas que: 

[…] la autoridad eclesiástica, prohibiendo el papel [impío] y excomul-
gando al autor cuando sea tiempo, cumple con un deber sagrado, jus-
tifica la causa de Dios y de la iglesia, preserva a los incautos, quienes 
después de declarado el autor excomulgado, no podrán ya leer sus pa-
peles, por no participar con el incrimine criminoso. (Cabildo Eclesiásti-
co de Guadalajara, 1825, p. 3)

Para explicar el desencanto con el sistema censorio, hay que agregar 
que algunos eclesiásticos cuestionaron la capacidad de los clérigos jó-
venes para ejercer la censura. El 19 de noviembre de 1825, la Junta  
de Guadalajara celebró un juicio efectuado para evaluar el contenido de 
Conjuración de un Polar. El secretario que elaboró el acta de la sesión 
asentó que Francisco Severo Maldonado, cura de ‘Jalos’ (Jalostotitlán), 
reprochó que el tribunal estaba conformado “por jóvenes fogosos, sin 
nociones extensas de su facultad y sin leer más obras que las de su 
idioma”.12

11	 agn, Justicia eclesiástica, vol. 97, fols. 145–46.
12	 El Nivel, 22 de noviembre de 1825, pp. 1–2.	



11 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

Según Connaughton (2012, p. 198), el clero tapatío aceptó que no 
podía frenar mediante el régimen de censura la circulación de las ideas 
impías y las opiniones que le eran incómodas, sobre todo aquellas re-
lacionadas con la libertad de imprenta. En consecuencia, se centró en 
condenarlas y rebatirlas públicamente. Es importante mencionar que 
los eclesiásticos no estuvieron solos en esta misión: en la primera mi-
tad del decenio fueron apoyados por algunas imprentas de Guadalajara, 
ente ellas, la Imprenta de la viuda de Romero y la Imprenta del ciudada-
no Mariano Rodríguez, las cuales posteriormente estamparon El Defen-
sor de la Religión.

Ambos talleres arriba mencionados publicaron múltiples folletos cos-
teados por el clero tapatío que polemizaron con impresos de orientación 
‘polar’ y refutaron las ideas divulgadas en los libros prohibidos.13 Estos 
folletos contaron con licencia del ordinario, y fueron costeados por el cle-
ro de Guadalajara por notas en las que se explica que este no respondía 
a los escritores impíos con tanta frecuencia ni de manera más amplia 
porque no contaba con los recursos suficientes para hacerlo. Además, no 
se especifica en los opúsculos modalidad alguna de suscripción o sitios 
de venta, estamos ante una folletería abiertamente orientada al combate 
político-religioso que no buscó esencialmente generar grandes ganancias 
económicas, tal y como aseveró Clemente Sanromán (1824) en El Error 
Despojado de los Adornos y Aliños de la Virtud y Presentado Bajo su 
Propia Forma: “no tenemos suscriptores pues no nos hemos propuesto 
lucrar, continuaremos dando algunos números mientras lo exija el bien 
de la Iglesia y la felicidad del Estado” (p. 42). Cabe señalar que, aunque 
una buena parte de los opúsculos eran anónimos, en ocasiones el redac-
tor brindaba datos de sus actividades; por ejemplo, el escritor de Todavía 
se quiere desfigurar la verdad afirmó contar con permiso para leer obras 
prohibidas, concesión que se otorgaba únicamente a miembros distingui-
dos de la Iglesia (1825). En otras ocasiones, se puntualizó que el impreso 
fue redactado por algún canónigo y estaba dirigido a la grey de Guadala-
jara o a las autoridades civiles. Es de suma importancia aclarar que tales 
opúsculos no pretendían dialogar o debatir ideas en pos de enriquecer 
temáticas puntuales, más bien buscaban acallar a quienes consideraban 
enemigos de la religión, cuyos planteamientos siempre fueron tratados 
como sandeces impías. En Otro Palo, a los editores de El Nivel (Cabildo 
Eclesiástico de Guadalajara, 1826), el clero tapatío afirmó que la folletería 
religiosa era necesaria para “responder a la calumnia mil veces repeti-
da”, propiciada por “la manía de escribir”, que a su vez era el resultado 

13	  bnm, Colección Lafragua, misceláneas 1404, 1414–1416, 1441.



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

12 

de los “miserables ecos de los impíos Baile, Volter, Ruso, Volnei [sic] y 
otros de la misma clase” (p. 1). Los redactores eclesiásticos consideraban 
que combatían a enemigos irracionales que pronunciaban discursos “que 
pueden descatolizar al pueblo” (p. 1). 

Si los numerosos enemigos de Dios divulgaban sus ideas de manera 
constante e incesante, los opúsculos no bastaban para contrarrestar su 
influencia: era menester una publicación periódica capaz de generar los 
recursos económicos necesarios para mantenerse de manera prolongada, 
que contase con un esquema de distribución que rebasara las fronteras 
de la diócesis de Guadalajara. La transición de la folletería auspiciada a 
un negocio periodístico se dio con la publicación de El Defensor de la Re-
ligión, cuyo primer número apareció el 16 de enero de 1827.

El Defensor de la Religión

El Defensor de la Religión surgió en un contexto caracterizado por la 
crítica pública a la disciplina eclesiástica y la difusión de ideas regalis-
tas que defendían la facultad de las autoridades civiles para intervenir 
en la organización de la Iglesia. Para buena parte del clero, en tanto no 
se acordara un concordato a través del cual la Santa Sede concediera el 
patronato al Estado mexicano, los gobiernos diocesanos debían ejercer 
sus funciones de manera autónoma y soberana, entre ellas, la censura. 
Para los tribunales eclesiásticos, todo cuestionamiento a la postura de 
los obispos o los canónigos era un acto impío, así como un ataque que 
deslegitimaba a la Iglesia, una de las autoridades constitucionalmente 
establecidas.

Durante la década de 1820, el Cabido Eclesiástico tapatío sostuvo que 
la existencia de una república católica federal solo era posible si el Estado 
respetaba las decisiones autónomas de la Iglesia, de otro modo, se tendía 
hacia la desobediencia y la desintegración nacional. Un opúsculo de la 
entidad lamentaba: “¡Con cuanto dolor he visto el abuso horrible que 
se hace de la imprenta en mi patria Jalisco! ¡Con que vilipendio trata un 
polar la religión! ¡Y qué resultará en la república sin ella?” (Covarrubias, 
1825, p. 1). A través de las páginas de El Defensor de la Religión también 
puede observarse tal polémica, la cual refleja uno de los proyectos exis-
tentes en torno al federalismo mexicano.

Cabe señalar que en la década de 1810 el clero encabezado por el 
obispo Ruiz de Cabañas refutó públicamente, primero, las ideas insur-
gentes que cuestionaron la legitimidad del gobierno español establecido 
en la capital novohispana tras el derrocamiento de José de Iturriga-
ray, y después, el liberalismo desarrollado en las Cortes de Cádiz, que  



13 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

defendía la creación de una monarquía constitucional con facultades 
para construir y regular una Iglesia nacional, tal como acontecía en 
Francia. El ordinario afirmó que Napoleón Bonaparte buscaba derrocar 
a los reyes católicos de occidente, para lo cual fomentó guerras civiles 
y debilitó la fe de la población; por ejemplo, suprimiendo la Inquisición 
(Escrig, 2021, pp. 231–32). 

Y es que, en el marco de referencias intelectuales de los liberales 
españoles, que se jactaban de sus ideas ilustradas, figuraban obras de 
católicos franceses que ensalzaban el poder monárquico, a la vez que 
criticaron las prácticas de la Santa Sede. Baste mencionar los textos del 
abate Fleury, el galicano Bossuet y François Fénelon, los cuales pro-
movieron el fortalecimiento de una Iglesia nacional que no estuviese 
sujeta a las órdenes directas de Roma, sino del rey (Connaughton, 2014,  
pp. 353, 360).

Tras la consumación de la independencia, las ideas liberales se 
consolidaron en el ámbito político mexicano, sobre todo aquellas que 
defendieron un proyecto republicano federalista que suponía que los 
Congresos estatales tenían facultades para intervenir en las decisiones 
de los gobiernos diocesanos. Así, después de 1824 las Cámaras de Mé-
xico, Guanajuato y San Luis Potosí solicitaron al Ministerio de Justicia 
y Negocios Eclesiásticos que instara a los obispos a enviarles cualquier 
edicto prohibitivo para su aprobación.14 Ante esta situación, no es de 
extrañar que, en los años veinte, aparecieran en Guadalajara impresos 
eclesiásticos que refutaron la folletería anticlerical, defendieron la au-
tonomía eclesiástica y plantearon que solo el poder espiritual debería 
tener el derecho de opinar públicamente sobre la organización y las 
prácticas de la Iglesia.

El Defensor de la Religión se fundó con el objetivo de impugnar a quie-
nes abusaban de la libertad de imprenta opinando sobre “los dogmas 
católicos, la disciplina eclesiástica, la conducta del clero secular y regu-
lar” (Prospecto, 1826, p. 1). En el prospecto que anunció su aparición se 
hizo alusión a la folletería de 1821–1826, confirmando que el clero tapatío 
mandó publicar opúsculos “para combatir el error y vindicar a los minis-
tros del santuario, de las calumnias con que han pretendido obscurecer 
su buen nombre y justo concepto” (Prospecto, 1826, p. 1). También se 
afirmó que dichos folletos no habían “tenido aquella circulación que sería 
de desear, ni forman un cuerpo de doctrina capaz de instituir a los pue-
blos en un asunto del mayor interés”, además de que era “un dolor que 

14	 agn, Justicia eclesiástica, vol. 61, “Sobre que los gobiernos eclesiásticos remitan listas 

de los libros que hubieren prohibido en sus respectivas diócesis”, fols. 89–94.



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

14 

empeñándose tanto los enemigos de la Iglesia en propagar sus errores, 
no haya un periódico dedicado exclusivamente a impugnarlos” (Prospec-
to, 1826, p. 1).

El Defensor de la Religión fue fundado por Pedro Espinosa y Dá-
valos (1793–1866), licenciado en teología por la Real Universidad de  
Guadalajara, donde también obtuvo su borla doctoral; fue profesor en el 
Seminario Conciliar y en 1825 fungió como promotor fiscal de la Junta 
de Censura, la cual intentó excomulgar a Anastasio Cañedo, tras haber 
criticado al clero desde La Estrella Polar, pero tal escritor se defendió 
legalmente, tal y como lo hiciera Fernández de Lizardi. Es evidente que 
Espinosa y Dávalos experimentó la frustración del clero mexicano ante 
el sistema de censura y la numerosa circulación de impresos presunta-
mente impíos; por ello, quizá concluyó que era mejor combatir prensa 
contra prensa, que valerse del régimen censorio. Fue nombrado canóni-
go de gracia y lectoral del Cabildo Eclesiástico en 1832 y diputado en el 
Congreso Nacional de 1834 a 1836 (Universidad de Guadalajara [udeg], 
2022b). 

Colaboraron como redactores de El Defensor de la Religión Francis-
co Espinosa y Dávalos (1801–1856), así como Pedro Barajas y Moreno 
(1795–1868). El primero era hermano menor del fundador del periódi-
co, estudió en el Seminario Conciliar de Guadalajara, del cual llegó a 
ser profesor y rector; se ordenó como sacerdote en 1825. Del mismo 
modo que su hermano, ingresó al Cabildo Eclesiástico en 1832 y fue 
nombrado diputado en el Congreso Nacional en 1834. Es notorio que 
estamos ante una mancuerna familiar que buscó aliados para incidir 
en el ámbito político (udeg, 2022c). Por otro lado, Pedro Barajas estudió 
en el Seminario tapatío en la década de 1810 y hacia 1820 ingresó a la 
Facultad de Teología de la Real Universidad de Guadalajara; en 1824 se 
incorporó al claustro de catedráticos del Seminario. Para 1832 ingresó 
al Cabildo Eclesiástico y en 1835 fue electo diputado al Congreso de la 
Unión, del cual fue dos veces presidente y una vicepresidente (udeg, 
2022a).

Es decir, que el equipo editorial de El Defensor de la Religión estaba 
conformado por eclesiásticos que se desenvolvieron en la docencia y la 
política, cuya formación y acceso a una institución como el Seminario 
de Guadalajara, que contaba con una biblioteca, les brindaba los ele-
mentos necesarios para poner en marcha un periódico caracterizado por 
divulgar discursos que, más allá de la simpatía o aversión que pudie-
ran generar, estaban ampliamente argumentados y hacían referencia 
a las fuentes que los sustentaban. Desde luego que la pertenencia de 
los redactores al sector eclesiástico propició que el rotativo contara con 



15 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

la aprobación de la Junta de Censura. Al final de los textos publicados 
desde el primer número se hacía explícito que estos contaban con la 
licencia del ordinario, por lo cual se comunicó a los lectores que el pe-
riódico era respetuoso de las leyes, el dogma, la moral y la disciplina de 
la Iglesia.15

Durante 1827–1830, El Defensor de la Religión se publicó los martes y 
viernes; en 1832–1833, se estampó únicamente los viernes, quizá por las 
ocupaciones de los hermanos Espinosa y Dávalos en el Cabildo Eclesiás-
tico. El periódico fue impreso en cuatro talleres diferentes: en la Imprenta 
de la viuda de Romero del 16 de enero al 27 de noviembre de 1827; en la 
Imprenta del C. Mariano Rodríguez del 30 de noviembre de 1827 al 14 de 
marzo de 1828; en la Imprenta a cargo del C. José Orosio Santos del 18  
de marzo de 1827 al 9 marzo 1930, y en la Imprenta del C. Dionisio Rodrí-
guez del 17 de agosto de 1832 al 24 mayo de 1833. 

Cabe señalar que, mientras El Defensor de la Religión fue elaborado 
en la Imprenta de la viuda de Romero, ocasionalmente los talleres de 
Mariano Rodríguez y José Orosio Santos reimprimían algunos números, 
lo cual puede ser sintomático del interés que generó el proyecto edito-
rial desde sus inicios, ya sea por motivos económicos, afinidad política 
e ideológica, o ambos. Las reimpresiones también pueden indicar que 
el periódico tuvo una amplia demanda que no pudo satisfacer una sola 
imprenta.

Ahora bien, si El Defensor de la Religión fue tempranamente exitoso: 
¿por qué tuvo varios impresores?, ¿por qué un solo taller no capitalizó 
la demanda del periódico durante los seis años en que se publicó? Di-
versos sucesos pueden explicar estas cuestiones (las cuales rebasan los 
propósitos del presente artículo), baste mencionar brevemente dos de 
ellos: 

1.	 La propietaria de la Imprenta de la viuda de Romero, Petra Man-
jarrés y Padilla, ya tenía planeado su retiro cuando comenzó a pu-
blicarse El Defensor de la Religión. Este taller tuvo una dinámica 
actividad entre 1821 y 1827, lapso en el cual publicó numerosos 
folletos y el efímero periódico La Cruz (1824), que exhortó a evitar 
la lectura de la “caterva de libros perniciosos” de Diderot, Voltai-
re, Rousseau y D’Alembert;16 sin embargo, Petra decidió jubilarse 
y embarcarse hacia España junto con su familia a finales de marzo 

15	 El Defensor de la Religión,16 de enero de 1827, p. 4.
16	 bnm, Colección Lafragua. La Cruz, 15 de mayo de 1824, p. 1. Este periódico está encua-

dernado en la miscelánea 1414 junto con otros impresos de Guadalajara. 



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

16 

de 1828, por lo cual vendió su imprenta un año antes (Medina, 
1982, pp. x, xiii–xiv).17 

2.	 El segundo impresor de El Defensor de la Religión, Mariano Rodrí-
guez, enfrentó un proceso judicial luego de que fuera denunciado 
el volúmen 15 del periódico, correspondiente al viernes 7 de mar-
zo de 1828; Fermín González, fiscal civil de imprenta, denunció di-
cho número porque consideró que una proposición era sediciosa, 
pues señalaba que: “Como la iglesia de Dios es una sociedad so-
berana e independiente, no tiene ni puede tener otras leyes para 
su gobierno que las que ella misma establezca, y las que le ha 
impuesto el divino fundador”.18 Una vez iniciada la causa, Mariano 
Rodríguez decidió dejar de publicar el rotativo de Pedro Espinosa 
y Dávalos.

Un indicio que permite plantear que El Defensor de la Religión fue un 
proyecto editorial exitoso es el hecho de que, entre 1830–1833, anual-
mente se reimprimieron todos los números del periódico, cuyos conteni-
dos se separaron en temas específicos y se publicaron en 10 volúmenes 
encuadernados. Los volúmenes del 1 al 4 se imprimieron en la Oficina 
a cargo de José Orosio Santos, los primeros tres en 1830 y el último en 
1831. Los volúmenes del 5 al 8 (1831) se estamparon en la Oficina del 
C. Dionisio Rodríguez, del mismo modo que los volúmenes 9 (1832) y 10 
(1833). 

De acuerdo con el equipo editorial de El Defensor de la Religión, las 
reimpresiones encuadernadas y separadas en materias se publicaron 
porque: 

Nunca nos persuadimos que nuestro periódico titulado defensor de 
la religión fuera tan bien recibido de nuestros compatriotas, que nos 
viéramos precisados a hacer una segunda edición de él; pero des-
pués de terminada su publicación, de muchos puntos de la república 
se nos pidió con insistencia su reimpresión separando las materias 
que se contenían en los distintos artículos del periódico: no pudiendo  
 

17	 Es pertinente mencionar que Petra Manjarrés heredó el taller de su esposo, José Fructo 

Romero, fallecido en febrero de 1820. Romero, a su vez, había recibido la imprenta  

– quizá por compra – en 1808 de Mariano Valdés Téllez Girón, primer impresor que 

hubo en Guadalajara, quien estableció su negocio a principios de 1793 en la plaza de 

Santo Domingo.
18	 El Defensor de la Religión, 14 de marzo de 1828, p. 5. 



17 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

negarnos a sus peticiones nos vimos precisados a conceder con 
ellas.19 

Cabe señalar que el primer volumen está dedicado “a los muy ilustres y 
venerables cabildos y señores gobernadores de las diócesis de la repú-
blica mejicana”.20 En las últimas páginas de este se incluyó una lista con 
más de un centenar de suscriptores a la reimpresión, en la que figuran 
canónigos e instituciones eclesiásticas, por ejemplo: los cabildos Me-
tropolitano y de Oaxaca; José María Nieto, secretario del gobierno ecle-
siástico tapatío; Juan José de los Ríos, chantre de la Iglesia catedral de  
Guadalajara; Juan Nepomuceno Camacho, vicerrector del Seminario  
de Guadalajara; Francisco Arroyo, canónigo de la Catedral de Monte-
rrey de 1819 a 1831 y diputado del Congreso de Nuevo León durante 
cinco legislaturas. Asimismo, aparecen curas de diversos puntos de Ja-
lisco, Monterrey, Oaxaca, Guanajuato, Zacatecas, Sonora, Querétaro y 
Chiapas.

En la relación de suscriptores también pueden observarse políticos 
civiles de Guadalajara, como el senador Teodoro Galván y el diputado 
Mariano Leal, además de Benito Juárez, de Oaxaca, que hacia 1830 labo-
raba en el Instituto de Ciencias y Artes de Oaxaca, del cual fue rector un 
año después. 

Los volúmenes 1, 2 y 7, resguardados en el fondo reservado de la Bi-
blioteca Nacional de México cuentan con la marca de fuego del Convento 
de Carmelitas de San Ángel (véanse Figuras 1, 2 y 3). El hecho de que 
tal orden comprara la reimpresión encuadernada de El Defensor de la 
Religión permite formular preguntas para futuras investigaciones: ¿El 
Defensor de la Religión fue utilizado para la formación de sacerdotes?, 
¿se leyó de manera colectiva?, ¿sirvió como guía para ejercer la censura 
eclesiástica? Hasta el día de hoy no se conocen otras colecciones periódi-
cas de la vida independiente selladas con fuego, actividad asociada casi 
exclusivamente al periodo colonial, que posibilita reflexionar sobre las 
prácticas de lectura en las bibliotecas conventuales.

19	 El Defensor de la Religión, vol. 1, reimpresión de 1830, p. preliminar.
20	 El Defensor de la Religión, vol. 1, reimpresión de 1830, p. preliminar.



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

18 

Figura 1
Corte superior del volumen 1 de la reimpresión  

El Defensor de la Religión (1830)

Fuente: bnm, Fondo Reservado. Fotografía del autor.



19 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

Figura 2
Corte superior del volumen 2 de la reimpresión  

El Defensor de la Religión (1830)

Fuente: bnm, Fondo Reservado. Fotografía del autor.



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

20 

Figura 3
Corte superior del volumen 7 de la reimpresión  

El Defensor de la Religión (1831)

Fuente: bnm, Fondo Reservado. Fotografía del autor.



21 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

Dicho lo anterior, es conveniente profundizar en el esquema comercial 
de El Defensor de la Religión, el cual permite observar cómo se desarro-
lló un negocio editorial sólido que posibilitó a Pedro Espinosa y Dávalos 
contrarrestar la influencia de las ideas irreligiosas de manera sistemática.

Cada número de El Defensor de la Religión tenía una extensión de 
cuatro páginas, aunque ocasionalmente – cuando se requería discutir 
un evento político polémico – se publicaban seis. Así como la mayor 
parte de los periódicos y revistas de los siglos xviii y xix, puede conside-
rarse un libro por entrega: la foliación era continua, de modo que si, por 
ejemplo, el número 2 finalizaba en la página 8, el número 3 iniciaba en 
la página 9. Esta estrategia editorial estaba pensada para que el perió-
dico fuese coleccionado y empastado en volúmenes; además, ayudaba 
a que todo aquel que no contaba con los recursos suficientes para pagar 
el precio de un libro completo, pudiese ir adquiriendo fragmentos de 
este hasta completarlo, siempre que comprara una suscripción, la cual 
a su vez permitía al editor adquirir los insumos necesarios para seguir 
publicando. 

Así, cada discurso escrito por la redacción de El Defensor de la Religión 
era fragmentado y publicado en múltiples números. El contenido de todos 
los volúmenes publicados entre 1827 y 1833 será analizado en un futuro 
artículo, por ahora, baste mencionar que este era heterogéneo, a diferencia 
de la folletería de la primera mitad de la década de 1820, que discutía un 
tema o suceso específico. De acuerdo con el prospecto que anunció la apa-
rición del periódico, cada número tendría tres secciones: 

[…] en la primera hablaremos sobre los fundamentos de nuestra 
creencia católica, la íntima concesión que la santa religión tiene con 
el bien y felicidad de la república y de cualquier otro gobierno. Habla-
remos en la misma sobre los dogmas y los preceptos de la moral evan-
gélica. En la segunda: trataremos sobre la autoridad de la Iglesia, su 
independencia de toda autoridad, y sobre las leyes de la disciplina 
que nos rigen, la necesidad que tenemos de observarlas y respetar-
las. Por último, en la tercera comunicaremos algunas noticias, así na-
cionales como extranjeras, con algunos trozos selectos de la historia 
eclesiástica para amenizar la lectura. (Prospecto, 1826, p. 1)
 

Sin embargo, El Defensor de la Religión solía incluir más información que 
la arriba descrita: dedicaba pequeños espacios para refutar a ciertos pe-
riódicos, sobre todo de Guadalajara y la Ciudad de México, además de 
que respondió a las dudas e inquietudes de los lectores. Esporádicamen-
te, en la última página se presentaron algunos anuncios; por ejemplo, en 



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

22 

1827, mientras El Defensor de la Religión se estampó en la Imprenta de la 
viuda de Romero, se ofertaron libros. 

La falta de publicidad constante permite vislumbrar que la mayor 
parte de los ingresos del periódico eran generados por la venta de sus-
cripciones. Ello explicaría por qué El Defensor de la Religión tuvo nu-
merosos puntos de venta fuera de Guadalajara, los cuales aumentaron 
con el tiempo. Cuando el proyecto editorial inició, las suscripciones no 
solo eran vendidas en el nivel local por la imprenta donde se elaboraba 
el periódico, sino también por Mariano Galván, en la Ciudad de México; 
por Francisco Diez de Bustamante, en Querétaro; por Francisco Martí-
nez Negrete, en Durango; por José María Arrieta, en Zacatecas; por José 
Manuel Somera, en León; por Manuel Ignacio Gómez Anaya, en Lagos; 
por Martín Ánguiado, en Colima; por José María Raigosa, en Jerez; por 
José María Esparza y Narváez, en Aguascalientes; por José Serrato, en la 
Barca; por Francisco González, en Jalapa; por Pedro Garay, en Veracruz; 
por Agustín Navarro, en Zapotlán; por Manuel Cañas, en Oaxaca; por 
Ignacio Alcocer, en Monterrey; por el administrador de correos en San 
Luis Potosí, Tepic, Rosario y Guanajuato, y por el receptor de alcabalas 
en Ahuacatlán.21

Suscribirse a El Defensor de la Religión en Guadalajara tenía un precio 
de 1 peso por un mes, 15 reales por dos meses y 30 reales por un cuatri-
mestre. La suscripción fuera del estado, franco de porte, valía 12 reales 
por un mes, 22 reales por dos meses y 5 pesos por cuatrimestre.

Para el 10 de abril de 1827, a casi tres meses de su inauguración, El 
Defensor de la Religión comenzó a ser comercializado en Saltillo por Igna-
cio Arispe, y en Teocaltiche (Jalisco) por Mariano Gómez. Posteriormente, 
el 15 de mayo, las suscripciones al periódico se vendieron en Puebla por 
José María Gutiérrez de la Huerta y en Tepic por Isidro Díaz. Hacia el 19 
de junio, el periódico lo ofertaba Rafael Porto en Zamora (Michoacán). 
Durante 1828 otros personajes se sumaron a la lista de vendedores de 
suscripciones de El Defensor de la Religión – i.e., Luis Avediano en la 
Ciudad de México, y Pedro Morales en Monterrey – y el 17 de agosto de 
1832 se publicó que también los curas de la diócesis de Guadalajara ven-
derían suscripciones, lo cual evidencia el apoyo del gobierno eclesiástico 
tapatío al periódico de Pedro Espinosa y Dávalos, una ventaja que muy 
pocos editores tenían. 

Es decir, que El Defensor de la Religión pudo distribuirse en una am-
plia zona del territorio nacional en virtud de una red de agentes comer-

21	 Primeras páginas de los números de El Defensor de la Religión publicados del 16 de 

enero al 6 de abril de 1827.



23 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

ciales que se interesó en el periódico y la pertenencia de sus editores al 
sector eclesiástico. Ello explica en parte su éxito editorial. La comunica-
ción entre el obispado tapatío y otros gobiernos diocesanos posiblemente 
fue aprovechada para promocionar El Defensor de la Religión, aunque es 
necesario consultar los diversos archivos históricos de las diócesis del 
país para corroborarlo. 

Conclusiones

El Defensor de la Religión ha sido utilizado como fuente en diversos tra-
bajos históricos. También se le ha mencionado de manera breve en algu-
nos textos, sobre todo para ejemplificar cómo se desarrolló en el México 
independiente un dinámico debate público en el que el clero fue tanto 
polemista como parte discutida. Baste aludir a la obra de Connaughton 
y de Del Palacio Montiel. Sin embargo, El Defensor de la Religión no se 
había abordado como un proyecto inserto en un fenómeno censorio. En-
fatizar el papel de los periódicos decimonónicos como mecanismos de la 
censura eclesiástica representa un aporte teórico importante; esto nos 
ayuda a entender que las publicaciones no surgieron solamente por el 
afán de escribir, sino también por el interés en acallar. 

A lo largo del artículo se comprobó cómo El Defensor de la Religión 
fue fundado por Pedro Espinosa y Dávalos para cumplir con un propósito 
inalcanzado por la folletería auspiciada por el clero tapatío en la primera 
mitad de la década de 1820: contrarrestar de manera ordenada y cons-
tante la influencia de los impresos que cuestionaban la disciplina del cle-
ro mexicano y proponían reformarlo mediante leyes establecidas por las 
autoridades civiles. 

No puedo comprobar que Pedro financió directamente los opúsculos 
de principios de los años veinte, pues la mayor de estos se redactaba de 
manera anónima, aunque sí se sabe fueron auspiciados por miembros del 
clero. Sea como fuere, la fundación de un negocio editorial como El Defen-
sor de la Religión, el cual contó con un amplio esquema de distribución, 
permitió que los eclesiásticos contasen con un medio que sistematizaba 
los argumentos necesarios para impugnar de manera sólida las presuntas 
publicaciones impías. Además, las reimpresiones encuadernadas facilita-
ron el estudio y acceso a los discursos del periódico. 

¿Diseñó Pedro Espinosa y Dávalos el esquema comercial y estrategias 
editoriales de El Defensor de la Religión?, ¿lo apoyaron en esta labor su 
hermano menor y Pedro Barajas y Moreno?, ¿recibió asesoría externa?, 
¿fueron los impresores quienes esbozaron el modelo de negocio? No pude 
desarrollar tales preguntas en el artículo y por el momento carezco de 



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

24 

elementos para responderlas de manera sólida. Lo cierto es que luego de 
la fundación de El Defensor de la Religión puede observarse a un clero 
tapatío que alcanzó la madurez en el ámbito de la discusión pública, lo 
cual supuso transitar de la folletería sin fines de lucro al negocio editorial. 

El Defensor de la Religión contribuye a estudiar el fenómeno censorio 
decimonónico, toda vez que fue un periódico que surgió ante la inefica-
cia del sistema de censura eclesiástica. Aunque existía un marco jurídico 
que limitaba la libertad de imprenta, en la práctica la censura era muy 
débil. Si las autoridades civiles no pudieron controlar la circulación de 
libros prohibidos, mucho menos estuvieron en condiciones de ejercer una 
vigilancia eficaz de la prensa, mediante la cual incluso se anunciaban las 
obras vetadas por las Juntas. En consecuencia, una parte del clero mexi-
cano se dedicó a refutar a los supuestos herejes a través de la imprenta. 

Quizá Pedro Espinosa y Dávalos no tenía la intención de incursionar 
en el ámbito editorial al iniciar la década de 1820, pero el polémico con-
texto de discusión lo motivó a hacerlo. Esta situación no fue exclusiva de 
Guadalajara. Estamos ante una época caracterizada por el desprestigio  
de los tribunales eclesiásticos y la emergencia de la libertad de imprenta 
en América Latina. En otros puntos, como Lima o Buenos Aires, apare-
cieron publicaciones que cuestionaron la autoridad y prácticas de censura 
de la Iglesia, y esta desde luego se valió de la imprenta para defenderse. 
¿Qué tan sólidos y exitosos fueron los periódicos católicos fundados en los 
diversos Estados nacionales latinoamericanos? Discutiré tales cuestiones 
en otros textos. Entretanto, espero que este estudio sirva para comprender 
los distintos fenómenos relacionados con la censura decimonónica, entre 
ellos, aunque pudiera parecer irónico, la emergencia de la prensa católica.

Lista de referencias

Archivos

agn – Archivo General de la Nación de México. Ciudad de México.
ahdscc – Archivo Histórico Diocesano de San Cristóbal de Las Casas. San 

Cristóbal de Las Casas, Chiapas.
bnm – Biblioteca Nacional de México. Ciudad de México.

Hemerografía

El Defensor de la Religión. Guadalajara.
El Nivel. Guadalajara.
El Sol. Ciudad de México.



25 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

Fuentes primarias 

Cabildo Eclesiástico de Guadalajara. (1825). El otro polar en palpables 
tinieblas. Guadalajara: Imprenta de la viuda de Romero.

Cabildo Eclesiástico de Guadalajara. (1826). Otro palo, a los editores de El 
Nivel. Guadalajara: Imprenta de la viuda de Romero.

Covarrubias, J. M. (1825). Comunicado que dio el C. Dr. José María Cova-
rrubias y corre en el Sol núm. 875. Guadalajara: Oficina del C. Mariano 
Rodríguez.

El Defensor de la Religión que se publicó en la ciudad de Guadalajara, capi-
tal del estado de Jalisco para impugnar los errores de los últimos siglos. 
Separadas las materias en distintos tomos; por los mismos editores. 
(1830). (Vols. 1–2). Guadalajara: Oficina a cargo de José Orosio Santos. 

El Defensor de la Religión que se publicó en la ciudad de Guadalajara, 
capital del estado de Jalisco para impugnar los errores de los últimos 
siglos. Separadas las materias en distintos tomos; por los mismos edi-
tores. (1831). (Vol. 7). Guadalajara: Oficina del C. Dionisio Rodríguez.

El Gobierno declaró loco al Obispo de Jalisco. (1826). Ciudad de México: 
Impreso en la Oficina de Valdés.

El obispo cimarron de Jalisco, ó sea diálogo entre el hacendero de Jalisco 
D. Juan y el mexicano D. Manuel. (1826). Ciudad de México: Imprenta 
del ciudadano Alejandro Valdés. 

Fernández de Lizardi, J. J. (1821a). Defensa de la libertad de impren-
ta. Ciudad de México: Imprenta contraria al despotismo de D. J. M. 
Benavente y Socios.

Fernández de Lizardi, J. J. (1821b) Proyecto sobre libertad de imprenta. 
Por el Pensador Mexicano (1821). Ciudad de México: Imprenta de los 
ciudadanos militares D. Joaquín y D. Bernardo de Miramón.

Fernández de Lizardi, J. J. (1822a). Exposición del ciudadano Don José 
Joaquín Fernández de Lizardi, leída en el Supremo Congreso de Cór-
tes el día 7 de marzo del presente año. En la que reclama su protección 
contra la pública censura fulminada por el sr. Provisor de este arzo-
bispado Dr. D. Félix Flores Alatorre, por su papel titulado: Defensa de 
los fracmasones. Ciudad de México: Impreso en la Oficina contraria al 
despotismo de D. J. M. Benavente y Socios.

Fernández de Lizardi, J. J. (1822b). Demostración de la justicia del Pensa-
dor Mexicano en el ocurso tercero que dirigió al Soberano Congreso el 
23 de marzo del año de 1822. Alegando una reciente ejecutoría, sobre 
que el conocimiento del delito de masonería no pertenece a la jurisdic-
ción ecca., sino exclusivamente a la civil. Ciudad de México: Oficina 
de Betancourt.



Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

26 

Fernández de Lizardi, J. J. (1822c). Segunda defensa de los fracmasones. 
Por el Pensador Mexicano. Ciudad de México: Imprenta del Autor.

Fernández de Lizardi, J. J. (1822d). Maldita sea la libertad de imprenta. 
Ciudad de México: Oficina de Betancourt.

Fernández de Lizardi, J. J. (1825). Observaciones que el Pensador Mexi-
cano hace á las censuras que los señores doctores D. Ignacio María 
Lerdo, y D. Ignacio Grageda, hicieron de sus conversaciones sexta, 
vigésima, y vigésima segunda entre El Payo y el Sacristán, con arreglo 
a los decretos del señor Provisor, de 7 de junio de 1825. Ciudad de 
México: Oficina del finado Ontiveros.

Fernández de Lizardi, J. J. (1991). Obras. Folletos (1821–1822). (Vol. 11). 
Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México.

Lerdo, I. M. (1826). Exposición del Doctor Lerdo, contra las Observacio-
nes del Pensador Mexicano. Ciudad de México: Oficina del ciudadano 
Alejandro Valdés.

Llorente, J. A. (1820). Proyecto de una Constitución Religiosa. Madrid: 
Imprenta de Alban y Compañía.

Llorente, J. A. (1822). Apología católica del proyecto de constitución reli-
giosa. Madrid: Imprenta de Alban y Compañía.

Prospecto. (1826, 19 de diciembre). Guadalajara: Imprenta de la viuda de 
Romero.

Sanromán, C. (1824). El error despojado de los adornos y aliños de la vir-
tud y presentado bajo su propia forma. Guadalajara: Imprenta del ciu-
dadano Mariano Rodríguez.

Todavía se intenta desfigurar la verdad. (1825). Guadalajara: Imprenta 
del ciudadano Mariano Rodríguez.

Verdadero amante de su patria y de su religión, Diálogo de los liberales. 
Un zacatecano y El Polar. (1825). Ciudad de México: Imprenta de 
Valdés.

Literatura secundaria

Aceves Ávila, R. (2018). La continuidad de las devociones barrocas colo-
niales en la Guadalajara del siglo xix (Zapopan y El Refugio). Tzintzun. 
Revista de Estudios Históricos (68), 39–76. 

Benlloch Poveda, A. (1984). Antecedentes doctrinales del regalismo bor-
bónico. Juristas españoles en las lecturas de los regalistas europeos 
modernos. Revista de Historia Moderna (4), 293–322.

Connaughton, B. (2012). Ideología y sociedad en Guadalajara (1788–
1853): la Iglesia católica y la disputa por definir la nación mexicana. 
Ciudad de México: Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.



27 
Letras Históricas / Número 28 / Primavera–Verano 2023 / México / pp. 1-27 / issn: 2448-8372

Connaughton, B. (2014). La búsqueda del código jurídico y la forja del 
canon de reforma político-religiosa: Macanaz y la tradición regalista, 
siglos xviii y xix. En F. J. Cervantes Bello y M. P. Martínez López-Cano 
(Eds.), Reformas y resistencias en la Iglesia novohispana (pp. 351–96). 
Ciudad de México: Universidad Nacional Autónoma de México/Bene-
mérita Universidad Autónoma de Puebla.

Del Palacio Montiel, C. (2001). Las disputas por las conciencias. Los ini-
cios de la prensa en Guadalajara 1809–1835. Guadalajara: Universi-
dad de Guadalajara.

Escrig Rosa, J. (2021). La Guerra de la Independencia de México como 
guerra religiosa: la mirada antiinsurgente y contrarrevolucionaria 
ante los sucesos de 1810 y 1821. Anuario de Estudios Americanos (78), 
223–55.

Medina, J. T. (1982). La imprenta en Guadalajara de México (1793-1821). 
Notas bibliográficas. Guadalajara: Editorial Rocinante.

Ríos Zúñiga, R. (2014). El ejercicio del patronato y la problemática ecle-
siástica en Zacatecas durante la Primera República Federal (1824–
1834). Historia Crítica (52), 47–71.

Torres Arce, M. (2010). Inquisición y control de la sociedad urbana a fines 
del Antiguo Régimen. Anuario iehs (25), 205–25.

Universidad de Guadalajara-udeg. (2022a). Barajas y Moreno, Pedro. En-
ciclopedia histórica y biográfica de la Universidad de Guadalajara. Vol. 
2: La confrontación de la Universidad y el instituto, 1821–1861. Gua-
dalajara: Universidad de Guadalajara. http://enciclopedia.udg.mx/ar 
ticulos/barajas-y-moreno-pedro.

Universidad de Guadalajara-udeg. (2022b). Espinosa y Dávalos, Pedro. 
Enciclopedia histórica y biográfica de la Universidad de Guadalajara. 
Vol. 1: La Real Universidad de Guadalajara, 1791–1821. Guadalajara: 
Universidad de Guadalajara. http://enciclopedia.udg.mx/articulos/es 
pinosa-y-davalos-pedro. 

Universidad de Guadalajara-udeg. (2022c). Espinosa y Dávalos, Francisco. 
En Enciclopedia histórica y biográfica de la Universidad de Guadalaja-
ra. Vol. 2: La confrontación de la Universidad y el instituto, 1821–1861. 
Guadalajara: Universidad de Guadalajara. http://enciclopedia.udg.mx/ 
biografias/espinosa-y-davalos-francisco.


