178 LA VENTANA, NOM. 47 / 2018

Angustias de la transformacion: un acercamiento
al proceso de transformaciéon hombre-mujer

desde la subalternidad y el borde

'Escuela Normal Superior “José E.

Nithia Castorena-Saenz! Medrano R.”. México.

Correo electrénico:
castorenasaenz(@gmail.com

Resumen

Este ensayo aborda el proceso de transformacién hombre-mujer de Karla-
Si, una mujer joven de la frontera norte de México. Para ello se utilizan
abordajes tedricos feministas y poscoloniales a partir de los cuales se
construyen cuatro categorfas tedricas de anélisis que, aunque se encuen-
tran profundamente relacionadas entre sf, cada una ofrece posibilidades
epistemoldgicas especificas: cuerpo-poder, edge politico, desechabilidad-
cosificacién y violencia. En este avance me interesa compartir el impac-

to de lo trans en la apropiacion del espacio pablico.

Palabras clave: trans, feminismo, poder, espacio, subalternidad.

Abstract

This essay addresses the process of male-female transformation of Karla-
Si, a young woman on the northern border of Mexico. For this, feminist
and postcolonial theoretical approaches are used, from which four
theoretical categories of analysis were constructed, although deeply

interrelated, each offer specific epistemological possibilities: body-power,
REVISTA DE ESTUDIOS DE GENERO LA VENTANA, NUM. 47, ENEROJUNIO DE 2018, PP. 177-206, ISSN 14059436



NITHIA CASTORENA-SAENZ

political edge, disposability-reification, and violence. In this advance
my interests is to share the impact of the trans in the appropriation of

the public space.
Keywords: trans, feminism, power, subalternity

RECEPCION: 6 DE FEBRERO 2017/ ACEPTACION: 27 DE
MARZO 2017

Introduccién

Ofrezco aqui un primer acercamiento al estudio de lo que sugiero
llamar “angustias de la transformacién”. Karla-Si es una joven trans
(de hombre a mujer) que lleva méas de tres afios en su proceso de
transformacién. Karla no es su verdadero nombre. Decido agregar
el “-Si” como una expresién simbdlica del ser que se ha auto afir-
mado y auto construido en los Gltimos afios.

La pregunta que gufa este primer acercamiento es: {cudles son
las variaciones de poder al comenzar una transformacién de
performatividad masculina a femenina? Aunque me planteo pro-
fundizar atin més en estos procesos de transformacion y en las
implicaciones ontoldgicas de los mismos, lo que ofrezco en esta pri-
mera entrega es el esbozo de algunas premisas conceptuales que
contribuyan a la comprensién de los mismos. En este sentido he

organizado las reflexiones en torno a las que considero cuatro ca-

179



180

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

tegorfas esenciales: cuerpo-poder, desechabilidad-cosificacion, edge
politico y violencia.

Ademads, comparto un anélisis inicial de las implicaciones de la
transformacion en las representaciones de poder. Me interesan so-
bre todo las formas en que Karla-Si ocupa ahora el espacio ptblico

como una presencia nueva en el mismo.

LEAEINERRVES W EEY conceptuales y metodoldgicas

Elinterés principal de este trabajo se encuentra en las implicaciones

que tiene el proceso de transformacién hombre-mujer en el espa-
cio publico, y cémo impacta éste en el ejercicio de poder basado en

el género performado, es decir, aquel poder del que se dota a un

2 Puleo (1992: 4) afirma: “[...] espero haber
contribuido al estudio de ese vasto“disposi-
tivo de sexualidad» que denunciara Michel
Foucault como parte de las micropracticas
de poder en el proceso de formacién del
sujeto moderno y correlativo sometimien-
to. Pero me he propuesto hacerlo en una
dimensién ausente en Foucault: la del ana-
lisis de género proveniente de la filosoffa fe-
minista”. Butler (1990: 40): “un examen
minucioso de una parte de la obra del propio
Foucault muestra cierta indiferencia pro-
blematica respecto de la diferencia sexual”.
Federici (2015: 33):

“Por su parte, las feministas han acusado al
discurso de Foucault sobre la sexualidad de
omitir la diferenciacién sexual, al mismo tiem-
po que se apropiaba de muchos saberes desa-
rrollados por el Movimiento Feminista”.

La misma Federici anota una omisién, que
considera sustancial, en el trabajo del fran-
cés: la de la caza de brujas y el discurso sobre
la demonologfa (34).

cuerpo a partir del rol que interpreta (dicho de otra
manera, su representacion sexo-genérica).

Aunque hago referencia aquf a su labor, coinci-
do con varias autoras que han sefialado las ausen-
cias en los andlisis realizados por Foucault.? Incluso
hago mia la calificacién que le da Butler al llamarlo
un “heredero no reconocido” de las luchas feminis-
tas. Por su parte, Puleo (1992) abona esta perspecti-
va al ofrecer en su trabajo una dimensién ausente
en el autor francés: el andlisis de género provenien-
te de la filosofia feminista.

Divido este apartado en lo que considero son cua-

tro categorfas que permitirdn reflexionar profunda-



NITHIA CASTORENA-SAENZ

mente sobre el proceso de transformacién de Karla-Si. Primero el
Cuerpo-Poder. Es decir, aquellas ideas relacionadas al poder que es
posible adquirir a través de lo que llamo “el ejercicio del cuerpo”; y
también, al poder que es posible perder a partir de éste. Segundo, el
edge politico, o sea, el cruce de bordes a partir de los cuales es posible
hablar en “voz alta” (Bidaseca, 2011), y las ocasiones en las que se
podria considerar que se va de los bordes hacia el centro, y del cen-
tro hacia los bordes. Tercero, que aunque me parece que se relacio-
na profundamente con el primero, no se ve agotado en éste: la
desechabilidad-cosificacién. Me refiero al cuerpo-objeto. Por dlti-
mo, una cuarta categorfa, detestable por recurrente pero presente

de forma rotunda en la vida de personas trans: la violencia.

Cuerpo-poder

En cuanto al primer punto, relacionado con cuerpo-poder, hago
mias las reflexiones que construye Judith Butler (2007: 163) al ana-
lizar el trabajo de Gayle Rubin: “Puesto que todas las culturas in-
tentan reproducirse, y puesto que debe mantenerse la identidad
social caracteristica del grupo de parentesco, se instaura la exogamia
y, como su presuposicién, también la heterosexualidad exogdmica.”
Es decir, el castigo no es sélo por una practica sexual distinta a la
heterosexual, sino por llevarla a cabo sin que nadie se entere. El
castigo s6lo podria ocurrir si esa practica sexual es puablica.
También coincido con los criterios expresados por Celia Amords

al presentar el libro de Alicia H. Puleo: considero la sexualidad

181



182 LA VENTANA, NOM. 47 / 2018

3 Lamisma Puleo (1992:1) explica que
la sexualidad se “ha configurado como
una dialéctica porque en tanto parte
de un orden de dominacién milenario
incluye entre sus componentes la fu-
sién amorosa y el éxtasis, pero también

la agresividad y la negatividad”.

como un “nuevo suelo ontolégico”, y como una “via de
acceso privilegiada” al conocimiento.’ En ese sentido,
y para el anilisis de los procesos trans, sugiero que el
conocimiento que se tenia del contexto inmediato se
modifica a partir del ser que surge; asi pues una forma

excepcional de expresion del ser se encuentra en la

sexualidad que ejerce a través de su cuerpo.

Esto va en la misma linea que sefiala Rayas al considerar el

cuerpo como “la base de la experiencia”, y el “instrumento de me-

* Al respecto, Rosi Braidotti (citada
por Federici, 2015: 33) considera que
“el cuerpo que se reclama no ha de
entenderse nunca como algo
biol6gicamente dado”.

diacién entre la persona y los otros” (2009: 45). Cuer-
po no es, entonces, una cuestion bioldgica, es sobre
todo un “algo” determinado temporal y socialmente, y
el que le pertenece a un “alguien”.* Amelia Valcércel

lo explica con bastante claridad:

La nocién de “obsticulo” forma parte de la semantica mate-
rialista. Sin embargo, iqué extrafio!: la otra seméntica no se
da por vencida y seguimos diciendo “mi cuerpo”, “tu cuerpo”,
“el cuerpo de Fulano”, denotando los cuerpos como propie-
dades de un algo otro. Si esto fuera una mera forma de hablar
habitual, Gnicamente tendriamos que evitarla en orden a la

N U2 Wzl
él”.

exactitud. Dirfamos entonces “yo”, “t4”, .. Pero nadie se

cree que cuando dice “yo” dice “mi cuerpo”” (2002: 146).

A partir de esto es posible considerar al cuerpo como propiedad de

una persona, la misma que lo habita. Sin embargo, en el caso que



NITHIA CASTORENA-SAENZ

ocupa este texto, Karla-Si ofrece una resistencia férrea al cuerpo

con el que nacid, no se ve reflejada en éste y éste no la refleja como

ella es. Su resistencia es el poder que busca determinar quién es

ella. Por tanto, y en palabras de Butler (2007), es posible apreciar la

nueva forma de su cuerpo como un limite y una superficie construi-

5 Es decir, el cuerpo de ella misma, de
Karla-Si, subvierte por si mismo ese
orden que buscarfa omitirla, silenciar-
la, no nombrarla. En los términos que
lo expresa Foucault, no tener la vo-
luntad de reconocerla: «No querer
reconocer algo es también una peri-
pecia de la voluntad de saber»
(Foucault, 1998).

da politicamente. Ademas, transgrede con su
cuerpo las reglas sociales para la sexualidad,
vuelve publico lo que debia ser privado. Se
trata de una especie de voluntad del ser
(sexual).” Encuentro una explicacién en la
reflexiéon que construye Butler (2001: 70) si-

guiendo a Foucault:

[...] la supresién del cuerpo no sélo exige y produce el mismo
cuerpo que se propone suprimir, sino que va més all4, am-
pliando el 4mbito corporal que ha de ser regulado, multipli-
cando los puntos de control, disciplina y supresién. En otras
palabras, el cuerpo asumido por la explicacién hegeliana es
producido y multiplicado incesantemente con el fin de am-
pliar el dominio del poder juridico. En este sentido, las res-
tricciones impuestas al cuerpo no sélo exigen y producen el
cuerpo al que se proponen restringir, sino que multiplican el
ambito de lo corporal més all4 del objetivo de la restriccién
original. En lo que muchos han visto como un gesto en lti-
ma instancia utépico, para Foucault esta multiplicacién por

parte de los regimenes juridicos del cuerpo m4s all4 de las

183



184 LA VENTANA, NOM. 47 / 2018

condiciones de la inversién dialéctica es también un lugar de

posible resistencia.

Una expresion de esta resistencia es transgredir la normatividad
referente a la sexualidad que impone lo heterosexual y reproductivo

como la norma. Foucault (1977: 48) lanza la pregunta:

{Acaso la puesta en discurso del sexo no esta dirigida a la
tarea de expulsar de la realidad las formas de sexualidad no
sometidas a la economia estricta de la reproduccién: decir no
a las actividades infecundas, proscribir los placeres vecinos,
reducir o excluir las pricticas que no tienen la generacién

como fin? (1977: 48).

Por su parte Federici (2015: 34) muestra en su trabajo que “en la
sociedad capitalista, el cuerpo es para las mujeres lo que la fabrica
es para los trabajadores asalariados varones: el principal terreno de
su explotacién y resistencia”. La autora agrega que su trabajo co-
rrobora “el saber feminista que se niega a identificar el cuerpo con
la esfera de lo privado”. Propone propone para ello la idea de “po-
litica del cuerpo”, y busca explicar cémo para las mujeres “el cuer-
po puede ser tanto una fuente de identidad como una prision.
Por otra parte, pero en continuidad a lo que podrfa llamarse
“poderes del cuerpo”, en las reflexiones que ofrece Puleo, respecto

de una ética de la transgresién menciona que:



NITHIA CASTORENA-SAENZ

El placer se presenta [...] como inseparable de la nocién de
falta, siendo ésta dltima la condicién de su experiencia. Por
otro lado, no es el placer el objetivo tdltimo sino el acceso a un
acto de soberania, la trascendencia més allad de los sentidos

(1992: 167).

La misma autora sugiere tres momentos de la sexualidad: “En el
primero, la sexualidad es astucia del Uno-Inconsciente, en el se-
gundo la sexualidad es liberacién, en el tercero, la sexualidad es
transgresion soberana.” Sin embargo los tres momentos “se super-
ponen, imbrican y llegan a coexistir” (Puleo, 1992: 199). Agrega
ademds que a partir del primer momento la sexualidad “asume el
papel de clave gnoseolégica: revelacion del Ser como energia infi-
nita de la que los individuos son sélo mascaras transitorias, es asi
que conservara este caracter en los dos momentos siguientes”.
Foucault (1977: 51) aseguraba que, en siglo XX, a toda esta
especie de sexualidades periféricas les tocaba “avanzar y tomar la
palabra y realizar la dificil confesién de lo que son”. Asf ocurri6, tal
vez mds por una necesidad ominosa relacionada con la propagacion
del SIDA y la falta de atencién que la comunidad LGBTTT recibfa,
que por una abierta recepcién popular a su existencia. Sin embar-
go, el mismo autor sefalaba que “Lo importante quiza no resida en
el nivel de indulgencia o la cantidad de represién, sino en la forma
de poder que se ejerce” (54). Identificaba asf una “atencién char-
latana” respecto de la sexualidad, pues evidentemente lo que se

buscaba con el establecimiento de la heterosexualidad era “asegu-

185



186

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

rar la poblacién, reproducir la fuerza de trabajo, mantener la forma
de las relaciones sociales, en sintesis: montar una sexualidad eco-
némicamente til y politicamente conservadora” (48-49).

Al atraer el criterio del poder a su exposicién Foucault estable-
ce que éste “toma a su cargo a la sexualidad, se impone el deber de
rozar los cuerpos; los acaricia con la mirada; intensifica sus regio-
nes; electriza superficies; dramatiza momentos turbados. Abraza con
fuerza al cuerpo sexual” (58).

Por su parte, Butler (2001: 12), establece que: “Como forma de
poder, el sometimiento es paraddjico. Una de las formas familiares y
agbnicas en que se manifiesta el poder consiste en ser dominado/a
por un poder externo a uno/a.” Agrega que “Estamos acostumbra-
dos a concebir el poder como algo que ejerce presion sobre el suje-
to desde fuera, algo que subordina, coloca por debajo y relega a un
orden inferior”. La autora coincide con Foucault al afirmar que el
poder es algo que también forma al sujeto: “... el poder no es sola-
mente algo a lo que nos oponemos, sino también, de manera muy
marcada, algo de lo que dependemos para nuestra existencia y que
abrigamos y preservamos en los seres que somos”.

Por su parte Sara Ahmed (2015: 37), afirma que Butler, Berlant
y Brown son quienes han mostrado “cémo las formas sociales (tales
como la familia, la heterosexualidad, la nacién, incluso la civiliza-
cién misma) son efectos de la repeticién”. Puntualiza también que
es Butler la que sugiere que “los mundos se materializan a través
de la repeticion de las normas, y asi también se produce ‘el efecto

de frontera, permanencia y superficie™ (37-38).



NITHIA CASTORENA-SAENZ

Como se verd més adelante, Karla-Si, aunque parezca transgre-
dir por completo un orden heteronormativo, lleva en si, asegurada,
la repeticion del mismo. Afirma que debe cumplir con més de 30
requisitos para que las personas a su alrededor la reconozcan como
una mujer (estilo de andar, de vestir, de ser, su maquillaje, peina-
do, entre otros).

Me parece que una buasqueda fructifera, tanto en el caso de
Karla-Si como en otras personas trans, se encontrarfa en el riesgo
que implica la repeticién, pues si la persona “no consigue restituir
las normas ‘correctamente’, se vera [sujeta] a sanciones posteriores
y sentird amenazadas las condiciones imperantes de su existencia”
(Butler, 2001: 40).

Para Judith Butler, un andlisis critico del sometimiento implica-

rfa tres condiciones:

1)Una descripcién del modo como el poder regulador man-
tiene a los sujetos en la subordinacién produciendo y explo-
tando sus requerimientos de continuidad, visibilidad y
localizacién. 2) El reconocimiento de que el sujeto producido
como algo continuo, visible y localizado se halla sin embargo
habitado por un residuo inasimilable, una melancolia que
marca los limites de la subjetivacién. 3) Una descripcién de la
iterabilidad del sujeto que muestre que la potencia bien po-
drfa consistir en oponerse a las condiciones sociales que lo

engendran y transformarlas (2001:40).

187



188 LA VENTANA, NOM. 47 / 2018

Encuentro una continuidad de estas reflexiones al respecto de la
oposicién a las condiciones sociales que engendran a los sujetos,

con lo que la misma autora sefiala en una entrevista reciente:

A lo mejor el punto est4 en no basar una alianza queer en la
sexualidad. A lo mejor la alianza queer es de hecho una alianza
de lo a-normativo, desde afuera de la idea normativa de la
nacién, de los que sufren a rafz de sus marginaciones [...] En
algunos casos, la sexualidad hace que uno sea una minorfa o
un tipo de persona excluida o un tipo de ser abyecto e ininte-
ligible. Produce una alianza entre todos los que no son consi-
derados como seres humanos que merecen tener derechos
equitativos. Yo pienso que se trata de una manera de vincular

comunidades minoritarias y comunidades de excluidos

(Butler, 2016).

Edge politico

Y es precisamente esta idea de Butler la que me ayuda a introducir
la segunda categoria analitica para el caso de Karla-Si: el edge po-
litico. En un texto anterior (Castorena-Sienz, 2016) reflexioné so-
bre la oportunidad conceptual que vefa en la idea de Saskia Sassen
(2011) sobre el edge of the system. La autora explica cémo en algu-
nas de sus investigaciones habia basado su punto de observacion
en lo que consider6 era “el centro del poder”, y luego cambi6 al

edge of the system, pero diferencidndolo de un limite geogréfico.



NITHIA CASTORENA-SAENZ

Para ella, tanto el centro como el edge, son “casos extremos”. En
aquella ocasion, ofreci diferenciarlo del término en espafiol “fron-
tera”, pues denota un limite entre dos cosas conocidas. Sin embar-
go, edge refiere a un limite entre lo conocido y lo desconocido.
Parto de la idea de que el solo hecho de vivir una expresiéon sexual
no heterosexual, no es suficiente para asegurar que se vivird en el
edge politico, o en los margenes, de acuerdo con los términos que
expone Judith Butler en Vida precaria (2006).

Sugiero que esta idea se ve enriquecida con la que ofrece Rita
Segato sobre lo que ella califica como “nuestro mayor enemigo”: el
binarismo. Propone la autora que: “El principal binarismo que debe-
mos desmontar no es el de mujer/hombre”, sino el de “4gora politi-
co”, o sea todo aquello que se pretende politico; y el resto, es decir,
sus margenes y residuos (2016). Se sugiere que para alcanzar este
punto de observacién es indispensable ubicar a quienes toman las
decisiones, y ademds, a quienes las posibilitan econémicamente, como
en el caso de los tratamientos hormonales para las personas trans.

Parto de la idea de que la sociedad actual se ha erigido sobre la
base de una fuerte estructura cultural que impacta en una distri-
bucién fisica de los cuerpos y que determina entonces sus posibili-
dades de desplazamiento, distribucién urbana, ocupacién de espacios
publicos, politicos, laborales, entre otros. Dicha estructura, en to-
dos los casos, favorece a los hombres, al menos a quienes se iden-
tifican publicamente como tales.

Al inicio de su vida Karla-Si ejerci6, voluntaria o involuntariamente,

este poder, pues las personas a su alrededor le percibian como hombre.

189



190

¢ Conoci de este trabajo a través
del Dr. Héctor Dominguez (inves-
tigador de la Universidad de Texas
en Austin) en el marco del Vi
Congreso de Estudios de Género
en el Norte de México. Me inte-
resa anotarlo con el 4nimo de
compartir las maltiples fuentes de
informacion e inspiracién para mis
propias investigaciones.

"En el original: “When people bus
slaves today they don’t ask for a
receipt or ownership papers, but
they do gain control —and they
use violence to maintain this con-
trol”. Traduccién propia.

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

Para Rita Segato (2016: 15-16), “lejos de ser residual, minoritaria y
marginal, la cuestion de género es la piedra angular y eje de gravedad

del edificio de todos los poderes”.

Desechabilidad-cosificacién

Para esta categoria me baso principalmente en el tra-
bajo de Kevin Bales,® quien estudié las mutaciones
de la esclavitud a finales del s. XX, cuando se consi-
dera que pricticamente est4 abolida en todo el mun-
do, y existe una serie que afirma que “cuando la gente
compra esclavas/os hoy no solicitan un recibo o pape-
les de propiedad, pero si obtienen el control, y usan la
violencia para mantener este control” (Bales, 1999:5).7
El autor expone que su trabajo lo realizé en un 4nimo
de comprender que la emancipacién es un proceso,
no un evento, y ademds un proceso que atn tiene un
largo camino que recorrer.

{Qué es lo que permite considerar desechable a una persona?
{Cuales son los mecanismos que mantienen a la mayor parte de la
poblacién fuera del 4mbito del poder de decisién, de la participa-
cién politica? Para Bales (1999: 10).

La alteridad de las/os esclavas/os vuelve mas facil el uso de la
violencia y la crueldad necesarias para el control total. Esta

alteridad podria ser definida casi en cualquier sentido: una



NITHIA CASTORENA-SAENZ 191

religién distinta, tribu, color de piel, idioma, tradicién o clase

econdmica.

Cabe senalar que solo en la Ciudad de México, en marzo del 2013
se calcul6é que habia 250 000 mujeres victimas de trata (La Jorna-
da, 9 de Marzo 2013). En un articulo realizado anteriormente
(Castorena-Saenz, 2016), abordé el caso del estado de Tlaxcala,
ciudad considerada la capital de la trata de personas en América
Latina. En una investigacién periodistica Victor Hugo Michel
(2013), encontré que en mas de diez afios, de manera ininterrum-
pida, las autoridades norteamericanas habian
descubierto células mexicanas de tratantes de
personas, quienes han encontrado, el caldo de iﬁﬁlCyd::tﬁ;g‘gzz‘éz;ttgt;ﬁ]’:‘e’?;agiﬁsl
cultivo oportuno para su “negocio” en un siste- ficodepersonasrepresentS entre el 50%yel 60%.
ma patriarcal.®

De este modo, la trata se coloca como un
eslabon més en la cadena de enriquecimiento en el sistema capita-
lista. Las mujeres raras veces acceden a esta cadena como benefi-
ciarias, sino como mercancia, cosificadas. En esta situacién ellas se
convierten en el centro de convergencia de todas las formas de
violencia: fisica, sexual, econémica, psicoldgica, emocional. Michel
expone al cierre de su articulo el caso de una mujer que durante
dos afios fue cautiva de tratantes y les produjo 700 mil dolares
(Michel, 2013).

Por su parte, Bales maneja un célculo modesto de lo que él mis-

mo podria comprobar en la cantidad de personas que viven en con-



192

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

diciones de esclavitud (a finales del s. xX), la cual es de 27 millo-
nes. Entre las diferencias sustanciales que el autor ubica entre la
esclavitud que se habia conocido durante los siglos XVII y XIX, y la
actual, estd el hecho de que antes las personas esclavas debian ser
mantenidas por sus duefios. En la actualidad las personas que vi-
ven en condicién de esclavitud, aunque ya no se le llame asi, son
desechables. La dimensién critica que permite y mantiene esta si-

tuacién de esclavitud es, precisamente, la violencia (Bales, 1999:10).

Aunque hay mdltiples autoras que han trabajado profundamente
la violencia hacia las mujeres,’ en esta ocasién elijo explicitamente
a Rita Segato, pues me parece que sus reflexiones sobre la relacion
entre el modelo capitalista y las expresiones violentas hacia las
mujeres son sumamente clarificadoras para el andlisis de las formas
de ocupacién del espacio de Karla-Si.

Obviamente encuentro en Silvia Federici un antecedente impor-
tante para cualquier investigacion feminista que ubique a la violen-
cia miségina y homofébica como parte de un complejo entramado

del mercado capitalista. Como ella misma lo expresa:

Cada fase de la globalizacién capitalista, incluida Ia actual, ha
venido acompafiada de un retorno a los aspectos més violen-
tos de la acumulacién originaria, lo que demuestra que la con-

tinua expulsién de los campesinos de la tierra, la guerra y el



NITHIA CASTORENA-SAENZ

saqueo a escala global y la degradacién de las mujeres son
condiciones necesarias para la existencia del capitalismo en
cualquier época (Federici, 2015: 26-27).

Para Segato (2016: 19) la violencia patriarcal, que es la misma que
la mis6gina y homof6bica de esta “nuestra era de los derechos hu-
manos y de la ONU”, es un sintoma que se expande sin freno. A

pesar de las grandes victorias en el derecho escrito en ella:

[...] se expresa de manera perfecta [...] el arbitrio creciente
de un mundo marcado por la “duefiidad”, una nueva forma de
sefiorio resultante de la aceleracién de la concentracién y de
la expansién de una esfera de control de la vida que describo

sin dudarlo como paraestatal (Segato 2016:19).

En este sentido me parece oportuno anotar que la violencia patriarcal
no va contra las mujeres y homosexuales, como sujetos per sé, sino por
su relacion con lo femenino. La violencia patriarcal ataca con especial

voracidad a lo femenino. Segato (2016: 58) lo explica claramente:

La rapifia que se desata sobre lo femenino se manifiesta tanto en
formas de destruccién corporal, sin precedentes, como en las formas
de trata y comercializacién de lo que estos cuerpos puedan ofrecer,
hasta el Gltimo limite [...] su vulnerabilidad frente a la violencia ha
aumentado, especialmente la ocupacién depredadora de los cuerpos

femeninos o feminizados en el contexto de las nuevas guerras.

193



194

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

Sobre la violencia sexual Segato (2016: 20) expone cinco reflexio-
nes que, en mi opinién, concentran la expresiéon de la violencia
hacia los cuerpos femeninos y feminizados como una forma de po-
der en una era eminentemente capitalista. Primero “la expresion
‘violencia sexual’ confunde, pues aunque la agresion se ejecute por
medios sexuales, la finalidad de la misma no es del orden de lo sexual
sino del orden del poder.” Esto se ve reflejado en las violaciones y
asesinatos cada vez méas cruentos, con largos espacios de tiempo
entre la desaparicion de la persona y el descubrimiento de su cada-
ver. Segundo: “no se trata de agresiones originadas en la pulsion
libidinal traducida en deseo de satisfaccion sexual, sino que la libido
se orienta aqui al poder y a un mandato de pares o cofrades mascu-
linos que exige una prueba de pertenencia al grupo.” No tengo
informacién especifica, reciente y certera de asesinatos de mujeres
en otros espacios geograficos; sin embargo, para los ocurridos en el
norte de México, esta afirmacién de Segato coincide con el hecho
de que las violaciones (y posteriores asesinatos) no ocurren de uno
a una, sino que es un grupo de hombres el que lo lleva a cabo. Se
demuestran asi hombres, se presentan hombres en el clan a partir
del sometimiento y la posesion del cuerpo femenino o feminizado.
Tercero: “lo que refrenda la pertenencia al grupo es un tributo que,
mediante exaccion, fluye de la posicion femenina a la masculina,
construyéndola como resultado de ese proceso.” Deshace el ser fe-
menino para convertirse en poder para el masculino que le somete.
Cuarto: “la estructura funcional jerdrquicamente dispuesta que el

mandato de masculinidad origina es aniloga al orden mafioso”. Es



NITHIA CASTORENA-SAENZ

decir, se equipara a la manera en que se organiza también la delin-
cuencia. Quinto y ultimo: “mediante este tipo de violencia el po-
der se expresa, se exhibe y se consolida de forma truculenta ante la
mirada publica, por lo tanto representando un tipo de violencia
expresiva y no instrumental.” Ello impacta en lo que podria consi-
derarse una conciencia colectiva (Segato, 2016:20).

Este tltimo punto referente a la expresién y sociabilidad de la
violencia, pareciera completamente incrustado en el 4nimo social,
es la “cosa dada” de la que hay que cuidarse, aquello por lo que se
culpa a las mujeres violadas, “ta los provocaste”. Las preguntas
recurrentes a las mujeres son (qué trafas puesto?! {d6nde andabas?

{a qué hora? {con quién andabas?

Algunas estrategias metodoldgicas

(Es posible que un cuerpo sea, en si mismo, un espacio de enuncia-
cién? Gayatri Spivak (2003) concluy6 en su texto {Puede hablar el
subalterno?, que no es posible “escuchar” la voz del subalterno por-
que no existe un espacio de enunciacién que le dé cabida. Propon-
go que en el caso de las personas trans, especificamente el de
Karla-Si, es su cuerpo el que ofrece este espacio de enunciacion.
Es precisamente esta intromision (que no puede no-llevarse a cabo)
en el espacio fisico y social, que estaba determinado a negar su

existencia, lo que le coloca en una situacién de mdltiples vulnera-

bilidades.

195



196

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

Afos después, Spivak agrega a su reflexion:

Hoy digo que la palabra subalterno trata de una situacién en
la que alguien esta apartado de cualquier linea de movilidad
social. Dirfa, asimismo que la subalternidad constituye un
espacio de diferencia no homogéneo, que no es generalizable,
que no configura una posicién de identidad lo cual hace im-

posible la formacién de una base de accién politica” (Spivak,
citada por Bidaseca, 2011: 101-102).

Sin embargo, lo que propongo es que en el caso de las personas
trans, esa condicién subalterna podria verse superada dado que lo
trans estd implicito en sus cuerpos. A diferencia de lo que ocurre
en el caso de los pueblos indigenas, por ejemplo, que no esti en el
abanico de posibilidades el ser indigenas. En el caso de lo trans, de
Karla-Si, ella decidié ser Karla-Si.

Como se vera mas adelante, ademas de su transformacion, Karla-
Si se comprometi6 en un movimiento politico ptblico en contra de
la violencia hacia las mujeres (Marcha 24A, 2016). Afirmo que en
ese momento se volvié més evidente su alejamiento de la condi-
cién de subalterna, como lo menciona Bidaseca (2011:102) “la Gni-
ca opcion politica posible para la subalternidad, es precisamente
dejar de ser subalternos, en otras palabras, intensificar la voz, ha-
cerla propia en algtn sentido lejos de la representacion”.

Por tanto, me interesa centrar la atencién sobre todo en los efectos

de la ocupacion del espacio publico que ha experimentado Karla-



NITHIA CASTORENA-SAENZ

Si. Sus reflexiones de la construccion del sujeto que es ahora, in-
cluido el nombre que ha elegido. Este nombre como mencioné an-
teriormente, no serd compartido por voluntad de ella.

Por dltimo, para el anélisis de la entrevista, se partird de las
reflexiones conceptuales clésicas que la historia oral ha desarrolla-
do con rigurosidad en México, especialmente de aquellas relacio-
nadas con el anélisis del discurso como las construidas por Jorge
Aceves (1993), Graciela De Garay (1999) y Gerardo Necoechea y
Pablo Pozzi (2005).

Como se menciondé desde el inicio, se elige el nombre de Karla como
un seud6énimo para respetar el deseo de anonimato de la entrevista-
da. Decido agregarle el “-Si”, como un simbolo de la afirmacién de
su ser. En las sociedades occidentalizadas, el comtn denominador es
que los nombres son asignados, incluso es parte de los derechos de la
nifiez tener un nombre. {Qué cimientos ontoldgicos tiemblan cuan-
do es un ser-consciente quien decide su propio nombre?

En este articulo se analiza, apenas, una primera sesién de entre-
vista con Karla-Si. Si bien no es posible agotar aqui todas las cues-
tiones relacionadas con la eleccién del nombre y la construccion
de la persona que es ahora, éstas serdn al menos expuestas. Aque-
llo en lo que se buscara profundizar es en la ocupacién del espacio
publico, asi como al espacio de enunciacién que se ve implicado en

Su propio cuerpo.

197



198

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

Le mencioné alguna vez a Karla-Si que me molestaban las eti-
quetas, me respondié que para ella estaban bien, que todo tuviera
nombre e informacion. Incluso me dijo que su principio de vida era
“el libro abierto”, que para ella la sociedad ya estaba instalada en
una especie de Big Brother perpetuo. Sin embargo, esto no coincide
después con el deseo de aparecer con un seudénimo.

Karla-Si, inici6 estudios de nivel profesional en dos escuelas y
en dos etapas distintas de su vida. En la primera, era un hombre
joven estudiante de literatura. En la segunda, era una mujer joven
estudiante de arqueologia. En el transcurso de la segunda se sumé

al colectivo de mujeres feministas que organizaron la marcha 24A
en la ciudad de Chihuahua, en abril del 2016. Sin embargo, ella
explica que se “alej¢” de este grupo pues entendia que se buscaba
recuperar una experiencia de “ser mujer” que ella apenas estaba
construyendo. Y también sostiene que le parecia demasiado
desgastante estar cuidando siempre de no parecer que queria abar-
car, con su especificidad, todo el movimiento. Se integré también
con un grupo de defensoria juridica de la comunidad LGBTTTen la
capital, pero lo recuerda como una experiencia desagradable pues
siente que fue usada por el mismo, y que éste poco o nada pudo
hacer por ella para ayudarla a gestionar su tratamiento hormonal.

Al preguntarle si ha notado un incremento en la percepcion del
miedo desde el inicio de su transformacién, responde que es abru-

mador, y agrega:



NITHIA CASTORENA-SAENZ

Me siento stper vulnerable. Socialmente vulnerable. Un pa-
nico asf de que a veces una persona no te dice nada y que un
dia llega y ipas! cuchillada en la espalda y no... y... pues
porque tu existencia lo cuestiona, le da pena, o también de
que ahora ya estoy en el rol femenino y de que soy femenina
aparte, y que soy transfemenina... porque hay trans que no
son femeninas, este, la vulnerabilidad del rol social de Ia mu-
jet, ya no puedo salir de noche, tengo que cuidar los horarios,

tengo que cuidar cémo me visto (Entrevista a Karla-Sf).

De esta respuesta me interesa anotar dos cosas. Primero, la idea de
que su sola presencia puede cuestionar a alguien: “tu existencia lo
cuestiona”, en relacién a las ideas que esbocé previamente respec-
to al espacio de enunciacién en que se convertia un cuerpo trans.
Segundo, lo que parecieran efectos colaterales del ser-mujer: “ya
no puedo salir de noche, tengo que cuidar los horarios, tengo que
cuidar cémo me visto”. Me voy a permitir recordar los intercambios
cibernéticos que sostuvimos un grupo de personas con Alda Facio
para discutir sobre las dicotomias. Mi postura politica, lo acepté,
era aquella utopfa en la que presentar la orientacién y expresion
sexo-genérica, no fuese necesario para la convivencia en sociedad.
Alda, muy atinadamente, me record6 que a partir de una situacién
asf se invisibilizarfa la experiencia de las mujeres. Es decir, si ya no
importa cudl es la orientacién y expresion sexo-genérica (donde
quedaria la experiencia de las mujeres? Karla-Si comparte sobre

esta falta de experiencia en el ser-mujer:

199



200

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

[...] no tengo las mismas vivencias, no tengo menstruacion,
no vivi estos rollos de adolescente, ni de infancia. A mi me
causé un shock asi de que en las fotos que ponen en abril, de
nifios y todo eso. Yo nunca voy a tener eso, 0 sea, nunca tuve

eso asi de los vestidos chiquitos de nifa... .

Su experiencia previa estuvo en performar un rol masculino {Cémo
la sitia esto ahora, ademds de la melancolia por la infancia de una
nifia que no fue, en el ejercicio o sometimiento a poderes relacio-
nados a su nueva condicién sexo-genérica? Ella expresa la presion
que comienza a sentir por la apariencia que debiera tener, mencio-

na sentirse muy presionada:

[...] te piden que vayas en chinga [...] como que hay poca
tolerancia, aunque te digan que no, de “es que ya tienes que
saber cémo vestirte”, “ya tienes que saber cémo maquillarte”,
“es que ya tienes que saber... de esas cosas” y son procesos
pues que no viviste en tu pubertad. Toda esa cuestiéon de cémo
descubro mi cuerpo, cémo lo entiendo, o si te queda lo fresa,
lo hippie, lo punk, lo dark, lo rockero, lo casual, o es como que
tienes que ir al por-5 de velocidad en todo, o sea, porque hay
unos que te dicen “te apoyo” [...] pero “es que las sefioritas
son asi” [...] pero la presién social estd jodida {no? Porque
también uno busca, pues que te identifiquen ino? Que te ha-
blen en femenino y esas cosas, y si no cumples con ciertos

tépicos, pues no funciona. Es mas facil para un chico trans



NITHIA CASTORENA-SAENZ

pues porque se corta el pelo, se cambia la vestimenta y se pone
una de esas blusas chidas para bajar el busto [...] y pues para
ser bato nom4s necesitas como 5 tops (no? O sea. El porte y
todo el rollo. Y para ser chica son como 30 o 32 y con que
falles en uno ya no eres. Y si se siente esa... no deberfa de
abrumarme pero al mismo tiempo es como que yo pertenezco
a esta comunidad, pero al mismo tiempo yo lo quiero hacer a

mi manera.

Le pregunto si se sentia mas vulnerable al inicio de la transforma-
cién. Menciona que no, que nada mas se sentia deprimida por no
poder meterse hormonas, que la tnica condicionante que le puso
su mam4 para apoyarla es que si lo iba a hacer, que lo hiciera bien,
o sea “el doctor y todo el rollo”, porque es muy facil conseguir
hormonas y metérselas. Karla-Si experimenta un revés al iniciar su
tratamiento de hormonas en Guadalajara. Lo narra de la siguiente

forma:

Después tuve una mala situacién con la cuestién de ahi de la
asociacion. Es una asociacién que no me gusté el manejo. Te
ayudan chido. Pero te dan una cuestién en relacién a tu cuer-
po de que eres un objeto, un objeto para el deleite sexual,
porque... y ya més o menos lo sospechaba, porque la duefia de
ahi ya cirujeada, asi como que todo muy pléstico, asi como que
lo femenino es lo que te construyes de manera externa ino? Y

un dia que me entrevisté ya bien con ella, ya después de una

201



202

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

semana, me acuerdo que tenfa una chica trans de secretaria,
de 30 afios, yo tenfa 23 afios entonces, y le habla y “ven” y
todo el rollo y “mira ella ya lleva como 5 meses de transicién”
y todo el rollo, y “mira como le ha crecido ya el busto” y luego
la acerca, la agarra de la cintura, y luego le agarra el pecho y me
dice “t6calas” y yo asi de que “no”, y pues me dije “santa maria
purisima” y me activé ya de plano como que todas mis alar-

mas.

Este episodio parece una representacién de aquello que advirtiera
Segato (2016), al decir que este sistema ha “burocratizado la vida,
cosificado los cuerpos” y me remonta a aquella pregunta provocadora
que lanzara Butler (2001: 39) “/C6émo podemos sobrevivir si las con-
diciones que garantizan la existencia son las mismas que exigen e
instituyen la subordinacién?”. Para Karla-Si el tratamiento hormo-
nal era fundamental para convertirse en quien ella sabia que era.
Sin éste seguirfa desvanecida tras el cuerpo de un hombre que no
la representaba. Sin embargo, como ella misma lo expone més ade-
lante, pudo decidir no seguir: “Y yo dije: ‘no quiero eso para mi
vida', qué chido para quien lo decide pero qué horrible para quien
la vida te empuja a eso y para el beneficio de otros”. Aunque no es
posible profundizar en esto ahora, propongo que es una invitacion
abierta para reflexionar sobre lo que parecen las “cenizas” de un
poder que ardi6, que permanece en las mujeres trans que van de
hombre a mujer. Es decir, si una parte de su vida tuvieron el poder

“inherente” por el sélo hecho de reconocérseles como hombres {c6mo



NITHIA CASTORENA-SAENZ

abandonan el ejercicio de éste? les posible dejar de ejercerlo de
forma consciente si (aunque no puede asegurarse) anteriormente
fue ejercido de un modo inconsciente? {podria considerarse que
opera una forma cultural en sujetos construidos socialmente como
hombres que los inmuniza de ser cosificados, y que fuese lo que le
permiti6 a Karla-Si huir de ahi? Y no es limitativa a este caso, todo
sugiere que es esta misma forma cultural la que inocula en las
mentalidades de dichos sujetos, pero en otros casos como el de la
secretaria, que al transformarse fisicamente en mujeres, se conver-

tirdn por tanto en cosas (que se pueden tocar, agarrat, usar).

Breves conclusiones

Lo expuesto hasta el momento mantiene firme mi intencién de pro-
fundizar en esto que he decidido llamar las “angustias de las trans-
formacién”. Planteo que el cuerpo transformado se vuelve un espacio
de tensiones para la persona que lo posee, y que es en sf mismo un
espacio de enunciacién de la subalternidad, segtin los términos
expuestos por Spivak (2003). Si bien ella habia concluido que no
era posible que el subalterno hablara, pues no habia un espacio de
enunciaciéon que recibiera lo que éste tenfa que decir, (hay algin
modo posible en que un cuerpo pueda evitar las caracteristicas que
la fisica, como ciencia, le ha reconocido desde hace tanto tiempo:
ocupar un lugar en un tiempo y un espacio determinado?

Sin embargo, esta condicion le vuelve considerablemente vul-

nerable debido a que su cuerpo es la expresion de lo que es, y eso

203



204

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

que es, no es permitido en una sociedad profundamente
heteronormada y capitalista.

Me parece que escribir sobre lo trans es a la vez un reto intelec-
tual y una postura politica. Reto intelectual por la serie de comple-
jidades que han quedado humildemente abordadas en la primera
parte de este texto. Y una postura politica ahora que un embate
peligrosamente derechista se avecina en nuestro continente (Macri
en Argentina, la destitucién de Rousseff en Brasil y la llegada de
Temer, el No en Colombia, Trump en Estados Unidos).

Sé que he llevado y traido a Segato (2016: 19) a lo largo de
estas paginas, aun asf elijo quedarme con una provocacién que ella
lanza en forma de pregunta en uno de sus textos: {Qué se intenta
al vigilar de esa forma la obediencia a la moral conservadora de

género?”.

Bibliografia

ACEVES, J. (1993). Historia Oral. México: Instituto Mora-UAM.

AHMED, S. (2015). La politica cultural de las emociones. México: PUEG-UANM.

BALES, D. (1999). Disposable People. New Slavery In The Global Economy.
Berkeley: University of California Press.

BiDASECA, K. (2011). “Mujeres blancas buscando salvar a las mujeres co-
lor café de los hombres color café. O reflexiones sobre desigualdad y
colonialismo juridico desde el feminismo poscolonial.” En Feminis-

mos y poscolonialidad. Descolonizando el feminismo desde y en América



NITHIA CASTORENA-SAENZ

Latina. Buenos Aires: Godot, pp.95-118.
BUTLER, J. ([1990]2007) El género en disputa. Barcelona: Paidos

(2001). Mecanismos psiquicos del poder. Madrid: Catedra.

(2006). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Buenos
Aires: Paidés.

(6 de octubre 2016). Entrevista: Ser criticamente Queer. La Pala
vy Nomadias. Recuperado de http://www.lapala.cl/ser-criticamente-
queer-entrevista-de-lapala-y-nomadias-a-judith-butler/

CASTORENA-SAENZ, N. (2016). “La imaginacién en la globalizacién. Apun-
tes desde una perspectiva feminista”. GenEros. Revista de investigacion
y divulgacién sobre los estudios de género, Ntdmero 19. Epoca 2. Afio 23,
pp- 85-95.

DE GARAY, G. (1999). La historia con micréfono. México: Instituto Mora.

FoucALUL., M. (1998). Hi.storia de la sexualidad I. La voluntad del ser. Madrid:
Siglo XXI.

FEDERICI, S. (2015) Calibdn y la bruja: mujeres cuerpo y acumulacion origina-
ria, Labrando en comidn: Oaxaca.

LaMas, M. (2000). El género. La construccién cultural de la diferencia sexual.
México: PUEG-UNAM.

MiIcCHEL, V.H. (2013). “La conexién Tenancingo”. En  Nexos, Vol.

35,No. 427, pp. 43-48

MILLET, K. (1970). Sexual Politics. New York: Equinox Books

NECOECHEA, G. y Pozzi, P (2005). Cuéntame cémo fue. Introduccion

a la historia oral. México: Imago Mundi.

PULEO, A.H. (1992). Dialéctica de la sexualidad. Género y sexo en la

205



206

LA VENTANA, NUM. 47 / 2018

filosofia contempordnea. Madrid: Catedra
RAyaAs, L. (2009) Armadas. Un andlisis de género desde el cuerpo de
las mujeres combatientes. México: El Colegio de México.
Sassen, S. (2007). Una sociologia de la globalizacién. Buenos Aires:
KAtz Editores.

(8 de Noviembre de 2011) Conferencia Ciudad global.
Impartida en la Facultad de Ciencias Sociales de la Universidad
de los Andes, Bogot4, Colombia.
SEGATO, R. (2016-a). La guerra contra las mujeres. Madrid: Trafi-
cantes de suefios.

(10 de Octubre 2016-b) Conferencia: Las nuevas formas
de la guerra y el cuerpo de las mujeres.
SPIvAK, G. (2003). “{Puede hablar el subalterno?”. Rewista colom-
biana de antropologia, vol. 30, pp. 297-364.
VALCARCEL, A. (2002). Etica para un mundo global. Madrid: Temas
de hoy.





