
L A  T E O R Í A 5 9

RESISTENCIAS DESDE

LOS MÁRGENES: LA

EXPERIENCIA

MIGRATORIA DE LAS

MUJERES COMO FORMA

DE AGENCIA SOCIAL

Vanesa Vazquez LabaVanesa Vazquez LabaVanesa Vazquez LabaVanesa Vazquez LabaVanesa Vazquez Laba

Marielva RisquezMarielva RisquezMarielva RisquezMarielva RisquezMarielva Risquez

Buonaffina,Buonaffina,Buonaffina,Buonaffina,Buonaffina,

Romina Perazzolo yRomina Perazzolo yRomina Perazzolo yRomina Perazzolo yRomina Perazzolo y

Claudia Giménez MercadoClaudia Giménez MercadoClaudia Giménez MercadoClaudia Giménez MercadoClaudia Giménez Mercado

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.59



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 46 0

ResumenResumenResumenResumenResumen

Con el propósito de contribuir a la discusión teórica y política sobre la

capacidad agencial de las mujeres en condiciones de subalternidad, el pre-

sente artículo se basa en un trabajo de investigación empírica sobre los

procesos y experiencias migratorias de mujeres latinoamericanas y africa-

nas residentes en Mallorca, España. Demuestra que a pesar de la

condicionalidad de la segmentación por género y raza del mercado laboral

y el uso político del velo, las mujeres inmigrantes dan cuenta de acciones

concretas de resistencias identitarias y políticas desde los márgenes en una

búsqueda por una ciudadanía real.

Palabras clave: Resistencia, experiencia, agencia, subalternidad e

interseccionalidad

AbstractAbstractAbstractAbstractAbstract

In order to contribute to the theoretical and political discussion on women’s

agential capacity on subordination conditions, this article is based on an

empirical research on migration processes and migration experiences of

Latin American and African women living in Mallorca, Spain. It shows that

in spite of the conditionality of race and gender segmentation on the labor

market, the political use of the veil and finding real citizenship are concrete

actions of resistance and political identity for immigrant women.

Keywords: Resistance, experience, agency, subalternity and intersectionality.

RECEPCIÓN: 29 de octubre de 2012 / ACEPTACIÓN: 14 de abril de 2014

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.60



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 6 1

En la actualidad, uno de los desafíos de los estu-
dios feministas consiste en incorporar en sus análi-

sis la noción de interseccionalidad (Lugones, 2005) para dar cuenta de las
diversas formas de opresión y violencia que coexisten en las sociedades
contemporáneas y que afectan, en mayor medida, a las mujeres. Ante
esta situación, el reto del feminismo hoy en día, es la constante reflexión
teórica y política a partir de las investigaciones situadas; es necesario
conocer y reconocer frente a las diversas discriminaciones de qué manera
y a través de qué elementos dichas opresiones repercuten en la vida de las
mujeres y cómo éstas pueden subvertir dicha situación.

La migración femenina internacional es, en la actualidad, una de las
formas más visibles que asume la discriminación; por un lado, la falta de
oportunidades impulsa la decisión de un número importante de mujeres
de distintos lugares del mundo a migrar y, por otro lado, las sociedades
receptoras no presentan verdaderas oportunidades de movilidad social y
mejoramiento de la calidad de vida de las inmigrantes prolongándose así
—con más obstáculos— la situación de vulnerabilidad social.

Asimismo, los estudios sobre migraciones internacionales son abun-
dantes, y un gran número de ellos han sido traducidos, por parte de los
Estados, en diversas estrategias políticas, ya que ha sido un fenómeno
que los ha sobrepasado por su ritmo y crecimiento. Son los países euro-
peos los mayores receptores de mujeres inmigrantes provenientes de Eu-
ropa del Este, África y América Latina que se erigen como las “nuevas
subalternas”.

Este artículo tiene la finalidad de debatir, dentro de los estudios sobre
migraciones internacionales, la idea de la interseccionalidad de la violencia

Introducción

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.61



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 46 2

estructural que viven las mujeres en los países receptores, debido a las
múltiples discriminaciones generadas por el racismo y las diferencias de
clase social que se suman al sexismo. La investigación se situó en Mallor-
ca, España, y desde un enfoque poscolonial teórico-metodológico se ape-
ló a las voces y experiencias de las mujeres inmigrantes de África y
Latinoamérica que fueron recogidas a través de distintas técnicas cualita-
tivas de investigación.

Desde una perspectiva crí-
tica, las diferencias entre
las mujeres constituyen un
nuevo eje articulador del

feminismo y las teorías sociales de clase. Los estudios culturales sobre
racismo y etnicidad y las teorías sobre sexualidad, aportan una nueva
forma de construcción de conocimiento sobre las situaciones de opresión
de las mujeres.

La perspectiva de la “interseccionalidad” de opresiones revela lo que
no se ve cuando estas categorías se conceptualizan en forma separada. La
idea de “interseccionalidad” busca complejizar el concepto de violencia
contra las mujeres, incorporándole a las desigualdades de género, las de
clase social y las étnico-raciales.

En este sentido, los aportes teóricos del feminismo poscolonial estri-
ban en el hecho de incluir nuevas reflexiones y conceptualizaciones que
suponen un quiebre con el feminismo occidental, cuestionando los fun-
damentos centrales sobre los que se estructuraron sus argumentos. Por
una parte, las teóricas feministas poscoloniales debaten con la idea de

El feminismo poscolonial como
apuesta teórica para el estudio de

las migraciones trasnacionales

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.62



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 6 3

violencia que se reduce sólo a las desigualdades que sufren las mujeres
por la jerarquización social entre lo masculino y femenino, y buscan ex-
tenderla a través de la inclusión de nuevas categorías que dan cuenta de
otras discriminaciones y jerarquizaciones relacionadas con la clase, la raza,
la etnia, las religiones y la sexualidad. Es decir, rompen con la idea que
hegemonizó el pensamiento feminista occidental en relación a una única
opresión contra las mujeres: el patriarcado.

 Otro aspecto clave que posibilitó ampliar el análisis sobre las diversas
manifestaciones que asume la violencia contra las mujeres fue reconocer
que no existe un único modelo de mujer, que la categoría “mujer” no es
monolítica; todo lo contrario, existen diversidades y diferencias entre las
mujeres, aún las pertenecientes a una misma clase o etnia, que deben ser
tenidas en cuenta para poder analizar las desigualdades sociales y violen-
cias que sufren las mujeres.

Una de esas formas es la violencia racial, de este modo, cobra especial
relevancia señalar la idea de Rita Segato (2006: 3) sobre el prejuicio racial
y la discriminación:

[…] el prejuicio racial, para existir, necesita y se alimenta de
la diferencia, es decir, de la producción de otredad a partir de
trazos visibles que puedan ser fijados como indicación de
otras —supuestas— diferencias no visibles. En otras pala-
bras, el prejuicio se nutre de la constante otrificación del
prójimo. La discriminación, por su parte, consiste en ofrecer
oportunidades y tratamiento negativamente diferenciados a
las personas sobre las cuales recae el prejuicio racial, lo que

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.63



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 46 4

acaba por restringir su acceso al pleno usufructo de recur-
sos, servicios y derechos.

Un concepto central para poder comprender la teoría feminista poscolonial,
es la idea de “subalternidad”. Refiere a la imposibilidad de hablar, de ser
escuchado, a la ausencia de representación y a la carencia de espacios de
enunciación. Ser subalterna, en el contexto de migración, es estar fuera
del centro de la escena, de la toma de decisiones y de este modo, sus
vidas, sus voces y sus resistencias se construyen desde los márgenes de
las sociedades.

Intensificar la voz y hacerla propia es salir de la posición de subordina-
ción, es poder hablar y ser escuchado y es, al mismo tiempo, la denuncia
a las relaciones de poder que se materializan en sus “voces bajas” enun-
ciadas desde el margen social.

Como ya se ha mencionado, el feminismo poscolonial propone que
son múltiples las opresiones que sufren las mujeres: no ser escuchadas,
“no poder hablar” es una de ellas. Por esta razón, darles voz en esta
investigación pretendía valorizar sus experiencias y los valores culturales
que portan. El propósito era cuestionar, poner en tensión el lugar desde el
cual se construye conocimiento, es por ello que “sus voces” cobran espe-
cial importancia en nuestro trabajo ya que, a través de ellas, se reflejan los
relatos de vida y se construyen nuestras reflexiones. Consideramos así a
las/os sujetos de investigación como sujetos portadores de conocimiento
(Curiel, 2011).

Creemos que sus experiencias de vida cobran relevancia en el contexto
actual europeo, hoy más que nunca la presencia de “las mujeres del tercer

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.64



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 6 5

mundo” interpela a las mujeres occidentales porque desde los márgenes
organizan su “agencia” como una forma de resistencia al poder. En rela-
ción a esto, cobra especial importancia teórica y analítica esta noción que
entendemos como la capacidad de acción que se habilita en relaciones de
subordinación.

Las sociedades europeas que recibieron la migración femenina se eri-
gieron, en relación a ésta, en un doble proceso. Por un lado, en la
instrumentalización de las mujeres del tercer mundo y, por otra parte, en
la omisión de su presencia y, por lo tanto, de sus experiencias. Es decir,
la sociedad europea se ha apropiado de aspectos culturales de los que
son portadoras, —las tareas de cuidado, por ejemplo—, pero al mismo
tiempo han invisibilizado su presencia y el aporte que, desde sus expe-
riencias como migrantes, representa su capacidad de agencia y su
empoderamiento.

La migración constituye, indudablemente, un fenómeno complejo y
multidimensional, una de esas facetas nos la describe el análisis de Saskia
Sassen (2003), quien interpreta la migración como un “circuito alternativo
de supervivencia”. Sin embargo, también podría interpretarse como una
forma de “empoderamiento” de las mujeres al asumir el coste que supone
dejar el país de origen y construir un espacio de vida en situaciones de
adversidad.

Puede pensarse que, también, la omisión por parte de la sociedad
receptora de todo aquello que podían aportar las migrantes a las socieda-
des receptoras radica en la poca identificación con las opresiones que
estas mujeres del tercer mundo padecen en sus países. Sin embargo, con
la crisis económica actual se presentan formas de violencia que la mayoría

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.65



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 46 6

de las mujeres europeas desconocían. Esta puede ser una oportunidad
para que los feminismos occidentales incorporen las experiencias de las
mujeres migrantes para dar respuestas a estas otras formas de opresión,
pero no sólo en términos meramente teóricos, sino también a revisar el
concepto de “mujer occidental” (Bidaseca y Vázquez Laba, 2011).

En concordancia con el
enfoque del feminismo
poscolonial, en el es-
tudio se rescatan los

discursos y las prácticas fronterizas como espacio fértil de producción de
retórica, praxis y teoría feminista situada. En tal sentido, para la produc-
ción de saberes situados, en este caso, en la contingencia de la experien-
cia propia de las mujeres inmigrantes en Mallorca se opta por la escucha
etnográfica y el análisis de los discursos de las nuevas subalternas.

Para auscultar las voces silenciadas de las inmigrantes en Mallorca,
España, se utilizó como método la escucha etnográfica (Vázquez Laba et
al., 2012); una forma de producir conocimiento y reflexión con base en la
escucha de las “voces bajas” de las nuevas subalternas que tienen muchas
historias complejas que contar que de otro modo quedarían simplificadas.

El estudio se desarrolló en Mallorca, territorio en el que convive una
gran heterogeneidad de identidades, lo cual posibilita pensar las diferen-
cias en común, los puntos de coincidencia y divergencia de culturas, etnias,
religiones, nacionalidades y lenguas, que constituyen una fuente de rique-
za para la resistencia y transformación social.

El trabajo de campo etnográfico: una
forma de reconstruir las experiencias

de las mujeres inmigrantes

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.66



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 6 7

El trabajo de campo se realizó entre diciembre de 2010 y mayo de 2011,
en diversos barrios de la ciudad de Palma de Mallorca y zonas aledañas. Se
aplicaron diversas técnicas de captación de datos, tales como: la observa-
ción participante, las notas de campo, las entrevistas informales y en
profundidad y los relatos orales, en el marco de mirar, escuchar y registrar
la vida cotidiana de las mujeres. Como instrumento de captación de datos
se contó con una guía de entrevista con preguntas sobre temas socio-
demográficos, ocupacionales, migratorios y de participación social. Fueron
entrevistadas treinta mujeres latinoamericanas y dieciocho africanas.

Estas fuentes orales se trataron de forma interpretativa, considerando
que la información “es producto de un individuo en sociedad que hay que
localizar, contextualizar y contrastar” siendo que la memoria y su media-
ción es un potencial de los testimonios que “nos sitúa ante el yo biográ-
fico como un hecho social total” (Alonso, 1998: 70-71).

Para develar en los discursos los fenómenos sociales relacionados con
el poder y la desigualdad se utilizó el Análisis Sociológico del Sistema de
Discursos (Van Dijk, 2004), entendiendo discurso como un conjunto de
signos con significado político y asumiendo que el discurso es en sí una
práctica social que tiene efectos en las relaciones sociales, los cuales,
muchas veces, se convierten en leyes generales (Curiel, 2011).

Para reconstruir el sentido que le otorgan a su experiencia como
migrantes en Mallorca y dar cuenta de la realidad social, “el mirar, escu-
char e indagar sobre el mundo de la vida cotidiana de las mujeres ha sido
esencial” (Vázquez Laba, 2007). Este abordaje metodológico ha permitido
producir conocimiento riguroso y comprometido a la vez.

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.67



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 46 8

La violencia estruc-
tural que viven las
mujeres inmigrantes

en Mallorca no las inhibe e imposibilita para reaccionar frente a ésta. Así
como dicha violencia se manifiesta de diferentes formas en la vida cotidia-
na de las mujeres –como veremos a través de la segregación laboral, la
discriminación racial y la negación de pertenencia a la comunidad local–,
también se ponen en evidencia las estrategias que las mujeres despliegan
desarrollando capacidad de resistencia y trasformación de su vida perso-
nal y social.

A continuación, se describen resumidamente los tres hallazgos más
significativos de la investigación, relacionado a las condiciones estructu-
rales de empleo de las mujeres, a las resistencias que emergen ante situa-
ciones en la vida cotidiana y al agenciamiento que producen desde nuevas
formas de participación en la comunidad.

Segmentación del mercado laboral:
la construcción étnica y racial del empleo
La segregación laboral está dada por las múltiples identidades y condicio-
nes étnico-raciales, nacionalidad y de pertenencia de clase social que dife-
rencian a las mujeres y las discriminan.

La “segmentación” de la segmentación laboral refiere a que a
la ya existente división sexual del trabajo en función de clase
(o calificación) y de género (trabajo masculino vs. trabajo
femenino), se le suma actualmente —a partir de la oleada

Resistencias y construcción de agencia
social: las mujeres desde los márgenes

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.68



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 6 9

migratoria del Sur del mundo—, una división racial y étnica
que estructura la demanda de empleo. Es decir, mujeres de
determinados países y determinada clase social son toma-
das para realizar tareas y trabajos precisos, basándose en
supuestas “habilidades” que cada nacionalidad porta
(Vázquez Laba et al., 2012: 69).

Las óptimas condiciones de trabajo se encuentran restringidas para el
grueso de las mujeres inmigrantes, de esta manera, observamos que exis-
ten limitaciones estructurales en el mercado laboral, que marcan las posi-
bilidades de acceso a un buen empleo y a la movilidad laboral. Es decir, los
empleos a los que pueden acceder se caracterizan por ser precarios debido
a las condiciones laborales que ofrecen, la temporalidad, los bajos salarios
y la segmentación explícita por género y nacionalidad que selecciona acti-
vidades según género, color de piel y forma de hablar el castellano.

Además, existen los elementos tradicionales que originan situaciones
de discriminación y que condicionan las oportunidades laborales, como es
sabido, uno de ellos es la situación de “ilegalidad” o los denominados
“sin papeles” que convierte a las mujeres migrantes en mano de obra
altamente explotable. Esta situación las coloca en condiciones de mayor
desigualdad, y de amplio riesgo por las persecuciones que viven para ser
deportadas.

Por tanto, observamos que el proyecto migratorio-laboral encuentra
sus propios límites: para muchas se convierte en un insignificante mejo-
ramiento de su calidad de vida, si se compara con la historia que portan
de sus países de origen (conflictos armados, altos niveles de desocupa-

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.69



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 47 0

ción y pobreza, entre otros); y en la realidad quedan confinadas a la ilega-
lidad, a la discriminación por el mestizaje y la pobreza que las convierte en
mano de obra “racializada y explotable” para un mercado laboral altamen-
te segmentado.

De este modo, podemos observar cómo el empleo refleja, de manera
muy clara, aquella interseccionalidad que ya hemos mencionado; estos
condicionantes sociales y culturales ubican a las mujeres en una clase de
trabajo u otro. La condición de ser blanca, haber accedido a determinados
niveles de educación o provenir de algún país en concreto, determinarán
cuáles son los empleos que pueden ejercer como mujeres migrantes. Tal
como lo exponen los siguientes relatos:

“Aquí pude estudiar, entré en la escuela de cocina, estudié
dos años cocina, lo combino con mi trabajo de limpieza,
trabajé día y noche y ayudaba a mi familia en Perú…” (Entre-
vistada peruana, 43 años, enero de 2011)

“Para ellos fue mucho más fácil, para mi no, fue mucho más
difícil y sobre todo la inserción laboral, esa fue la más difícil,
porque estás muy discriminado, siempre te están tratan-
do…, no sé, muchas veces no te tratan como a una perso-
na, te tratan como a un animal y psicológicamente te llegan
a destruir. Mucha presión psicológica, demasiada…, al pun-
to que decís: o me hago fuerte o...” (Entrevistada uruguaya,
40 años, enero de 2011)

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.70



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 7 1

“Y me tenían en la tienda sacando comida, ayudando, aten-
diendo a la gente y me sacaba de ahí y me decían tenés que
ir a mi casa a planchar, y todo por el mismo dinero. Las horas
que yo trabajaba me pagaba determinado dinero… si ellos
me decían vete de la tienda y ve a planchar y luego a limpiar
la casa tenías que hacerlo” (Entrevistada uruguaya, 40 años,
enero de 2011)

“[…] en 8 años no me subieron a cocinera porque no era uno
de ellos… yo no era una española, tengo experiencia y títu-
los, yo sentía que estaba preparada para pedir ese puesto de
trabajo, me sentí discriminada por ser inmigrante, nunca
valoraron mi trabajo”. (Entrevistada peruana, 43 años, enero
de 2011)

Las presiones de la mirada blanca en las situaciones
de vida cotidiana y sus resistencias
Una de las cuestiones que ha puesto de manifiesto la sobrevivencia del
racismo en Europa y la ficción de la idea del multiculturalismo, ha sido la
cuestión del lenguaje. El “habla” o sus formas se han convertido en un
límite de las relaciones laborales y personales dentro de las sociedades
receptoras

“¿Y tú de dónde eres?” Esta pregunta surge cuando las mujeres
migrantes hablan, y denota una vez más que el dispositivo de diferencia-
ción entre “blanco” y “no blanco”, entre “Norte” y “Sur”, y entre “Euro-
pa” y “el resto del mundo”, esas formas de marcar, de diferenciar, funciona

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.71



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 47 2

en varios niveles de la vida de las personas, no sólo en el lenguaje. La
forma de vestir o de organizar su vida personal, familiar, inclusive el hogar
son elementos indicadores de formas de construcción y diferenciación —
y desvalorización, fundamentalmente— del “otro/a”.

El “dispositivo de blanquitud” (Castro Gómez, 2014) aparece para las
mujeres inmigrantes cuando Occidente señala que hablan distinto. “El
lenguaje (la práctica del hablar en la vida cotidiana) con sus matices forma
parte de los símbolos de diferenciación en esta sociedad. La lengua —como
el color de piel— se ha convertido en un elemento diferenciador que habilita
o deshabilita la “inclusión” de los/as otros/as.” La “construcción de la
otredad” son las prácticas discriminatorias que afectan la vida cotidiana de
las inmigrantes: el lenguaje, la forma de hablar, o los rasgos físicos, van
construyendo un tejido de prejuicios que configuran las representaciones
estereotipadas. Éstas, se traducen en actos concretos de discriminación,
limitando las relaciones interpersonales en las sociedades occidentales.

Esto queda reflejado en sus propios relatos:

Yo dejaba mi curriculum, me hacían la prueba y directamente
me decían: no te vamos a llamar pero no porque trabajes
mal, es que yo no trabajo mal, no te vamos a llamar y punto.
Más de una ocasión pregunté ¿por qué? Porque aquí a la
gente las latinas no le gustan. (Entrevista, a mujer colombia-
na, 22 años, enero de 2011)

Sin embargo, y pese a lo significativo de la “mirada blanca”, las mujeres
migrantes resisten a través del mantenimiento de su forma hablar, de sus

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.72



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 7 3

modismos, de sus diversos acentos, registros y expresiones propias de
sus países de origen. Este conjunto de prácticas sutiles en la vida cotidia-
na es una forma de resistir no sólo la “aculturización” a la que son some-
tidas a través de las “políticas de integración” sino, fundamentalmente, a
un modelo hegemónico blanco y occidental de forma de ser.

El uso del velo en las mujeres musulmanas también es una práctica de
resistencia en Mallorca frente a la demonización de la identidad islámica.

Actualmente, investigadores desde los estudios culturales coinciden
en señalar que hay un incremento del uso del hijab en los países euro-
peos. Frente a esta irrefutable realidad, es factible pensar en nuevas inter-
pretaciones en relación a su uso, una de ellas está en el hecho de considerarlo
como una reivindicación identitaria de las mujeres frente al hostigamiento
occidental. Cuando las mujeres musulmanas hablan —es decir, se expre-
san sin intermediarios ni traductores culturales—, tal como lo hicimos en
nuestro trabajo de campo, el velo se asume como una decisión personal
totalmente conciente.

Es un lugar común referirse al velo como una imposición, o considerar-
lo como signo estrictamente religioso y de imposición patriarcal. Sin em-
bargo, como vemos, las propias mujeres conciben su uso como una decisión
personal y de fe. No es así para Occidente, por el contario, en nombre de
la Modernidad y de la liberación femenina —consignas claramente expre-
sadas por las autoridades políticas de Baleares— se esfuerza en señalar
que las mujeres musulmanas llevando velo atentan contra su propia liber-
tad (y parece que las mujeres musulmanas no se dan cuenta de esto…) a
través del ocultamiento de sus cuerpos y rostros. Sin embargo, las razo-
nes dadas por las mujeres exhiben otros sentidos: ponerse o no el velo

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.73



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 47 4

representa una decisión personal, representa la libertad de elegir y decidir
sobre el propio cuerpo. El hecho de evidenciarlo como el resultado de una
reflexión personal, la decisión de las mujeres no implica necesariamente
pasividad, opresión, o una imposición religiosa patriarcal. Tal como lo
demuestran los siguientes fragmentos:

—¿El tema del velo, es para ustedes un problema, una barrera?
—¿Problema de qué?
—No, pregunto…
—No, no...
—¿Si consigues un trabajo en una casa o en hoteles tienes
que quitártelo?
—No, sólo en el trabajo y luego te lo pones.
—¿La decisión del velo es personal o es una ley...?
—Es por la religión.
—Y hay mujeres que no lo tienen.
—Yo lo quiero, cuando tú no quieres, no lo pones; es una
cosa entre tú y tu religión.
(Entrevista grupal a inmigrantes africanas, Palma, marzo de
2011)

La mujer española piensa que se liberó porque se quitó ropa,
cuando llegué a España me ajusté aun más el pañuelo. (En-
trevista a mujer argelina, 30 años, enero de 2011)

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.74



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 7 5

En este sentido, es pertinente hacer una distinción entre el “velo político”
y el “velo personal”, que resulta fundamental para comprender sus distin-
tas significaciones y la importancia del contexto. El “velo político” cons-
tituye un instrumento de control político sobre las mujeres que,
silenciándolas y excluyéndolas, las recluye en una posición de desventaja,
tanto en el espacio público como en el privado (de Botton et al., 2008). El
“velo personal” es aquel velo que nace de la libertad de decisión de las
mujeres que eligen llevarlo, lo cual se puede dar por diferentes motivos:
religiosos, éticos, culturales, entre otros (de Botton y otros, 2008).

Cuando las mujeres inmigrantes en Mallorca hablan, el hijab se vuelve
una elección personal y no una obligación patriarcal o fundamentalista. En
coincidencia con los estudios realizados por de Botton et al. (2008), ellas
dan cuenta de que el uso del hijab tiene un significado político en el
contexto europeo actual: enuncia un tipo de femineidad e identidad cul-
tural diferente a la que Occidente les quiere imponer.

La “presencia” en el espacio público como capacidad de agencia
Las voces de las mujeres entrevistadas dan cuenta de que no existe en ellas
pasividad como efecto de las relaciones de subordinación y opresión, sino
que aprenden a desplegar un abanico de estrategias en su vida cotidiana,
que dan cuenta de una resistencia permanente a las estructuras dominan-
tes. Sus experiencias y sus vivencias, reconstruidas a través de sus propias
voces nos permitieron identificarlas, a priori, como mujeres agenciadas,
con capacidad de acción, transformación y objetivos alcanzados.

Sus relatos nos llevaron a pensar sus situaciones vitales y su presencia
en el nuevo territorio que habitan, como lo plantea Gloria Anzaldúa (1999):

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.75



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 47 6

como una subjetividad fronteriza; es decir, como una nueva conciencia
producto del choque entre culturas, en una posición de bordes, en el trán-
sito de una ambigüedad donde generan aprendizajes y nuevos ángulos de
visión. Tal como lo exponen sus relatos:

Decidí venir acá por las circunstancias económicas, somos
una familia numerosa, somos doce, mi padre faltó cuando
yo tenía dos años…,mi madre quedó con once hijos en es-
tado de tres meses, la hemos pasado muy mal… Y toda esa
historia, el querer salir adelante, ayudar a la familia que está
allá, el querer ayudar a la familia que luchó por nosotros para
sacarnos adelante. Cuando nos vinimos ese fue el propósi-
to… Y hace dos años compramos una finquita de café, y mis
hermanos trabajan allí y viven de eso. Para mí estar acá…,
no mucho más, mi propósito es regresar a mi país. (Entre-
vistada colombiana, 40 años, diciembre de 2010)

[…] mi decisión de emigrar, empieza por que en mi país las
cosas van mal y veo a mis hijos expuestos a muchos peli-
gros, uno tiene ahora 19 y otro 13 en ese tiempo veo que no
hay futuro para ellos, yo no podía ofrecerles nada como ma-
dre y no veía como una opción de vida para ellos, yo tenía un
trabajo estable allí, pero no lo veía como una opción para
ellos, económicamente tampoco estaba muy bien, y tenía
una hermana acá y mi hermana fue una conexión para
venirme…(Entrevistada ecuatoriana, 45 años, marzo 2011)

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.76



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 7 7

Sus prácticas cotidianas aportan una visión dinámica a la idea de “presen-
cia”. Las “presencias” de estas mujeres inmigrantes que no tienen voz
–subalternas, en la terminología de Spivak (2001) vislumbran la utiliza-
ción del espacio público como un ejercicio de participación en las socie-
dades donde residen aunque sigan ubicándose en los márgenes del sistema
político formal. Los relatos sobre las prácticas cotidianas de estas muje-
res se descubren, tal como lo describe Sassen (2003): como invenciones
sociales constantes que, de alguna manera, actualizan cotidianamente la
ciudadanía y repercuten en el plano jurídico, dentro del contexto de la
globalización.

Las diversas “presencias” de mujeres inmigrantes conforman a la ciu-
dad como un lugar donde, como sujetos políticos no formales, constru-
yen la escena política que permite una amplia gama de intervenciones.
Estas intervenciones se manifiestan en sus formas reivindicativas forma-
les, como por ejemplo la pertenencia y realización de actividades en la
esfera pública por los derechos de su propio grupo étnico o de origen, la
participación a través de asociaciones y a través de su adhesión a protes-
tas colectivas de la sociedad en general.

Pero también existen otras formas de presencia que evidencian, en
terminología de Sassen, otros “grados o velocidades”; es decir, las muje-
res inmigrantes logran estar “presentes” en los espacios públicos socia-
les, entablando relaciones con las instituciones de su localidad y con los y
las ciudadanas reconocidas y autorizadas de la sociedad donde viven, lo
que convierte al espacio público en espacio de intercambio y ejercicio de
derechos sociales de quienes no son autorizadas ni reconocidas formal-
mente por la sociedad.

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.77



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 47 8

Estas presencias señalan en nuestra investigación dos aspectos reve-
ladores a pesar de la carencia de poder y bienes materiales:

Las mujeres inmigrantes se presentan como actoras políticas emer-
gentes dentro de nuevos procesos políticos que implican distintas
maneras de injerencia en lo público; es decir, en formas distintas a las
practicadas hasta ahora dentro de la ciudadanía formal;
las mujeres inmigrantes se presentan también en una condición muy
distinta a la de mujeres invisibles o sumergidas, aunque en términos
de Spivak, sí se encuentren subalternizadas al no ser escuchadas y en
la manera de sufrir las acciones de otros (Asensi Perez, 2009).

Esta nueva forma de participación que constituye la “presencia” en sí
misma en el espacio público también implica, de algún modo, la transfor-
mación del mismo y le otorga a esta capacidad creativa y transformadora
de estar presente, una forma de agencia ya que el valor de las experiencias
de las que son portadoras, experiencias vitales y culturales, incorpora ele-
mentos a la hora de repensar la realidad donde viven convirtiendo las
controversias del contexto en nuevas oportunidades para la consecución
de una ciudadanía real.

Como ya hemos mencionado, consideramos
especialmente relevante las investigaciones si-

tuadas a partir de un soporte empírico porque a partir de éstas es factible
reconocer las múltiples opresiones. En este sentido, Mallorca reúne una
heterogeneidad de situaciones, contextos, identidades que coexisten en
puntos de coincidencia y divergencia entre las culturas, etnias, religiones,

Reflexiones finales

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.78



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 7 9

nacionalidades, lenguas, aspectos que se convierten en elementos de re-
sistencia.

En este artículo se ha trabajado sobre tres hallazgos importantes que
dan cuenta de la complejidad del fenómeno de la migración internacional.
Al mismo tiempo, aportan al debate tradicional la experiencia migratoria
de las mujeres ampliando el concepto de violencia, y entendiendo que la
construcción de la estructura discriminatoria en lo laboral y en la vida
cotidiana tiene su base en la mirada racista, clasista que jerarquiza a las
personas.

Ampliar la conceptualización de “violencia contra las mujeres”, tal como
ya se ha señalado, significa incluir la perspectiva de interseccionalidad de
las categorías de raza, clase, nacionalidad, religión y sexualidad; ésta, ha
sido una manera de comprender de forma más acabada la situación de
subalternidad de las mujeres inmigrantes. Para ello, han sido claves sus
relatos, analizar el lugar que ocupan en las sociedades receptoras ha sig-
nificado conocer desde sus propios relatos cómo viven y perciben la
subalternidad. La escucha etnográfica atribuye un sentido al hecho de oír
estas voces silenciadas: conocer la complejidad de sus historias que de
otro modo serían simplificadas.

Desde una especulación meramente teórica, las experiencias de las
mujeres no se viven de manera separada y luego se adicionan unas a
otras; por el contrario, al analizar en conjunto las situaciones sociales que
se devela cómo la raza/etnia, clase y género entrecruzadas representan la
especificidad de la opresión y la violencia. En este sentido, la subordina-
ción de las inmigrantes se construye desde estas múltiples opresiones
que se dan de manera simultánea, que actúan de forma cotidiana y están

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.79



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 48 0

totalmente legitimadas y naturalizadas: mujeres del tercer mundo como
mano de obra barata y descalificada, mujeres de color explotadas sexual-
mente, mujeres trabajadoras domésticas no reconocidas y sin derechos
laborales.

Situarse en una tensión epistemológica, teórica, metodológica y polí-
tica posibilitó hacer visible lo (aparentemente) invisible que nos permitió
(re)significar algunos problemas contemporáneos. Los aportes teóricos
del feminismo poscolonial nos presentaron la posibilidad de relacionar la
subjetividad, agencia, posicionamiento y las particularidades de las luchas
para llevar a cabo un análisis local y global a la vez.

Cuando pensamos en la subalternidad de las mujeres inmigrantes lati-
noamericanas y africanas lo hacemos en los términos que Gayatri
Chakravorty Spivak (2001) postula; es decir, en la ausencia de un lugar de
enunciación. Ausencia que está configurada a partir de la violencia
interseccionada por el color de piel, la nacionalidad, la pertenencia de
clase social, la religión que eligen y el género.

Sin embargo, al mismo tiempo, es factible proponer que estas relacio-
nes sociales que las subalternizan también las identifican políticamente:
inmigrante, negra, lesbiana, obrera, latinoamericana, musulmana, consti-
tuyéndose como identidades que pueden ser opresivas o liberadoras, de-
pendiendo de la capacidad de reconocimiento y redistribución material
para saldar las injusticias. Al referirnos a la noción de identidad subalterna
se incorporan todas las relaciones de opresión, dominación y explotación
que conducen a visualizar la violencia sistemática y permanente ejercida
sobre estas mujeres. Las mujeres subalternizadas padecen, en mayor
medida, manifestaciones de violencias, que se hacen visibles en actos de

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.80



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 8 1

discriminación y de desigualdad en cualquier ámbito y en estrecha rela-
ción con la discriminación sexista, racial y clasista.

A partir de este trabajo, asumimos que la migración es, quizás, una de
las formas más visibles que asume la discriminación, o al menos, la situa-
ción que atraviesa otras relaciones de desigualdad, profundizándola. En
sus relatos se presentan las trayectorias laborales y vitales como una
resignificación de la desigualdad de género y de la violencia que sufren las
mujeres: la condición de ser “extranjera”, de ser de “color”, de ser “mu-
sulmana” radicaliza las formas de violencia en la experiencia de las opre-
siones múltiples.

La investigación ha dejado ver la diversidad de situaciones y experien-
cias que viven las inmigrantes latinoamericanas y africanas en Mallorca,
sus múltiples opresiones y las posibilidades e imposibilidades que tienen
de desplegar su capacidad agencial frente a contextos estructuralmente
hostiles. Es factible afirmar que para muchas de las mujeres migrantes su
situación es vista de un modo difuso, hemos detectado que viven su
realidad en diferentes grados de conciencia. Algunas de ellas permanecen
dentro de la “lógica de opresión” al afirmar frases como: “me han acogido
muy bien”; o “no, yo aquí no me he sentido discriminada”. Sin embargo,
otras se encuentran transitando hacia la “lógica de la resistencia” al re-
flexionar de la siguiente manera: “en definitiva terminamos siendo [las
inmigrantes] las culpables de todos los problemas que tienen, sólo por
ser inmigrantes”.

A la violencia se le hace frente con algún grado de oposición (Lugones,
2005). Constatamos que las mujeres lo están fundando, asimismo, pudi-
mos observar que estas mujeres inmigrantes desafiaban el patriarcado y

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.81



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 48 2

el sistema racial conjuntamente. Queda demostrado en la historia que las
mujeres “despliegan un abanico de estrategias en su vida cotidiana, que
dan cuenta de la resistencia permanente a las estructuras de dominantes”
(Vázquez Laba et al., 2012: 155).

Ser mujer, ser inmigrante, ser musulmana, ser mujer del tercer mundo
no debería encasillar a las mujeres; la “categoría instrumental de “identi-
dad” no debe convertirse en un imperativo de regulación. Por el contrario,
debería apelar a identidades como formas móviles de reivindicaciones po-
líticas y de la contingencia, frente a las estructuras y los discursos de
dominación.

Nos ha interesado dejar constancia de un aspecto que entendemos
central, las formas que asume la opresión femenina no son universales, ni
fijas, ni estables; sino que dependen de la movilización de diferentes rela-
ciones en determinados lugares. De este modo, el concepto de
subalternidad, se presenta como una idea abierta, difusa, dinámica, des-
criptible, introvertida, pero de ningún modo homogénea.

Valoramos especialmente sus “experiencias”, ya que a partir de éstas,
consideramos imprescindible que el discurso del feminismo sobre la vio-
lencia contra las mujeres debe incorporar otras subordinaciones que se
yuxtaponen y se interseccionan, modificando así su condición de género.
Por ende, la presencia de las mujeres desde los márgenes, como lugar de
enunciación, los convierten en lugares de novedosas resistencias a las
violencias experimentadas en el contexto de la migración internacional. El
aporte de las mujeres subalternas inmigrantes está dado por el camino de
transformación que se encuentran desarrollando en esos márgenes, qui-

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.82



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 8 3

zás aún de forma intraducible para ellas y también para la sociedad donde
no se escuchan a las “voces bajas”.

Bibliografía

Alonso, Luis E. La mirada cualitativa en sociología, una aproximación
interpretativa, Caracas:editorial Fundamentos, 1998.

ANZALDÚA, Gloria. “La conciencia de la mestiza”, en Borderlands/La Fronte-
ra. The New Mestiza. San Francisco: AuntLute Book, 1999.

ASENSI Pérez, Manuel. “La subalternidad borrosa. Un poco más de debate
en torno a los subalternos”, en SPIVAK, Gayatri Chakravorty ¿Pueden
hablar los subalternos? Barcelona: MACBA, 2009.

BALIBAR, Étienne & Immanuel WALLERSTEIN. Raza, Nación y Clase. Madrid:
Iepala Textos, 1988.

BENHABIB, Seyla. Los derechos de los otros. Extranjeros, residentes y ciudada-
nos. Barcelona: Gedisa, 2005.

⎯⎯ El ser y el Otro en la ética contemporánea. Feminismo, comunitarismo y
posmodernismo. Barcelona: Gedisa, 2006.

BISASECA, Karina. Perturbando el texto colonial. Los Estudios (Pos) coloniales
en América Latina. Buenos Aires: Ed. SB., 2010.

⎯⎯ y Vanesa VÁZQUEZ LABA (comps.). Feminismos y Poscolonialidad.
Descolonizando el feminismo desde y en América Latina. Buenos Ai-
res: Ediciones Godot, 2011.

BUTLER, Judith. “Sobre la vulnerabilidad lingüística”, en Revista Feminaria.
Año XVI, Nro. 30/31, abril 2007, pp.1-20, 2007.

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.83



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 48 4

⎯⎯ y Gayatri CHAKRAVORTY SPIVAK. ¿Quién le canta al Estado-Nación? Len-
guaje, política, pertenencia. Buenos Aires: Paidós, 2009.

CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto. “El trabajo del antropólogo: mirar, escu-
char, escribir”, en Revista de Antropología Avá, No. 5, Mayo 2004,
pp. 55-68.

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. “Geografías poscoloniales y translocalizaciones
narrativas de ‘lo latinoamericano’. La crítica al colonialismo en tiem-
pos de la globalización”, en FOLLARI, R. y R. LANZ (comp.). Enfoques
sobre Posmodernidad en América Latina. Caracas: Sentido, 2004.

CHIAROTTI, Susana. Derechos Humanos de las mujeres. Recursos y mecanis-
mos de reclamo y monitoreo. Rosario: INSGENAR, Instituto de Género,
Derecho y Desarrollo, 2010.

COBO Bedia, Rosa. “Multiculturalismo y nuevas formas de violencia pa-
triarcal”, en Amorós Puente, Celia y Luisa Posada Kubissa (eds.).
Feminismo y multiculturalismo. Vol. 47. Madrid: Instituto de la Mu-
jer. Ministerio de Trabajo y Asuntos Sociales, 2007.

CONDE GUTIÉRREZ DEL ÁLAMO, Fernando. Análisis sociológico del sistema de
discurso. Madrid: Cuadernos metodológicos, CIS, 2010.

CRUCH, Colin. “La ampliación de la ciudadanía social y económica y la
participación”, en García, S. y S. Lukes (comp.). Ciudadanía: justicia
social, identidad y participación. Madrid: Siglo XXI Editores, 1999.

CURIEL, Ochy. “El régimen heterosexual y la nación. Aportes del lesbianis-
mo feminista a la Antropología”, en Feminismos y poscolonialidad
Descolonizando el feminismo desde y en América Latina en Bidaseca,
K. y Vazquez Laba, V. (Comps.), Buenos Aires: Ediciones Godot.
Colección Crítica, 2011.

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.84



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 8 5

DE BOTTON, Lena et al. El velo elegido. Barcelona: El Roure, 2008.
DI MARCO, Graciela. El pueblo feminista. Movimientos sociales y lucha de las

mujeres en torno a la ciudadanía. Buenos Aires: Ed. Biblos, 2011.
DUARTE HIDALGO, Cory. Políticas migratorias en la Comunidad de Madrid.

“Estudio de la interseccionalidad de género, raza y etnia, a partir del
análisis de marcos interpretativos de política”. Instituto de Investi-
gaciones Feministas. Universidad Complutense de Madrid, 2011.
Disponible en http://eprints.ucm.es/13903/

ESPINOSA MIÑOSO, Yuderkys (Coord.)  Aproximaciones críticas a las prácticas
teórico-políticas del feminismo latinoamericano. Vol. I. Buenos Aires:
En la frontera, 2010.

FOUCAULT, Michel. El discurso del poder. México: Folios, 1983.
FRASER, Nancy. Escalas de justicia. Barcelona: Herder, 2008.
GEERTZ, Clifford. La interpretación de las culturas. Barcelona: Gedisa, 1990.
HARDING, Sandra. Is Science Multicultural? Postcolonialisms, Feminisms, and

Epistemologies. Bloomington and Indianapolis: Indiana University
Press, 1998.

HOOK, Bell. “Mujer negra. Dar forma a la teoría feminista”, en Hook, B. et
al. Otras inapropiables. Feminismos desde las fronteras. Madrid: Trafi-
cantes de sueños. 2004.

LUGONES, María. “Multiculturalismo radical y feminismos de mujeres de
color”, en Revista Internacional de Filosofía política, No. 25, México,
pp. 61-76. 2005. [en línea]. Disponible en <http://redalyc.uaemex.
mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=59202503>

⎯⎯ “Heterosexualism and the Colonial / Modern Gender System” en
Hypatia. Vol. 22, No. 1, Winter. 2007, pp. 186-209.

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.85



L A  V E N T A N A ,  N Ú M .  4 0  /  2 0 1 48 6

⎯⎯  “Colonialidad y género. Hacia un feminismo descolonial” en Género
y descolonialidad. Buenos Aires: Ediciones del signo, 2008.

MOHANTY Talpade, Chandra. Feminism Without Borders. Descolonizing Theory,
Practicing Solidarity. Durham y London: Duke University Press, 2003.

MORAGA, Cherríe y Ana CASTILLO (eds.). Esta puente, mi espalda. Voces de
mujeres tercermundistas en los Estados Unidos. San Francisco: IsmPress
Inc., 1989

QUIJANO, Aníbal. “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Lati-
na”, en LANDER, Edgardo (comp.). La colonialidad del saber: eurocen-
trismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas. Buenos
Aires: CLACSO, 2000. Disponible en: <http://bibliotecavirtual.clacso.
org.ar/ar/libros/lander/quijano.rtf>

SASSEN, Saskia. Contrageografías de la globalización. Género y ciudadanía
en los circuitos transfronterizos. Madrid: Traficantes de Sueños, 2003.

⎯⎯  Contrageografías de la globalización. Género y ciudadanía en los
circuitos transfronterizos. Madrid, Traficantes de Sueños, 2004.

SEGATO, Rita. Las estructuras elementales de la violencia. Buenos Aires,
Prometeo, 2003.

⎯⎯  “Racismo, discriminación y acciones afirmativas: Herramientas con-
ceptuales”, en ANSIÓN, Juan y Fidel Tubino (eds.): Educar en ciudada-
nía intercultural. Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú, 2006.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. ¿Puede hablar el subalterno? Buenos Aires:
Cuadernos de Plata, 2001.

⎯⎯  Crítica de la razón poscolonial. Hacia una historia del presente
evanescente. Madrid, Akal, 2010.

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.86



V a z q u e z ,  R í s q u e z ,  P e r a z z o l o  y  G i m é n e z 8 7

VAN DIJK, Teun. Dominación étnica y racismo discursivo en España y América
Latina. Gedisa, 2004.

VÁZQUEZ LABA, Vanesa. Arte para la vida. Trabajo femenino y formas de
desorganización familiar en la localidad de Tafí Viejo, Provincia de
Tucumán. Tesis de Maestría, Buenos Aires, UBA. (Inédito), 2007.

⎯⎯  (comp.). Feminismos, religiones y sexualidades en mujeres subalternas.
Buenos Aires, Ediciones Católicas por el derecho a decidir, 2012.

⎯⎯, Marielva RÍSQUEZ y PERAZZOLO Romina. Voces desde los márgenes. Mu-
jeres inmigrantes, violencia y ciudadanía en Mallorca-España. Mallor-
ca, UIB, 2012.

ZIZEK, Slavoj. “Multiculturalismo o la lógica cultural del capitalismo multi-
nacional”, en JAMESON, Frederic y Slavoj ZIZEK. Estudios culturales. Re-
flexiones sobre el multiculturalismo. Buenos Aires, Paidós, 1998.

Otras fuentes consultadas
Artículo en Diario de Mallorca, 06-09-2011; disponible en <http://

www.diariodemallorca.es/part-forana/2011/09/06/sa-pobla-aprueba-
prohibicion-velo-integral-espacios-publicos/700898.html>

Artículo en Diario La Razón, 06-09-2011; disponible en <http://www.
larazon.es/noticia/6399-sa-pobla-primer-municipio-balear-en-prohi-
bir-el-burka)>

Artículo en Terra Noticias, 09-07-2011; disponible en <http://noticias.
terra.es/2011/espana/0906/actualidad/listado-de-noticias.
aspx?pagina=7)>

LaVentana 40-02.pmd 10/02/2015, 02:53 p.m.87




