ADOPCION Y
PARENTESCO DESDE
,
LA ANTROPOLOGIA
FEMINISTA

106

LA TEORIA



MONICA TARDUCCI

Resumen

En este articulo proponemos comprender la adopcién en el contexto de las
discusiones actuales en la antropologia del parentesco. Para ello es funda-
mental tener en cuenta los cambios sociales que inciden en la teoria, entre
los cuales el impacto del feminismo es muy importante. Por otro lado, la
adopcion pone en discusion temas caros a la reflexién no sélo del parentesco
y de nuestra comprension de la familia, sino a los limites entre naturaleza y
cultura, la identidad, los estereotipos que se forjan alrededor de la maternidad

y la mercantilizacion de los nifios y nifias a esfera nacional y transnacional.

Palabras clave: parentesco, antropologia, feminismo, adopcién, maternidad.

Abstract

This paper places adoption within current theoretical discussions in anthro-
pology of kinship. | consider some social changes and their impact in social
theory like feminism. Adoption is a good reference point for thinking about the
conceptions of family, the limits between nature and culture, the stereotypes of

motherhood and the national and international commodification of children.

Keywords: kinship, anthropology, feminism, adoption, motherhood

RECEPCION: 14 DE MARZO DE 2012 / ACEPTACION: 22 DE FEBRERO DE 2013

107



108

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Como antropéloga comprometida con el movimiento feminista y estu-
diosa de la problematica de la familia, me interesa rescatar el aporte de aquél
en la visibilizacion de las relaciones de poder en el ambito de lo “privado” y
cdmo esas discusiones llegaron a la academia revolucionando los estudios de
parentesco, situacién que muchos colegas parecen olvidar.

Asimismo me interesa complejizar un poco “la vuelta al parentesco” de la
antropologia, poniendo en discusion los trabajos de David Schneider y algunas
antropdlogas como Jane Collier, Silvia Yanagisako, Evelyn Blackwood y otras
que produjeron, en palabras de Claudia Fonseca, una “transpolinizacion” en
este ambito de nuestra disciplina. En estas discusiones, ademas, se llegd a cues-
tionar la pertinencia de la categoria “parentesco” fuera de Occidente y, como
veremos, se ha intentado desde entonces reemplazarla con un éxito relativo.

Sin duda, muchas de las discusiones sobre el parentesco reflejan los cambios
sociales que han tenido lugar en las dltimas décadas, tales como el impacto
de la pandemia de viH-sida, las demandas por la igualdad legal de las uniones
no heterosexuales, el desarrollo de las tecnologias reproductivas, el aumento
del nimero de las adopciones internacionales, por citar algunas. Cambios que
tienen lugar en un mundo globalizado cada vez mas desigual.

Precisamente, los estudios actuales sobre la adopcion, con los que cerra-
mos nuestro articulo, se llevan a cabo teniendo en cuenta ese marco general
globalizado que la favorece y estimula. En ese sentido, nos interesa recordar los
estudios clasicos sobre el tema y la complejidad que adquieren en la actualidad
con el incremento de las adopciones internacionales y el contexto especifico
de América Latina, donde las discusiones sobre la adopcion no pueden en-
tenderse sin incluir viejas y nuevas practicas de apropiacion de nifios y ninas

por el Estado, por considerarlos nifios de familias “inapropiadas”.



WONICA TARDUCCI 109

Un antes y Es comun que los trabajos sobre paren-
un después en los tesco y familia, en las ciencias sociales,
estudios de parentesco hagan mencion al impacto del feminis-

mo: “El fendbmeno mas importante que
influyé en la teorizacién sobre la familia” (Bernardes, 1997: 42); “Las antropo-
logas feministas han insuflado nuevo entusiasmo al campo del parentesco y
han contribuido a su reconstitucién” (Peletz, 1995: 345); “El que ha causado
mayor impacto en la definicién actual de los estudios de parentesco” (Holy,
citado en Grau Rebollo, 2005, I I I), por citar algunos de los pronunciamientos
que dan cuenta de ese reconocimiento explicito. Incluso, muchas veces se
considera que las contribuciones feministas son mas importantes que las de
David Schneider (Ryang, 2008: 747).

Esto es asi porque el gran desafio del feminismo fue demostrar que la
desigualdad no se encontraba solamente en el espacio publico, sino que
esta presente también en la esfera intima de la vida. La teoria, asi como los
estudios empiricos sobre el parentesco fueron el foco principal de la critica
y la reconstruccion feminista en antropologia, sociologia, historia y otras
disciplinas, refutando que los efectos del parentesco sean presentados como
hechos inmutables de la naturaleza, ésa a la que se apela para justificar las
relaciones de poder entre hombres y mujeres.

Asi como se criticd cualquier “naturalidad” de las formas familiares, no se
acept6 tampoco la supuesta division en roles “complementarios”™ dentro del
hogar, mostrando que las familias estan estructuradas alrededor del género y
la edad. Si esto es asi, las mujeres, los hombres y los nifios y nifias no expe-

rimentan a sus familias del mismo modo (Rapp, 1982).



110

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Tempranamente las feministas marxistas relacionaron el trabajo doméstico
y el capitalismo, visibilizando el modo en que las mujeres eran explotadas
doblemente en las sociedades capitalistas, tanto en el trabajo pago como en
el impago, o sea, en las tareas implicadas en la reproduccién de la fuerza de
trabajo en la familia.

La mirada feminista historizé y contextualizé social y econémicamente al
amor, la maternidad, la sexualidad, mostrdndolas como instituciones atrave-
sadas por el poder y la dominacion. Se desmonto la imagen del hogar como
refugio, como el sitio del amor y del ocio, haciendo visibles las violencias y
abusos que se cometen dentro de él, cuestionando, entre otras cosas, la di-
cotomia publico/privado. En ese sentido, se desarticul6 la vision generalizada
de la familia normativa, ésa que tan bien describi6 Martine Segalen (1988).
Una familia que comienza a consolidarse en siglo XIX y cuyo modelo perdura
aun, la familia nuclear como refugio, como el lugar del amor mas que del
trabajo, en fuerte oposicion al mercado, que esta fuera, en el mundo hostil.
Una familia donde el espacio doméstico es para el tiempo libre, para las re-
laciones intimas, para la sexualidad legitima, donde reinan los sentimientos
y la armonia. Una concepcion, segln esta autora, donde la familia estaria
representada por lo permanente, la crianza, por relaciones que tienen que
ver con los sentimientos y la moral. En contraste, las relaciones de mercado
son impersonales, competitivas, contractuales y temporarias. Esta division
estd asociada a las relaciones de género: las mujeres son equiparadas con la
familia y definidas como cuidadoras, mientras que los hombres se asocian al
mercado (Segalen, 1988).

Al desmontarse esas categorias dicotémicas por la critica feminista, aparecen

otras como el concepto de trabajo doméstico y posteriormente el de cuidado,



WONICA TARDUCCI 111

para resaltar el trabajo esencial, generalmente invisible y siempre desvalorizado
de las tareas fisicas y emocionales realizadas dentro del hogar por las mujeres

adultas y las nifias, y que tanto hacen al bienestar de todos ' La problematica del cuidado en los
hogares de América Latina se puede
consultar en el sitio de la CepAL (www.

los parientes (Esquivel, Faur y Jelin, 2012; Pautassi, 2007;
Jelin, 1998)." cepal.org) enla Serie: Mujer y Desarrollo.

Precisamente ese trabajo invisible es reforzado cuando
aumenta el déficit del Estado, que deberia cumplir con esas tareas (el cuidado
de los nifios y nifas, de las personas ancianas y discapacitadas, por ejemplo),
como se ha visto con el ajuste estructural que asold en las Ultimas décadas a
la region latinoamericana (Boltvinik, 1996; Sautu, Eguia y Ortale, 2000; Jelin,
1994; Sarti, 1997; Buvinic, 1990).

Las preocupaciones de las activistas se vieron reflejadas prontamente en
la produccién de las antropdlogas feministas, ya que habia que atacar la pre-
suncién de que tanto el parentesco como el género estan basados en “hechos
naturales”. En su busqueda de informacién sobre la “posicion de las mujeres”
las antropdlogas feministas tenian necesariamente que explorar las relaciones
de parentesco, el matrimonio y la familia. Entonces, cuando se habla de la
“muerte” de los estudios del parentesco en antropologia hacia la década de
1970, en realidad, como dice Peletz (1995), lo que muri6 es el paradigma
estructural-funcionalista sobre el que se asentaban, puesto en crisis por David
Schneider y otros. El parentesco fue reconstituido desde otras rabricas: his-
toria social, antropologia legal y politica, y por supuesto por la antropologia
feminista. Su regreso tiene todas esas influencias, ademas del marxismo y de
los estudios gay-lésbicos.

Claudia Fonseca (2004) habla de un movimiento de “transpolinizacién”

entre teoricos del parentesco, como Schneider y las antropélogas feministas.



112

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Prueba de ello fue el coloquio organizado en Bellagio (ltalia), en 1982, denomi-
nado precisamente “Feminismo y teoria del parentesco”, en el que estuvieron
presentes Maurice Bloch, James Boon, Jane Collier, John Comaroff, Darly Feil,
Jack Goody, Carolyn Ifeka, Shirley Lindenbaum, Vanessa Maher, Fred Myers,
Rayna Rapp, Judith Shapiro, Raymond T. Smith, Verena Stolcke, Marilyn Stra-
thern, Anna Tsing, Annette Weiner, Harriet Whitehead y Sylvia Yanagisako.
Esta reunion fue organizada por esta dltima, antropéloga feminista, y sus
colegas Jane Collier y Michelle Rosaldo, quien murié antes de que aquélla
tuviera lugar (Tsing y Yanagisako, 1983).

El proposito de la conferencia era generar una discusion acerca de la forma en
que habian surgido los andlisis recientes sobre género y la vida de las mujeres,
y de como los supuestos prevalecientes en la literatura acerca del parentesco
requerian una reformulacion. El contenido de los trabajos presentados confirma
lo expresado por Fonseca, en el sentido de que antes de Schneider (1984), las
antropdlogas feministas ya habian “desnaturalizado” al parentesco.

Al respecto, basta pensar en textos fundamentales de la antropologia femi-
nista que se han transformados en clasicos, como el de Gayle Rubin (1975),
o la critica de Bridget O’Laughlin a Meillassoux (1977), para comprobar cuan
temprana fue la reflexion sobre la familia y el parentesco en las antropdlogas
feministas de la segunda ola.

En 1982, por ejemplo, Rayna Rapp, volviendo la mirada hacia las socieda-
des occidentales, insistio en la necesidad de distinguir entre familia y unidad
domeéstica para examinar la relacion entre ellas. Las entidades en las que la
gente vive actualmente no son familias, afirmaba, sino unidades domésticas,
unidades mensurables empiricamente, dentro de las cuales la gente manco-

muna los recursos y ejecuta ciertas tareas, y donde la composicion de sus



MONICA TARDUCCI

miembros varia. En cambio, “familia” tiene un significado mas resbaladizo.
Como minimo, tal palabra tiene dos niveles de significado. Uno es normativo:
maridos, esposas e hijos son un conjunto de parientes que deben vivir juntos.
Por otro lado, incluye una red de parentesco mds extensa que la gente activa
selectivamente. En ese sentido, llama la atencion sobre las diferencias de clase,
en la importancia dada a las familias por las propias mujeres. La familia puede
ser una forma de enfrentar necesidades en un contexto de recursos inestables.

Las antropdlogas feministas van a enfocarse sobre el parentesco como un
ordenamiento clave de las relaciones sociales que articula la produccion y la
reproduccion, que en la practica permanecen firmemente entrelazadas.

No olvidemos tampoco que la antropologia feminista tomo a la reproduccion
como un tema central, sacandolo de la medicina, y constituyéndolo como un
area novedosa de los estudios criticos del parentesco, como lo son los trabajos
sobre las tecnologias reproductivas y la biogenética. Estos trabajos se centran
en las practicas de saber que legitiman hechos biolégicos inherentes en las

nuevas tecnologias reproductivas y en nuevas précticas genéticas.

“Volver” al parentesco El autor mas nombrado cuando se intenta

una puesta al dia del tema del parentesco

en los dltimos afos es David Schneider, que escribié American kinship, en

1968, y, en 1984, A critique of study of kinship, a partir de su intenso trabajo

etnografico en dos dreas bien distintas: la isla de Yap (Micronesia) y la sociedad
estadounidense contempordnea.

En un embate contra el etnocentrismo, Schneider va a afirmar en estas obras

que la cultura europea provee un modelo para el andlisis del parentesco, pero

que ese modelo no necesariamente es aplicable en forma general, y cuestiona

113



114

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

que “parentesco”, como instrumento de analisis, tenga utilidad mas alla del
contexto occidental, ya que al igual que otras areas de la vida social es uno
de los artefactos del aparato analitico de los antropdlogos, sin contrapartida
concreta en la cultura de ninguna sociedad. “La sangre es mas espesa que
el agua” es no sélo un axioma para los estudios de parentesco sino para las
culturas europea y americana en general. Aun si este axioma fuera verdadero
como un hecho bioldgico, el punto sigue siendo que la cultura, aunque sea
reconociendo hechos bioldgicos, le agrega algo a esos hechos. El problema
es saber cudles son los aspectos socioculturales, qué significado es agregado,
cdémo esos significados se articulan con otros. Incluso si lo biolégico deter-
minara la formulacion cultural son dos cosas distintas; lo sociocultural sigue
siendo un problema.

El parentesco deberia ser tomado como una pregunta empirica, empezar
con la hipdtesis acerca de qué es el parentesco. La construccion paradigma-
tica es la de la cultura europea, pero no deberia asumirse que la referencia
genealdgica es universal o que tiene el mismo valor y significado en todas
las culturas. La pregunta principal deberia ser, partiendo de esta definicién
de parentesco, estas personas, jla tienen o no? Si es asi, se deberia presentar
evidencia etnografica para sostener tal posicion. No se puede traducir antes
de examinar como los nativos conceptualizan las relaciones (entre padres e
hijos, entre marido y mujer). Que la procreacion tenga un valor tan alto es algo
que debe preguntarse, no darse por sentado como universal.

Mas que asumir que los hechos de la reproduccion son naturales debemos
preguntarnos por qué algunos atributos de las sociedades son considerados
naturales y otros no. No basta con ver que una persona engendra a otra; lo

que es significativo es la relacion.



MONICA TARDUCCI

Como dice Blackwood (2005), demostrando que estas teorias no reflejaban
“hechos” biolégicos sino conceptos euroamericanos de “parentesco” y “fami-
lia,” Schneider abri6 la puerta para una deconstruccion radical del parentesco,
al que separd, en Gltima instancia, de sus raices genealogicas.

Schneider, entonces, vino a confluir en los intereses de antropdlogas
feministas tales como Silvia Yanagisako y Jane Collier, que se reconocen en la

genealogia del feminismo de los afios 70, y expresan:

Nosotras no estamos de acuerdo con la simple utilizacion de los
estudios de género para comprender las preocupaciones tradicionales
de los tedricos del parentesco. En cambio, sostenemos que género
y parentesco se construyen mutuamente. No pueden ser tratados
analiticamente como previos uno del otro porque se realizan juntos
en sistemas particulares, culturales, econémicos y politicos. Dicho
brevemente, los analisis de género deben comenzar abordando con-
juntos sociales antes que individuos o dominios funcionales tales

como los del parentesco o el género (1994).

Avanzando en la linea trazada por David Schneider van a afirmar que es
imposible, por supuesto, saber qué significaria el género o el parentesco si
hubiera que desconectarlos completamente del sexo y la reproduccion bio-
l6gica. No queda para ellas mds eleccion que iniciar su investigacion acerca
de los otros, con nuestros propios conceptos. Pero pueden poner en relieve
los supuestos culturales que estdn engarzados con ellos y que limitan nues-
tra capacidad de comprender los sistemas sociales conformados por otras

creencias culturales.

115



116

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Para estas antropologas se deberian investigar los dominios socialmente
significativos en cada sociedad, en particular, y qué los constituye, antes que
presuponer sus caracteristicas. Habiendo rechazado la nocion de que hay do-
minios obvios, universales de las relaciones sociales, tales como un dominio
domeéstico y uno publico, uno del parentesco y uno politico, debemos averiguar
qué procesos simbolicos y sociales hacen que estos dominios aparezcan como
autoevidentes y, quizas, hasta como campos “naturales” de la actividad en
cualquier sociedad.

En principio, estas autoras parten de la premisa de que no hay “hechos”,
biologicos o materiales, que tienen consecuencias sociales y significados cultu-
rales en si mismos y acerca de los mismos. El intercambio sexual, el embarazo
y el parto son hechos culturales cuya forma, consecuencias y significados han
sido construidos socialmente, como la maternidad, la paternidad, el juicio, el
gobierno o el hablar con las divinidades. De manera similar, no hay “hechos”
materiales que puedan ser tratados como dados preculturalmente. Lo que
van a hacer, entonces, es tomar al parentesco como una cuestion empirica,
no un hecho universal. Van a partir de una hipotesis de trabajo que indague
acerca de qué trata el parentesco, pues no se puede dar por hecho que tenga
el mismo valor en todas las culturas.

Otras antropologas centraron sus estudios en grupos étnicos para analizar el
entrecruzamiento de clase, etnia y género, como, por ejemplo, la problematica
de la matrifocalidad de las familias afroamericanas. Al respecto, Evelyn Blac-
kwood (2005) parte de la pregunta: jes la pobreza de los hogares encabezados
por mujeres o es la ausencia de un hombre heterosexual dominante lo que
subyace a esta preocupacion por la matrifocalidad? Su punto de vista (aceptado

incluso por Peletz [1995], que estudio la misma etnia en Sumatra, Indonesia),



MONICA TARDUCCI

analizando el discurso sobre matrifocalidad en estudios de unidades domésticas
afrocaribefias y de una etnia de Sumatra, muestra como el “hombre ausente”
es la clave para la construccién y perpetuacion del concepto matrifocal y, por
extension, el motor en los conceptos de matrimonio, familia y parentesco.
En la investigacion que estamos comentando, Blackwood (2005) encontrd
que el modelo normativo de relaciones conyugales esta ausente. En este caso
particular, son los lazos intergeneracionales a través de las mujeres, en lugar
de los lazos conyugales heterosexuales, los constitutivos de hogares y grupos
de parentesco. Las mujeres minangkabau, sus hijas y parientes (hombres y
mujeres), constituyen los lazos principales y las figuras dominantes de los
hogares y grupos de parentesco rurales de minangkabau, ya se trate de hogares
nucleares o de matricasas, en las cuales los hombres, como hijos, constituyen
lazos importantes con otros linajes y ofician de ancianos en sus propios linajes.
Los hombres, en tanto esposos y padres, estdn presentes e involucrados en la
crianza de los nifios y otras actividades del hogar, pero su sola presencia no
implica nada acerca de la relaciones en el hogar. Las relaciones entre parientes
orientadas hacia, y controladas por, las mujeres, en particular la unidad madre-
hija, son tanto la forma normativa como empirica del hogar rural minangkabau.
Blackwood argumenta que, a pesar de las continuas criticas sobre matri-
monio y familia, el concepto de “matrimonio” continta operando como un
discurso para devaluar y negar otras formas de relacionamiento en las que los

hombres estan ausentes u ocupan un lugar secundario.

Desafios conceptuales Del 27 de marzo al 4 de abril de 1998

se llevo a cabo en Mallorca (Espafia) el

Wenner-Gren International Symposium “New Directions in Kinship Study: A

117



118

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Core Concept Revisited” (Franklin y McKinnon, 2000). Se reunieron veintidn
académicos provenientes de la antropologia cultural y biologica, los estudios
culturales y de la ciencia. Se queria evaluar el desplazamiento de la antropologia
del lugar central que habia tenido en el estudio del parentesco, acercar los
nuevos enfoques que habian emergido en la interseccion de la antropologia
con los analisis culturales de la ciencia, género, raza, sexualidad, nacionalismo
y economia politica transnacional, y por Gltimo examinar de qué manera los
estudios de parentesco estdn siendo transformados tedrica y etnograficamente.

Los distintos trabajos presentados mostraron el “estado de la cuestion” y
las transformaciones de los conceptos analiticos que serian desarrollados en los
afios siguientes, mostrando la influencia de los cambios sociales en el estudio
del parentesco. En los paneles aparecieron las nuevas tecnologias reproductivas
y su influencia en los sentidos inestables y negociables de las concepciones
de los “hechos naturales”; las adopciones internacionales; el tema de las
genealogias en el contexto del proyecto Genoma Humano y la biomedicina;
el parentesco como conocimiento, informacion y propiedad; los modos en
que el parentesco sirve para incluir y excluir; la ambigliedad y polisemia del
término “sustancia”; las tensiones y contradicciones entre relaciones de poder
y resistencia, agencia individual y deseo, derechos, demandas y obligaciones
que pone en accion el parentesco.

Para 1998, entonces, habia una clara conciencia de lo afirmado por Peletz
en 1995, de que mas alld de las diferencias en la nomenclatura, lo importante es
entender los procesos sociales que llevaron a los antropélogos y antropélogas
a visualizar de manera diferente ese ambito cldsico de la disciplina. Procesos
sociales y cambios tecnolégicos del mundo occidental que tienen que ver con

el aumento de las familias mono y homoparentales, el uso comercial de las



MONICA TARDUCCI

nuevas tecnologias reproductivas, las posibilidades eugenésicas del proyecto
del proyecto Genoma Humano, la regulacién de la eutanasia, las consecuencias
de la pandemia del VIH-sida en las concepciones del cuerpo y la sexualidad,
la posibilidad de la clonacién humana, el aumento de las adopciones interna-
cionales y la globalizacion del capital, por citar los mas mencionados (Peletz,
1995; Olavarria, 2002; Franklin y McKinnon, 2001).

;Cudles serian los principales rasgos de esa revitalizacion y transformacion
del parentesco a la que refieren todos los autores y autoras citadas? Sin duda,
uno de sus rasgos mas evidentes es que la antropologia se ha vuelto hacia la
propia cultura occidental expresando una clara conciencia de que la l6gica del
parentesco es una légica del poder. Los estudios tienden a ser fundamentados
histoéricamente, a focalizarse en la experiencia cotidiana, en las cuestiones de
género, poder y diferencia, y prestar atencion analitica a la contradiccion, la
paradoja y la ambivalencia (Peletz, 1995).

También existe en los problemas abordados por los estudios de parentesco,
un retorno a las raices comparativas de la antropologia y a hacer menos nitida
la distincion entre naturaleza y cultura (Carsten, 2000: 3).

El parentesco, hoy, implica practicas, saberes, recuerdos y experiencias
intrinsecamente entrelazadas en multiples formas. El saber comun sobre la
conexion genética otorga una eleccion; tal vez no haya eleccién en el recono-
cimiento del parentesco constituido sobre la conexidn genética misma ... pero
las personas pueden crear o no relaciones activas a partir de estas conexiones.
Pueden decidir ignorar los lazos potenciales (Carsten, 2004: 3).

Las relaciones que implican parentesco (consanguinidad, afiliacion, afini-
dad, adopcion) se pueden apreciar vinculadas a la idea de sustancias comunes

que viajan de un cuerpo a otro a través de la generacion, la inseminacion y la

119



120

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

copulacion, pero también a través del amamantamiento, la comensalidad, la
ritualidad, la vida en comun, etcétera.

La esencia de la filiacion es, entonces, la transmision de fluidos de un
cuerpo a otro (sangre, esperma del antepasado), el reconocimiento social
(atribucion del nombre) y los tabues alimenticios. Lo que Galvin (Grau Rebollo,
2005: 96) describe como el “orden de lo compartido™ (comida, techo y fluidos
corporales) y el “orden de la ratificacién” es lo que legitima la relacion a través
de convenciones sociales, como el lenguaje escrito y la ley.

En estas discusiones acerca de lo que significa el parentesco, aparece
el concepto de relatedness de Janet Carsten, una categoria mas amplia que
incluye al parentesco. Se refiere a este concepto en el contexto de su trabajo
de campo en la isla de Langkawi, en la costa oeste de Malasia. Parte de la
critica de Schneider al etnocentrismo de nuestras elaboraciones tedricas, de la
desnaturalizacion del parentesco que llevan a cabo las antropoélogas feministas,
prestando atencion a las diferentes nociones de naturaleza que se encontraron
etnograficamente, para interpretar las relaciones sociales que encontro, en
términos de proceso, enfatizando la imposibilidad de reducir el parentesco a
principios biologicos o sociales.

Relatedness permite estar mas abierta a las concepciones nativas, sin con-
ceptos preconcebidos, situarse mas alla de lo biolégico y lo social, en los cuales
descansa la mayoria de los estudios antropolégicos del parentesco (Carsten,
2000: 4). Se define a partir de la mutabilidad y la fluidez de las relaciones
coyunturales que incorporan la alimentacion, compartir comida y tareas, la
hospitalidad, matrimonio, etcétera. En Langkawi, continta Carsten, los lazos
se crean a través de la comensalidad, mediante la cual, dicen los nativos,

acaba por compartirse, también, la sangre. Compartir una misma sustancia



MONICA TARDUCCI

en la comida crea parentesco. Un pariente no es ni se hace, deviene, llega a
ser, en un proceso creado y transferido a través de la comida y la convivencia,
desde que el feto recibe alimento de su madre (su sangre, segun las creencias)
y el bebé se alimenta de la leche materna (la sangre se transforma en leche).
El nifio al que no se le da de mamar se enferma y no reconoce a su madre.
Es un proceso que comienza con la concepcion y el nacimiento, y contintia
con dar de comer, crecer y vivir juntos en una casa. Incluye el matrimonio y el
nacimiento de nuevos hijos, el volverse abuelos (Carsten, 1995: 223).

Segun Carsten, en Langkawi no existe una division tan tajante entre los
“hechos de la biologia”, como el nacimiento, y los “los hechos de la sociabi-
lidad”, como la comensalidad; por lo tanto, la relatedness deriva de ambos.
Si pensamos que la definicion y significado del parentesco son culturalmente
variables, debemos rechazar, entonces, una definicion universal basada en Ia
procreacion.

Prontamente este concepto recibié algunas criticas sobre su vaguedad,
por ser tan amplio que no nos ayuda a distinguir al parentesco de otro tipo de
relaciones sociales; que tiene un alto contenido emic, lo cual lo transforma
en inapropiado desde el punto de vista transcultural, entre otras. La respuesta
de Carsten reconoce las limitaciones, pero dice que usa el concepto, aunque
de manera insatisfactoria, para ir mas alld de la oposicion naturaleza/cultura
sobre la que descansa mucha de la reflexion antropoldgica. Relatedness sirvid
a esta autora para suspender un conjunto de presunciones y poner entre pa-
réntesis un tipo de problemas que enmarcan las preguntas de manera diferente
(Carsten, 2000: 5).

Los limites entre naturaleza y cultura, entre lo bioldgico y lo que no o es,

han sido una problematica que siempre intereso a la antropologia. Los avances

121



122

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

cientificos aplicados a las tecnologias reproductivas han planteado nuevos inte-
rrogantes y desafios a la disciplina, que no son motivo especifico de este articulo.
Baste agregar que desde hace un tiempo se ha comenzado a hablar de “rebio-
logizacién del parentesco” para dar cuenta de la influencia del desarrollo de las
distintas ramas de la biologia en la conceptualizacion de que lo es un pariente.

Dado que el tratamiento clinico de la infertilidad implica concepcién sin
relacion sexual, el principal simbolo del parentesco, la copula, segin Schneider
(1968y 1984), es desplazado por la tecnologia. Esto significa que la identidad
entre el feto y la madre o entre el embrién y el padre, ya no puede darse por
supuesta. La tecnologia dispersa los conceptos de maternidad y paternidad.
Antes, engendrary socializar era un continuum; ahora las tecnologias separan
ambos procesos y las personas ponen el acento en uno u otro. Si se produjo
donacion de esperma, el padre le va a dar importancia a la crianza. Si la madre
recibe 6vulos de otra mujer va a acentuar la corporeidad, tenerlo en su vientre.
Las parejas que hacen el tratamiento le dan sentido al proceso a través de su
propia experiencia del parentesco. Como lo sefiala Joan Bestard (2004), las
técnicas de reproduccion asistidas acttian exclusivamente sobre uno de los
dominios del parentesco, el natural. Las explicaciones de las personas involu-

cradas son sociales, recurren a la cultura del parentesco.

La adopcion y la Como hemos afirmado en otro lugar, la adopciéon

| antropologia pone en discusion temas caros a la reflexion no

solo del parentesco y de nuestra comprension de
la familia, sino a los limites entre naturaleza y cultura, la identidad, los este-
reotipos que se forjan alrededor de la maternidad y la mercantilizacion de los

nifios y nifias a esfera nacional y transnacional (Tarducci, 2008).



MONICA TARDUCCI

No podemos olvidar tampoco que el interés por el estudio de la adopcién
tiene que ver con el incremento de las adopciones internacionales (Howell,
2009). La misma autora arriesga una opinién respecto de la apatia de la
antropologia en cuanto a los estudios de adopcién, tal vez debida a la poca
atencion tedrica dada a los nifios como categoria social y a la preeminencia
de la psicologia en el estudio de éstos. En contraste con los estudios de pa-
rentesco previos, hoy, tanto la reproduccién como la adopcién son estudiadas
mayoritariamente por mujeres, debido también a la influencia de las tempranas
antropdlogas feministas que hicieron respetables al género y a la reproduccion
y dieron un rostro humano al parentesco (ibidem: 153).

Por mds que Strathern (en Weismantel, 1995: 693) afirme que la preocu-
pacion por los vinculos de sangre no forma parte de una vision inmodificada
de Occidente, sino que en realidad es un fendmeno caracteristico de las
postrimerias del sigo XIX y la primera mitad del XX para Europa y Estados
Unidos, lo cierto es que las ideas actuales sobre el parentesco en el mundo
occidental, y por lo tanto sobre la adopcién, asumen que los lazos biologicos
tienen primacia sobre cualquier otro vinculo.

No sélo los vinculos biolégicos (que en realidad son los genéticos) son
prioritarios, sino que son el modelo de parentesco fuera del cual se crean vin-
culos artificiales, parentescos “como si”, segtin la famosa expresion de Judith
Modell (1994). Y es una pena que suceda asi, ya que la adopcién podria ser
una excelente oportunidad para aportar una vision mas pluralista de la familia,
pero la insistencia de los padres y madres adoptivos en ser “familia normal”
alimenta la distincion.

Cuando Ouelette (1998) reflexiona acerca de los cambios en la familia

occidental, donde la adopcién ocupa otro lugar porque se valorizan las elec-

123



124

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

ciones personales y se enfatiza lo afectivo, estd sefalando la culminacién de
una historia. Estd hablando de un estado de cosas donde las filiaciones que no
se actualizan en una relacién de afecto y carifio mutuo, y estructurante para
el nifio, son descalificadas. El modelo privilegiado es el de la familia centrada
en el lazo adulto-nifio, que se relacionan voluntariamente en lo cotidiano,
para vivir una relacion directa, auténtica y responsable en términos de cuida-
do, educacion y afecto. Hoy, la adopcién es percibida cada vez mas como la
encarnacion de este modelo y no como un desvio de la norma.

Entonces jcomo fue la adopcién anteriormente?, jcomo ha sido y es en

otras regiones del mundo?

La adopcion de un pariente, de un extrafio o incluso de esclavos
era tan corriente entre los hebreos como en cualquiera de las otras
sociedades del Proximo Oriente, pues era una forma de proporcionar
un heredero a un hombre en caso de no tener descendencia y de

asegurarse que le cuidasen en la vejez (Lerner, 1990: 255).

En la Roma clésica, por ejemplo, la legitimidad era mds importante que
la biologia. La falta de descendencia, en una familia romana, constituia un
problema, ya que interrumpia el ciclo familiar y el culto a los antepasados.
La adopcidn legal distinguia entre la adrogatio y la adoptio, segun el estatus
juridico de la persona transferida. Un individuo juridicamente auténomo, en
el primer caso, o un individuo en potestate, sometido a un ascendiente en
linea masculina, padre, abuelo paterno, en el segundo (Moreau, 1992: 14).

En Grecia, el tipo de adopcion mds comun ocurria entre parientes cercanos,

en general el hijo de un hermano, dado que siempre se preferian parientes



MONICA TARDUCCI

masculinos. El derecho feudal y la iglesia catélica se opusieron tenazmente a la
practica de la adopcion, eliminada del mundo occidental hasta entrado el siglo
XIX. En alguna medida, la adopcién fue sustituida por el padrinazgo, un tipo
de parentesco espiritual que otorgaba obligaciones entre los bautizados y sus
padrinos y madrinas.

Sin embargo, diversas formas de prohijamiento y crianza fueron comunes en
Europa, formando parte de lo que Goody (1986) denomina “la economia oculta
del parentesco”. Los aprendices de la Edad Media son el ejemplo més conocido
de un tipo de relacion adoptiva, basada en la necesidad de mano de obra.

La adopcion como institucion regulada por el Estado aparece por primera
vez en Massachusetts (Estados Unidos) en 1851, dando lugar a la primera ley de
adopcién en el mundo. Le sucedieron Francia en 1892 y el Reino Unido en 1926.
De esta manera, el monopolio del Estado, en el tratamiento de las adopciones,
reemplaza a las organizaciones comerciales y religiosas, que anteriormente se
hacian cargo de la circulacion de los nifios y nifias, y coincide, como vimos
en Ouelette (1998), con el énfasis en las consideraciones afectivas tanto en la
crianza de los nifios como en la concepcién de la familia.

Sin embargo, esas consideraciones afectivas no impiden que se sigan realizan-
do en muchas regiones del mundo transferencias de nifios y nifias de unas unida-
des domésticas a otras, de unas familias a otras, por cuestiones que tienen que ver
con el trabajo, con la necesidad de recurrir a nifios de otras familias para balancear
la cantidad de mano de obra y para atender a los varones de la unidad doméstica.
También puede suceder que algunas familias atraviesen crisis vitales y necesiten
que alguien se haga cargo de los nifios por un tiempo (Anderson, 2009).

Por otro lado, cuando se pasa revista a los cambios mas notables que

se perciben en la adopcion, se menciona, para el caso de Estados Unidos

125



126

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

por ejemplo (Fischer, 2003), que respecto de las motivaciones para adoptar
se esgrimia antes la infertilidad como el motivo excluyente; hoy se expresan
cuestiones altruistas, como ofrecer un hogar a nifios que no lo tienen, motivos
religiosos, etcétera. También aumentd la cantidad de personas solas y de parejas
del mismo sexo que adoptan, si bien esto dltimo es muy dificil de calcular
porque muchas veces lo hace un solo miembro de la pareja. En cuanto a quienes
dan su hijo o hija para adoptar, Fischer aporta un dato muy ilustrativo: afirma
que en 1963 un 40% de nifios nacidos de madres blancas solteras eran dados
en adopcién, mientras que para el afio 2000 ese porcentaje descendid a 1.7%.

Sibien la institucion actual de la adopcién crea maternidades y paternidades
por medio de una ley, que otorga documentos, nombres y apellidos, borrando
el pasado de la persona adoptada, es interesante comprobar que en Occidente
la adopcidn se estd moviendo hacia una mayor apertura y al mantenimiento
de los lazos con la familia consanguinea (Dubinsky, 2009: 339).

Esa tendencia a hacer cada vez mas abierta la adopcion, promueve que las
personas adoptadas conozcan su origen y que ambas familias se conozcan,
pero provoca el temor de quienes adoptan, que desean separar todo rastro del
pasado del nifio en su vida familiar. Como es notorio, la adopcién pone en
funcionamiento un mecanismo por el cual nifios pobres acceden a familias
de mayor poder econdémico y nifios de paises periféricos se transnacionalizan

en familias de paises mas poderosos.

Otras “adopciones” En las sociedades occidentales el conoci-

miento genealdgico produce un parentesco
donde antes no existia. Pero, como hemos visto, estas ideas no son univer-

sales, ya que en muchas culturas el parentesco es un proceso que se adquiere



MONICA TARDUCCI

por la accion social: el cuidado, la alimentacion, el esfuerzo dirigido hacia
una persona.

Lo que nos indica el estudio de sociedades no occidentales es que no existe
una separacion tan tajante entre naturaleza y cultura, entre la adopcion y el
nacimiento, o que la adopcidn sea vista como algo estigmatizante ni indesea-
ble. En general lo que llamamos adopcion es un proceso gradual, que implica
una transferencia de derechos donde los lazos de parentesco se suman, no se
reemplazan. En todo caso esta incluida dentro de las relaciones de intercam-
bio, del nifio o la nifia como un don, en el sentido que Marcel Mauss otorga
al término y que es retomado por Claude Lévi-Strauss en su descripcion del
intercambio de mujeres, como un sistema de prestaciones totales que crea
y refuerza alianzas entre los protagonistas del intercambio, tanto entre los
parientes consanguineos como entre los adoptivos (Lallemand, 1993, en Fine,
1998). No existe en esas sociedades el concepto de abandono de un nifio,
sino la decision de crear vinculos con otra familia (Tarducci, 2008).

Lo que el conocimiento transcultural nos dice es que la adopcion puede
adquirir formas muy diversas: puede ser producto del proposito de hacer tan
invisibles como sea posible los vinculos bioldgicos, como en Benin (pais de
Africa occidental), para que los nifios y nifias circulen entre coesposas como
entre los massai, para ser intercambiados entre parientes, reclamados por sus
abuelos, ser adoptados por quienes mataron a sus padres en la guerra. No
significa que la adopcion sea vista como indeseable, estigmatizada ni se la
considere la segunda mejor opcién, como en Occidente (Bowie, 2004:11). La
misma autora también discute la idea de que una criatura sufra al pasar de un
cuidador o cuidadora a otros, o que dicho acto vaya en contra del bienestar

del nifio, como pensamos en nuestras psicoanalizadas clases medias.

127



128

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Jack Goody (1969) trata de resumir las formas de adopcién en las mas
importantes civilizaciones de Eurasia y contrastarlas con la situacion en el
Africa subsahariana, donde las diferencias de riqueza y estatus eran minimas
y no existian los problemas de herencia registrados para Roma, Grecia o China.
Goody, como todos los autores de habla inglesa, distingue entre adoption,
donde legalmente el nifio o la nifia cambia su custodia, y fostering criar un
nifio/a sin adoptarlo legalmente, muy comtn en Africa.

Vern Carroll publicé en 1970 Adoption in eastern Oceania, donde dudaba
sobre la pertinencia de aplicar el término adopcién para las transacciones
llevadas a cabo en este continente. Enfatiza la importancia de las categorias
nativas y la dificultad de definir la adopcion de manera transcultural. En prin-
cipio, llama a la adopcion “cualquier procedimiento habitual y opcional por
el cual se toma como propio un hijo de otros padres™. ¥ encuentra la primera
dificultad en el significado de “tomar como propio”.

Tanto la compilacion de Carroll como la de Ivan Brady, en 1976, muestran
que lo mas usual es que los parientes cercanos a los padres sean los adoptantes,
y en muy pocos casos se cambia la terminologia del parentesco para sefialar la
diferencia. Incluso la adopcién no esta limitada a las relaciones entre padres-
madres e hijos, sino que también incluye a hermanos como personas a adoptar,
porque lo importante es afianzar la relacion entre los grupos de parientes.

Las adopciones, en Oceania, tendrian relacién con ciertos fendomenos
sociales que se hallaron también en otras sociedades, como la tenencia de
la tierra, las tasas altas de infertilidad, la necesidad de redistribuir personas
de acuerdo a los recursos existentes, afrontar crisis agudas, ubicando a los
nifios y nifas con miembros de la familia extensa, incluso sus madrinas y

padrinos.



MONICA TARDUCCI

Sintesizando lo expresado por Grau Rebollo (2005: 177-178) podemos
pensar las adopciones (y recordar siempre lo polémico de usar este concepto)
estudiadas por la antropologia, como estrategias para asegurar la continuidad de
los grupos locales de filiacion mediante el reemplazo de los parientes fallecidos;
consolidar el estatus como miembros adultos de una sociedad para una pareja
que no ha tenido hijos, alli donde se considera un requisito indispensable, y
ademds asegurarse soluciones para posibles problemas asistenciales y econé-
micos en el futuro; cohesionar redes de parentesco preexistentes, estableciendo
circuitos de intercambios mds amplios; asegurar a un individuo la herencia de
tierras; evitar divorcios en matrimonios infértiles o corregir desequilibrios en
la proporcion entre sexos de los hijos y, por tltimo, constituir una alternativa
funcional a la poliginia de los brahamanes en la India.

Se han encontrado sociedades, como algunas aldeas de Nueva Guinea,
donde mas de la mitad de sus habitantes son adoptados (Anderson, 2004);
lo mismo registra Notermans (2004) que encontro en su estudio en Camerun,
Africa, que alrededor de 30% de los nifios y nifias entre 10y 14 afios no vivian
con sus madres y padres biologicos. Lo que los estudios de parentesco dejan
claro es que es muy comun que los nifios circulen entre diferentes unidades
domésticas y que esas diferentes formas de “adopcién” y “acogimiento”
no significan opciones definitivas y menos atin estigmatizadas. Un dato a
tener en cuenta es que en estas sociedades, a diferencia de lo que sucede en
occidente, es que en ellas las relaciones entre quienes adoptan y la familia de
nacimiento son mas simétricas, y que la adopcion es una relacién aditiva, mas
que sustitutiva (Bowie, 2004: 12).

Si tenemos en cuenta un registro transcultural, también veremos que el cui-

dado y la crianza de los nifios y nifias no se ejercita de manera exclusiva por la

129



130

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

madre. En la mayoria de las sociedades existe algtin tipo de crianza compartida.
Seymour (2004) nos habla de un continuum, donde los arreglos caen entre dos
polos: el que representa el ejemplo de la sociedad de los efe del Zaire, donde los
y las recién nacidos(as) son cuidados(as) por diferentes personas en las primeras
semanas de vida y bajo el modelo de maternidad intensiva de nuestra cultura.
Modelo relativamente reciente en el mundo occidental, que corresponde a la
division del trabajo por sexo y que se acentud por el aislamiento de la familia
nuclear, que muchas veces carece del apoyo de la familia extensa.

La comparacién transcultural ha permitido también establecer ciertas co-
rrelaciones entre tamafio de las unidades domésticas y cuidado de los nifios
y nifias, asi como la disponibilidad de “muchas manos” para el cuidado y el
tratamiento de las criaturas.

En ese tipo de estudios, pertenecientes a la denominada antropologia
psicolégica, se afirman la rapida adaptacion y las ventajas que para los nifios
tienen los cuidadores multiples. No se alientan diadas tales como marido-mujer,
madre e hijo, sino el compromiso hacia el grupo sobre los intereses individuales,
aunque no por ello dejen de ser patriarcales. Al respecto no solamente existen
ejemplos de sociedades pequefias o aisladas; el caso de la India estudiado por
Seymour (2004), que es una sociedad compleja y en continuo cambio, indica
que la maternidad exclusiva es la excepcién y que el concepto de una madre

centrada exclusivamente en el cuidado infantil es raro.

Las adopciones en Al igual que lo visto para otras regiones, Mary

| América Latina Weismantel (1995), que estudio la adopcion

en una aldea de Ecuador de poblacion indigena

quechua parlante, afirmé que alli se carece de la ansiedad occidental acerca



MONICA TARDUCCI

de los parientes naturales y no naturales. No se privilegian las relaciones que
un nifio tiene con su genitor o genitora sobre otros; esa distincion es propia
de los agentes estatales cuando deben intervenir.

La antropdloga relata el caso de un nifio de la comunidad que fue rescatado
de un orfanato. Ante la pregunta de si el hombre con quien estaba comiendo
era su padre, el adulto contesta: “Yo estoy siendo su padre, ;no estoy comiendo
con él ahora?” Dar de comer es una tarea femenina; que la realice un hombre
habla de la importancia que le quiere dar ese hombre al acto. Es un ritual, un
simbolo a través del cual se crea un vinculo. Tiene una dimensidén material,
porque a semejanza de la transmision de esperma, la paternidad se establece
a través de una sustancia material entre un cuerpo y otro. La familia, en Zum-
bagua, se compone por aquellos que comen juntos. La carne del cuerpo esta
hecha de comida, especialmente de diferentes granos y tubérculos, cada uno
de los cuales tienen su propio efecto sobre el cuerpo humano.

Para Weismantel la gran diferencia con el parentesco occidental es que
el nacimiento no da instantaneamente la relacion, sino que ésta es gradual
y laboriosamente producida, al contrario de occidente, donde el tiempo es
suprimido y el dnico tipo de materialidad reconocido, la biologia, es estricta-
mente ahistdrica.

Krista Van Vleet (2009) estudié diversas formas de circulacion de nifias y
nifios en Bolivia, con poblacién quechua parlante, tanto en zonas rurales como
en las ciudades de Cochabamba y Sucre. Al igual que Weismantel (1995), sefiala
la importancia de la comida en establecer y sostener vinculos de relatedness,
pero distingue entre “dar” un nifio y “prestarlo”, siendo esta dltima una rela-
cion més temporaria. El parentesco es concebido como un proceso reforzado

todos los dias por medio de la interaccion y el intercambio. Muchos nifios que

131



132

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

circulan dentro y fuera de la comunidad reconocen mas de un conjunto de
parientes. En esa circulacion se trata de dejar fuera al Estado, que en el caso de
las adopciones solo permite la plena, tanto para adopciones domésticas como
internacionales. Ademas, el Estado es visto como discriminador y demasiado
exigente para con las familias que quieren adoptar.

La variedad de précticas informales de circulacion de nifios y nifias en las
sociedades latinoamericanas, ha sido estudiada en los Gltimos afios, siguiendo
los trabajos pioneros de Claudia Fonseca (2004a, 2004b, 2008, 2010), que
investigd el fendmeno en barriadas pobres de Brasil. Sus trabajos sefialan las
dinamicas locales en la crianza de los nifios y la variedad de estrategias que
implementan las mujeres extremadamente pobres, que van desde internados
estatales, mecenas caritativos, redes de ayuda mutua que implican maternidades
compartidas, etcétera. Estos recursos ayudan a la autora a pensar la adopcion
tanto nacional como internacional y a cuestionar el sentido de considerar a |a
familia nuclear aislada para la comprension del parentesco.

Por el mismo camino, Andréa Cardarello (2009) incorpora una distincion
conceptual entre familia de nacimiento (birth families) y de origen, porque
se encontré que dentro del movimiento de familias pobres creado en 1998
en S3o Paulo, Brasil, para pedir la revision de los procedimientos legales que
permitieron la adopcion de nifos, tanto por familias del pais como extranjeras,
muchas eran familiares de criagdo, no las madres y padres biolégicos. Estas
familias de criagdo estan conformadas por parientes cercanos, vecinos, amigos,
y no existe secreto alguno respecto del origen.

Sin embargo, vemos que en América Latina esos modelos alternativos son
rechazados por las autoridades y el sistema juridico, asi como por los profe-

sionales que intervienen en lo que se supone son acciones para proteger a la



MONICA TARDUCCI

infancia. Aparecen asi, las jerarquias de género y clase con que se evalta a las
familias y unidades domésticas de donde provienen los nifios, y sobre todo a
sus madres, que suelen ser pobres, solteras, no del todo “blancas” y muchas
veces solas. La pobreza, para muchos operadores, es sinénimo de “abandono”
y de maternidad inadecuada. Los nifios y nifias, en tales circunstancias, deben
ser “rescatados” por el Estado o bien por familias “bien constituidas”.

El rol del conocimiento “experto” ha sido analizado para Pert por Jessaca
Leinaweaver (2007), cuando observa como se construye la nocion de nifio
“legalmente abandonado™ por las autoridades a cargo de las adopciones. Se-
gun la antropologa, el discurso biomédico ha sido convertido en la principal
herramienta para justificar la necesidad de tal medida, juzgando a partir de
mediciones sobre la salud mental de las madres y el estado nutricional de los
nifios si las familias son inapropiadas para mantener a sus hijos.

Es interesante, en ese punto, mencionar que cuando Carla Villalta reflexiona
sobre el caso extremo de la apropiacion de nifos durante la ultima dictadura mi-
litar argentina, lo inserta en un previo sistema de creencias sociales en torno a la
salvacién de nifos, y que tuvo su “punto de anclaje” en una microfisica de me-
canismos de poder disefiada y puesta en funcionamiento desde mucho tiempo
atras para intervenir sobre un sector de la infancia, aquel que, segtin la evaluacién
de distintos funcionarios y agentes investidos de autoridad por el Estado, no era
criado y protegido por sus familias “como se debia” (Villalta, 2006, 2012).

En los dltimos afos es imposible referirse a la adopcidén en América Latina sin
hacer referencia a las consecuencias del terrorismo de Estado, que asol6 a varios
paises de la region y posibilito la apropiacion y el secuestro de nifios y nifias por
las fuerzas armadas (muchas veces con la complicidad de la iglesia catdlica), y

su posterior ubicacion en familias “apropiadas”, dentro y fuera de los paises.

133



134

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

A lo largo de la década de 1980, América Latina fue la region mds activa
(junto a Corea) en el envio de nifios y nifias para adopciones internacionales.
Los paises que enviaban a esos nifios/as tenian, claramente, regimenes no
democraticos (Guatemala es el ejemplo paradigmdtico de secuestro de nifios
y nifias por militares y paramilitares [Briggs, 2012]).

En Argentina, Sabina Regueiro (2011) estudié lo que define como un
caso extremo de construccién politica del parentesco: la apropiacién de nifios
durante la dictadura militar (1976-1983). Se centra en la red de relaciones so-
ciales que la hicieron posible en tres campos institucionales: las maternidades
clandestinas vinculadas a las fuerzas armadas y de seguridad, la administracion
publica en las inscripciones falsas como hijos propios y los tribunales de me-
nores en las adopciones “fraguadas”. A su vez, como contrapartida, analiza
la transformacion de la trama social con el advenimiento de la democracia
y la reconfiguracion de identidades y parentescos a partir de dos estrategias
fundamentales desplegadas por las Abuelas de la Plaza de Mayo, como pro-
ducto de su practica politica: las batallas judiciales y el andlisis genético para
la identificacion de los nifios apropiados.

La discusion actual de la adopcidén en América Latina esta muy permeada
por estos antecedentes terribles, que también configuran un terreno fértil para
rumores de todo tipo sobre “trifico de nifios” y/o “trafico de bebés”, expre-
siones acordes con la preocupacion de los organismos internacionales sobre
el trafico y trata de personas, popularizado en exceso a través de los medios
de comunicacion masiva.

En Argentina, la discusion alrededor de una nueva ley de adopcion resignifica
problemas de larga data, situandolos en nuevos contextos, nacionales e inter-

nacionales. Nuestra investigacién sobre una realidad de vieja data, como son



MONICA TARDUCCI

las adopciones directas de nifios y nifias en la provincia de Misiones, pasaron
a adquirir el rango de “trafico de nifios”, escandalizando, incluso, a quienes
no encuentran escandalosa ni la pobreza ni la explotacion de esos nifios y sus
familias en trabajos esclavizantes (Tarducci, 2006, 201 Ib).

El mecanismo de estas adopciones ha sido descrito muchas veces por el
periodismo: mujeres que estan embarazadas y manifiestan su deseo de dar
en adopcion al hijo/a que tendran, son conectadas a estudios de abogados
por otras mujeres, vecinas o que se enteran de la situacion por vecinas. Estos
estudios se encargardn de efectuar los trémites necesarios para que las parejas
que previamente se constituyeron en “clientes” puedan adoptar un nifio o una
nifia. Es un acuerdo entre particulares que luego es refrendado por un juzgado;
no es ilegal, pero cada vez mas se considera una accién ilegitima.

Esa tradicional operacion, llevada a cabo en una provincia donde uno de
sus limites es la Triple Frontera, es decir, un territorio donde sélo el rio separa
a Argentina de Paraguay y Brasil, estaba acompanada, en los momentos en
que comencé la investigacion, siete afos atrds, por los rumores de que “los
extranjeros se llevaban nifos”.

Esta “globalizacion del rumor”, como la denomina Scheper-Hughes (2004),
quien estuvo en Argentina y Brasil estudiando las denuncias de desaparicion de
nifios para los transplantes de érganos, estd relacionada, segtin la autora, en un
primer periodo, con los tardios afios 80 en Guatemala, El Salvador, Sudafrica,
con el terrorismo de Estado y la sensibilidad ante los casos de desaparicion
forzada de personas durante los tiempos de represion estatal. En cambio, los
rumores de trifico de bebés, en afios mas recientes, tienen que ver con las
inescrupulosas practicas de la adopcion internacional y se circunscriben a los

paises donde ésta es legal. Que no es el caso de Argentina, donde no esta

135



136

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

permitida y donde no pudimos comprobar, en nuestro trabajo de campo, que
esas desapariciones fueran ciertas, mas alla de la cifra mds o menos constante
de nifios y nifias que se van del hogar.

La labor incansable de las Abuelas de la Plaza de Mayo y la popularidad
de sus acciones de recuperar a bebés y nifios apropiados durante la dictadura
militar de Argentina, ha puesto en discusién conceptos tales como “apro-
piacion” e “identidad”. Esta Gltima como un derecho humano a conocer los
origenes biolégicos, saber quiénes fueron sus progenitores. Este derecho es el
que esgrimen jovenes y adultos, que se nuclean en asociaciones como “Raiz
Natal” y otras, que buscan saber quiénes fueron sus padres y madres, y que
su problemdtica no esta relacionada con los crimenes de la dictadura, sino

con adopciones informales o fraudulentas.

Consideraciones Hemos visto como el parentesco es un

| finales | campo deestudio dinamico que ha ampliado

sus concepciones para incluir la variedad de

arreglos domésticos que implementan las personas seglin su contexto social,
econoémico Yy politico. Como dice Joan Bestard (2009), toda relacién de pa-
rentesco esta construida socialmente a través de un proceso de interaccion
constante, incluso las que para occidente son consideradas “consanguineas”.
Un lazo de consanguinidad per se, no constituye un lazo de parentesco du-
radero y estable si la sociedad no lo acepta como tal y lo actualiza por medio

de practicas culturales aceptada por el grupo:

Los lazos de parentesco no vienen dados al nacimiento (incluso

podriamos decir que ni el “nacimiento” como hecho social viene



MONICA TARDUCCI

dado por el nacimiento como hecho biolégico), sino que son creados
por actos deliberados de alimentacion, afecto y cuidado. La accion
de compartir afectos, memorias y cuidado se pone en el centro del

parentesco (ibidem: 87).

A los cientistas sociales, la realidad del parentesco se les presenta compleja
y contradictoria, y para poder analizarla se ha recurrido a conceptos como

relatedness o a neologismos como el kinning, de Signe Howell, definido como

Un proceso por el cual un feto, un recién nacido o cualquier persona
no conectada previamente es incorporada dentro de una relacion
permanente y significativa expresada en el lenguaje del parentesco
(kin idioma) (2003:465-6).

Este concepto le sirvio a Howell para referirse al proceso de incorporacién
gradual de las personas adoptadas a la red de parientes de sus padres adop-
tivos. Sin embargo, el esfuerzo de comprension que desde la antropologia
se realiza no es acompanado, al menos en Argentina, por el sistema judicial
ni otros operadores que deciden sobre la vida de los nifios, las nifias y sus
madres. Una de las sorpresas que me llevé cuando comenzé mi interés por
la problematica de la adopcion, es que ni los abogados, ni jueces, ni los fun-
cionarios y funcionarias del area de nifiez, ni los y las trabajadoras sociales,
leen jamas la produccion de la antropologia sobre estos temas, y cuando se
refieren a la necesidad de lo “interdisciplinar” para abordar la problematica
de la adopcion, piensan sélo en la psicologia. Sus discursos son etnocéntri-

cos y clasistas, influidos por la ideologia catdlica en la que creen la mayoria

137



138 LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

2 A proposito, como relatamos en Tar-
ducci (201 1a), en el discurso estereoti-
pado de las mujeres que dan sus hijos
en adopcion, siempre aparece algo asi
como “no quise abortar porque estoy
en contra”, frase que saben va a caer
bien en el juez o jueza que la escucha.

de los jueces y juezas,” y hasta los mds “comprensivos”
piensan que la maternidad es un “instinto”. Ni qué hablar de
los derechos sexuales y (no) reproductivos de las mujeres.

En las discusiones sobre la reforma a la ley de adopcion,

si bien las posiciones mds progresistas se oponen a que la
pobreza sea un factor determinante para la institucionalizacion de los ni-
fios y nifias, sin embargo, como lo hemos expresado ya (Tarducci, 201 I¢c),
nadie quiere pensar la existencia de mujeres para quienes la maternidad no
es una opcion. Maternidad que, como he comprobado en las entrevistas
con mujeres que dieron sus hijos e hijas para la adopcion, pudo tener su
origen en la violencia, en el desconocimiento, por parte de las mujeres, de
su propio cuerpo, en un descuido que no puede ser reparado a tiempo, en
fin, en cuestiones que hacen a la desigualdad entre hombres y mujeres y que
transforma el ejercicio de la sexualidad en un riesgo. Tampoco se mencionan
los obstaculos que impiden la implementacion de la Ley Nacional 25.673,
que crea el Programa Nacional de Salud Sexual y Procreacién Responsable,
que provee informacion sobre anticonceptivos y su reparto en los hospitales
publicos. Recordemos también que en Argentina ni siquiera se respeta la ley
que permite el aborto no punible.

No pretendo que los responsables de la vida y el futuro de tantos nifios y
nifias tengan que aplicar costumbres propias de lejanas aldeas estudiadas por
la antropologia, sino que haya suficiente sensibilidad para comprender formas
de vivir el parentesco distintas a las de las clases acomodadas y urbanas de

las que ellos vy ellas provienen.



MONICA TARDUCCI

Bibliografia

ANDERSON, Astrid. “Adoption and Belonging in Wogeo, Papua New Guinea”,
in Fiona BOWIE (comp.) Cross-Cultural Approaches to Adoption. New
York, Routledge, 2004.

ANDERSON, Jeanine. “Assembling and Disassembling Families”, The Journal of
Latin American and Caribbean Anthropology. vol. 14, num. I, 2009.

BERNARDES, Jon. Families Studies. An Introduction. Londres, Routledge, 1997.

BEsTARD, Joan. Tras la biologia: la moralidad del parentesco y las nuevas tec-
nologias de reproduccion. Barcelona, Universitat de Barcelona, 2004.

—— “Los hechos de la reproduccion asistida: entre el esencialismo biolégico
y el constructivismo social”, Revista de Antropologia Social. nim. 18,
2009.

Biackwoop, Evelyn. “Wedding Bell Blues: Marriage, Missing Men and Matrifocal
Follies”, American Ethnologist, vol. 32, num. |, 2005.

BowviNic, Julio. “Familia y pobreza”, en La familia: investigacién y politica
ptiblica, México, Colegio de México-Sistema Nacional para el Desarrollo
Integral de la Familia-uNicer, 1996.

Bowie, Fiona. “Adoption and the circulation of children. A Comparative
Perspective”, in Fiona Bowie (comp.), Cross-Cultural Approaches to
Adoption. New York, Routledge, 2004.

BraDy, Ivan (comp). Transactions in Kinship: Adoption and Fosterage in
Oceania. Honolulu, University of Hawaii Press, 1976.

BRIGGS, Laura. “La economia politica de la adopcién: la neoliberalizacion del
bienestar infantil”, Scripta. Revista electrénica de Geografia y Ciencias
Sociales, vol. xvi, num. 395 (23), 2012.

139



140

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

Buvinic, Mayra. Vulnerabilidad de los hogares con jefatura femenina: preguntas
y opciones de politica para América Latina y el Caribe. Santiago de
Chile, cepaL, 1990.

CARrDARELLO, Andrea. “The Movement of the Mothers of the Courthouse Square:
“Legal Child Traffic”, Adoption and Poverty in Brasil”, The Journal of
Latin American and Caribbean Anthropology, vol. 14, num. 12, 2009.

CarroLL, Vern (comp.). Adoption in Eastern Oceania. Honolulu, University
of Hawaii Press, 1970.

CarsTEN, Janet. “Constitutive Knowledge: Tracing Trajectories of Information
in New Contexts of Relatedness, Anthropological Quarterly, num. 80,
vol. 2, 2004.

—— “Introduction: Cultures of Relatedness”, en Janet CARSTEN (comp.)
Cultures of Relatedness. New Approaches to the Study of Kinship.
Cambridge, Cambridge University Press, 2000.

—— “The Substance of Kinship and the Heat of the Hearth: Feeding, Person-
hood, and Relatedness among Malays in Pulau Langkawi”, American
Ethnologist, vol. 22, num. 2, 1995.

Dusinsky, Karen. “The Fantasy of the Global Cabbage Patch™, Feminist Review,
vol. 9 (3). 2009.

EsquiveL, Valeria, Eleonor FauR y Elizabeth JeLiN (ed.). Las [6gicas del cuidado
infantil. Entre las familias, el Estado y el mercado. Buenos Aires, Ides-
UNFPA- UNICEF, 2012.

FINE, Agnes. “Le don d’enfant dans I'ancienne France”, en Agnes FINE, (dir.)
Adoptions: ethnologie des parentés choisies. Paris, Maison des Sciences
de 'Homme, 1998.

FiscHer, Allen. “Still not Quite as Good as Having your Own”? Toward a
Sociology of Adoption, Annual Review of Sociology, num. 29, 2003.



MONICA TARDUCCI

Fonseca, Claudia. “De afinidades a coalizdes: uma reflexdo sobre a transpolini-
zagao entre género e parentesco em décadas recentes da antropologia”,
ILHA, vol. 5, num. 2, 2004.

—— “Pautas de maternidad compartida entre grupos populares de Brasil”,
en Diana MARRE y Joan BESTARD (comp.), La adopcidn y el acogimiento.
Barcelona, Universidad de Barcelona, 2004a.

—— Caminos de adopcion. Buenos Aires, EUDEBA, 2008.

—— “Del ‘trafico de nifios” a las ‘adopciones necesarias’. La evolucion re-
ciente de politicas de adopcién en Brasil”, en Carla ViLLALTA (comp.)
Infancia, justicia y derechos humanos. Bernal, Universidad Nacional
de Quilmes, 2010.

FRANKLIN, Sarah y Susan McKINNON. “Introduction: Relative Values. Reconfigu-
ring Kinship Studies”, en Sara FRANKLIN y Susan Mc KINNON. (comps.),
Relative Values. Reconfiguring Kinship Studies. Durham-Londres, Duke
University Press, 2001.

—— “New Directions in Kinship Study: A Core Concept Revisited”, Current
Anthropology. 41 (2), 2000.

Gooby, Esther. Parenthood and Social Reproduction. New York, Cambridge
University Press, 1982.

Gooby, Jack. “Adoption in Cross-Cultural Perspective”, Comparative Studies
in Society and History, vol. 11 (1), 1969.

—— La evolucion de la familia y del matrimonio en Europa. Barcelona,
Herder, 1986.

Grau REBOLLO, Jorge. Procreacion, género e identidad. Debates actuales sobre el
parentesco y la familia en clave transcultural. Barcelona, Bellaterra, 2005.

HoweLL, Signe. “Kinning: the Creation of Life Trajectories in Transnational

Adoptive Families”, Journal of Royal Anthropological Institute, 9, 2003.



142

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

—— “Adoption of Unrelated Child: Some Challenges to the Anthropological
Study of Kinship”, Annual Review of Anthropology (38), 2009.

Jeun, Elizabeth. “Las familias en América Latina”, en Familias del siglo xxi.
Santiago de Chile, Ediciones de las Mujeres, 1994.

—— Pan y afectos. La transformacion de las familias. México, Fondo de
Cultura Econdmica, 1998.

LERNER, Gerda. La creacion del patriarcado. Barcelona, Critica, 1990.

LEINAWEAVER, Jessaca. “Choosing to Move. Child Agency on Peru’s Margins”,
Childhood, vol.14 (3), 2007.

MonkLL, Judith. Kinship with Strangers : Adoption and Interpretations of Kinship
in American Culture. Berkerley, University of California Press, 1994.

Moreau, Philippe. “Les adoptions romaines”, Droit et Cultures, 23, 1992.

NoTerMANS, Catrien. “Fosterage and the Politics of Marriage and Kinship in
East Cameroon”, in Fiona Bowie (comp.) Cross-Cultural Approaches
to Adoption. New York, Routledge, 2004.

O’LAUGHLIN, Bridget. “Production and Reproduction: Meillassoux’s Femmes,
Greniers et Capitaux”, Critique of Anthropology, vol. 2, num. 3, 1977.

OLavarria, Maria Eugenia. “De la casa al laboratorio. La teoria del parentesco
hoy en dia”, Alteridades, vol. 12, num. 24, 2002.

OUELLETTE Franciose-Romaine. “La part du don dans I'adoption”, Anthropologie
et Societés, vol. 19, num. -2, 1995.

—— “les usages contemporains de I'adoption”, en Agnes FINE (dir.), Adop-
tions: ethnologie des parentés choisies. Paris, Maison des Sciences de
I'Homme, 1998.

PauTassl, Laura. El cuidado como cuestidn social desde un enfoque de derechos.
Santiago de Chile, cepaL, 2007.



MONICA TARDUCCI

PeLetz, Michael. “Kinship Studies in Late Twentieth-Century Anthropology”,
Annual Review of Anthropology, vol. 24, 1995.

Pena, Mariela y Monica Tarouccl. “Cuando lo publico no llega a ser politico:
Reflexiones sobre un grupo de ‘padres’ adoptivos en Internet”, Debate
Publico, nam. 4, 2012.

Rapp, Rayna. “Family and Class in Contemporary America: Notes toward an
Understanding of Ideology”, in THORNE and YAaLOM (comps.), Rethin-
king the Family. Some Feminist Questions. New York, Longman, 1982.

REGUEIRO, Sabina. Apropiacion de nifios durante la tltima dictadura militar
argentina. Tramas burocrdtico-administrativas y estrategias juridico-
politicas en la construccion de parentesco. Tesis de doctorado, Facultad
de Filosofia y Letras, usa, 201 I.

RusiN, Gayle. “El trafico de mujeres: notas sobre la ‘economia politica” del sexo”,
en Marysa Navarro y Catherine STIMPSON (comps.), ;Qué son los estu-
dios de mujeres? México, Fondo de Cultura Econdmica, 1998 (1975).

RyanG, Sonia. “A note on Transnational Consanguinity, or, Kinship in the Age
of Terrorism”, Anthropological Quarterly, 77 (4), 2008.

SarTl, Cynthia. “Familia y género en barrios populares de Brasil”, en GoNzALEz
MoNTES (comp.), Mujeres y relaciones de género en la antropologia
latinoamericana. México, El Colegio de México, 1997.

Sautu, Ruth; Amalia Ecuia y Susana ORTALE (comps.). Las Mujeres hablan.
Consecuencias del ajuste econémico en familias de sectores pobres
y medios en la Argentina. La Plata, Ediciones Al Margen/Universidad
Nacional de La Plata, 2000.

ScHEePER-HuGHES, Nancy. “Parts Unknown. Undercover Ethnography of the
Organs-Trafficking Underworld”, Ethnography, vol. 5, num. 2, 2004.

143



144

LA VENTANA, NOM. 37 / 2013

SCHNEIDER, David. American Kinship: A Cultural Account. Englewood Cliffs,
Prentice-Hall, 1968.

—— A Critique of the Study of Kinship. Michigan, The University of Michigan
Press, 1984.

SEGALEN, Martine. Antropologia histérica de la familia. Madrid, Taurus, 1992.

SEYMOUR, Susan. “Multiple Caretaking of Infant and Young Children: An Area
in Critical Needs of Feminist Psychological Anthropology”, Ethos, vol.
32, issue 4, 2004.

Tarbuccl, Monica. ““Traficos fronterizos’: Introduccion a la problematica de
la adopcién de nifios en Misiones, Argentina”, Cadernos Pagu, nam.
26, 2006.

—— “Maternidades y adopcion. Una introduccion desde la antropologia
de género”, en Monica Tarbucci (org.), Maternidades en el siglo XXI.
Buenos Aires, Espacio Editorial, 2008.

—— “Mothers in the Borderland: Children Adoption in Misiones Province,
Argentina”, en Michelle Walks y Naomi MCPHERSON (eds.), An An-
thropology of Mothering. Ontario, Demeter Press, 201 |a.

—— La adopcion. Una aproximacion desde la Antropologia del Parentesco.
Buenos Aires, Libreria de Mujeres Editoras, 201 Ib.

—— “las buenas y malas madres de la adopcion”, en Karina Felitti (comp.)
Madres no hay una sola. Experiencias de la maternidad en la Argentina
actual. Buenos Aires, ciccus, 201 Ic.

TsING Anna Ly Sylvia Yanacisako. “Feminism and Kinship Theory”, Current
Anthropology, vol. 24, num. 4, 1983.

VaN VLEeT, Krista. ““We Had already Come to Love Her": Adoption at de Margin
of the Bolivian State”, The Journal of Latin American and Caribbean

Anthropology, vol. 14, num. I, 2009.



MONICA TARDUCCI

ViLALTa, Carla. “Cuando lo simple no alcanza: la adopcion de nifios a principios
de los afios '70”, en Cuartas jornadas de investigacion en antropo-
logia social. seanso-IcA. Buenos Aires, Facultad de Filosofia y Letras,
Universidad de Buenos Aires, 2006.

—— fEntregas y secuestros. El rol del Estado en la apropiacion de nifios.
Buenos Alires, Editores del Puerto-ceLs, 2012.

WEISMANTEL, Mary. “Making Kin: Kinship Theory and Zumbagua Adoptions”,
American Ethnologist, 22 (4), 1995.

YaNAGIsako, Sylvia y Jane CoLLiEr. “Gender and Kinship Reconsidered: Toward
a Unified Analysis”, in Robert BoroFsky (comp.), Assessing Cultural
Anthropology. Hawaii, Pacific University, 1994

145





