
L A  T E O R Í A
1 0 6

adopción y 

parentesco desde 

la antropología 

feminista

Mónica Tarducci



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 0 7

Resumen

En este artículo proponemos comprender la adopción en el contexto de las 

discusiones actuales en la antropología del parentesco. Para ello es funda-

mental tener en cuenta los cambios sociales que inciden en la teoría, entre 

los cuales el impacto del feminismo es muy importante. Por otro lado, la 

adopción pone en discusión temas caros a la reflexión no sólo del parentesco 

y de nuestra comprensión de la familia, sino a los límites entre naturaleza y 

cultura, la identidad, los estereotipos que se forjan alrededor de la maternidad 

y la mercantilización de los niños y niñas a esfera nacional y transnacional.

Palabras clave: parentesco, antropología, feminismo, adopción, maternidad.

Abstract

This paper places adoption within current theoretical discussions in anthro-

pology of kinship. I consider some social changes and their impact in social 

theory like feminism. Adoption is a good reference point for thinking about the 

conceptions of family, the limits between nature and culture, the stereotypes of 

motherhood and the national and international commodification of children.

Keywords: kinship, anthropology, feminism, adoption, motherhood

Recepción: 14 de marzo de 2012 / Aceptación: 22 de febrero de 2013



108 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Como antropóloga comprometida con el movimiento feminista y estu-

diosa de la problemática de la familia, me interesa rescatar el aporte de aquél 

en la visibilización de las relaciones de poder en el ámbito de lo “privado” y 

cómo esas discusiones llegaron a la academia revolucionando los estudios de 

parentesco, situación que muchos colegas parecen olvidar.

Asimismo me interesa complejizar un poco “la vuelta al parentesco” de la 

antropología, poniendo en discusión los trabajos de David Schneider y algunas 

antropólogas como Jane Collier, Silvia Yanagisako, Evelyn Blackwood y otras 

que produjeron, en palabras de Claudia Fonseca, una “transpolinización” en 

este ámbito de nuestra disciplina. En estas discusiones, además, se llegó a cues-

tionar la pertinencia de la categoría “parentesco” fuera de Occidente y, como 

veremos, se ha intentado desde entonces reemplazarla con un éxito relativo.

Sin duda, muchas de las discusiones sobre el parentesco reflejan los cambios 

sociales que han tenido lugar en las últimas décadas, tales como el impacto 

de la pandemia de vih-sida, las demandas por la igualdad legal de las uniones 

no heterosexuales, el desarrollo de las tecnologías reproductivas, el aumento 

del número de las adopciones internacionales, por citar algunas. Cambios que 

tienen lugar en un mundo globalizado cada vez más desigual.

Precisamente, los estudios actuales sobre la adopción, con los que cerra-

mos nuestro artículo, se llevan a cabo teniendo en cuenta ese marco general 

globalizado que la favorece y estimula. En ese sentido, nos interesa recordar los 

estudios clásicos sobre el tema y la complejidad que adquieren en la actualidad 

con el incremento de las adopciones internacionales y el contexto específico 

de América Latina, donde las discusiones sobre la adopción no pueden en-

tenderse sin incluir viejas y nuevas prácticas de apropiación de niños y niñas 

por el Estado, por considerarlos niños de familias “inapropiadas”.



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 0 9

Es común que los trabajos sobre paren-

tesco y familia, en las ciencias sociales, 

hagan mención al impacto del feminis-

mo: “El fenómeno mas importante que 

influyó en la teorización sobre la familia” (Bernardes, 1997: 42); “Las antropó-

logas feministas han insuflado nuevo entusiasmo al campo del parentesco y 

han contribuido a su reconstitución” (Peletz, 1995: 345); “El que ha causado 

mayor impacto en la definición actual de los estudios de parentesco” (Holy, 

citado en Grau Rebollo, 2005, 111), por citar algunos de los pronunciamientos 

que dan cuenta de ese reconocimiento explícito. Incluso, muchas veces se 

considera que las contribuciones feministas son más importantes que las de 

David Schneider (Ryang, 2008: 747).

Esto es así porque el gran desafío del feminismo fue demostrar que la 

desigualdad no se encontraba solamente en el espacio público, sino que 

está presente también en la esfera íntima de la vida. La teoría, así como los 

estudios empíricos sobre el parentesco fueron el foco principal de la crítica 

y la reconstrucción feminista en antropología, sociología, historia y otras 

disciplinas, refutando que los efectos del parentesco sean presentados como 

hechos inmutables de la naturaleza, ésa a la que se apela para justificar las 

relaciones de poder entre hombres y mujeres.

Así como se criticó cualquier “naturalidad” de las formas familiares, no se 

aceptó tampoco la supuesta división en roles “complementarios” dentro del 

hogar, mostrando que las familias están estructuradas alrededor del género y 

la edad. Si esto es así, las mujeres, los hombres y los niños y niñas no expe-

rimentan a sus familias del mismo modo (Rapp, 1982).

Un antes y
un después en los 

estudios de parentesco



110 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Tempranamente las feministas marxistas relacionaron el trabajo doméstico 

y el capitalismo, visibilizando el modo en que las mujeres eran explotadas 

doblemente en las sociedades capitalistas, tanto en el trabajo pago como en 

el impago, o sea, en las tareas implicadas en la reproducción de la fuerza de 

trabajo en la familia.

La mirada feminista historizó y contextualizó social y económicamente al 

amor, la maternidad, la sexualidad, mostrándolas como instituciones atrave-

sadas por el poder y la dominación. Se desmontó la imagen del hogar como 

refugio, como el sitio del amor y del ocio, haciendo visibles las violencias y 

abusos que se cometen dentro de él, cuestionando, entre otras cosas, la di-

cotomía público/privado. En ese sentido, se desarticuló la visión generalizada 

de la familia normativa, ésa que tan bien describió Martine Segalen (1988). 

Una familia que comienza a consolidarse en siglo XIX y cuyo modelo perdura 

aún, la familia nuclear como refugio, como el lugar del amor más que del 

trabajo, en fuerte oposición al mercado, que está fuera, en el mundo hostil. 

Una familia donde el espacio doméstico es para el tiempo libre, para las re-

laciones íntimas, para la sexualidad legítima, donde reinan los sentimientos 

y la armonía. Una concepción, según esta autora, donde la familia estaría 

representada por lo permanente, la crianza, por relaciones que tienen que 

ver con los sentimientos y la moral. En contraste, las relaciones de mercado 

son impersonales, competitivas, contractuales y temporarias. Esta división 

está asociada a las relaciones de género: las mujeres son equiparadas con la 

familia y definidas como cuidadoras, mientras que los hombres se asocian al 

mercado (Segalen, 1988).

Al desmontarse esas categorías dicotómicas por la crítica feminista, aparecen 

otras como el concepto de trabajo doméstico y posteriormente el de cuidado, 



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 1 1

para resaltar el trabajo esencial, generalmente invisible y siempre desvalorizado 

de las tareas físicas y emocionales realizadas dentro del hogar por las mujeres 

adultas y las niñas, y que tanto hacen al bienestar de todos 

los parientes (Esquivel, Faur y Jelin, 2012; Pautassi, 2007; 

Jelin, 1998).1

Precisamente ese trabajo invisible es reforzado cuando 

aumenta el déficit del Estado, que debería cumplir con esas tareas (el cuidado 

de los niños y niñas, de las personas ancianas y discapacitadas, por ejemplo), 

como se ha visto con el ajuste estructural que asoló en las últimas décadas a 

la región latinoamericana (Boltvinik, 1996; Sautu, Eguía y Ortale, 2000; Jelin, 

1994; Sarti, 1997; Buvinic, 1990).

Las preocupaciones de las activistas se vieron reflejadas prontamente en 

la producción de las antropólogas feministas, ya que había que atacar la pre-

sunción de que tanto el parentesco como el género están basados en “hechos 

naturales”. En su búsqueda de información sobre la “posición de las mujeres” 

las antropólogas feministas tenían necesariamente que explorar las relaciones 

de parentesco, el matrimonio y la familia. Entonces, cuando se habla de la 

“muerte” de los estudios del parentesco en antropología hacia la década de 

1970, en realidad, como dice Peletz (1995), lo que murió es el paradigma 

estructural-funcionalista sobre el que se asentaban, puesto en crisis por David 

Schneider y otros. El parentesco fue reconstituido desde otras rúbricas: his-

toria social, antropología legal y política, y por supuesto por la antropología 

feminista. Su regreso tiene todas esas influencias, además del marxismo y de 

los estudios gay-lésbicos.

Claudia Fonseca (2004) habla de un movimiento de “transpolinización” 

entre teóricos del parentesco, como Schneider y las antropólogas feministas. 

1 La problemática del cuidado en los 
hogares de América Latina se puede 
consultar en el sitio de la cepal (www.
cepal.org) en la Serie: Mujer y Desarrollo.



112 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Prueba de ello fue el coloquio organizado en Bellagio (Italia), en 1982, denomi-

nado precisamente “Feminismo y teoría del parentesco”, en el que estuvieron 

presentes Maurice Bloch, James Boon, Jane Collier, John Comaroff, Darly Feil, 

Jack Goody, Carolyn Ifeka, Shirley Lindenbaum, Vanessa Maher, Fred Myers, 

Rayna Rapp, Judith Shapiro, Raymond T. Smith, Verena Stolcke, Marilyn Stra-

thern, Anna Tsing, Annette Weiner, Harriet Whitehead y Sylvia Yanagisako. 

Esta reunión fue organizada por esta última, antropóloga feminista, y sus 

colegas Jane Collier y Michelle Rosaldo, quien murió antes de que aquélla 

tuviera lugar (Tsing y Yanagisako, 1983).

El propósito de la conferencia era generar una discusión acerca de la forma en 

que habían surgido los análisis recientes sobre género y la vida de las mujeres, 

y de cómo los supuestos prevalecientes en la literatura acerca del parentesco 

requerían una reformulación. El contenido de los trabajos presentados confirma 

lo expresado por Fonseca, en el sentido de que antes de Schneider (1984), las 

antropólogas feministas ya habían “desnaturalizado” al parentesco.

Al respecto, basta pensar en textos fundamentales de la antropología femi-

nista que se han transformados en clásicos, como el de Gayle Rubin (1975), 

o la crítica de Bridget O’Laughlin a Meillassoux (1977), para comprobar cuan 

temprana fue la reflexión sobre la familia y el parentesco en las antropólogas 

feministas de la segunda ola.

En 1982, por ejemplo, Rayna Rapp, volviendo la mirada hacia las socieda-

des occidentales, insistió en la necesidad de distinguir entre familia y unidad 

doméstica para examinar la relación entre ellas. Las entidades en las que la 

gente vive actualmente no son familias, afirmaba, sino unidades domésticas, 

unidades mensurables empíricamente, dentro de las cuales la gente manco-

muna los recursos y ejecuta ciertas tareas, y donde la composición de sus 



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 1 3

miembros varía. En cambio, “familia” tiene un significado más resbaladizo. 

Como mínimo, tal palabra tiene dos niveles de significado. Uno es normativo: 

maridos, esposas e hijos son un conjunto de parientes que deben vivir juntos. 

Por otro lado, incluye una red de parentesco más extensa que la gente activa 

selectivamente. En ese sentido, llama la atención sobre las diferencias de clase, 

en la importancia dada a las familias por las propias mujeres. La familia puede 

ser una forma de enfrentar necesidades en un contexto de recursos inestables.

Las antropólogas feministas van a enfocarse sobre el parentesco como un 

ordenamiento clave de las relaciones sociales que articula la producción y la 

reproducción, que en la práctica permanecen firmemente entrelazadas.

No olvidemos tampoco que la antropología feminista tomó a la reproducción 

como un tema central, sacándolo de la medicina, y constituyéndolo como un 

área novedosa de los estudios críticos del parentesco, como lo son los trabajos 

sobre las tecnologías reproductivas y la biogenética. Estos trabajos se centran 

en las prácticas de saber que legitiman hechos biológicos inherentes en las 

nuevas tecnologías reproductivas y en nuevas prácticas genéticas. 

El autor más nombrado cuando se intenta 

una puesta al día del tema del parentesco 

en los últimos años es David Schneider, que escribió American kinship, en 

1968, y, en 1984, A critique of study of kinship, a partir de su intenso trabajo 

etnográfico en dos áreas bien distintas: la isla de Yap (Micronesia) y la sociedad 

estadounidense contemporánea. 

En un embate contra el etnocentrismo, Schneider va a afirmar en estas obras 

que la cultura europea provee un modelo para el análisis del parentesco, pero 

que ese modelo no necesariamente es aplicable en forma general, y cuestiona 

“Volver” al parentesco



114 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

que “parentesco”, como instrumento de análisis, tenga utilidad más allá del 

contexto occidental, ya que al igual que otras áreas de la vida social es uno 

de los artefactos del aparato analítico de los antropólogos, sin contrapartida 

concreta en la cultura de ninguna sociedad. “La sangre es más espesa que 

el agua” es no sólo un axioma para los estudios de parentesco sino para las 

culturas europea y americana en general. Aun si este axioma fuera verdadero 

como un hecho biológico, el punto sigue siendo que la cultura, aunque sea 

reconociendo hechos biológicos, le agrega algo a esos hechos. El problema 

es saber cuáles son los aspectos socioculturales, qué significado es agregado, 

cómo esos significados se articulan con otros. Incluso si lo biológico deter-

minara la formulación cultural son dos cosas distintas; lo sociocultural sigue 

siendo un problema.

El parentesco debería ser tomado como una pregunta empírica, empezar 

con la hipótesis acerca de qué es el parentesco. La construcción paradigmá-

tica es la de la cultura europea, pero no debería asumirse que la referencia 

genealógica es universal o que tiene el mismo valor y significado en todas 

las culturas. La pregunta principal debería ser, partiendo de esta definición 

de parentesco, estas personas, ¿la tienen o no? Si es así, se debería presentar 

evidencia etnográfica para sostener tal posición. No se puede traducir antes 

de examinar cómo los nativos conceptualizan las relaciones (entre padres e 

hijos, entre marido y mujer). Que la procreación tenga un valor tan alto es algo 

que debe preguntarse, no darse por sentado como universal.

Más que asumir que los hechos de la reproducción son naturales debemos 

preguntarnos por qué algunos atributos de las sociedades son considerados 

naturales y otros no. No basta con ver que una persona engendra a otra; lo 

que es significativo es la relación.



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 1 5

Como dice Blackwood (2005), demostrando que estas teorías no reflejaban 

“hechos” biológicos sino conceptos euroamericanos de “parentesco” y “fami-

lia,” Schneider abrió la puerta para una deconstrucción radical del parentesco, 

al que separó, en última instancia, de sus raíces genealógicas. 

Schneider, entonces, vino a confluir en los intereses de antropólogas 

feministas tales como Silvia Yanagisako y Jane Collier, que se reconocen en la 

genealogía del feminismo de los años 70, y expresan: 

Nosotras no estamos de acuerdo con la simple utilización de los 

estudios de género para comprender las preocupaciones tradicionales 

de los teóricos del parentesco. En cambio, sostenemos que género 

y parentesco se construyen mutuamente. No pueden ser tratados 

analíticamente como previos uno del otro porque se realizan juntos 

en sistemas particulares, culturales, económicos y políticos. Dicho 

brevemente, los análisis de género deben comenzar abordando con-

juntos sociales antes que individuos o dominios funcionales tales 

como los del parentesco o el género (1994). 

Avanzando en la línea trazada por David Schneider van a afirmar que es 

imposible, por supuesto, saber qué significaría el género o el parentesco si 

hubiera que desconectarlos completamente del sexo y la reproducción bio-

lógica. No queda para ellas más elección que iniciar su investigación acerca 

de los otros, con nuestros propios conceptos. Pero pueden poner en relieve 

los supuestos culturales que están engarzados con ellos y que limitan nues-

tra capacidad de comprender los sistemas sociales conformados por otras 

creencias culturales.



116 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Para estas antropólogas se deberían investigar los dominios socialmente 

significativos en cada sociedad, en particular, y qué los constituye, antes que 

presuponer sus características. Habiendo rechazado la noción de que hay do-

minios obvios, universales de las relaciones sociales, tales como un dominio 

doméstico y uno público, uno del parentesco y uno político, debemos averiguar 

qué procesos simbólicos y sociales hacen que estos dominios aparezcan como 

autoevidentes y, quizás, hasta como campos “naturales” de la actividad en 

cualquier sociedad.

En principio, estas autoras parten de la premisa de que no hay “hechos”, 

biológicos o materiales, que tienen consecuencias sociales y significados cultu-

rales en sí mismos y acerca de los mismos. El intercambio sexual, el embarazo 

y el parto son hechos culturales cuya forma, consecuencias y significados han 

sido construidos socialmente, como la maternidad, la paternidad, el juicio, el 

gobierno o el hablar con las divinidades. De manera similar, no hay “hechos” 

materiales que puedan ser tratados como dados preculturalmente. Lo que 

van a hacer, entonces, es tomar al parentesco como una cuestión empírica, 

no un hecho universal. Van a partir de una hipótesis de trabajo que indague 

acerca de qué trata el parentesco, pues no se puede dar por hecho que tenga 

el mismo valor en todas las culturas.

Otras antropólogas centraron sus estudios en grupos étnicos para analizar el 

entrecruzamiento de clase, etnia y género, como, por ejemplo, la problemática 

de la matrifocalidad de las familias afroamericanas. Al respecto, Evelyn Blac-

kwood (2005) parte de la pregunta: ¿es la pobreza de los hogares encabezados 

por mujeres o es la ausencia de un hombre heterosexual dominante lo que 

subyace a esta preocupación por la matrifocalidad? Su punto de vista (aceptado 

incluso por Peletz [1995], que estudió la misma etnia en Sumatra, Indonesia), 



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 1 7

analizando el discurso sobre matrifocalidad en estudios de unidades domésticas 

afrocaribeñas y de una etnia de Sumatra, muestra cómo el “hombre ausente” 

es la clave para la construcción y perpetuación del concepto matrifocal y, por 

extensión, el motor en los conceptos de matrimonio, familia y parentesco. 

En la investigación que estamos comentando, Blackwood (2005) encontró 

que el modelo normativo de relaciones conyugales está ausente. En este caso 

particular, son los lazos intergeneracionales a través de las mujeres, en lugar 

de los lazos conyugales heterosexuales, los constitutivos de hogares y grupos 

de parentesco. Las mujeres minangkabau, sus hijas y parientes (hombres y 

mujeres), constituyen los lazos principales y las figuras dominantes de los 

hogares y grupos de parentesco rurales de minangkabau, ya se trate de hogares 

nucleares o de matricasas, en las cuales los hombres, como hijos, constituyen 

lazos importantes con otros linajes y ofician de ancianos en sus propios linajes. 

Los hombres, en tanto esposos y padres, están presentes e involucrados en la 

crianza de los niños y otras actividades del hogar, pero su sola presencia no 

implica nada acerca de la relaciones en el hogar. Las relaciones entre parientes 

orientadas hacia, y controladas por, las mujeres, en particular la unidad madre-

hija, son tanto la forma normativa como empírica del hogar rural minangkabau.

Blackwood argumenta que, a pesar de las continuas críticas sobre matri-

monio y familia, el concepto de “matrimonio” continúa operando como un 

discurso para devaluar y negar otras formas de relacionamiento en las que los 

hombres están ausentes u ocupan un lugar secundario.

Del 27 de marzo al 4 de abril de 1998 

se llevó a cabo en Mallorca (España) el 

Wenner–Gren International Symposium “New Directions in Kinship Study: A 

Desafíos conceptuales



118 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Core Concept Revisited” (Franklin y McKinnon, 2000). Se reunieron veintiún 

académicos provenientes de la antropología cultural y biológica, los estudios 

culturales y de la ciencia. Se quería evaluar el desplazamiento de la antropología 

del lugar central que había tenido en el estudio del parentesco, acercar los 

nuevos enfoques que habían emergido en la intersección de la antropología 

con los análisis culturales de la ciencia, género, raza, sexualidad, nacionalismo 

y economía política transnacional, y por último examinar de qué manera los 

estudios de parentesco están siendo transformados teórica y etnográficamente. 

Los distintos trabajos presentados mostraron el “estado de la cuestión” y 

las transformaciones de los conceptos analíticos que serían desarrollados en los 

años siguientes, mostrando la influencia de los cambios sociales en el estudio 

del parentesco. En los paneles aparecieron las nuevas tecnologías reproductivas 

y su influencia en los sentidos inestables y negociables de las concepciones 

de los “hechos naturales”; las adopciones internacionales; el tema de las 

genealogías en el contexto del proyecto Genoma Humano y la biomedicina; 

el parentesco como conocimiento, información y propiedad; los modos en 

que el parentesco sirve para incluir y excluir; la ambigüedad y polisemia del 

término “sustancia”; las tensiones y contradicciones entre relaciones de poder 

y resistencia, agencia individual y deseo, derechos, demandas y obligaciones 

que pone en acción el parentesco.

Para 1998, entonces, había una clara conciencia de lo afirmado por Peletz 

en 1995, de que más allá de las diferencias en la nomenclatura, lo importante es 

entender los procesos sociales que llevaron a los antropólogos y antropólogas 

a visualizar de manera diferente ese ámbito clásico de la disciplina. Procesos 

sociales y cambios tecnológicos del mundo occidental que tienen que ver con 

el aumento de las familias mono y homoparentales, el uso comercial de las 



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 1 9

nuevas tecnologías reproductivas, las posibilidades eugenésicas del proyecto 

del proyecto Genoma Humano, la regulación de la eutanasia, las consecuencias 

de la pandemia del VIH-sida en las concepciones del cuerpo y la sexualidad, 

la posibilidad de la clonación humana, el aumento de las adopciones interna-

cionales y la globalización del capital, por citar los mas mencionados (Peletz, 

1995; Olavarría, 2002; Franklin y McKinnon, 2001).

¿Cuáles serían los principales rasgos de esa revitalización y transformación 

del parentesco a la que refieren todos los autores y autoras citadas? Sin duda, 

uno de sus rasgos más evidentes es que la antropología se ha vuelto hacia la 

propia cultura occidental expresando una clara conciencia de que la lógica del 

parentesco es una lógica del poder. Los estudios tienden a ser fundamentados 

históricamente, a focalizarse en la experiencia cotidiana, en las cuestiones de 

género, poder y diferencia, y prestar atención analítica a la contradicción, la 

paradoja y la ambivalencia (Peletz, 1995).

También existe en los problemas abordados por los estudios de parentesco, 

un retorno a las raíces comparativas de la antropología y a hacer menos nítida 

la distinción entre naturaleza y cultura (Carsten, 2000: 3).

El parentesco, hoy, implica prácticas, saberes, recuerdos y experiencias 

intrínsecamente entrelazadas en múltiples formas. El saber común sobre la 

conexión genética otorga una elección; tal vez no haya elección en el recono-

cimiento del parentesco constituido sobre la conexión genética misma … pero 

las personas pueden crear o no relaciones activas a partir de estas conexiones. 

Pueden decidir ignorar los lazos potenciales (Carsten, 2004: 3).

Las relaciones que implican parentesco (consanguinidad, afiliación, afini-

dad, adopción) se pueden apreciar vinculadas a la idea de sustancias comunes 

que viajan de un cuerpo a otro a través de la generación, la inseminación y la 



120 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

copulación, pero también a través del amamantamiento, la comensalidad, la 

ritualidad, la vida en común, etcétera.

La esencia de la filiación es, entonces, la transmisión de fluidos de un 

cuerpo a otro (sangre, esperma del antepasado), el reconocimiento social 

(atribución del nombre) y los tabúes alimenticios. Lo que Galvin (Grau Rebollo, 

2005: 96) describe como el “orden de lo compartido” (comida, techo y fluidos 

corporales) y el “orden de la ratificación” es lo que legitima la relación a través 

de convenciones sociales, como el lenguaje escrito y la ley.

En estas discusiones acerca de lo que significa el parentesco, aparece 

el concepto de relatedness de Janet Carsten, una categoría mas amplia que 

incluye al parentesco. Se refiere a este concepto en el contexto de su trabajo 

de campo en la isla de Langkawi, en la costa oeste de Malasia. Parte de la 

crítica de Schneider al etnocentrismo de nuestras elaboraciones teóricas, de la 

desnaturalización del parentesco que llevan a cabo las antropólogas feministas, 

prestando atención a las diferentes nociones de naturaleza que se encontraron 

etnográficamente, para interpretar las relaciones sociales que encontró, en 

términos de proceso, enfatizando la imposibilidad de reducir el parentesco a 

principios biológicos o sociales.

Relatedness permite estar más abierta a las concepciones nativas, sin con-

ceptos preconcebidos, situarse mas allá de lo biológico y lo social, en los cuales 

descansa la mayoría de los estudios antropológicos del parentesco (Carsten, 

2000: 4). Se define a partir de la mutabilidad y la fluidez de las relaciones 

coyunturales que incorporan la alimentación, compartir comida y tareas, la 

hospitalidad, matrimonio, etcétera. En Langkawi, continúa Carsten, los lazos 

se crean a través de la comensalidad, mediante la cual, dicen los nativos, 

acaba por compartirse, también, la sangre. Compartir una misma sustancia 



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 2 1

en la comida crea parentesco. Un pariente no es ni se hace, deviene, llega a 

ser, en un proceso creado y transferido a través de la comida y la convivencia, 

desde que el feto recibe alimento de su madre (su sangre, según las creencias) 

y el bebé se alimenta de la leche materna (la sangre se transforma en leche). 

El niño al que no se le da de mamar se enferma y no reconoce a su madre. 

Es un proceso que comienza con la concepción y el nacimiento, y continúa 

con dar de comer, crecer y vivir juntos en una casa. Incluye el matrimonio y el 

nacimiento de nuevos hijos, el volverse abuelos (Carsten, 1995: 223).

Según Carsten, en Langkawi no existe una división tan tajante entre los 

“hechos de la biología”, como el nacimiento, y los “los hechos de la sociabi-

lidad”, como la comensalidad; por lo tanto, la relatedness deriva de ambos. 

Si pensamos que la definición y significado del parentesco son culturalmente 

variables, debemos rechazar, entonces, una definición universal basada en la 

procreación.

Prontamente este concepto recibió algunas críticas sobre su vaguedad, 

por ser tan amplio que no nos ayuda a distinguir al parentesco de otro tipo de 

relaciones sociales; que tiene un alto contenido emic, lo cual lo transforma 

en inapropiado desde el punto de vista transcultural, entre otras. La respuesta 

de Carsten reconoce las limitaciones, pero dice que usa el concepto, aunque 

de manera insatisfactoria, para ir mas allá de la oposición naturaleza/cultura 

sobre la que descansa mucha de la reflexión antropológica. Relatedness sirvió 

a esta autora para suspender un conjunto de presunciones y poner entre pa-

réntesis un tipo de problemas que enmarcan las preguntas de manera diferente 

(Carsten, 2000: 5).

Los límites entre naturaleza y cultura, entre lo biológico y lo que no lo es, 

han sido una problemática que siempre interesó a la antropología. Los avances 



122 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

científicos aplicados a las tecnologías reproductivas han planteado nuevos inte-

rrogantes y desafíos a la disciplina, que no son motivo específico de este artículo. 

Baste agregar que desde hace un tiempo se ha comenzado a hablar de “rebio-

logización del parentesco” para dar cuenta de la influencia del desarrollo de las 

distintas ramas de la biología en la conceptualización de que lo es un pariente. 

Dado que el tratamiento clínico de la infertilidad implica concepción sin 

relación sexual, el principal símbolo del parentesco, la cópula, según Schneider 

(1968 y 1984), es desplazado por la tecnología. Esto significa que la identidad 

entre el feto y la madre o entre el embrión y el padre, ya no puede darse por 

supuesta. La tecnología dispersa los conceptos de maternidad y paternidad. 

Antes, engendrar y socializar era un continuum; ahora las tecnologías separan 

ambos procesos y las personas ponen el acento en uno u otro. Si se produjo 

donación de esperma, el padre le va a dar importancia a la crianza. Si la madre 

recibe óvulos de otra mujer va a acentuar la corporeidad, tenerlo en su vientre. 

Las parejas que hacen el tratamiento le dan sentido al proceso a través de su 

propia experiencia del parentesco. Como lo señala Joan Bestard (2004), las 

técnicas de reproducción asistidas actúan exclusivamente sobre uno de los 

dominios del parentesco, el natural. Las explicaciones de las personas involu-

cradas son sociales, recurren a la cultura del parentesco.

Como hemos afirmado en otro lugar, la adopción 

pone en discusión temas caros a la reflexión no 

sólo del parentesco y de nuestra comprensión de 

la familia, sino a los límites entre naturaleza y cultura, la identidad, los este-

reotipos que se forjan alrededor de la maternidad y la mercantilización de los 

niños y niñas a esfera nacional y transnacional (Tarducci, 2008).

La adopción y la 
antropología



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 2 3

No podemos olvidar tampoco que el interés por el estudio de la adopción 

tiene que ver con el incremento de las adopciones internacionales (Howell, 

2009). La misma autora arriesga una opinión respecto de la apatía de la 

antropología en cuanto a los estudios de adopción, tal vez debida a la poca 

atención teórica dada a los niños como categoría social y a la preeminencia 

de la psicología en el estudio de éstos. En contraste con los estudios de pa-

rentesco previos, hoy, tanto la reproducción como la adopción son estudiadas 

mayoritariamente por mujeres, debido también a la influencia de las tempranas 

antropólogas feministas que hicieron respetables al género y a la reproducción 

y dieron un rostro humano al parentesco (ibidem: 153).

Por más que Strathern (en Weismantel, 1995: 693) afirme que la preocu-

pación por los vínculos de sangre no forma parte de una visión inmodificada 

de Occidente, sino que en realidad es un fenómeno característico de las 

postrimerías del sigo XIX y la primera mitad del XX para Europa y Estados 

Unidos, lo cierto es que las ideas actuales sobre el parentesco en el mundo 

occidental, y por lo tanto sobre la adopción, asumen que los lazos biológicos 

tienen primacía sobre cualquier otro vínculo.

No sólo los vínculos biológicos (que en realidad son los genéticos) son 

prioritarios, sino que son el modelo de parentesco fuera del cual se crean vín-

culos artificiales, parentescos “como si”, según la famosa expresión de Judith 

Modell (1994). Y es una pena que suceda así, ya que la adopción podría ser 

una excelente oportunidad para aportar una visión mas pluralista de la familia, 

pero la insistencia de los padres y madres adoptivos en ser “familia normal” 

alimenta la distinción.

Cuando Ouelette (1998) reflexiona acerca de los cambios en la familia 

occidental, donde la adopción ocupa otro lugar porque se valorizan las elec-



124 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

ciones personales y se enfatiza lo afectivo, está señalando la culminación de 

una historia. Está hablando de un estado de cosas donde las filiaciones que no 

se actualizan en una relación de afecto y cariño mutuo, y estructurante para 

el niño, son descalificadas. El modelo privilegiado es el de la familia centrada 

en el lazo adulto-niño, que se relacionan voluntariamente en lo cotidiano, 

para vivir una relación directa, auténtica y responsable en términos de cuida-

do, educación y afecto. Hoy, la adopción es percibida cada vez más como la 

encarnación de este modelo y no como un desvío de la norma. 

Entonces ¿cómo fue la adopción anteriormente?, ¿cómo ha sido y es en 

otras regiones del mundo?

La adopción de un pariente, de un extraño o incluso de esclavos 

era tan corriente entre los hebreos como en cualquiera de las otras 

sociedades del Próximo Oriente, pues era una forma de proporcionar 

un heredero a un hombre en caso de no tener descendencia y de 

asegurarse que le cuidasen en la vejez (Lerner, 1990: 255).

En la Roma clásica, por ejemplo, la legitimidad era más importante que 

la biología. La falta de descendencia, en una familia romana, constituía un 

problema, ya que interrumpía el ciclo familiar y el culto a los antepasados. 

La adopción legal distinguía entre la adrogatio y la adoptio, según el estatus 

jurídico de la persona transferida. Un individuo jurídicamente autónomo, en 

el primer caso, o un individuo en potestate, sometido a un ascendiente en 

línea masculina, padre, abuelo paterno, en el segundo (Moreau, 1992: 14).

En Grecia, el tipo de adopción más común ocurría entre parientes cercanos, 

en general el hijo de un hermano, dado que siempre se preferían parientes 



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 2 5

masculinos. El derecho feudal y la iglesia católica se opusieron tenazmente a la 

práctica de la adopción, eliminada del mundo occidental hasta entrado el siglo 

XIX. En alguna medida, la adopción fue sustituida por el padrinazgo, un tipo 

de parentesco espiritual que otorgaba obligaciones entre los bautizados y sus 

padrinos y madrinas. 

Sin embargo, diversas formas de prohijamiento y crianza fueron comunes en 

Europa, formando parte de lo que Goody (1986) denomina “la economía oculta 

del parentesco”. Los aprendices de la Edad Media son el ejemplo más conocido 

de un tipo de relación adoptiva, basada en la necesidad de mano de obra.

La adopción como institución regulada por el Estado aparece por primera 

vez en Massachusetts (Estados Unidos) en 1851, dando lugar a la primera ley de 

adopción en el mundo. Le sucedieron Francia en 1892 y el Reino Unido en 1926. 

De esta manera, el monopolio del Estado, en el tratamiento de las adopciones, 

reemplaza a las organizaciones comerciales y religiosas, que anteriormente se 

hacían cargo de la circulación de los niños y niñas, y coincide, como vimos 

en Ouelette (1998), con el énfasis en las consideraciones afectivas tanto en la 

crianza de los niños como en la concepción de la familia.

Sin embargo, esas consideraciones afectivas no impiden que se sigan realizan-

do en muchas regiones del mundo transferencias de niños y niñas de unas unida-

des domésticas a otras, de unas familias a otras, por cuestiones que tienen que ver 

con el trabajo, con la necesidad de recurrir a niños de otras familias para balancear 

la cantidad de mano de obra y para atender a los varones de la unidad doméstica. 

También puede suceder que algunas familias atraviesen crisis vitales y necesiten 

que alguien se haga cargo de los niños por un tiempo (Anderson, 2009).

Por otro lado, cuando se pasa revista a los cambios más notables que 

se perciben en la adopción, se menciona, para el caso de Estados Unidos 



126 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

por ejemplo (Fischer, 2003), que respecto de las motivaciones para adoptar 

se esgrimía antes la infertilidad como el motivo excluyente; hoy se expresan 

cuestiones altruistas, como ofrecer un hogar a niños que no lo tienen, motivos 

religiosos, etcétera. También aumentó la cantidad de personas solas y de parejas 

del mismo sexo que adoptan, si bien esto último es muy difícil de calcular 

porque muchas veces lo hace un solo miembro de la pareja. En cuanto a quienes 

dan su hijo o hija para adoptar, Fischer aporta un dato muy ilustrativo: afirma 

que en 1963 un 40% de niños nacidos de madres blancas solteras eran dados 

en adopción, mientras que para el año 2000 ese porcentaje descendió a 1.7%.

Si bien la institución actual de la adopción crea maternidades y paternidades 

por medio de una ley, que otorga documentos, nombres y apellidos, borrando 

el pasado de la persona adoptada, es interesante comprobar que en Occidente 

la adopción se está moviendo hacia una mayor apertura y al mantenimiento 

de los lazos con la familia consanguínea (Dubinsky, 2009: 339). 

Esa tendencia a hacer cada vez mas abierta la adopción, promueve que las 

personas adoptadas conozcan su origen y que ambas familias se conozcan, 

pero provoca el temor de quienes adoptan, que desean separar todo rastro del 

pasado del niño en su vida familiar. Como es notorio, la adopción pone en 

funcionamiento un mecanismo por el cual niños pobres acceden a familias 

de mayor poder económico y niños de países periféricos se transnacionalizan 

en familias de países mas poderosos.

En las sociedades occidentales el conoci-

miento genealógico produce un parentesco 

donde antes no existía. Pero, como hemos visto, estas ideas no son univer-

sales, ya que en muchas culturas el parentesco es un proceso que se adquiere 

Otras “adopciones”



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 2 7

por la acción social: el cuidado, la alimentación, el esfuerzo dirigido hacia 

una persona.

Lo que nos indica el estudio de sociedades no occidentales es que no existe 

una separación tan tajante entre naturaleza y cultura, entre la adopción y el 

nacimiento, o que la adopción sea vista como algo estigmatizante ni indesea-

ble. En general lo que llamamos adopción es un proceso gradual, que implica 

una transferencia de derechos donde los lazos de parentesco se suman, no se 

reemplazan. En todo caso está incluida dentro de las relaciones de intercam-

bio, del niño o la niña como un don, en el sentido que Marcel Mauss otorga 

al término y que es retomado por Claude Lévi-Strauss en su descripción del 

intercambio de mujeres, como un sistema de prestaciones totales que crea 

y refuerza alianzas entre los protagonistas del intercambio, tanto entre los 

parientes consanguíneos como entre los adoptivos (Lallemand, 1993, en Fine, 

1998). No existe en esas sociedades el concepto de abandono de un niño, 

sino la decisión de crear vínculos con otra familia (Tarducci, 2008).

Lo que el conocimiento transcultural nos dice es que la adopción puede 

adquirir formas muy diversas: puede ser producto del propósito de hacer tan 

invisibles como sea posible los vínculos biológicos, como en Benin (país de 

África occidental), para que los niños y niñas circulen entre coesposas como 

entre los massai, para ser intercambiados entre parientes, reclamados por sus 

abuelos, ser adoptados por quienes mataron a sus padres en la guerra. No 

significa que la adopción sea vista como indeseable, estigmatizada ni se la 

considere la segunda mejor opción, como en Occidente (Bowie, 2004:11). La 

misma autora también discute la idea de que una criatura sufra al pasar de un 

cuidador o cuidadora a otros, o que dicho acto vaya en contra del bienestar 

del niño, como pensamos en nuestras psicoanalizadas clases medias.



128 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Jack Goody (1969) trata de resumir las formas de adopción en las más 

importantes civilizaciones de Eurasia y contrastarlas con la situación en el 

África subsahariana, donde las diferencias de riqueza y estatus eran mínimas 

y no existían los problemas de herencia registrados para Roma, Grecia o China. 

Goody, como todos los autores de habla inglesa, distingue entre adoption, 

donde legalmente el niño o la niña cambia su custodia, y fostering criar un 

niño/a sin adoptarlo legalmente, muy común en África.

Vern Carroll publicó en 1970 Adoption in eastern Oceania, donde dudaba 

sobre la pertinencia de aplicar el término adopción para las transacciones 

llevadas a cabo en este continente. Enfatiza la importancia de las categorías 

nativas y la dificultad de definir la adopción de manera transcultural. En prin-

cipio, llama a la adopción “cualquier procedimiento habitual y opcional por 

el cual se toma como propio un hijo de otros padres”. Y encuentra la primera 

dificultad en el significado de “tomar como propio”. 

Tanto la compilación de Carroll como la de Ivan Brady, en 1976, muestran 

que lo más usual es que los parientes cercanos a los padres sean los adoptantes, 

y en muy pocos casos se cambia la terminología del parentesco para señalar la 

diferencia. Incluso la adopción no está limitada a las relaciones entre padres-

madres e hijos, sino que también incluye a hermanos como personas a adoptar, 

porque lo importante es afianzar la relación entre los grupos de parientes.

Las adopciones, en Oceanía, tendrían relación con ciertos fenómenos 

sociales que se hallaron también en otras sociedades, como la tenencia de 

la tierra, las tasas altas de infertilidad, la necesidad de redistribuir personas 

de acuerdo a los recursos existentes, afrontar crisis agudas, ubicando a los 

niños y niñas con miembros de la familia extensa, incluso sus madrinas y 

padrinos.



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 2 9

Síntesizando lo expresado por Grau Rebollo (2005: 177-178) podemos 

pensar las adopciones (y recordar siempre lo polémico de usar este concepto) 

estudiadas por la antropología, como estrategias para asegurar la continuidad de 

los grupos locales de filiación mediante el reemplazo de los parientes fallecidos; 

consolidar el estatus como miembros adultos de una sociedad para una pareja 

que no ha tenido hijos, allí donde se considera un requisito indispensable, y 

además asegurarse soluciones para posibles problemas asistenciales y econó-

micos en el futuro; cohesionar redes de parentesco preexistentes, estableciendo 

circuitos de intercambios más amplios; asegurar a un individuo la herencia de 

tierras; evitar divorcios en matrimonios infértiles o corregir desequilibrios en 

la proporción entre sexos de los hijos y, por último, constituir una alternativa 

funcional a la poliginia de los brahamanes en la India.

Se han encontrado sociedades, como algunas aldeas de Nueva Guinea, 

donde mas de la mitad de sus habitantes son adoptados (Anderson, 2004); 

lo mismo registra Notermans (2004) que encontró en su estudio en Camerún, 

África, que alrededor de 30% de los niños y niñas entre 10 y 14 años no vivían 

con sus madres y padres biológicos. Lo que los estudios de parentesco dejan 

claro es que es muy común que los niños circulen entre diferentes unidades 

domésticas y que esas diferentes formas de “adopción” y “acogimiento” 

no significan opciones definitivas y menos aún estigmatizadas. Un dato a 

tener en cuenta es que en estas sociedades, a diferencia de lo que sucede en 

occidente, es que en ellas las relaciones entre quienes adoptan y la familia de 

nacimiento son más simétricas, y que la adopción es una relación aditiva, más 

que sustitutiva (Bowie, 2004: 12).

Si tenemos en cuenta un registro transcultural, también veremos que el cui-

dado y la crianza de los niños y niñas no se ejercita de manera exclusiva por la 



130 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

madre. En la mayoría de las sociedades existe algún tipo de crianza compartida. 

Seymour (2004) nos habla de un continuum, donde los arreglos caen entre dos 

polos: el que representa el ejemplo de la sociedad de los efe del Zaire, donde los 

y las recién nacidos(as) son cuidados(as) por diferentes personas en las primeras 

semanas de vida y bajo el modelo de maternidad intensiva de nuestra cultura. 

Modelo relativamente reciente en el mundo occidental, que corresponde a la 

división del trabajo por sexo y que se acentuó por el aislamiento de la familia 

nuclear, que muchas veces carece del apoyo de la familia extensa.

La comparación transcultural ha permitido también establecer ciertas co-

rrelaciones entre tamaño de las unidades domésticas y cuidado de los niños 

y niñas, así como la disponibilidad de “muchas manos” para el cuidado y el 

tratamiento de las criaturas. 

En ese tipo de estudios, pertenecientes a la denominada antropología 

psicológica, se afirman la rápida adaptación y las ventajas que para los niños 

tienen los cuidadores múltiples. No se alientan díadas tales como marido-mujer, 

madre e hijo, sino el compromiso hacia el grupo sobre los intereses individuales, 

aunque no por ello dejen de ser patriarcales. Al respecto no solamente existen 

ejemplos de sociedades pequeñas o aisladas; el caso de la India estudiado por 

Seymour (2004), que es una sociedad compleja y en continuo cambio, indica 

que la maternidad exclusiva es la excepción y que el concepto de una madre 

centrada exclusivamente en el cuidado infantil es raro.

Al igual que lo visto para otras regiones, Mary 

Weismantel (1995), que estudió la adopción 

en una aldea de Ecuador de población indígena 

quechua parlante, afirmó que allí se carece de la ansiedad occidental acerca 

Las adopciones en 
América Latina



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 3 1

de los parientes naturales y no naturales. No se privilegian las relaciones que 

un niño tiene con su genitor o genitora sobre otros; esa distinción es propia 

de los agentes estatales cuando deben intervenir.

La antropóloga relata el caso de un niño de la comunidad que fue rescatado 

de un orfanato. Ante la pregunta de si el hombre con quien estaba comiendo 

era su padre, el adulto contesta: “Yo estoy siendo su padre, ¿no estoy comiendo 

con él ahora?” Dar de comer es una tarea femenina; que la realice un hombre 

habla de la importancia que le quiere dar ese hombre al acto. Es un ritual, un 

símbolo a través del cual se crea un vínculo. Tiene una dimensión material, 

porque a semejanza de la transmisión de esperma, la paternidad se establece 

a través de una sustancia material entre un cuerpo y otro. La familia, en Zum-

bagua, se compone por aquellos que comen juntos. La carne del cuerpo esta 

hecha de comida, especialmente de diferentes granos y tubérculos, cada uno 

de los cuales tienen su propio efecto sobre el cuerpo humano.

Para Weismantel la gran diferencia con el parentesco occidental es que 

el nacimiento no da instantáneamente la relación, sino que ésta es gradual 

y laboriosamente producida, al contrario de occidente, donde el tiempo es 

suprimido y el único tipo de materialidad reconocido, la biología, es estricta-

mente ahistórica.

Krista Van Vleet (2009) estudió diversas formas de circulación de niñas y 

niños en Bolivia, con población quechua parlante, tanto en zonas rurales como 

en las ciudades de Cochabamba y Sucre. Al igual que Weismantel (1995), señala 

la importancia de la comida en establecer y sostener vínculos de relatedness, 

pero distingue entre “dar” un niño y “prestarlo”, siendo esta última una rela-

ción más temporaria. El parentesco es concebido como un proceso reforzado 

todos los días por medio de la interacción y el intercambio. Muchos niños que 



132 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

circulan dentro y fuera de la comunidad reconocen más de un conjunto de 

parientes. En esa circulación se trata de dejar fuera al Estado, que en el caso de 

las adopciones sólo permite la plena, tanto para adopciones domésticas como 

internacionales. Además, el Estado es visto como discriminador y demasiado 

exigente para con las familias que quieren adoptar.

La variedad de prácticas informales de circulación de niños y niñas en las 

sociedades latinoamericanas, ha sido estudiada en los últimos años, siguiendo 

los trabajos pioneros de Claudia Fonseca (2004a, 2004b, 2008, 2010), que 

investigó el fenómeno en barriadas pobres de Brasil. Sus trabajos señalan las 

dinámicas locales en la crianza de los niños y la variedad de estrategias que 

implementan las mujeres extremadamente pobres, que van desde internados 

estatales, mecenas caritativos, redes de ayuda mutua que implican maternidades 

compartidas, etcétera. Estos recursos ayudan a la autora a pensar la adopción 

tanto nacional como internacional y a cuestionar el sentido de considerar a la 

familia nuclear aislada para la comprensión del parentesco.

Por el mismo camino, Andréa Cardarello (2009) incorpora una distinción 

conceptual entre familia de nacimiento (birth families) y de origen, porque 

se encontró que dentro del movimiento de familias pobres creado en 1998 

en São Paulo, Brasil, para pedir la revisión de los procedimientos legales que 

permitieron la adopción de niños, tanto por familias del país como extranjeras, 

muchas eran familiares de criação, no las madres y padres biológicos. Estas 

familias de criação están conformadas por parientes cercanos, vecinos, amigos, 

y no existe secreto alguno respecto del origen.

Sin embargo, vemos que en América Latina esos modelos alternativos son 

rechazados por las autoridades y el sistema jurídico, así como por los profe-

sionales que intervienen en lo que se supone son acciones para proteger a la 



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 3 3

infancia. Aparecen así, las jerarquías de género y clase con que se evalúa a las 

familias y unidades domésticas de donde provienen los niños, y sobre todo a 

sus madres, que suelen ser pobres, solteras, no del todo “blancas” y muchas 

veces solas. La pobreza, para muchos operadores, es sinónimo de “abandono” 

y de maternidad inadecuada. Los niños y niñas, en tales circunstancias, deben 

ser “rescatados” por el Estado o bien por familias “bien constituidas”.

El rol del conocimiento “experto” ha sido analizado para Perú por Jessaca 

Leinaweaver (2007), cuando observa cómo se construye la noción de niño 

“legalmente abandonado” por las autoridades a cargo de las adopciones. Se-

gún la antropóloga, el discurso biomédico ha sido convertido en la principal 

herramienta para justificar la necesidad de tal medida, juzgando a partir de 

mediciones sobre la salud mental de las madres y el estado nutricional de los 

niños si las familias son inapropiadas para mantener a sus hijos. 

Es interesante, en ese punto, mencionar que cuando Carla Villalta reflexiona 

sobre el caso extremo de la apropiación de niños durante la ultima dictadura mi-

litar argentina, lo inserta en un previo sistema de creencias sociales en torno a la 

salvación de niños, y que tuvo su “punto de anclaje” en una microfísica de me-

canismos de poder diseñada y puesta en funcionamiento desde mucho tiempo 

atrás para intervenir sobre un sector de la infancia, aquel que, según la evaluación 

de distintos funcionarios y agentes investidos de autoridad por el Estado, no era 

criado y protegido por sus familias “como se debía” (Villalta, 2006, 2012). 

En los últimos años es imposible referirse a la adopción en América Latina sin 

hacer referencia a las consecuencias del terrorismo de Estado, que asoló a varios 

países de la región y posibilitó la apropiación y el secuestro de niños y niñas por 

las fuerzas armadas (muchas veces con la complicidad de la iglesia católica), y 

su posterior ubicación en familias “apropiadas”, dentro y fuera de los países.



134 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

A lo largo de la década de 1980, América Latina fue la región más activa 

(junto a Corea) en el envío de niños y niñas para adopciones internacionales. 

Los países que enviaban a esos niños/as tenían, claramente, regímenes no 

democráticos (Guatemala es el ejemplo paradigmático de secuestro de niños 

y niñas por militares y paramilitares [Briggs, 2012]).

En Argentina, Sabina Regueiro (2011) estudió lo que define como un 

caso extremo de construcción política del parentesco: la apropiación de niños 

durante la dictadura militar (1976-1983). Se centra en la red de relaciones so-

ciales que la hicieron posible en tres campos institucionales: las maternidades 

clandestinas vinculadas a las fuerzas armadas y de seguridad, la administración 

pública en las inscripciones falsas como hijos propios y los tribunales de me-

nores en las adopciones “fraguadas”. A su vez, como contrapartida, analiza 

la transformación de la trama social con el advenimiento de la democracia 

y la reconfiguración de identidades y parentescos a partir de dos estrategias 

fundamentales desplegadas por las Abuelas de la Plaza de Mayo, como pro-

ducto de su práctica política: las batallas judiciales y el análisis genético para 

la identificación de los niños apropiados.

La discusión actual de la adopción en América Latina está muy permeada 

por estos antecedentes terribles, que también configuran un terreno fértil para 

rumores de todo tipo sobre “tráfico de niños” y/o “tráfico de bebés”, expre-

siones acordes con la preocupación de los organismos internacionales sobre 

el tráfico y trata de personas, popularizado en exceso a través de los medios 

de comunicación masiva. 

En Argentina, la discusión alrededor de una nueva ley de adopción resignifica 

problemas de larga data, situándolos en nuevos contextos, nacionales e inter-

nacionales. Nuestra investigación sobre una realidad de vieja data, como son 



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 3 5

las adopciones directas de niños y niñas en la provincia de Misiones, pasaron 

a adquirir el rango de “tráfico de niños”, escandalizando, incluso, a quienes 

no encuentran escandalosa ni la pobreza ni la explotación de esos niños y sus 

familias en trabajos esclavizantes (Tarducci, 2006, 2011b).

El mecanismo de estas adopciones ha sido descrito muchas veces por el 

periodismo: mujeres que están embarazadas y manifiestan su deseo de dar 

en adopción al hijo/a que tendrán, son conectadas a estudios de abogados 

por otras mujeres, vecinas o que se enteran de la situación por vecinas. Estos 

estudios se encargarán de efectuar los trámites necesarios para que las parejas 

que previamente se constituyeron en “clientes” puedan adoptar un niño o una 

niña. Es un acuerdo entre particulares que luego es refrendado por un juzgado; 

no es ilegal, pero cada vez más se considera una acción ilegítima. 

Esa tradicional operación, llevada a cabo en una provincia donde uno de 

sus límites es la Triple Frontera, es decir, un territorio donde sólo el río separa 

a Argentina de Paraguay y Brasil, estaba acompañada, en los momentos en 

que comencé la investigación, siete años atrás, por los rumores de que “los 

extranjeros se llevaban niños”. 

Esta “globalización del rumor”, como la denomina Scheper-Hughes (2004), 

quien estuvo en Argentina y Brasil estudiando las denuncias de desaparición de 

niños para los transplantes de órganos, está relacionada, según la autora, en un 

primer periodo, con los tardíos años 80 en Guatemala, El Salvador, Sudáfrica, 

con el terrorismo de Estado y la sensibilidad ante los casos de desaparición 

forzada de personas durante los tiempos de represión estatal. En cambio, los 

rumores de tráfico de bebés, en años mas recientes, tienen que ver con las 

inescrupulosas prácticas de la adopción internacional y se circunscriben a los 

países donde ésta es legal. Que no es el caso de Argentina, donde no está 



136 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

permitida y donde no pudimos comprobar, en nuestro trabajo de campo, que 

esas desapariciones fueran ciertas, mas allá de la cifra más o menos constante 

de niños y niñas que se van del hogar. 

La labor incansable de las Abuelas de la Plaza de Mayo y la popularidad 

de sus acciones de recuperar a bebés y niños apropiados durante la dictadura 

militar de Argentina, ha puesto en discusión conceptos tales como “apro-

piación” e “identidad”. Esta última como un derecho humano a conocer los 

orígenes biológicos, saber quiénes fueron sus progenitores. Este derecho es el 

que esgrimen jóvenes y adultos, que se nuclean en asociaciones como “Raíz 

Natal” y otras, que buscan saber quiénes fueron sus padres y madres, y que 

su problemática no está relacionada con los crímenes de la dictadura, sino 

con adopciones informales o fraudulentas. 

Hemos visto cómo el parentesco es un 

campo de estudio dinámico que ha ampliado 

sus concepciones para incluir la variedad de 

arreglos domésticos que implementan las personas según su contexto social, 

económico y político. Como dice Joan Bestard (2009), toda relación de pa-

rentesco está construida socialmente a través de un proceso de interacción 

constante, incluso las que para occidente son consideradas “consanguíneas”. 

Un lazo de consanguinidad per se, no constituye un lazo de parentesco du-

radero y estable si la sociedad no lo acepta como tal y lo actualiza por medio 

de prácticas culturales aceptada por el grupo:

 Los lazos de parentesco no vienen dados al nacimiento (incluso 

podríamos decir que ni el “nacimiento” como hecho social viene 

Consideraciones
finales



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 3 7

dado por el nacimiento como hecho biológico), sino que son creados 

por actos deliberados de alimentación, afecto y cuidado. La acción 

de compartir afectos, memorias y cuidado se pone en el centro del 

parentesco (ibidem: 87).

A los cientistas sociales, la realidad del parentesco se les presenta compleja 

y contradictoria, y para poder analizarla se ha recurrido a conceptos como 

relatedness o a neologismos como el kinning, de Signe Howell, definido como 

Un proceso por el cual un feto, un recién nacido o cualquier persona 

no conectada previamente es incorporada dentro de una relación 

permanente y significativa expresada en el lenguaje del parentesco 

(kin idioma) (2003:465-6). 

Este concepto le sirvió a Howell para referirse al proceso de incorporación 

gradual de las personas adoptadas a la red de parientes de sus padres adop-

tivos. Sin embargo, el esfuerzo de comprensión que desde la antropología 

se realiza no es acompañado, al menos en Argentina, por el sistema judicial 

ni otros operadores que deciden sobre la vida de los niños, las niñas y sus 

madres. Una de las sorpresas que me llevé cuando comenzó mi interés por 

la problemática de la adopción, es que ni los abogados, ni jueces, ni los fun-

cionarios y funcionarias del área de niñez, ni los y las trabajadoras sociales, 

leen jamás la producción de la antropología sobre estos temas, y cuando se 

refieren a la necesidad de lo “interdisciplinar” para abordar la problemática 

de la adopción, piensan sólo en la psicología. Sus discursos son etnocéntri-

cos y clasistas, influidos por la ideología católica en la que creen la mayoría 



138 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

de los jueces y juezas,2 y hasta los más “comprensivos” 

piensan que la maternidad es un “instinto”. Ni qué hablar de 

los derechos sexuales y (no) reproductivos de las mujeres. 

En las discusiones sobre la reforma a la ley de adopción, 

si bien las posiciones más progresistas se oponen a que la 

pobreza sea un factor determinante para la institucionalización de los ni-

ños y niñas, sin embargo, como lo hemos expresado ya (Tarducci, 2011c), 

nadie quiere pensar la existencia de mujeres para quienes la maternidad no 

es una opción. Maternidad que, como he comprobado en las entrevistas 

con mujeres que dieron sus hijos e hijas para la adopción, pudo tener su 

origen en la violencia, en el desconocimiento, por parte de las mujeres, de 

su propio cuerpo, en un descuido que no puede ser reparado a tiempo, en 

fin, en cuestiones que hacen a la desigualdad entre hombres y mujeres y que 

transforma el ejercicio de la sexualidad en un riesgo. Tampoco se mencionan 

los obstáculos que impiden la implementación de la Ley Nacional 25.673, 

que crea el Programa Nacional de Salud Sexual y Procreación Responsable, 

que provee información sobre anticonceptivos y su reparto en los hospitales 

públicos. Recordemos también que en Argentina ni siquiera se respeta la ley 

que permite el aborto no punible. 

No pretendo que los responsables de la vida y el futuro de tantos niños y 

niñas tengan que aplicar costumbres propias de lejanas aldeas estudiadas por 

la antropología, sino que haya suficiente sensibilidad para comprender formas 

de vivir el parentesco distintas a las de las clases acomodadas y urbanas de 

las que ellos y ellas provienen.

2 A propósito, como relatamos en Tar-
ducci (2011a), en el discurso estereoti-
pado de las mujeres que dan sus hijos 
en adopción, siempre aparece algo así 
como “no quise abortar porque estoy 
en contra”, frase que saben va a caer 
bien en el juez o jueza que la escucha.



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 3 9

Anderson, Astrid. “Adoption and Belonging in Wogeo, Papua New Guinea”, 

in Fiona BOWIE (comp.) Cross-Cultural Approaches to Adoption. New 

York, Routledge, 2004.

Anderson, Jeanine. “Assembling and Disassembling Families”, The Journal of 

Latin American and Caribbean Anthropology. vol. 14, num. 1, 2009.

Bernardes, Jon. Families Studies. An Introduction. Londres, Routledge, 1997.

Bestard, Joan. Tras la biología: la moralidad del parentesco y las nuevas tec-

nologías de reproducción. Barcelona, Universitat de Barcelona, 2004.

⎯⎯	 “Los hechos de la reproducción asistida: entre el esencialismo biológico 

y el constructivismo social”, Revista de Antropología Social. núm. 18, 

2009.

Blackwood, Evelyn. “Wedding Bell Blues: Marriage, Missing Men and Matrifocal 

Follies”, American Ethnologist, vol. 32, num. 1, 2005. 

Bolvinic, Julio. “Familia y pobreza”, en La familia: investigación y política 

pública, México, Colegio de México-Sistema Nacional para el Desarrollo 

Integral de la Familia-unicef, 1996. 

Bowie, Fiona. “Adoption and the circulation of children. A Comparative 

Perspective”, in Fiona Bowie (comp.), Cross-Cultural Approaches to 

Adoption. New York, Routledge, 2004.

Brady, Ivan (comp). Transactions in Kinship: Adoption and Fosterage in 

Oceania. Honolulu, University of Hawaii Press, 1976.

Briggs, Laura. “La economía política de la adopción: la neoliberalización del 

bienestar infantil”, Scripta. Revista electrónica de Geografía y Ciencias 

Sociales, vol. xvi, núm. 395 (23), 2012.

Bibliografía



140 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Buvinic, Mayra. Vulnerabilidad de los hogares con jefatura femenina: preguntas 

y opciones de política para América Latina y el Caribe. Santiago de 

Chile, cepal, 1990.

Cardarello, Andrea. “The Movement of the Mothers of the Courthouse Square: 

“Legal Child Traffic”, Adoption and Poverty in Brasil”, The Journal of 

Latin American and Caribbean Anthropology, vol. 14, num. 12, 2009.

Carroll, Vern (comp.). Adoption in Eastern Oceania. Honolulu, University 

of Hawaii Press, 1970.

Carsten, Janet. “Constitutive Knowledge: Tracing Trajectories of Information 

in New Contexts of Relatedness, Anthropological Quarterly, num. 80, 

vol. 2, 2004. 

⎯⎯	 “Introduction: Cultures of Relatedness”, en Janet Carsten (comp.) 

Cultures of Relatedness. New Approaches to the Study of Kinship. 

Cambridge, Cambridge University Press, 2000.

⎯⎯	 “The Substance of Kinship and the Heat of the Hearth: Feeding, Person-

hood, and Relatedness among Malays in Pulau Langkawi”, American 

Ethnologist, vol. 22, num. 2, 1995.

Dubinsky, Karen. “The Fantasy of the Global Cabbage Patch”, Feminist Review, 

vol. 9 (3), 2009.

Esquivel, Valeria, Eleonor Faur y Elizabeth Jelin (ed.). Las lógicas del cuidado 

infantil. Entre las familias, el Estado y el mercado. Buenos Aires, Ides- 

unfpa- unicef, 2012.

Fine, Agnès. “Le don d’enfant dans l’ancienne France”, en Agnes Fine, (dir.) 

Adoptions: ethnologie des parentés choisies. Paris, Maison des Sciences 

de l’Homme, 1998.

Fischer, Allen. “Still not Quite as Good as Having your Own”? Toward a 

Sociology of Adoption, Annual Review of Sociology, num. 29, 2003.



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 4 1

Fonseca, Claudia. “De afinidades a coalizões: uma reflexão sobre a transpolini-

zação entre gênero e parentesco em décadas recentes da antropologia”, 

ilha, vol. 5, num. 2, 2004.

⎯⎯	 “Pautas de maternidad compartida entre grupos populares de Brasil”, 

en Diana Marre y Joan Bestard (comp.), La adopción y el acogimiento. 

Barcelona, Universidad de Barcelona, 2004a.	

⎯⎯	 Caminos de adopción. Buenos Aires, eudeba, 2008.

⎯⎯	 “Del ‘tráfico de niños’ a las ‘adopciones necesarias’. La evolución re-

ciente de políticas de adopción en Brasil”, en Carla Villalta (comp.) 

Infancia, justicia y derechos humanos. Bernal, Universidad Nacional 

de Quilmes, 2010.

Franklin, Sarah y Susan McKinnon. “Introduction: Relative Values. Reconfigu-

ring Kinship Studies”, en Sara Franklin y Susan Mc Kinnon. (comps.), 

Relative Values. Reconfiguring Kinship Studies. Durham-Londres, Duke 

University Press, 2001.

⎯⎯	 “New Directions in Kinship Study: A Core Concept Revisited”, Current 

Anthropology, 41 (2), 2000.

Goody, Esther. Parenthood and Social Reproduction. New York, Cambridge 

University Press, 1982.

Goody, Jack. “Adoption in Cross-Cultural Perspective”, Comparative Studies 

in Society and History, vol. 11 (1), 1969.

⎯⎯	 La evolución de la familia y del matrimonio en Europa. Barcelona, 

Herder, 1986.

Grau Rebollo, Jorge. Procreación, género e identidad. Debates actuales sobre el 

parentesco y la familia en clave transcultural. Barcelona, Bellaterra, 2005.

Howell, Signe. “Kinning: the Creation of Life Trajectories in Transnational 

Adoptive Families”, Journal of Royal Anthropological Institute, 9, 2003.



142 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

⎯⎯	 “Adoption of Unrelated Child: Some Challenges to the Anthropological 

Study of Kinship”, Annual Review of Anthropology (38), 2009.

Jelin, Elizabeth. “Las familias en América Latina”, en Familias del siglo xxi. 

Santiago de Chile, Ediciones de las Mujeres, 1994.

⎯⎯	 Pan y afectos. La transformación de las familias. México, Fondo de 

Cultura Económica, 1998.

Lerner, Gerda. La creación del patriarcado. Barcelona, Crítica, 1990.

Leinaweaver, Jessaca. “Choosing to Move. Child Agency on Peru’s Margins”, 

Childhood, vol.14 (3), 2007.

Modell, Judith. Kinship with Strangers : Adoption and Interpretations of Kinship 

in American Culture. Berkerley, University of California Press, 1994.

Moreau, Philippe. “Les adoptions romaines”, Droit et Cultures, 23, 1992.

Notermans, Catrien. “Fosterage and the Politics of Marriage and Kinship in 

East Cameroon”, in Fiona Bowie (comp.) Cross-Cultural Approaches 

to Adoption. New York, Routledge, 2004.

O’laughlin, Bridget. “Production and Reproduction: Meillassoux’s Femmes, 

Greniers et Capitaux”, Critique of Anthropology, vol. 2, num. 3, 1977.

Olavarría, María Eugenia. “De la casa al laboratorio. La teoría del parentesco 

hoy en día”, Alteridades, vol. 12, núm. 24, 2002.

Ouellette Franciose-Romaine. “La part du don dans l’adoption”, Anthropologie 

et Societés, vol. 19, num. 1-2, 1995.

⎯⎯	 “Les usages contemporains de l’adoption”, en Agnes Fine (dir.), Adop-

tions: ethnologie des parentés choisies. Paris, Maison des Sciences de 

l’Homme, 1998.

Pautassi, Laura. El cuidado como cuestión social desde un enfoque de derechos. 

Santiago de Chile, cepal, 2007.



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 4 3

Peletz, Michael. “Kinship Studies in Late Twentieth-Century Anthropology”, 

Annual Review of Anthropology, vol. 24, 1995. 

Pena, Mariela y Mónica Tarducci. “Cuando lo público no llega a ser político: 

Reflexiones sobre un grupo de ‘padres’ adoptivos en Internet”, Debate 

Público, núm. 4, 2012. 

Rapp, Rayna. “Family and Class in Contemporary America: Notes toward an 

Understanding of Ideology”, in Thorne and Yalom (comps.), Rethin-

king the Family. Some Feminist Questions. New York, Longman, 1982.

Regueiro, Sabina. Apropiación de niños durante la última dictadura militar 

argentina. Tramas burocrático-administrativas y estrategias jurídico-

políticas en la construcción de parentesco. Tesis de doctorado, Facultad 

de Filosofía y Letras, uba, 2011.

Rubin, Gayle. “El tráfico de mujeres: notas sobre la ‘economía política’ del sexo”, 

en Marysa Navarro y Catherine Stimpson (comps.), ¿Qué son los estu-

dios de mujeres? México, Fondo de Cultura Económica, 1998 (1975).

Ryang, Sonia. “A note on Transnational Consanguinity, or, Kinship in the Age 

of Terrorism”, Anthropological Quarterly, 77 (4), 2008.

Sarti, Cynthia. “Familia y género en barrios populares de Brasil”, en González 

Montes (comp.), Mujeres y relaciones de género en la antropología 

latinoamericana. México, El Colegio de México, 1997.

Sautu, Ruth; Amalia Eguía y Susana Ortale (comps.). Las Mujeres hablan. 

Consecuencias del ajuste económico en familias de sectores pobres 

y medios en la Argentina. La Plata, Ediciones Al Margen/Universidad 

Nacional de La Plata, 2000.

Scheper-Hughes, Nancy. “Parts Unknown. Undercover Ethnography of the 

Organs-Trafficking Underworld”, Ethnography, vol. 5, num. 2, 2004. 



144 LA VENTANA, NÚM. 37 / 2013

Schneider, David. American Kinship: A Cultural Account. Englewood Cliffs, 

Prentice-Hall, 1968.

⎯⎯	 A Critique of the Study of Kinship. Michigan, The University of Michigan 

Press, 1984.

Segalen, Martine. Antropología histórica de la familia. Madrid, Taurus, 1992.

Seymour, Susan. “Multiple Caretaking of Infant and Young Children: An Area 

in Critical Needs of Feminist Psychological Anthropology”, Ethos, vol. 

32, issue 4, 2004.

Tarducci, Mónica. “‘Tráficos fronterizos’: Introducción a la problemática de 

la adopción de niños en Misiones, Argentina”, Cadernos Pagu, núm. 

26, 2006.

⎯⎯	 “Maternidades y adopción. Una introducción desde la antropología 

de género”, en Mónica Tarducci (org.), Maternidades en el siglo XXI. 

Buenos Aires, Espacio Editorial, 2008.

⎯⎯	 “Mothers in the Borderland: Children Adoption in Misiones Province, 

Argentina”, en Michelle Walks y Naomi McPherson (eds.), An An-

thropology of Mothering. Ontario, Demeter Press, 2011a.

⎯⎯	 La adopción. Una aproximación desde la Antropología del Parentesco. 

Buenos Aires, Librería de Mujeres Editoras, 2011b.

⎯⎯	 “Las buenas y malas madres de la adopción”, en Karina Felitti (comp.) 

Madres no hay una sola. Experiencias de la maternidad en la Argentina 

actual. Buenos Aires, ciccus, 2011c.

Tsing Anna L y Sylvia Yanagisako. “Feminism and Kinship Theory”, Current 

Anthropology, vol. 24, num. 4, 1983.

Van Vleet, Krista. “‘We Had already Come to Love Her’: Adoption at de Margin 

of the Bolivian State”, The Journal of Latin American and Caribbean 

Anthropology, vol. 14, num. 1, 2009.



M Ó N I C A  T A R D U C C I 1 4 5

Villalta, Carla. “Cuando lo simple no alcanza: la adopción de niños a principios 

de los años ’70”, en Cuartas jornadas de investigación en antropo-

logía social. seanso-ica. Buenos Aires, Facultad de Filosofía y Letras, 

Universidad de Buenos Aires, 2006.

⎯⎯	 Entregas y secuestros. El rol del Estado en la apropiación de niños. 

Buenos Aires, Editores del Puerto-cels, 2012.	

Weismantel, Mary. “Making Kin: Kinship Theory and Zumbagua Adoptions”, 

American Ethnologist, 22 (4), 1995.

Yanagisako, Sylvia y Jane Collier. “Gender and Kinship Reconsidered: Toward 

a Unified Analysis”, in Robert Borofsky (comp.), Assessing Cultural 

Anthropology. Hawaii, Pacific University, 1994




