
134 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

FAMILIA PATRIARCAL Y
TRABAJO ARTESANO: UNA 
FORMA ORGANIZATIVA LABORAL 
SUSTENTADA EN EL PARENTESCO
PATRICIA MOCTEZUMA YANO

Resumen

El siguiente análisis, sobre el papel de la familia patriarcal en 

la transmisión y desarrollo productivo de la alfarería en dos 

entidades artesanas especializadas en la producción de enseres 

de cocina, tiene por objeto contribuir al estudio de estructuras 

organizativas sustentadas en el parentesco y su impacto en la 

transmisión y desarrollo de algún oficio artesanal. En las entida-

des de Tlayacapan, Morelos y de Amozoc, Puebla, sobresalen dos 

principios relativos al parentesco en la organización del trabajo 

alfarero: el patrilinaje y el agnado, que influyen de manera sig-

nificativa en la capacidad del artesano para generar y consolidar 

un taller. En este análisis comparativo veremos cómo ciertas 

prácticas culturales relativas al parentesco, como la descenden-

cia unilineal, la residencia y los principios en torno a la herencia 

influyen en la continuidad de este legendario saber artesano y 

en la preponderancia de la figura masculina en la producción de 

enseres de cocina de gran tamaño.

Palabras clave: patrilinaje, parentesco y organización laboral, mas-

culinización del oficio alfarero.



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 3 5

Abstract

Patriarchal family has been a basic organizational structure for 

many handicraft workshops among the peasant villages in Mexi-

co. From a micro-approach and anthropological view, this paper 

analyses the influence of two  kinship cultural practices that take 

place in the  transmission and organization of pottery production. 

This article compares how the patriliny and agnatic kinship prin-

ciples operate in the learning of the occupation and generation 

of family workshop among the artisans of two legendary com-

munities specialized in the elaboration of cook pots for Mexican 

traditional food. The masculinization of this occupation depends 

on different cultural issues and among them stand out the kinship 

principles like patriliny, heritage and residency, which are cultural 

practices that explain the predominance of the masculine figure in 

pottery production.

Keywords: patriliny kinship and labor organization, masculiniza-

tion of the pottery handicraft.

Recepción: 26 de enero de 2012 / Aceptación: 11 de junio de 2012.

Introducción

En los pueblos alfareros de México es usual que el 

trabajo artesano utilice los recursos humanos y econó-

micos que  provee la familia patriarcal para la organización 

del trabajo. En dicho contexto era usual que la artesanía 



136 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

guardara una relación complementaria con la agricultura de 

subsistencia (maíz y frijol, calabaza o chile) y por lo regular la 

producción artesana cumplía una doble función económica: 

el autoaprovisionamiento y la de  intercambio comercial para 

adquirir otros bienes necesarios. 

Sin embargo, esta relación complementaria entre la agricul-

tura y la artesanía ha quedado propiamente en el pasado por 

diversos factores, entre los cuales sobresalen las continuas crisis 

agrícolas, la búsqueda de ingresos vía  migración, la mayor ofer-

ta educativa y laboral para los jóvenes descendientes de familias 

artesanas, y la mayor apertura de la gente por otros estilos de 

vida y pautas de consumo.

En Tlayacapan, por ejemplo, la agricultura de subsistencia se 

ha visto muy aminorada y algunos artesanos rentan sus tierras 

a los productores agrícolas de hortalizas –chayote, pepino, pi-

miento morrón, tomate y jitomate–, dejando atrás los cultivos 

tradicionales de cacahuate, maíz y frijol. En lo que respecta a 

la alfarería, digamos que en gran medida se conserva la pro-

ducción de enseres de cocina, pero desde hace una década se 

registra la elaboración de un nuevo rubro cerámico: los objetos  

decorativos de barro.

El desarrollo de este nuevo género artesano descansa en los 

principios técnicos y organizativos que los artesanos han aqui-

latado de la producción de enseres, y el auge que registra su 

consumo obedece a diversos factores, de los que sobresalen dos: 

uno, la afluencia del turismo, que favorece la venta de objetos 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 3 7

suntuarios, y que en parte ha sido promovida por instancias 

como la Secretaría de Turismo, dado los atractivos de la entidad, 

entre los cuales están el paisaje de las montañas, los balnearios 

circunvecinos, restaurantes de comida típica, el convento agus-

tino de  San Juan, la compra-venta de terrenos ejidales para la 

construcción de casas de fin de semana, y la apertura de una 

carretera que facilita la comunicación de Tlayacapan hacia Cuer-

navaca y el Distrito Federal. Y dos, que de esta mejor comuni-

cación de la entidad hacia el exterior se ha visto favorecida la 

afluencia de intermediarios comerciales, tal que hoy en día la 

entidad se postula como centro de acopio y redistribución de 

objetos cerámicos procedentes de distintos estados de la Repú-

blica (Puebla, Oaxaca, Michoacán, Jalisco, Estado de México) e 

incluso este desarrollo ha favorecido la llegada de otros comer-

ciantes de productos artesanales de otros rubros, como joyería, 

muebles,  textiles, etcétera.   

En Amozoc, la segunda entidad alfarera de nuestro análisis, 

también se ha registrado un sinfín de factores que han ocasio-

nado cambios sustanciales en la producción agrícola y artesanal. 

Uno de carácter muy significativo es la acelarada venta de las tie-

rras ejidales y comunitarias de la entidad, que han dejado de ser 

de labor para convertirse en terrenos de construcción de casas 

y comercios porque así lo demanda el crecimiento urbano de la 

ciudad de Puebla. Aunado a lo anterior, en la última década se 

han construido varias carreteras, entre otras el periférico, y esta 

mejor comunicación ha favorecido el desplazamiento de los ha-



138 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

bitantes de Amozoc a la capital poblana en búsqueda de nuevos 

horizontes  laborales y educativos, colocando a la alfarería en 

una alternativa ocupacional, no más la opción principal que solía 

ser antaño entre las familias artesanas. 

Así las cosas, hoy en día los artesanos de estas entidades tie-

nen tres opciones: unos mantienen el oficio e incluso han desa-

rrollado complejas estrategias organizativas y técnicas; otros lo 

han abandonado por completo, y algunos alternan la artesanía 

con otra actividad, sobre todo en empleos temporales en el sec-

tor servicios.

Pese a las consecuencias que ha traído consigo el mayor 

acercamiento de ambas entidades a la vida moderna, no se 

han observado, hasta ahora, otras formas distintas al taller fa-

miliar, el cual descansa en los recursos humanos y económicos 

que provee la familia  patriarcal. Y es precisamente el objetivo 

del presente trabajo contribuir al análisis de las funciones cul-

turales de dicho modelo familiar en la continuidad y desarrollo 

de tan legendario oficio artesanal. Para ello, presentaremos las 

funciones culturales que observan ciertas prácticas relativas 

al parentesco en la transmisión del oficio alfarero y la genera-

ción de un taller artesano. Iniciaremos con una revisión de los 

antecedentes del  modelo familiar patriarcal y luego veremos 

cómo operan las normas de residencia, descendencia y heren-

cia bajo el modelo familiar patriarcal, para mostrar con casos 

etnográficos cómo inciden en la organización del trabajo y en 

la enseñanza del oficio.



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 3 9

Un acercamiento histórico y 

etnográfico al oficio alfarero

A lo largo de mis investigaciones sobre la alfarería en las 

entidades de Zipiajo, Coeneo y Patamban (Moctezuma, 

1994; 1998; 2001; 2002), en el estado de Michoacán, observé 

que la mujer solía ser la figura en quien recae la responsabili-

dad del oficio artesano. Dicha especialización genérica laboral 

obedece a un sinfín de factores, entre los cuales sobresalen los 

siguientes: la primacía del varón en el trabajo agrícola y una 

producción de enseres de cocina enfocada al autoaprovisiona-

miento, hecho que explica el  interés de la mujer por conservar 

esta  tradición alfarera.  

Después de estos estudios, hacia el 2011 iniciamos nuestra 

investigación en las entidades alfareras de Tlayacapan y Amozoc, 

y encontramos que el varón es la figura que ostenta el papel pre-

ponderante en la producción de enseres de cocina.1 Interesados  

por conocer los factores que influyen 

en la masculinización de este oficio, re-

gistramos que la organización del tra-

bajo descansa en la infraestructura que 

provee el modelo familiar patriarcal, en 

el que dos vínculos a nivel intergénero masculino –uno entre 

el padre y el hijo y el otro entre los hermanos– son claves en la 

continuidad y desarrollo artesanal. 

Si bien este hecho explicaba en parte la importancia del va-

rón en estas tradiciones alfareras, precisábamos saber de dónde 

1 La investigación sobre la alfarería de Tlayacapan  
y Amozoc estuvo financiada por fondos del  
promep, a través de la Universidad Autónoma 
de Morelos y por el fonca (Fondo Nacional 
para la Cultura y las Artes en el  Programa de 
Coinversiones Culturales) del conaculta.



140 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

había venido este modelo como pauta organizativa para el de-

sarrollo artesanal y explicar así su injerencia en el quehacer alfa-

rero. Encontramos que en las sociedades campesinas de sesgo 

mesoamericano, en concreto aquellas herederas de la cultura 

mexica, como Tlayacapan y Amozoc, el sistema familiar cognati-

cio y la forma matrimonial multifamiliar (Kellog, 2005: 116) eran 

las formas organizativas predominantes. 

En dicho sistema familiar la filiación se traza tanto por línea 

femenina como masculina, y la forma matrimonial abarcaba va-

rias familias, las cuales compartían un mismo espacio residencial 

en el que tenían lugar varias actividades cotidianas, entre ellas 

precisamente la alfarería, y participaban distintos parientes: co-

laterales (primos, tíos); laterales (entre hermanos) y las más de 

las veces del mismo sexo, y entre parientes de diferentes  gene-

raciones, como abuelo y nieto (ibidem: 103).

Después, en la época poscolonial, el matrimonio multifamiliar 

y el sistema familiar cognaticio y otros principios organizativos 

observaron una serie de cambios cognitivos y culturales respecto 

a la concepción de la familia y el matrimonio, y en consecuencia 

la composición de los grupos domésticos se volvió más sencilla 

y de tamaño más reducido (ibidem: 116), dando paso a una 

descendencia unilineal, trazada por vía paterna y una preferen-

cia por un matrimonio sustentado en una pareja y enfocado en 

la figura masculina, en la cual la mujer funge en tanto cónyuge 

del varón, esto es: el modelo familiar patriarcal. Sin agotar aquí 

los antecedentes históricos organizativos, vayamos ahora a co-



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 4 1

nocer cuál es el papel que juega el  modelo familiar patriarcal 

en la organización del trabajo y en el desarrollo de la alfarería, 

donde veremos cómo algunas pautas organizativas de sesgo 

mesoamericano prevalecen y son claves para que un artesano 

conserve la alfarería como alternativa ocupacional. Una de ellas 

es la  inclusión de varios parientes –hermanos, tíos y tías, primos 

y abuelos, así como parientes afines y colaterales– en la reali-

zación de tareas cotidianas; así, por ejemplo, en la producción 

de objetos cerámicos ayudan desde niños hasta personas de la 

tercera edad. Otra forma es la inclusión de varios parientes mas-

culinos en la enseñanza del oficio, llámese abuelo, tío, padrino, 

primo, aunque la responsabilidad recae, sobre todo, en el padre. 

En el actual modelo familiar patriarcal la descendencia se traza 

de manera unilineal por vía masculina, en este caso del padre, lo 

que se conoce como  patrilinealidad, principio a través del cual 

todos los parientes descendientes reconocen un mismo ancestro 

común y se saben pertenecientes a un grupo social mayor que la 

familia, el linaje, cuya pertenencia brinda a sus miembros un senti-

do de identidad familiar y social grupal, bajo el cual los individuos 

tienen ciertos derechos, como heredar el oficio artesano, y a su vez 

cumplir con ciertas prerrogativas sociales; así, cuando un artesano 

va a construir un horno los parientes masculinos de su linaje se 

ofrecen a ayudarle,  llámese parientes colaterales (tíos y primos), 

aquellos de filiación intergeneracional (abuelos), desde luego los 

parientes laterales (hermanos), e incluso llegan a participar parien-

tes afines/rituales, como padrinos, ahijados  y compadres.



142 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

Otra norma cultural que da sustento al modelo familiar 

patriarcal es aquella relativa a la residencia posmarital. En la 

sociedad mexica era costumbre que al contraer matrimonio 

uno de los cónyuges se desplazaba  a su nueva residencia, la 

cual podía ser virilocal (por parte del hombre) o bien uxorolocal 

(por parte de la mujer) (ibidem: 113). Hoy en día, tanto en  Tla-

yacapan como en Amozoc, la residencia posmarital es virilocal 

y por vía paterna; es decir, al contraer matrimonio la mujer se 

traslada a vivir al recinto doméstico donde viven los padres de 

su marido, al menos los primeros años de la unión. Cabe aclarar 

que por efecto de la migración, y en general por los cambios 

de valores culturales entre los jóvenes matrimonios, se registra 

una preferencia por  residencia neolocal, pero por cuestiones 

económicas ésta se restringe a muy pocos casos y la mayoría 

sigue la residencia patrilocal, más por necesidad económica 

que por convicción cultural. 

Por último, la herencia es la otra  norma cultural que rige 

al modelo familiar patriarcal, y en el contexto cultural de las 

entidades de Tlayacapan y Amozoc el varón suele tener la pre-

ferencia; aunque por diversos factores, entre otros la migración 

masculina, la  mujer está dejando de ser necesariamente here-

dera residual (Arias, 2005: 547-563; 2009). En lo que respecta 

a la herencia es importante destacar que en algunos hogares 

todavía se registra cierta preferencia hacia el último hijo, quien 

suele heredar los mejores bienes del padre –horno, casa, anima-

les, terrenos, moldes para hacer la loza, etcétera–  y a cambio de 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 4 3

esta preferencia el último hijo está obligado a sostener y cuidar a 

sus padres hasta su muerte, aun cuan-

do contraiga matrimonio.2

Esta normas relativas a la desceden-

cia, residencia y herencia nos muestran 

el papel preponderante del varón en sociedades como Tlaya-

capan y Amozoc, donde la mujer funge en tanto cónyuge del 

varón y el  principio agnaticio adquiere un papel importante 

en el aprendizaje y generación de un taller artesano. Este 

principio  organizativo, sustentado en el parentesco, resalta 

el vínculo que se teje entre varones emparentados de manera 

consanguínea y descendientes de un mismo ancestro común: 

los hermanos. Se trata de un principio que operaba desde 

tiempos prehispánicos y hasta la fecha suele desenvolverse 

con el apoyo de otros vínculos de parentesco (Kellogg, 2005: 

103), llámese el intergeneracional, como entre abuelo y nieto,  

o bien entre parientes colaterales, digamos entre  primos y/o 

sobrinos y tíos, en el cumplimiento de diversas tareas en torno 

al quehacer artesanal. 

Hoy en día, en Tlayacapan y Amozoc el principio agnaticio 

funge un papel muy importante en la capacidad de un artesano 

para generar y consolidar un taller; de manera que es usual en-

contrar que los hermanos se apoyen entre sí en la producción y 

venta de enseres, y expresiones como las siguientes denotan la 

importancia de este vínculo en el desarrollo artesanal: “Los her-

manos Tlacomulco son los meros cazueleros de Tlayacapan”, o 

2 Cfr. Robichaux señala que la ultimogenitura es 
una forma de herencia de sesgo mesoamericano, 
que por diversos factores se observa más en cier-
tas comunidades que en otras (2002: 107-161).



144 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

bien para el caso de Amozoc se escucha decir: “Nadie hace mejor 

los cazos que los hermanos Soledad”.

El patrilinaje como el agnado, como formas organizativas 

sustentadas en el parentesco, conlleva cada uno a la conforma-

ción de un grupo social distinto a la familia. Son instancias que 

se sutentan en un principio de solidaridad y una fuerza corpo-

rativa las identifica, mas esto no exenta de posibles conflictos 

entre sus miembros, aunado a que varios factores amenazan 

estas cualidades como: la búsqueda de ingresos vía la migración, 

la oferta educativa conlleva a cambios de valores de las perso-

nas, y proliferan nuevas formas de trazar la pertenencia social 

al margen de las relaciones de parentesco. De la influencia que 

estos  principios organizativos relativos al parentesco ejercen en 

la  herencia, descendencia y residencia nos vamos a enfocar en 

las  funciones culturales que despliegan en la enseñanza y desa-

rrollo del oficio alfarero.  

Un acercamiento etnográfico a 

los aspectos culturales

en el aprendizaje artesanal 

Respecto a los antecedentes de la alfarería en ambas 

entidades, encontramos que en el mundo mesoameri-

cano los habitantes de los pueblos solían hacer enseres y sembrar 

diversos productos para autoproveerse e intercambiar comer-

cialmente (Garibay 1982: 571). Mas fue en la época poscolonial 

que se promovió la elaboración de utensilios de  cocina para 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 4 5

abastecer la demanda de la población urbana y rural. Se sabe 

que en  Tlayacapan se hacían, además, recipientes para almace-

nar agua y lebrillos como tinas para el 

aseo personal (Rojas, 1973: 241).3  En el 

caso de Amozoc, así como en pueblos 

vecinos, la gente solía hacer recipientes 

de cocina para el autoconsumo, y durante el periodo fundacio-

nal de la ciudad de Puebla de los Ángeles se promovieron varios 

oficios artesanos, entre ellos la alfarería, para abastecer la de-

manda de la metrópoli (Churchill, 2001).  

En la actualidad las entidades alfareras se distinguen por la 

producción de utensilios de cocina de gran tamaño, cuyo con-

sumo se concentra entre la población rural de ascendencia cam-

pesina que gusta de guisar en leña para muchos comensales 

en distintas festividades, unas  relativas al ciclo vital –bautizo, 

boda– y otras de compromisos comunitarios (cargos religiosos, 

compromisos ejidales, etcétera).

En ambas, el oficio alfarero se reconoce como un saber mas-

culino, y por lo tanto el varón es el principal protagonista de su 

transmisión y desarrollo. No obstante, la mujer ayuda en distin-

tas tareas vinculadas a la ejecución del  proceso productivo (lim-

piar, acomodar, esmaltar las piezas,...). Cabe aclarar que hasta la 

década de los setenta, cuando en estas comunidades casi nadie 

utilizaba estufa ni recipientes de peltre ni aluminio, las mujeres 

eran alfareras y hacían las piezas pequeñas y medianas utilizadas 

diariamente para cocinar. En ese entonces, digamos que había 

3 Cfr. Rojas señala que Orozco y Berra docu-
mentaron  esta información en su obra Apéndice 
al Diccionario Universal de Historia y Geografía. 
Colección de artículos relativos a la República 
Mexicana, 3 vols., México, J. M. Andrade, 1856.



146 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

una complementariedad genérica productiva, en la que la mujer 

hacía las piezas de menor tamaño y los hombres se especializa-

ban en los enseres grandes. Pero aun en estos tiempos, el saber 

artesano se consideraba un trabajo masculino, dado que en el 

contexto sociocultural de Tlayacapan y Amozoc el hombre es la 

figura que aporta los ingresos al hogar y todo aquello que ha-

gan las mujeres se considera una extensión de sus obligaciones 

domésticas, apreciación coherente con su papel como cónyuge 

del varón en el modelo familiar patriarcal.  

En ambas entidades, la socialización del individuo como ar-

tesano inicia en la niñez y su participación nunca cesa, ya que  

las personas de la tercera edad suelen ayudar en diversas tareas 

relativas a la producción, como acarrear los utensilios al horno, 

esmaltarlos, arrimar herramientas de trabajo y demás. En la pu-

bertad inicia propiamente el aprendizaje: primero a preparar el 

barro y hacer piezas pequeñas. Después, en la adolescencia, se 

adquiere la destreza de hacer enseres grandes, y en la  juventud 

finaliza la formación del alfarero con el dominio de la cocción 

de la loza.

Lo anterior nos confirma que a lo largo del ciclo vital familiar 

va cambiando el  suministro de mano de obra familiar mascu-

lina, de manera que en un taller los hermanos mayores ayudan 

al padre a hacer piezas grandes, mientras los menores hacen 

las pequeñas. Conforme los hermanos mayores contraen ma-

trimonio, los menores los relevan en la manufactura de enseres 

grandes, y así sucesivamente.  



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 4 7

Además del ciclo vital, existen otros factores que intervienen 

en la inserción laboral de los varones en el trabajo artesanal,  

entre ellos: 1)  los recursos humanos disponibles, básicamente 

mano de obra familiar para trabajar en la artesanía, y 2) los 

recursos materiales que tiene cada familia, llámese  espacio dis-

ponible para edificar un taller u horno (y la capacidad monetaria 

para ello), comprar herramientas de trabajo y materiales como 

esmalte, leña y barro.	

Tanto en Tlayacapan como en Amozoc, en las relaciones la-

borales se sustentan vínculos de parentesco a nivel intragénero 

masculino. Una de ellas es la relación de carácter horizontal, que 

tiene lugar entre hermanos, y la relación laboral entre hermanos 

y padre, cuya naturaleza es mas bien vertical porque el padre 

funge como el supervisor del trabajo. Y la otra relación de pa-

rentesco que es relevante, laboralmente hablando, tiene lugar a 

través de la descendencia unilineal paterna en dos sentidos,  a 

saber:  a) una relación es de carácter intergeneracional, a través 

de la cual los abuelos transmiten a sus nietos su legado de co-

nocimientos artesanos, y b) entre parientes colaterales, llámese 

entre primos o sobrino-tío. Y en menor proporción los víncu-

los de parentesco entre parientes afines, como yerno-suegro y 

padrino-ahijado, suelen jugar un papel importante en la trans-

misión del oficio entre algunas familias.

Cabe resaltar que existen casos excepcionales en los que el 

saber artesano se hereda del lado materno, es decir, en algunos 

casos quien ostenta la herencia del saber artesano es una mujer, 



148 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

quien cuenta con parientes alfareros y les solicita que le ayuden 

a enseñar a sus hijos, e incluso a su marido si se muestra inte-

resado o carente de empleo. Este caso es común también entre 

viudas o mujeres con marido ausente por diversos motivos (mi-

grante u abandono); incapacitada para trabajar, ante la carencia 

de un varón proveedor del hogar, la mujer recurre al apoyo de 

sus parientes artesanos para que enseñen a sus hijos los secre-

tos de la alfarería. Como podemos apreciar, aún en los casos 

en los que una mujer se interesa por propiciar la enseñanza de 

la artesanía como opción laboral, el oficio se identifica como 

eminentemente masculino. Ilustremos a continuación todas las 

observaciones aquí descritas sobre los usos culturales de la des-

cendecia, la residencia y la herencia en el aprendizaje artesanal. 

La alfarería de Tlayacapan, 

Morelos: un legendario saber 

artesano

San Juan Tlayacapan4 se  localiza en las tierras altas del 

estado de Morelos; la producción de objetos cerámicos 

de uso cotidiano de gran tamaño data de tiempos prehispánicos. 

Algunos productores de enseres hacen 

también candelabros e incensarios es-

maltados en negro para la celebración 

de Todos Santos.5

Se distinguen tres géneros cerámi-

cos y en todos se utilizan moldes para 

4 Tlayacapan: su raíz etimológica proviene del ná-
huatl: tlalli = “tierra” y yakatl= “nariz”, “punta”, 
“frontera”; y pan = sobre o encima, o sea “nariz 

sobre tierra.”
Tlayacapan colinda al norte con el municipio de 
Tlalnepantla, al suroeste con Yautecpec, al este 

con Totolapan y Atlatlahuacán, y al oeste con 
Tepoztlán.  El pueblo está dividido en tres grandes 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 4 9

la manufactura; de acuerdo a sus carac-

terísticas los clasificamos así: 1) ense-

res de cocina: cazo y cazuela, y en muy 

pequeña proporción olla y jarro; 2) ce-

rámica ritual que incluye tres tipos: a) 

cazos y cazuelas pequeños y medianos 

esmaltados en negro para decorar las 

ofrendas en la celebración de los Fieles 

Difuntos;  b) la producción de figuras 

zoomorfas y antropomorfas bañadas 

en un engobe blanco hecho a base de 

yeso y decoradas en vivos colores,6 y c) 

en fechas recientes la producción de  fi-

guras decorativas de barro. 

Hasta hace una década, lo más re-

presentativo de esta entidad era la 

producción de enseres de cocina, pero desde entonces la ela-

boración de figuras suntuarias, por cierto de pésima calidad, 

ha cobrado gran importancia por su demanda en el mercado. 

Se trata de un proceso productivo de fácil elaboración y apren-

dizaje, o como dicen los artesanos es “tan sencillo como hacer 

gelatinas con un molde”, y además el material requerido para su 

elaboración es más barato y requiere de una sola quema; todas 

estas cualidades técnicas, en definitiva, no conlleva la elabora-

ción de enseres y por eso algunos productores están prefiriendo 

ahora este género cerámico. Cabe destacar que esta tendencia 

barrios: Santa Ana, El Rosario y el de los artesa-
nos conocido como Texcalpa.

5 De un total de 65 talleres elegimos 25 como 
muestra, de acuerdo a criterios como: grado de 
desarrollo técnico y organizativo, y extensión 
temporal del oficio en el seno familiar. Des-
pués, en estos 25 talleres hicimos entrevistas a 
profundidad, aplicando la  técnica de “historia 
de vida”, para conocer más a fondo la trayectoria 
laboral del padre y de los hijos en  la generación 
y consolidación de su taller. De acuerdo al censo 
del inegi, los artesanos  se concentran en el barrio 
de Texcalpa y la alfarería representa 17 % de 
ocupación laboral de un total de 8000 habitantes. 
Cabe destacar que el cálculo de este porcentaje es 
un tanto impreciso, ya que da cuenta del número 
de talleres, mas no del número de artesanos que 
trabajan  en cada unidad productora.

6 Dichas piezas conforman conjuntos escultóricos 
que se utilizan en prácticas rituales curativas 
de sesgo mesoamericano, que se emplean para 
curar enfermedades espirituales como el “mal de 
aire”(Rojas, 1973: 248).



150 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

a desplazar la producción de utensilios por figura decorativa es 

una tendencia usual en el país, como por ejemplo en Tonalá, 

Tlaquepaque, en Dolores, Hidalgo, en el Estado de México, e 

incluso en Ráquira, Colombia.

La presencia de estas figuras ha llevado a los artesanos a pon-

derar las ventajas técnicas, productivas y comerciales de cada 

género cerámico para que, en función de sus recursos humanos 

y materiales, los artesanos decidan entre tres posibles opcio-

nes, a saber: 1) permanecer y especializarse en los enseres, b) 

abandonar estos para dedicarse a la producción de figuras, c) 

combinar uno y otro género cerámico de acuerdo a los recur-

sos humanos y materiales de la familia, así como atender a la 

fluctuación oferta-demanda  en el mercado (Moctezuma, 2009). 

El género cerámico de las figuras de ornato ha traído innu-

merables  cambios técnicos y  organizativos en esta tradición 

alfarera, entre los que sobresalen la contratación de mano de 

obra extra familiar, un incipiente desarrollo de maquila a domici-

lio, a través de la cual un artesano, con cierto poder adquisitivo, 

manda hacer determinada cantidad de piezas a un artesano con 

menor solvencia económica, y la estrategia de compra-venta de 

piezas ya cocidas, para únicamente dar el acabado necesario 

(idem). 

Este cambio de un género cerámico a otro, pese a todas estas 

innovaciones, no ha puesto en entredicho al modelo familiar 

patriarcal sino al contrario, se ha respaldado en el mismo para 

lograrlo. Veamos a continuación, con un caso concreto, cómo 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 5 1

las relaciones de filiación (la adscripción a un patrilinaje y el prin-

cipio agnaticio), favorecieron al artesano para cambiar a otro 

género cerámico.

Juan Toscano y sus hermanos:

el principio agnaticio en la 

continuidad y desarrollo del 

oficio artesano

Juan aprendió a hacer cazuelas con su padre, Margarito 

Toscano, y desde luego no faltó la asesoría de los abue-

los tanto materno como paterno, a lo largo de su aprendizaje 

como alfarero, y en el cual también tomaron parte sus hermanos 

mayores. Se casó con Juanita, a quien, siguiendo la costumbre 

de la residencia patrilocal posmarital, llevó a vivir a casa de los 

padres de él. A unos cuantos meses de casados Margarito le dio, 

al igual que a sus otros hermanos al contraer matrimonio, un 

pedazo de terreno para que pudiera construir dos cuartos, uno 

para domiciliarse y otro más pequeño para taller. 

Esta forma residencial se extendió por diez años, en los cuales 

Juan compartía el horno con su padre y sus hermanos. Juanita, 

ajena al quehacer artesano por provenir de una familia campesi-

na, aprendió con su suegra y cuñadas los roles y tareas que debe 

realizar la esposa de un alfarero, como ayudar a acomodar y 

limpiar enseres, preparar alimentos para los que están queman-

do, barrer y limpiar el horno, cubir el barro con plásticos para 

conservar la humedad…     



152 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

El hecho de que muchos compartían el horno los obligó a 

adoptar la estrategia de agendar un día a cada quien o bien 

realizar quemas colectivas. Y pese a la solidaridad que  prevale-

cía, no faltaban los disgustos o las diferencias entre las mujeres 

en casa, que compartían recursos materiales –lavadero, cocina, 

etcétera– y defendían los intereses de sus cónyuges en torno al 

quehacer artesanal. 

Bajo estas condiciones, la productividad alfarera a la que po-

día aspirar Juan era muy reducida, simplemente por no contar 

con un horno de tiempo completo; de manera que optó por 

buscar trabajo fuera del pueblo. Laboró como obrero en una fá-

brica textil durante cinco años, luego como  zapatero y después 

como peón de albañil algunos años. En sus ratos libres hacía un 

poco de cazuela o bien ayudaba a alguno de sus hermanos o a 

su padre en la producción de loza. 

Sus hermanos siguieron la misma estrategia de combinar el 

trabajo extralocal con la alfarería para mantener a sus hijos, ya 

que como eran pequeños no podían ayudar en el taller. Como to-

dos trabajaban a ratos los utensilios de cocina, acordaron realizar 

quemas en común para completar la cantidad de loza requerida 

por horneada, así como comprar los materiales necesarios en 

conjunto para conseguir un mejor precio por mayoreo (barro, 

leña, greta) también salían juntos a vender a diferentes plazas de 

la región (Ocuituco, Yecapixtla, Yautepec, etcétera), y compartían 

los gastos del flete. La estrategia de combinar el trabajo artesanal 

con algún empleo extralocal duró muchos años, pero llegó el día 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 5 3

en que tanto el precio de la loza como los sueldos en los empleos 

extralocales bajaron. Ante esta situación tres de los hermanos de 

Juan emigraron a Estados Unidos7 en busca de nuevas opciones 

laborales. Juan quería unírseles pero su 

mujer lo disuadió porque precisamente 

en esos días el padre de ella falleció, 

heredándole un terreno. Esta herencia 

les permitió dejar el recinto patrilocal y 

construir una casa independiente, en la 

cual Juan construyó, al fondo del patio, 

un horno y un pequeño taller. Al principio trabajaba cazuela pero 

unos años más tarde,  asesorado por su primo, incursionó en la 

producción de  figuras decorativas –portarretrato, portaespejo, 

cruces, mariposas, flores de alcatraz y girasol en distintos tama-

ños y modelos, etcétera. Ganaba más e invertía menos en tiempo 

y dinero en la compra de material requerido para producir las 

figuras. Estas ventajas técnicas y productivas terminaron por 

convencer a Juan de dejar atrás la producción de utensilios, ya 

que además de las ventajas productivas ya mencionadas, podía 

comprar las figuras ya hechas para sólo decorarlas. Las compraba 

entre los vecinos alfareros de San Bartolo, Cohuecán o bien a los 

revendedores de piezas suntuarias provenientes de los talleres 

ubicados en la periferia de la ciudad de Cuernavaca.8 

Para decorar estas piezas Juan contrató a dos empleadas, 

además de contar con el apoyo de esposa e hijo en la ejecución 

de dicha fase. Mientras ellos pintan, él  prepara barro para hacer 

7 Los hermanos de Juan han ido a trabajar a 
Nueva York y Atlanta como meseros, lavaplatos 
y jardineros.

8 Se hacen otras figuras zoomorfas como: mari-
posas, pájaros, lagartijas; fitomorfas: manzanas, 
peras, flores, digamos girasoles, margaritas, y 
para Navidad se trabajan  angelitos, campanitas, 
esferas, arbolitos de navidad hechos de barro, 
entre otros. 



154 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

figuras, como  bases de  lámpara y pantallas, pedidos de distin-

tos  clientes; para entregar el monto requerido, periódicamente, 

Juan contrata a dos de sus hermanos en la manufactura: José 

Luis y Rodrigo le trabajan en los fines de semana solamente, 

dado que entre semana laboran como jardineros en sitios cerca-

nos al pueblo. Juan les paga a destajo y en una jornada de seis 

horas hacen aproximadamente  tres docenas, de manera que su 

ingreso diario oscila entre  140 y 200 pesos  al día.

Son muchas las reflexiones que se desprenden del caso ante-

rior, pero centrándonos en el tema de las relaciones de parentes-

co, en el desarrollo artesanal del taller de Juan podemos resaltar 

que la implementación de la estrategia de contratar mano de 

obra familiar remunerada y la compra de figuras ya hechas le ha 

permitido cambiar la producción a otro género cerámico. 

Cabe destacar que esto fue posible, también, gracias a la he-

rencia de su esposa, que permitió mudar de casa y construir un 

horno propio, y desde luego el apoyo de sus hermanos en la ma-

nufactura de figuras le ha permitido a Juan consolidar su taller; 

hecho curioso si tomamos en cuenta que sus hermanos, por ser 

mayores que él, en la infancia le enseñaron a hacer cazuela y hoy 

en día fungen como sus trabajadores de fin de semana. Desde 

luego, esta contratación es conveniente para Juan, pero también 

para sus hermanos, ya que pueden obtener un ingreso que com-

plementa lo que perciben como jardineros y a su vez fortalecen 

el sentido de mutuo apoyo que se brindan por ser hermanos. 

Esta solidaridad fincada en el principio agnaticio, varones empa-



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 5 5

rentados de manera consanguínea y descendientes de un mismo 

ancestro en común, se manifiesta en expresiones cotidianas, 

donde se reconoce la calidad de la factura de los enseres de sus 

hermanos, o como Juan lo expresa:  

Los hermanos Toscano estamos unidos de por vida porque 

todos comimos del mismo horno desde mis abuelos y hasta 

de más antes y estamos comprometidos a apoyarnos entre 

nosotros para seguir en esto de la loza. 

Pese a este principio de solidaridad y apoyo mutuo “incondicio-

nal”, estas relaciones laborales fincadas en el parentesco no están 

exentas de  conflictos, hecho que se manifiesta en la tendencia 

de muchos talleres por separar el  ámbito doméstico del laboral; 

tendencia que nos da cuenta de una posible transición de  una 

producción familiar de baja tecnificación a una semiindustrializada 

(Narotzky, 1988), la cual ha sido favorecida por el desarrollo de es-

trategias productivas, tales como la contratación de mano de obra 

extrafamiliar y el desarrollo de una incipiente maquila a domicilio.

Si bien el taller de Juan ejemplifica la transición de un género 

productivo a otro, en Tlayacapan hay artesanos que han preferido 

mantenerse en la producción de los enseres de cocina, género ce-

rámico en el que, por cierto, no se ha registrado ninguna de estas 

estrategias e idóneamente suele preservarse la ubicación del taller 

en el mismo recinto doméstico, hecho que favorece la participación 

de un círculo grande de parientes en las actividades cotidianas, 



156 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

entre otras el quehacer artesanal, y favorece la enseñanza del 

oficio entre los varones menores de casa. Por otra parte, este caso 

nos muestra la importancia que tiene el número de  integrantes 

masculinos en el trabajo alfarero: el hecho de haber tenido un 

solo hijo varón, no le permitió a Juan dedicarse a la producción de 

enseres de gran tamaño, dado que técnicamente su elaboración 

requiere de  más mano de obra familiar masculina.

Es importante resaltar que en Tlayacapan los jóvenes proce-

dentes de familias alfareras prefieren hacer figuras en lugar de 

enseres, por varios factores: uno es que se trata de un proceso 

productivo más sencillo y menos costoso en cuanto a material, 

trabajo y tiempo, y por lo mismo permite a muchos de ellos com-

paginar el trabajo artesano con el estudio o bien con la ejecu-

ción de algún empleo temporal de medio tiempo, básicamente 

trabajos relativos al sector servicios (ayudantes de albañilería, 

plomería, jardinería, mozos, cargadores…). 

Aunado a lo anterior, la explosión demográfica en México 

dificulta la  posibilidad de los padres para heredar un patrimo-

nio a sus hijos, por ejemplo un terreno donde ubicar un taller y 

espacio suficiente para poner a secar los enseres, mientras que 

comprar figuras cocidas exenta al artesano de requerir de un 

horno y espacio, y concentrase solamente en la decoración y 

venta. El ejemplo nos muestra la importancia del principio agna-

ticio y el patrilinaje en la continuidad del oficio alfarero. Ahora 

veamos cómo son las cosas en la segunda entidad de nuestro 

análisis comparativo.



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 5 7

La producción de enseres de 

cocina: una tradición alfarera 

de Amozoc, Puebla

Amozoc de Mota se localiza a 18 kilómetros al oriente 

de la ciudad de Puebla. La entidad es conocida por su 

trabajo de espuelas y joyería en plata, la 

herrería y la alfarería.9 Amozoc goza de 

gran reconocimiento por la calidad de 

sus enseres, sobre todo los cazos para 

preparar el mole poblano y las cazue-

las para hacer el arroz que acompaña 

a dicho platillo: se trata de utensilios 

representativos de la tradición culina-

ria poblana, cuyo consumo abarca no 

sólo a quienes hacen estos utensilios, 

sino que se considera el platillo que re-

presenta la autenticidad de la comida 

mexicana a nivel nacional y extranjero.10 

Se trabajan piezas de  gran tamaño 

–cazuelas, cazos y ollas para preparar 

alimentos con una capacidad que oscila 

entre 7 y 30 kg– y en menor proporción 

se hacen estos utensilios de tamaño 

mediano (menor a 7 kg) hasta juguete-

ros y en muy pequeña proporción se hacen jarros con capacidad 

desde un cuarto hasta 5 litros, mientras que la producción de 

9 Amozoc de Mota hace alusión al nacimiento de 
Alonso de Mota y Escobar,  quien en  1546  fue 
arzobispo de Puebla. La etimología de la palabra 
Amozoc es nahua: de amo = negación y zoquitl 
= lodo, que significa “lugar donde no hay lodo”; 
curioso nombre si tomamos en cuenta que se trata 
de una entidad donde se hacen enseres de barro. 
Los alfareros se proveen de barro en las minas 
cercanas a la sierra y en las  faldas meridionales 
del volcán La Malinche. Limita al norte con el 
municipio de Puebla y Tepatlaxco de Hidalgo; 
al sur con Cuautinchán; al oriente con los 
municipios de Tepatlaxco y Acajete, y al poniente 
con el municipio de Puebla. Sus coordenadas 
geográficas 18º 00’30” y 19º 12’ 12”, de latitud 
norte, y meridianos º  59’18” y 98º 08’ 42”, de 
longitud occidental.

10 Iniciamos nuestro estudio en Amozoc, en julio 
del 2011. De los 89 talleres alfareros registrados 
según la Unión Artesana de la entidad, hemos 
visitado 30 talleres y en 15 de ellos realizamos 
entrevistas a profundidad con la técnica de 
historia de vida; para conocer a fondo las pautas 
culturales realizamos 30 entrevistas generales, 
y hemos elegido10 talleres y entrevistado a 30 
artesanos mediante la técnica de historia de vida 
para conocer su trayectoria como artesanos y el 
desarrollo de su respectivo taller. 



158 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

anafres y comales quedó en el pasado porque ya muchas fami-

lias utilizan estufa. Algunos de los alfareros que hacen enseres 

trabajan objetos rituales (incensarios y candelabros) que se uti-

lizan para la decoración de las ofrendas en la celebración de 

Todos Santos. 

Si bien nuestro estudio se centra en los productores de en-

seres, es importante mencionar que en la entidad se trabajan 

también figuras zoomorfas y antropo-

morfas, las cuales conforman conjuntos 

escultóricos, como por ejemplo naci-

mientos (para vender en las fiestas de-

cembrinas),11 y en pequeña proporción 

juguetes de barro –carritos, alcancías, 

ocarinas en forma de animal, árbol de 

la vida, etcétera.12 

Cabe aclarar que a diferencia de 

Tlayacapan, el género de las figuras se 

desarrolló de manera muy indepen-

diente al de los utensilios de cocina y 

en el pueblo  quienes trabajan enseres 

no hacen figura y viceversa, salvo casos 

excepcionales que hemos registrado de 

productores de enseres que han incursionado en la producción de 

figura, pero al parecer no han sido del todo exitosos, hasta ahora.

De acuerdo a lo anterior, se puede afirmar que la producción 

de enseres, en el caso de  Amozoc, es una especialización pro-

11 Los nacimientos de Amozoc son famosos en el 
estado de Puebla e incluso se venden en plazas 
de otros estados. Hay algunos que se hacen de 

pasta, en lugar de barro, por ser más económicos. 
Hay además artesanos especializados en hacer 

figuras navideñas grandes, de un metro y medio 
de altura, para adornar grandes jardines, patios de 

los atrios, terrazas. En estos talleres es usual que 
se contraten hombres para moldear  las piezas, y  

mujeres para decorar  las figuras. 

12 Uno que otro alfarero hace figuras decorativas 
que revisten la forma de calavera –antropomorfas, 

como las catrinas, o zoomorfas, como la un perro 
con forma de calavera–, los cuales se venden 

por  mayoreo a quienes los ensamblan para 
montar diversas escenificaciones relativas a la 

vida cotidiana (una familia cocinando); pasajes 
rituales (una pareja de novios), entre otras, que se 
venden, sobre todo, en tiendas de artesanías para 

el turismo, en vísperas de la celebración de los 
Fieles Difuntos. 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 5 9

ductiva que además observa cierto grado de desarrollo técnico 

y organizativo, manifiesto en el desarrollo de complejas estra-

tegias, entre las cuales sobresalen: 1) la contratación de mano 

de obra extrafamiliar remunerada, 2) la tendencia, cada día más 

clara, por separar el taller del  ámbito doméstico a una área 

independiente, 3) la compra-venta de piezas en crudo, 4) la ma-

quila a domicilio, y 5) una compleja fragmentación del proceso 

productivo, sustentada en una división del trabajo altamente es-

pecializada, en la que unos realizan la manufactura y otros llevan 

a cabo la cocción y venta de los utensilios.   

A pesar del avance de estas relaciones capitalistas en la orga-

nización del trabajo artesanal, prevalece el  modelo de la familia 

patriarcal como la infraestructura del quehacer artesanal, en el 

que tanto el principio de descendencia unilineal vía paterna, el  

patrilinaje, así como el principio agnati-

cio subyacen en el aprendizaje y el de-

sarrollo del oficio alfarero.13

La especialización en la división del 

trabajo, para la ejecución de las fases 

que integran el proceso productivo, ha llevado a una reafirma-

ción de la masculinización del oficio, la cual se manifiesta en la 

existencia de dos tipos de alfarero. Uno es el dueño de horno, 

quien posee los conocimientos técnicos para supervisar la ejecu-

ción de cada una de las fases. Cuenta con los recursos materiales 

–horno, taller, herramientas de trabajo y solvencia económica 

para cubrir los gastos de producción–, llámese la contratación 

13 En la venta de los enseres participan un sinfín 
de intermediarios procedentes tanto del estado 
de  Puebla como de estados  vecinos –Tlaxcala, 
Veracruz y Oaxaca–, acaparadores que rematan 
en plazas de diferentes circuitos comerciales 
regionales.



160 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

de mano de obra o la compra de piezas crudas, así como huma-

nos, esto es, mano de obra familiar disponible para el trabajo 

artesano. El dueño de horno lleva a cabo la venta de los uten-

silios a través de intermediarios (venta por  mayoreo y medio 

mayoreo) y si cuenta con algún vehículo sale a rematar su loza a 

las plazas cercanas a la entidad.  

El otro tipo de alfarero es el trabajador especializado en ejecu-

tar las fases relativas a la manufactura, de ahí que se le nombre 

manufacturador. Se concentra en la hechura de los enseres y los 

vende crudos a algún dueño de horno. Se concretan en esta fase 

porque carece de los medios para realizar la cocción –horno, sol-

vencia económica para pagar material y mano de obra, dificultad 

para salir a vender y desconocimiento técnico para esmaltar y 

quemar. Aquellos manufactura-

dores que se especializan en hacer 

incensario y candelabro utilizan el 

torno para su elaboración; de ahí 

que se les conozca como torneros.14

La contratación de los trabaja-

dores puede ocurrir de dos formas. 

Una cuando el manufacturador se 

desplaza al taller del dueño de horno, quien le provee de barro 

y herramientas. El otro trabajador  manufactura las piezas en su 

casa porque cuenta con los medios para hacerlo –espacio, barro 

y moldes–; digamos que se trata de un tipo de  contratación 

de maquila a domicilio a través de la cual el trabajador entrega 

14 Algunos dueños de horno, además de enseres, mandan 
hacer  objetos rituales –candelabro e incensario– con 
algún tornero; esta combinación productiva, se dice 
procede de los talleres de la ciudad de Puebla. Pocos 
artesanos  trabajan la cerámica ritual por su elevado 

costo de elaboración (esmalte y dos quemas), e incluso 
se necesita tener un segundo horno con compuerta 

para realizar la segunda quema. Pese a su alto costo de 
producción e inversión de trabajo y grado de dificultad, 

los artesanos  siguen haciéndolas porque arrojan una 
significativa ganancia anual. 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 6 1

cierta cantidad de piezas crudas, semanalmente, a uno o varios 

dueños de horno según la demanda. 

Y en el último peldaño de estos trabajadores tenemos al téc-

nico que se encarga de la cocción, el hornero, un varón, por lo 

general joven, que tiene la fuerza física necesaria para cargar y 

acomodar los enseres en el horno, además de tolerar la  conta-

minación que se desprende al momento de la cocción. Se trata 

de un técnico que puede o no estar familiarizado con el trabajo 

artesanal, aunque por lo general desconoce el proceso de su 

elaboración y no necesariamente procede de familias alfareras. 

Gana por cocción entre 300 y 600 pesos según el tamaño de 

horno y la cantidad de piezas por horneada, y suele trabajar para 

varios dueños de horno. 

Como podemos apreciar, esta especialización en la división 

del trabajo descansa en criterios como la edad, los conocimien-

tos técnicos, los recursos económicos y humanos del artesano, 

mismos que a lo largo del ciclo vital van cambiando, y nos da 

cuenta de la compleja jerarquización económica y laboral que 

caracteriza al gremio alfarero; esto a su vez ha conllevado al 

desarrollo de complejas relaciones laborales a nivel intragéne-

ro masculino, llámese dueño de horno-manufacturador o bien 

dueño de horno-hornero, las cuales en ocasiones se establecen 

entre parientes ya sea colaterales, afines y en más de los casos 

entre  hermanos.

Si bien es cierto que el oficio de hacer enseres es particularmen-

te masculino, en ocasiones los dueños de horno contratan mujeres 



162 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

para el día de la quema en tareas como esmaltar, limpiar y acarrear 

enseres y leña, descargar el horno y acomodar las piezas, entre 

otras.  Además, en el pueblo existen algunas mujeres que carecen 

del apoyo económico de un varón, como viudas, solteras, madres 

sin cónyuge –quienes para generar ingresos hacen enseres peque-

ños y medianos (de una capacidad que oscila desde 15 mililitros 

hasta cuatro litros) para vender en crudo a precios verdaderamen-

te irrisorios. El bajo precio de estas piezas resulta atractiva para el 

dueño de horno, quien invirtiendo una mínima cantidad aumenta 

la variedad de sus piezas a ofertar en el  mercado.

Esbozada la complejidad técnica y laboral que caracteriza la 

producción de  enseres, ejemplificamos a continuación la impor-

tancia del principio agnaticio en la generación y consolidación 

de un taller, en el que un hermano funge como dueño de horno 

y otro como maquilador, en un acuerdo que beneficia a ambos.

José Simón y Valentín González 

Soledad: el principio agnaticio 

en la producción alfarera

José Simón González  aprendió el oficio alfarero de su 

padre y de su abuelo paterno. Desde niño, él y sus her-

manos –Próspero, Valentín, Eusebio, Raymundo y Alan– apren-

dieron a hacer cazos y cazuelas, y dada la pobreza en que vivían 

con dificultades cursaron algunos años de  primaria.  

Durante su adolescencia fueron manufacturadores de ense-

res de su padre. Y en la juventud, conforme se fueron casando 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 6 3

y siguiendo la tradición de la residencia patrilocal, su padre le 

dio a cada hijo un pequeño terreno adjunto a la casa para que 

cada uno hiciera un cuarto donde habitar y adecuar un sitio para 

hacer loza.  	

Bajo esta forma de residencia, los hermanos ya casados y sus 

respectivos hijos compartieron durante varios años un mismo 

patio, donde se llevaban a cabo diversas actividades cotidianas. 

Compartían el mismo horno, compraban materia prima (leña, 

greta, barro) en conjunto para obtener precio por mayoreo; si 

bien cada uno manufacturaba sus piezas, se ayudaban además 

de hacer quemas en conjunto. 

En estas condiciones de escasos recursos lo que podía pro-

ducir cada hermano era muy poco, y como todos tenían niños 

resolvieron salir en busca de empleo fuera del pueblo; en sus 

ratos libres hacían algo de loza o bien ayudaban a su padre a 

trabajar sus cazos. 

Raymundo, por ejemplo, trabajó de obrero en una fábrica 

textil. Eusebio desempeñó varios empleos de mozo en distintas 

tiendas de autoservicio y de preferencia en aquellos donde le 

dieran seguro social y contar con este apoyo para la salud de su 

familia; así, por ejemplo, ahora trabaja en la tienda departamen-

tal “Elektra” y en sus ratos libres ayuda a sus hermanos, José y 

Valentín, en la producción de loza.

José trabajó de albañil y como ayudante de electricista para 

sacar adelante a la incipiente familia, pero en cuanto llegó la 

adolescencia de los hijos y por lo tanto estaban aptos para hacer 



164 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

loza, retomó la alfarería. Valentín también tuvo su trayectoria 

ocupacional fuera del  pueblo; trabajó de obrero en distintas 

fábricas tanto en Puebla como en Tlaxcala, y en ocasiones fue 

peón de albañil. Aunque estaba muy ocupado siempre fue el 

brazo derecho de su padre en la tarea de la cocción, experiencia 

que más tarde le permitió consolidarse como dueño de horno. 

Afortunadamente su mujer es maestra y le ayuda con los gastos 

en casa, lo que le permitió ahorrar para comprar una camione-

ta con la que sale a vender enseres a las plazas cercanas como 

Tepeaca y San Martín Texmelucan. Además, con el vehículo, Va-

lentín puede salir a vender porque no tiene hijos varones, es 

decir, no necesita quedarse en el pueblo a enseñar el proceso de 

manufactura de la loza.  

En cambio, la situación económica y familiar de José es muy 

distinta. Tiene cuatro hijos: Teresa, que ya se casó y vive apar-

te, José de 19 años, Antonio de 17 y Óscar de 13. José declara 

tener un fuerte compromiso moral de inculcar a sus hijos tanto 

el legado de conocimientos de su padre, como el oficio, porque 

adquirir el conocimiento alfarero les permitirá contar con un res-

guardo ocupacional. Este compromiso de enseñar a sus hijos los 

secretos técnicos de hacer cazos y cazuelas dificulta a José salir a 

vender o quedarse como dueño de horno, es decir, básicamente 

no hace enseres sino que los compra en crudo o bien contrata 

manufacturadores. 

José y Valentín no tienen horno porque su padre sigue usan-

do el del abuelo y ninguno de los dos tiene un taller montado 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 6 5

porque carecen de espacio suficiente para hacerlo, por lo que 

rentan el de un alfarero ya difunto, cuya viuda les cobra 1200 

pesos semanales por el uso del horno y dos cuartos equipados 

con tornos y moldes. 

Hoy en día trabajan bajo un convenio en el que ambos resul-

tan beneficiados. Entre los dos pagan la renta. José compra el 

barro, hace las piezas con la ayuda de sus hijos y las vende en 

crudo a Valentín, quien se encarga de comprar el material nece-

sario para esmaltar y quemar. Prefiere comprar a su hermano no 

sólo para ayudarlo sino porque garantiza una entrega periódica, 

semanal, y la calidad de las piezas, lo cual disminuye las pérdidas 

al momento de la cocción. 

Y por su parte José prefiere venderlas a su hermano porque 

puede pedirle pagos por adelantado por su loza cruda, aunado 

a que venderla en ese estado le permite ahorrarse la inversión en 

el material para esmaltar y vender semanalmente le garantiza un 

ingreso fijo, o como José lo expresa: 

En esto de los cazos uno no tiene tiempo para todo. Antes 

en la época de mis padres uno de hijo trabajaba con el 

papá desde chico: hacíamos, quemábamos y vendíamos 

entre todos, mis hermanos y mí apá. Pero los tiempos han 

cambiado, ya todo es más rápido. A mí me conviene hacer 

y vender las piezas crudas. No puedo salir del pueblo por-

que mi esposa anda malita. Y tengo tres hombrecitos, si 

me salgo, ¿quién les va a enseñar hacer cazos? La cosa no 



166 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

es igual para todos. Mi hermano Valentín en cambio tiene 

niñas: sólo dos y además están chiquitas, digamos no tie-

ne el compromiso de enseñarle a nadie, y además tienen 

su camionetita pa´salir a vender, y eso deja más ganancia. 

Aunque le diré, los que queman tienen pérdidas también. 

No falta que los cazos se quebren mientras se queman o 

en el camino, y luego es gasto esmaltar por el costo del 

material A mí me va mejor vendiendo en crudo porque 

no gasto, sólo pongo mi trabajo y no descuido enseñarles 

esto que nos dieron mis abuelos a mis hijos, que a como 

están los trabajos nadie sabe si el día de mañana lo vayan 

a necesitar. Y si ya le digo es conveniencia de los dos que 

unos hagan y otros salgan a vender, porque si uno quiere 

las dos cosas, como salir lleva tiempo, entonces avanza 

uno poco en hacer, y prefiero venderla a mi hermano y 

así …¡naiden me tima con el pago de mi trabajo!… (José 

González Soledad, noviembre del 2010).

El testimonio de José nos deja clara la lógica laboral que sub-

yace entre los productores, en este caso hermanos, donde cada 

uno se ve beneficiado en términos productivos y comerciales, y 

bajo el  principio agnaticio se apoyan mutuamente para que en 

función de sus prerrogativas familiares y económicas cada quien 

se vea favorecido. La preocupación de José por inculcar el oficio 

a sus hijos se visualiza como un legado familiar de no dejar a un 

lado lo que le enseñaron sus ancestros, laboralmente hablando, 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 6 7

y nos da cuenta del papel que tiene la alfarería como resguardo 

ocupacional. 

Algunas reflexiones en torno 

al futuro del  modelo familiar 

patriarcal en la transmisión del 

oficio artesanal

El peso que tiene el modelo familiar patriarcal en la or-

ganización del trabajo artesanal, en las entidades alfare-

ras de Tlayacapan y Amozoc, nos muestra el papel protagónico 

del varón en el oficio a través de tres relaciones de carácter 

intergénero masculino, a saber: 1) el vínculo padre-hijo; 2) la 

relación entre hermanos, y 3) la relación de los hermanos frente 

al padre.

A pesar de sus importancia, dichas relaciones no  tienen el 

mismo peso en el caso de cada taller, dado que otros factores in-

tervienen en la organización del trabajo y, como podemos apre-

ciar, en los casos etnográficos la composición sociodemográfica 

del hogar en cada etapa del ciclo vital, esto es, la  cantidad y 

cualidad genérica de la fuerza de trabajo familiar va cambiando, 

así como los recursos materiales de cada taller. Así las cosas, 

los recursos humanos se van modificando una y otra vez, por lo 

que podemos concluir que las relaciones de parentesco no son 

estáticas como solía plantearse desde la vertiente clásica de la 

antropología funcionalista (Fishburne y Yanagisako, 1987), sino 

que cambian y se adecuan al contexto sociocultural. 



168 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

Aunado a lo anterior, podemos concluir que los factores téc-

nicos juegan un papel importante en la capacidad del alfarero 

para mantenerse activo en el oficio y favorecer su  continuidad 

como baluarte laboral familiar de una a otra generación. No 

obstante, es importante mencionar que el desarrollo de ciertas 

estrategias técnicas,  como la compra-venta de objetos crudos 

y la contratación de mano de obra extrafamiliar remunerada, 

pueden aminorar el papel de las relaciones de parentesco en la 

enseñanza y generación de un taller, dando cabida al desarrollo 

de relaciones laborales no sustentadas en el  parentesco y a un 

mayor desmantelamiento del autoaprovisionamiento como fun-

ción cultural tradicional de los oficios artesanos. 	

Dicho distanciamiento de la lógica del autoabasto se mani-

fiesta en un sinfín de procesos entre los cuales resaltan dos de 

ellos, tanto en Amozoc como en Tlayacapan. Un rasgo que así 

lo constata es la tendencia a separar el espacio laboral, el taller, 

del  ámbito doméstico. En parte esto se debe al incremento de 

la incapacidad de los padres para heredar a todos sus hijos un 

pedazo de terreno, dado el notorio incremento de la población. 

Otro factor que influye en esta modalidad obedece a la influen-

cia que acarreó consigo una serie de cambios en el estilo de 

vida; así por ejemplo entre los jóvenes se observa una preferen-

cia por la residencia neolocal y en consecuencia la disminución 

de un contigente considerable de parientes en la realización de 

diversas tareas cotidinas, entre otras, las laborales, como, preci-

samente, la alfarería.



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 6 9

Lejos de poner punto final a la discusión académica en tor-

no a la diferenciación entre hogar, identificado más bien con 

cuestiones productivas, o sea maneras de generar ingresos, en 

contraposición a grupo doméstico, que priveilegia las tareas re-

productivas como la crianza de los hijos (Naroztky, 1988; Fish-

burne y Yanagisako, 1987), nuestra propuesta es que las nuevas 

formas de residencia y la preferencia por ubicar el taller, aparte 

del hogar, vendrán a replantear la usual socialización de los va-

rones al quehacer artesanal en el que diversos parientes –cola-

terales, laterales, afines– solían tomar parte y se agudizará aún 

más la tendencia a fragmentar el proceso productivo, de forma 

tal que unos artesanos conozcan sólo cierta parte del mismo, 

por ejemplo manufacturar, y otros se concentren en el resto del 

proceso, llámese decorar o quemar los objetos cerámicos. 

Así, podemos ver que la lógica laboral alfarera observa no 

sólo aspectos grupales y familiares en la transmisión del oficio, 

sino también un aprendizaje más contreñido a las habilidades 

individuales de cada artesano. Los aspectos de sesgo grupal son 

sedimentos organizativos que subyacen de la concepción del 

trabajo como algo grupal y familiar propio, de una lógica eco-

nómica enfocada al autoabasto que caracterizó a las sociedades 

rurales (Good, 2005: 277-279). Mas en las entidades alfareras de 

nuestro análisis vimos cómo la disposición personal del artesano 

influye también en el desarrollo artesanal; aunque curiosamente 

esta capacidad individual  se encuentra delimitada por factores 

que denotan la importancia del trabajo, concebido como algo 



170 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

grupal, y nos referimos al papel del patrilinaje y el agnado en la 

capacidad del artesano o de los artesanos para generar un taller.  

Si bien esta actitud personal de los artesanos es relevante 

en la continuidad de la alfarería como alternativa ocupacional, 

existen otros factores socieconómicos que conllevan cambios en 

las prácticas culturales relativas a la residencia, herencia y des-

cendencia que, al ser trastocadas, vendrán a cuestionar algunas 

de las funciones culturales del modelo familar patriarcal en la 

preservación de la artesanía como alternativa ocupacional. Dos 

factores sobresalen en el caso de las entidades analizadas. Uno 

se refiere a la oferta de nuevas formas de  pertenencia social –

escuela, clubes deportivos, asociaciones religiosas, entre otras–, 

que replantean entre los jóvenes la fuerza corporativa del patri-

linaje y el agnado. Y otro factor que sobresale es la disminución 

de la residencia patrilocal posmarital, ya sea por la falta de recur-

sos del padre para heredar a todos sus hijos un pedazo de tierra 

o por una preferencia cultural a la residencia neolocal (Sands-

trom, 2005: 142),  y con ello la notable menor participación 

de los parientes en las actividades cotidianas, como el trabajo 

artesanal, por lo que a futuro la enseñanza del oficio, así como 

la consolidación de los talleres artesanos, dependerá no necesa-

riamente de relaciones laborales sustentadas en el parentesco.

 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 7 1

Anexo 1

Características productivas y familiares en los talleres alfareros

de Tlayacapan y Amozoc
Tlayacapan Amozoc Tlayacapan Amozoc Observaciones

Sobre la alfarería Sobre la alfarería Principios fami-

liares y trabajo

Principios fami-

liares y trabajo

Antecedentes 

prehispánicos de 

la producción de 

enseres para el 

intercambio y el 

autoconsumo. 

Antecedentes 

prehispánicos de 

la producción de 

enseres para el 

intercambio y el 

autoconsumo.

Antecedentes 

prehispánicos: 

sistema fami-

liar cognaticio. 

Filiación tanto 

materna como 

paterna. Matri-

monio grupal.

Antecedentes 

prehispánicos: 

sistema fami-

liar cognaticio. 

Filiación tanto 

materna como 

paterna. Matri-

monio grupal.

Desde tiempos 

prehispánicos 

antecedentes 

del principio 

agnaticio en el 

cumplimiento de 

diversos compro-

misos relativos a 

la vida cotidiana.

Época colonial: 

se añade la 

producción de 

tinas, lebrillos y 

recipientes para 

almacenar agua.

Época colonial:

incremento de 

la producción 

enseres para 

el proyecto 

fundacional de la 

ciudad de Puebla 

de los Ángeles, 

para abastecer

la demanda en

Época colonial: 

se introduce el 

sistema familiar 

patriarcal y  la 

descendencia se 

traza de manera  

unilineal, vía pa-

terna. Matrimo-

nio no grupal.

Época colonial: 

se introduce el 

sistema familiar 

patriarcal y  la 

descendencia se 

traza de manera  

unilineal, vía pa-

terna.  Matrimo-

nio no grupal.

La figura mas-

culina se torna 

como la prota-

gónica y la mujer 

funge en tanto 

cónyuge del 

varón.



172 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

Tlayacapan Amozoc Tlayacapan Amozoc Observaciones

la zona rural y 

urbana.

Desde el 2000 

se desarrolla la 

producción de 

piezas suntuarias 

con base en los 

conocimientos 

de la producción 

de enseres y por 

efecto de la pro-

moción turística 

de la entidad, 

así como de su 

posible desarro-

llo como centro 

de acopio y 

redistribución de 

objetos

cerámicos.

Desde la década 

de 1930 se 

desarrolló el 

género cerámico 

de las figuras 

decorativas, 

independiente a 

la producción 

de enseres. 

El sistema 

familiar 

patriarcal 

es la base 

organizativa del 

trabajo alfarero. 

Hombre a la 

vanguardia del 

trabajo alfarero. 

El sistema fami-

liar patriarcal es 

la base organiza-

tiva del trabajo 

alfarero. Hombre 

a la vanguar-

dia del trabajo 

alfarero.

En Tlayacapan 

las estrategias 

son opcionales. 

En Amozoc las 

estrategias son 

una constante en 

todos los talleres 

y observan un 

alto grado de 

desarrollo.

Tlayacapan 

alfarería

Amozoc 

alfarería

Tlayacapan,

aspectos

familiares

Amozoc, 

aspectos

familiares

Observaciones

Desarrollo inci-

piente de

Fuerte desarrollo 

de fragmenta-

Principio agnati-

cio importante

Principio agnati-

cio importante



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 7 3

Tlayacapan Amozoc Tlayacapan Amozoc Observaciones

estrategias 

productivas en la 

producción de fi-

gura; compra de 

piezas cocidas, 

contratación de 

mano de obra 

para decoración

y manufactura.

ción, proceso-

productivo de 

los enseres por 

medio de estra-

tegias: maquila a 

domicilio,

compra de loza 

cruda, contrata-

ción de fuerza

de trabajo.

en la genera-

ción de un taller 

artesano. La di-

versificación pro-

ductiva se vuelve 

una opción para 

los artesanos: 

trabajar sólo 

enseres, trabajar 

estas piezas y la 

figura decorati-

va, o abandonar 

los enseres y 

hacer sólo piezas 

suntuarias.

en la gene-

ración de un 

taller artesano. 

Principio agna-

ticio favorece la 

especialización 

en la división del 

trabajo; unos 

manufacturan y 

otros sólo que-

man y venden.

Hasta la década 

de 1970 la mujer 

era alfarera, 

hacía enseres 

chicos y media-

nos. Ahora sólo 

ayuda de manera 

secundaria en la 

producción de 

enseres grandes.

Hasta la década 

de 1970 la mujer 

era alfarera, 

hacía enseres 

chicos y media-

nos Ahora sólo 

algunas siguen 

haciendo loza 

y la venden en 

crudo a los

Bajo el sistema 

familiar patriar-

cal la herencia 

se centra en el 

varón, a veces 

con preferencia 

en el último hijo. 

Se considera he-

rencia  el saber 

artesano.

Bajo el sistema 

familiar patriar-

cal la herencia 

se centra en el 

varón, a veces 

con preferencia 

en el último hijo. 

Se considera he-

rencia  el saber 

artesano.

En ambas 

entidades los 

padres obser-

van dificultades 

para  heredar un 

terreno suficiente 

a sus hijos para 

montar un taller. 

Aminora la prácti-

ca de la resi-



174 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

Tlayacapan Amozoc Tlayacapan Amozoc Observaciones

Algunas muje-

res venden su 

mano de obra a 

los dueños para 

decorar figuras 

suntuarias.

que tienen horno 

para quemar.

Toman parte en 

la enseñanza 

del oficio todos 

los parientes 

masculinos del 

linaje, aunque el 

vínculo padre-

hijo es el más 

importante.

Toman parte en 

la enseñanza 

del oficio todos 

los parientes 

masculinos del 

linaje, aunque el 

vínculo padre-

hijo es el más 

importante.

dencia patrilocal. 

Ambos factores 

desfavorecen  la 

enseñanza del 

oficio y la parti-

cipación de los 

parientes mascu-

linos del linaje en 

dicho proceso de 

aprendizaje.

BIBLIOGRAFÍA

Arias, Patricia. Del arraigo a la diáspora. Dilemas de la familia rural, Méxi-

co, Universidad de Guadalajara, cucsh, Porrúa, 2009.

 	 “El mundo de los amores imposibles. Residencia y herencia en la so-

ciedad ranchera”, en David Robichaux (comp.) Familia y parentesco en 

México y Mesoamérica, tomo II, México, Universidad Iberoamericana, 

2005, pp. 547-561.

Churchill, Nancy.“Espacio e historia hegemónica en Puebla de los Ánge-

les”,  Revista bajo el volcán, año 2, núm. 2, primer semestre, México, 

2001, pp. 45-66.

Fishburne Collier, Jane y Sylvia Yanagisako Junko.“Toward a Unified Analysis 

of Gender and Kinship”, en  Jane Collier y Sylvia Yanagisako Junko 

Gender and Kinship: Essays toward a United Analysis, Stanford Uni-

versity Press,1987, pp. 1-50.



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 7 5

Garibay, Ángel María. Historia general de las cosas de la Nueva España, 

escrita por Fray Bernardino de Sahagún, México, Porrúa, 1982.

Good, Catherine.“Trabajando juntos como uno: conceptos nahuas del 

grupo doméstico y de la persona” en David Robichaux, Familia y pa-

rentesco en México y Mesoamérica, tomo II. México, Universidad Ibe-

roamericana, 2005, pp. 275-294.

Kellogg, Susan.“Familia y parentesco en un mundo mexica en transfor-

mación”, en David Robichaux (comp.) Familia y parentesco en México 

y Mesoamérica, tomo II. México, Universidad Iberoamericana, 2005, 

pp. 99-138.

Mies, María. “Dinámica de la división sexual del trabajo y la acumulación 

de capital. Las trabajadoras del encaje de Narsapu, India”,  en Floren-

cia Peña Saint Martin (ed.) Estrategias femeninas ante la pobreza: el 

trabajo domiciliario en la elaboración de prendas de vestir, México, 

inah, 1998, pp. 31-53.

Moctezuma Yano, Patricia. “La diversificación productiva en la alfarería de 

Tlayacapan, Morelos” en Kim Sánchez, Lilian González, Patricia Moctezuma

et al. Actores, escenarios y representaciones en el mundo global. México, 

Universidad Autónoma de Morelos, Plaza y Valdés, 2009, pp. 247-285.

	 Artesanos y artesanías frente a la globalización: Zipiajo, Patamban 

y Tonalá. México, fonca, El Colegio de San Luis y el Colegio de Mi-

choacán, 2002. 

	 “La cerámica de Cocucho: un caso de revaloración cultural y mer-

cantil”, en Eduardo Williams y Weigand, Phil, Estudios cerámicos en 

el occidente y norte de México, El Colegio de Michoacán, Instituto 

Michoacano de Cultura, México, 2001, pp. 343-406.



176 LA VENTANA, NÚM. 36 / 2012

	 “Las alfareras de Patamban: obstáculos en la producción y el co-

mercio de la loza”, en Gail Mummert y Luis Alfonso Ramírez (eds.) 

Rehaciendo las diferencias, México, El Colegio de Michoacán y la 

Universidad de Yucatán, 1998, pp. 73-101.

	 ”Patamban una tradición alfarera”, Relaciones núm. 57, México,  El 

Colegio de Michoacán, 1994, pp. 99-114.

Narotzky, Susana. “El trabajo de la mujer: actividades industriales do-

miciliarias”, en Trabajar en familia. Mujeres, hogares y talleres, 

España, Ediciones Alfons El Magnanim, 1988, pp.51-87.

Philip, Arnold, “The Organization of Refuse Disposal and Ceramic Pro-

duction within Contemporary Mexican Houselots”, American An-

thropologist, 92 (4), 1990, pp. 915-932.

	 “Domestic Ceramic Production and Spatial Organization: A Mexi-

can Case Study in Ethnoarcheology”. Cambridge , Cambridge Uni-

versity Press, 1991.

Robichaux, David,  “El sistema familiar mesoamericano: testigo de una 

civilización negada”, en Guillermo de la Peña y Luis Vásquez (coord.) 

La antropología sociocultural en el México del milenio, México, ini, 

conaculta, fce, 2002, pp. 107-161.

	 “Principios patrilineales en un sistema bilateral de parentesco: 

residencia, herencia y sistema familiar mesoamericano”, en David 

Robichaux (comp.) Familia y parentesco en México y Mesoamérica, 

tomo II, México, Universidad Iberoamericana, 2005, pp.167-272.

	 “¿Dónde está el hogar? Retos metodológicos para el estudio del 

grupo doméstico en la Mesoamérica contemporánea” en David 



P A T R I C I A  M O C T E Z U M A  Y A N O 1 7 7

Robichaux (comp.) Familia y parentesco en México y Mesoamérica, 

tomo II, México, Universidad Iberoamericana, 2005, pp. 295-329.

Rojas, Teresa, “La cerámica contemporánea de Tlayacapan  Morelos”,  

Anales de Antropología, vol.10, México, 1973, pp. 242-264.

Safa Barraza, Patricia y Jorge Aceves Lozano, Relatos de familias en situa-

ciones de crisis: memorias de malestares y construcción de sentido, 

México, Publicaciones de la Casa Chata, ciesas, 2009.

Sandstrom, Alan. “Grupos toponímicos y organización de casas entre 

los nahuas del norte de Veracruz”, en David Robichaux (compilador) 

Familia y parentesco en México y Mesoamérica, tomo II, México, 

Universidad Iberoamericana, 2005, pp.139-166.




