
66 (México 2018/1): 201-222 201

10
.2

22
01

/c
ial

c.2
44

86
91

4e
.2

01
8.

66
.5

69
83

* 	 unam. Programa de Becas Posdoctorales. Becaria del Instituto de Investigaciones Socia-
les, asesorada por la doctora Natividad Gutiérrez Chong (nataguevara@yahoo.com).

latino mérica

“Hacia la luz de la civilización”: 
afrodescendientes y nación 

en la literatura argentina (1851-1882)

“Towards the light of civilization”:
afro-descendants and nation 

in Argentine literature (1851-1882)

Nathalia Guevara Jaramillo*

Resumen: La dicotomía civilización/barbarie fue recurrente en la literatura argentina en el siglo 
xix; en ella, los afrodescendientes tendieron a ser ubicados del lado negativo de la ecuación, es 
decir, como sujetos asociados a la barbarie. En este artículo se toma como eje esta dicotomía para 
explorar las representaciones de los descendientes de africanos en  textos literarios representativos, 
con el objetivo de contrastar dichas representaciones, producidas por las élites, con la obra poética 
de algunos autores afrodescendientes de Buenos Aires. La lectura de ambos tipos de fuentes mos-
trará coincidencias y diferencias en la forma de situarse en el esquema de civilización y barbarie. 
 
Palabras clave: Argentina, Literatura, Construcción de la nación, Afrodescendientes

Abstract: The dichotomy civilization/barbarity was recurrent in 19th century Argentinian literature. 
People of African descent were usually placed in the negative side of the equation, that is, associa- 
ted with barbarousness. In this paper this dichotomy is used as an axis for looking into represen-
tations of African descendants in representative literary works in order to set off in contrast these 
representations produced by the elites with the poetic works of several authors of African descent 
of Buenos Aires. Reading both kinds of historical sources makes it clear that they have coincidences 
and differences in their places in the scheme of civilization and barbarity.  

Key words: Argentina, Literature, Nation building, Afro-descendants.

Recibido: 20 de septiembre de 2017
Aceptado: 29 de noviembre de 2017



Nathalia Guevara Jaramillo

202 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

Introducción

Para Juan María Gutiérrez, reconocido como el primer crítico li-
terario argentino, la literatura y la patria iban de la mano. Gutié-
rrez, que formó parte del grupo de escritores del Salón Literario 
de Buenos Aires, fundado en 1837, consideraba que la literatura 

tenía una responsabilidad en la conservación de la memoria y que sus 
géneros se movían a la par con los momentos clave de la historia patria. 
En este sentido, la poesía y la literatura cumplían una clara función política 
(Amante 2003: 167). Así, la literatura nacional era inventada a la par con 
la nación a la cual representaba. En las páginas siguientes me referiré de 
manera general a la forma como algunos autores de las élites argentinas 
representaron y situaron a los descendientes de africanos en la oposición 
entre civilización y barbarie, considerando como referencia diversos cuen-
tos y novelas de la época; luego, retomaré varias obras poéticas de autores 
afrodescendientes para explorar sus posturas con respecto a dicha opo-
sición. Al contrastar las fuentes literarias producidas por miembros de las 
élites y de sectores sociales subalternos, planteo que es posible dar cuenta 
de sus diversas formas de representar la nación, así como de sus intentos 
discursivos por situarse en ella.

Civilización, barbarie y afrodescendientes 
en la época de Facundo

La relación de los afrodescendientes con Juan Manuel de Rosas, goberna-
dor de la provincia de Buenos Aires desde 1829 hasta 1852, con apenas 
una pausa entre 1832 y 1835, fue un elemento clave en las representa-
ciones construidas por las élites argentinas en torno a este sector de la 
población. De acuerdo con autores como Pilar González Bernaldo (2000) 
y Gabriel Di Meglio (2008: 72), una relación clientelista entre ambas partes 
habría garantizado la lealtad de las asociaciones africanas al régimen, a 
cambio de beneficios económicos, sociales o legislativos. Esta posición 



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

203(México 2018/1): 201-22266latino mérica

ha sido criticada por Ricardo Salvatore (2007), quien la considera elitista y 
estima que la cercanía de los afrodescendientes al rosismo debe ser leída a 
partir de su deseo de defender los avances logrados en torno a la abolición 
de la esclavitud, sin perder de vista su agencia, evidenciada en numerosos 
registros judiciales de la época (57-80). En todo caso, la cercanía entre afro-
descendientes y rosismo generó el rechazo de los unitarios y fue plasmada 
en varias obras literarias producidas a partir de la década de 1830. 

El régimen de Rosas buscaba eliminar el disenso con la ayuda de la 
Mazorca, un cuerpo parapolicial que perseguía a quienes identificaba 
como opositores. Para muchos de ellos, no quedó más remedio que el 
exilio. Tal fue la suerte de varios de los escritores del Salón Literario 
de Buenos Aires, que luego serían identificados como la Generación 
del 37, entre quienes se encontraban Esteban Echeverría, Juan Bautista 
Alberdi y Domingo Faustino Sarmiento. Así, Facundo o Civilización y 
Barbarie, quizá la obra más representativa de este esquema de pensa-
miento dual sobre la sociedad argentina, nació mientras Sarmiento se 
encontraba exiliado en Chile. El relato está articulado en torno a la vida 
de Juan Facundo Quiroga, caudillo de La Rioja. Mediante la figura de Fa-
cundo, el autor retrata la vida argentina, el paisaje del país y los pueblos 
que lo habitan. 

En el esquema interpretativo de Facundo había implícita una forma 
de concebir el movimiento de la historia. La lucha entre la civilización y 
la barbarie, según Elias Palti, delimitaba “dos universos de sentido opues-
tos”, ubicados en planos espacio-temporales distintos. Civilización y bar-
barie no eran dos categorías aisladas, sino que una era la contracara de la 
otra. Si la civilización era lineal y permitía el progreso, la barbarie era está-
tica e implicaba el estancamiento; a su vez, la nación era la síntesis entre 
ambas dimensiones. Sarmiento se proponía, entonces, entender cómo la 
barbarie, que representaba una negación de la historia, había adquirido un 
carácter histórico con la llegada de Rosas al poder (Palti 2009: 57-58). De 
esta manera, el esquema de civilización y barbarie, así como el lugar que 
los grupos humanos ocupaban en él, se convirtieron en formas hegemó-
nicas de pensar la nación argentina.



Nathalia Guevara Jaramillo

204 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

Sarmiento explicaba que los descendientes de africanos eran una 
parte clave de las “bases duraderas” de Rosas para consolidar su poder en 
Buenos Aires. La única cualidad que Sarmiento destacaba de la “raza sal-
vaje” africana era su capacidad guerrera, que brindó una “base indestruc-
tible” al poder del gobernador. “Felizmente —señalaba el autor— las con-
tinuas guerras han exterminado ya la parte masculina de esta población” 
(1999: 309). La vinculación de hombres de ascendencia africana a ejércitos 
y milicias desde la época de las invasiones inglesas no implicó su inclusión 
en el relato de una nación fundada, al menos en lo imaginario, en guerras en 
las cuales ellos mismos habían participado. De esta manera, según Lea 
Geler, al representar a los afrodescendientes como soldados que daban 
su vida por la patria, Sarmiento empezaba a enunciar la “desaparición” de 
este sector de la población que, sin embargo, no tenía una importancia 
menor en la sociedad de la época (2008: 37). Hay que destacar que a fina-
les del periodo virreinal, cerca de un tercio de los habitantes de Buenos 
Aires eran afrodescendientes. De acuerdo con conteos realizados en 1836 
y 1838, en aquel entonces los afrodescendientes alcanzaban el 26% de la 
población de Buenos Aires (Andrews 1989: 81). Pese a que en 1813 un de-
creto había iniciado el proceso de abolición gradual de la esclavitud, ésta 
permanecía vigente; a su vez, la trata de esclavos había sido interrumpida 
y reactivada varias veces desde la primera proscripción, ocurrida en 1812. 
Por ello, los esclavizados y libres de ascendencia africana desempeñaban 
oficios muy diversos y seguían siendo actores clave en la economía de la 
época.1 La afirmación de Sarmiento sobre la desaparición de los afrodes-
cendientes, que parece wishful thinking en el contexto social y político de 
la década de 1840, se convertiría en un proyecto de nación a lo largo del 
siglo xix. Facundo, entonces, contribuyó a institucionalizar lo que Solo-

1	 Sobre los decretos de abolición de la trata y de reclutamiento de esclavizados, véase 
Crespi 2010. En cuanto a la permanencia de la trata y el incumplimiento de la aboli-
ción gradual, véase Rosal 2009. Los testimonios visuales de la época dan cuenta de 
la importante presencia afrodescendiente en la ciudad de Buenos Aires; al respecto 
véanse, también, las ilustraciones de Emeric Essex Vidal (Picturesque Ilustrations of 
Buenos Ayres and Montevideo, Londres, 1820) y de Hipólito Bacle (Trages y costum-
bres de la provincia de Buenos Aires, Litografía de Bacle y C.ª   Buenos Aires, 1833). 



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

205(México 2018/1): 201-22266latino mérica

mianski llama un “genocidio discursivo” (2015: 107, 109), en el cual estas 
presencias subalternas fueron silenciadas y mostradas como elementos en 
vía de extinción.

El Matadero, un relato escrito por Esteban Echeverría, es un buen 
ejemplo de los recursos literarios utilizados para enunciar el sistema cla-
sificatorio que ubicaba del lado de la barbarie a los federalistas y a los 
afrodescendientes. La narración fue escrita hacia 1840 pero se publicó de 
manera póstuma en 1871. La historia transcurre en Buenos Aires, en un 
año no precisado de la década de 1830. Luego de unas fuertes lluvias, la 
ciudad se había inundado y se había cortado el suministro de carne al ma-
tadero. Cuando por fin se reanudó la entrada de reses, una “multitud de 
negras rebusconas de achuras, como los caranchos de presa, se desban-
daron por la ciudad como otras tantas harpías prontas a devorar cuanto 
hallaran comible. Las gaviotas y los perros, inseparables rivales suyos en 
el matadero, emigraron en busca de alimento animal” (1874: 217).2 Entre 
los asistentes a este evento, destacaban las negras “achuradoras, cuya feal-
dad trasuntaba las harpías de la fábula”, quienes competían con los perros 
para obtener una presa. Los matarifes, federalistas y miembros de la plebe 
porteña, carneaban novillos del mismo modo que mataban unitarios. El 
matadero era, entonces, una pequeña réplica del régimen rosista (Eche-
verría 1874: 225-228). 

La violenta pugna política entre federales y unitarios, así como la 
supuesta animalidad de los descendientes de africanos, fueron también 
abordadas en Amalia, la única novela escrita por José Mármol. Publicada 
entre 1851 y 1852 por entregas y luego complementada por el autor en 
1855, Amalia narraba la historia de amor entre una joven viuda tucumana, 
que da nombre al libro, y Eduardo Belgrano, sobrino de Manuel Belgra-
no, prócer de la independencia. La novela plantea una historia amorosa 
ambientada en la pugna entre la civilización y la barbarie, en la cual los 
afrodescendientes, asociados al rosismo, aparecen en el lado negativo de 
la oposición. 

2	 Las achuras eran las vísceras de los animales, mientras que los caranchos son aves 
silvestres.



Nathalia Guevara Jaramillo

206 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

De acuerdo con Mármol (1877), la “raza africana” atacaba la libertad que 
la patria le había concedido de manera generosa con la ley de libertad de vien-
tres de 1813. Lo que el autor no tenía en cuenta es que la persistencia de la es-
clavitud en el momento en el que se enmarcaba su narración, el año de 1840, 
demostraba la poca efectividad de dicha ley. La raza, en el discurso de Mármol, 
no se refería sólo a una cuestión fenotípica. Sobre este concepto, Pérez Vejo 
explica que en Occidente existía una creencia en que las características mora-
les e intelectuales se transmitían de manera hereditaria, la cual se reforzó en el 
siglo xix con base en ideas que atribuían la supuesta desigualdad entre razas 
humanas a distintos estadios evolutivos. La raza, entonces, era percibida como 
una suma de características físicas, morales y sociales (2015: 90-93).

Según Mármol, tales cualidades morales se evidenciaban en “los instin-
tos perversos que se revelaron en aquella clase de la sociedad” durante el 
rosismo. De acuerdo con el relato, los descendientes de africanos poseían 
una propensión a “ejecutar el mal” y a desarrollar defectos tales como la 
calumnia, la ingratitud o la venganza, los cuales los habían llevado a reve-
lar su odio “sincero y profundo” hacia las “clases honestas y acomodadas 
de la ciudad”. El dictador, decía Mármol, “lisonjeó sus instintos, estimuló 
sentimientos de vanidad hasta entonces desconocidos para esta clase, que 
ocupaba por su condición y por su misma naturaleza el último escalón de 
la gradería social” (Mármol: I, 211-212). De esta manera, la asociación de Rosas 
con sectores afrodescendientes demostraba la barbarie de su régimen e 
impedía el progreso de la sociedad, pues se valía de los sujetos que repre-
sentaban el estadio más bajo de la línea evolutiva de las razas humanas. 
En Amalia, la presencia de los afrodescendientes en la esfera pública y 
privada de Rosas, la manera como éste los usaba en la máquina represiva 
paraoficial y el apoyo de muchos de ellos al régimen, parecían evidenciar 
su falta de agencia racional y el peligro que representaba permitirles ac-
ceder al poder. El igualitarismo que promovía el rosismo al afirmar que 
“en la Federación no hay negros ni blancos, todos somos iguales” (277), 
planteaba un peligro en la medida en que daba a los personajes afrodes-
cendientes la posibilidad de actuar al margen de las jerarquías sociales 
existentes.



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

207(México 2018/1): 201-22266latino mérica

A lo largo de la novela, los afrodescendientes son descritos mediante 
rasgos exagerados y grotescos que rayan en la animalidad, tal es el caso 
del Padre Viguá, un bufón de Rosas, en cuyas “facciones informes estaba 
pintada la degeneración de la inteligencia humana, y el sello de la imbeci-
lidad” (48). En otro pasaje de la novela, las mujeres negras que rodeaban 
a la familia de Rosas contrastaban con Florencia Dupasquier, una joven 
elegante, blanca y mitad francesa. Para visitar a María Josefa Ezcurra, cu-
ñada de Rosas, Florencia había tenido que taparse la cara con su pañuelo 
perfumado y así “abrirse camino por entre una multitud de negras, de 
mulatas, de chinas, de patos, de gallinas, de cuanto animal ha criado Dios” 
(80). En la narración, convertir en grotescos los cuerpos y sus acciones es 
un recurso literario y político.3

Cuando Daniel, amigo de Eduardo y primo de Amalia, le pide a ella que 
se deshaga de sus criados para evitar una posible delación, le explica que “Sólo 
hay en la clase baja una excepción, y son los mulatos”, puesto que, debido a 
su mezcla racial, eran propensos a dignificarse e identificarse con los uni-
tarios blancos (22). En coincidencia con las ideas sobre las razas a las cua-
les me he referido antes, el blanqueamiento racial implicaría la adopción 
de hábitos y posturas más cercanos a la civilización, representada por los 
unitarios. Blanquear la piel, entonces, era también blanquear las ideas. La 
novela de Mármol no parece plantear la posibilidad de que el amor disuel-
va las fracturas raciales que dividían a la sociedad argentina de la época. 
Los protagonistas, ambos pertenecientes a las élites, son perseguidos a lo 
largo del relato y su amor, al final, resulta impedido por los representantes 
de la barbarie federalista.4

Amalia fue un modelo para otras novelas del llamado “ciclo de la 
tiranía”, un momento que Hebe Beatriz Molina ubica entre 1852 y 1861, 
en el cual se publicaron diversos textos literarios con la finalidad explícita 
de rememorar el rosismo. Con pocas excepciones, de acuerdo con Moli-

3	 Una interpretación que también señala la animalidad y la forma grotesca de describir 
a las mujeres afrodescendientes se encuentra en Geler 2008: 50-52.

4	 Con respecto a la relación entre la novela romántica y la nación en América Latina, 
véase Sommer 2004.



Nathalia Guevara Jaramillo

208 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

na, las novelas de la época tuvieron en común la presencia de un narrador 
acorde a las ideas políticas del autor, quien pretendía convencer al lector de 
la tiranía del gobierno de Rosas. Asimismo, estas novelas buscaban prevenir 
contra nuevos tiranos, dividían a sus personajes en bandos irreconciliables 
en favor y en contra de Rosas, narraban historias de amor condicionadas 
por la participación del protagonista masculino en acciones contra el tirano 
e incluían anotaciones históricas (Molina 2011: 82-84, 288-289). Aunque en 
buena parte de estas novelas los esclavizados y afrodescendientes no pare-
cen haber jugado un papel tan determinante como en Amalia,5 las formas 
en que son representados retoman varios de los temas señalados antes, tales 
como la animalidad, la falta de agencia racional y la delación. 

Un ejemplo de ello es Los misterios del Plata, de Juana Manso (1846), 
una novela anterior a Amalia.6 El relato se sitúa en 1838 y cuenta la huida de 
Valentín Alsina (identificado con el seudónimo de Avellaneda) y su familia, 
perseguidos por el régimen rosista. En su viaje hacia Corrientes por el río 
Paraná, el barco donde Avellaneda viaja es interceptado y él es capturado 
y juzgado por unitario. Miguel y Simón, gauchos que sirven al gobernador 
rosista, se ven cuestionados por las virtudes del prisionero quien, hasta en-
tonces, se les ha presentado como un salvaje y traidor, pero, en realidad, 
defiende el perdón y la justicia. Los dos gauchos se convierten en amigos 
por su decisión de salvar a Avellaneda y a su familia, pero fracasan en el in-
tento. Así, Avellaneda es apresado de nuevo y llevado a Buenos Aires. En la 
narración de Manso, los esclavizados y los bufones negros vuelven a apa-
recer rodeando a Rosas y a los mazorqueros. Al gobernador se le presenta 
seguido por “dos grandes mulatos, asquerosos y sucios, casi desnudos 
respondiendo a los nombres de Biguán y el otro al de Mulato Goberna-
dor! Estos dos infelices, medio idiotas, medio locos, son las víctimas de 
todos los caprichos y barbaridades de Rosas, son sus graciosos particula-
res” (Manso 1899: 107-109). De Salomón, el jefe de la Mazorca, la autora 

5	 Al respecto, véase el apéndice II del libro antes citado de Hebe Beatriz Molina, en el 
cual la autora presenta fichas temáticas de las novelas que analizó.

6	 Aunque la novela se publicó en 1846, la edición utilizada es de 1899 y se le agregaron 
varias páginas al final del manuscrito original. 



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

209(México 2018/1): 201-22266latino mérica

dice que desciende de una indígena y un mulato, mientras que a Parras, 
un temible asesino, lo describe como “un mulato colosal  […] peón de 
matadero, borracho y cuchillero” (136-137). 

Cuando Avellaneda llega a la ciudad, los rosistas convierten su eje-
cución en una fiesta popular. Los mazorqueros son seguidos por “el po-
pulacho, la escoria de la sociedad de Buenos Aires. Mujeres, blancas y 
negras, mulatas y chinas, viejos, muchachos y pampas”, quienes vociferan 
y apedrean cristales y faroles (170). Los candombes de negros son convo-
cados para la celebración pues, según la autora, Rosas los usaba para hacer 
algarabía en la ciudad y, así, “aturdir y levantar a las masas para que sirvan 
a su capricho  […] y como de estas ocasiones, solo resulta, tumulto, bulla 
y desorden, nadie piensa y él hace lo que quiere o le conviene” (123-124). 
En una sección agregada posteriormente al manuscrito por parte del edi-
tor, Adelaida, la esposa de Avellaneda, decide valerse de su fiel nodriza 
negra como espía para salvar a su esposo preso. El narrador explica que, 
en el régimen rosista,

[…] los negros descendientes de los cargamentos de esclavos africanos 
vendidos durante el coloniaje, desempeñan un papel prominente, por-
que constituyendo el elemento casi exclusivo del servicio porteño son los 
que están en condiciones de transmitir y delatar  […]. Los negros que no 
están colocados en casas particulares viven en comunidades, que llaman 
pueblos, situados en los barrios de extramuros, conservando sus usos y 
costumbres africanas  […]. Estos pueblos de negros adoran a Rosas que, a 
la verdad, les dispensa toda clase de favores y les acuerda su más ilimitada 
confianza, en lo que no se engaña, pues se sabe que es la fidelidad una de 
las características de la raza africana. El pueblo bajo, compuesto en buena 
parte por negros y mulatos, está conforme con Rosas como lo estuvo en la 
Roma de los césares con Claudio, con Nerón o con Calígula (207-209).

Incluso cuando las narraciones destacan la fidelidad de los persona-
jes afrodescendientes, éstos son representados como colaboradores de 
la tiranía o seres carentes de agencia. Por ejemplo, en Camila o la virtud 
triunfante, de Estanislao del Campo (1856), la relación entre esclavizados 
y rosistas se presenta mediante la figura de Manuel, un criado fiel a Blas de 
Aguilar; este último, un antiguo mazorquero, arruina a Camila cuando ella 



Nathalia Guevara Jaramillo

210 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

se niega a sus pretensiones amorosas (Del Campo, 1856). En El Prisione-
ro de Santos Lugares, de Federico Barbará (1857), el negro Tomás Patria 
y su amo, Jorge, son encarcelados por un federalista celoso con quien 
Jorge disputa el amor de Carolina. Tomás contribuye en la fuga de Jorge, 
quien logra casarse con Carolina en un pueblo de Uruguay. Años después, 
Tomás y Jorge participarán en la batalla de Caseros, en la cual fue derro-
tado Rosas, y Jorge perdonará la vida a su enemigo. En la cárcel, el deseo 
de servicio de Tomás lo motiva a tolerar el encierro. Luego, en su escape a 
Uruguay, Tomás rescata de un naufragio a la madre de Carolina, mientras 
que Jorge hace lo mismo con su amada. Sin tener quien la rescate, una 
criada negra muere en el incidente.7

Por su parte, las obras literarias ubicadas en contextos políticos, tem-
porales y geográficos distintos al del rosismo parecen revelar imágenes 
más benévolas de los afrodescendientes, las cuales no carecen de problemas. 
En el Tío Antonio (1880), un cuento de Eduarda Mansilla de García, el pro-
tagonista, un esclavizado con una tendencia natural a la ociosidad y una 
instintiva repugnancia al trabajo, logra redimirse gracias a las enseñanzas 
de su buen amo, Miguel. La historia ocurre en la época de las guerras de 
independencia y Antonio, en parte gracias a su contacto con peones blan-
cos, se vuelve patriota, aunque “con esa reserva y esa pasividad inherentes 
al esclavo”. La fidelidad lo lleva a sacrificarse de diversas maneras: luego 
del fusilamiento de Miguel, mantiene a su esposa e hijos, pero pudiendo 
ser libre, decide quedarse al lado de su ama y, luego, ser vendido para 
que ella y sus hijos regresen a su natal Cádiz. Hasta la vejez, Antonio per-
manece al servicio de su ama, Mercedes, pues “había nacido para vivir en 
beneficio de los demás” (Mansilla 1880: 162-174). 

Otras narraciones, como La familia del comendador, de Juana Man-
so (1854), ambientada en Río de Janeiro, o El ángel caído (1865) y Pere-
grinaciones de un alma triste (1877), ambas de Juana Manuela Gorriti, 

7	 Javier de Navascués analiza esta novela, junto con los relatos de Juana Manso y de 
Juana Manuela Gorriti a los que me refiero más adelante, e identifica en ellas formas 
estereotipadas de representar a los esclavizados como criados fieles y soldados 
valientes. Al respecto, véase Folger y Gutiérrez 2017: 171-194.



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

211(México 2018/1): 201-22266latino mérica

ubicadas en Lima, también exploran temas como la fidelidad de los afro-
descendientes, su lujuria y su posibilidad de mejora mediante el blanquea-
miento. En estas obras, los afrodescendientes aparecen representados 
mediante lo que Navascués llama “estereotipos subalternos”, cualidades 
inherentes que los proyectan como seres dependientes del poder de 
los blancos y carentes de agencia propia (2017: 171-194). 

El discurso literario fue, entonces, un espacio donde se construyeron 
las ideas hegemónicas sobre la diversidad racial y su papel en el progreso 
de la nación. Tales ideas, expresadas en novelas y cuentos con una fuerte 
carga política, sustentaron la creación de representaciones que reafirma-
ban jerarquías raciales, morales y sociales, y que planteaban la dificultad 
de la integración de los afrodescendientes al país, lo cual hacía deseable 
su desaparición como vía hacia la civilización. Sin embargo, la literatura no 
fue sólo un asunto de las élites, pues con la caída del rosismo, la prensa 
ganó una gran popularidad entre otros sectores de la sociedad, que vie-
ron en ella una posibilidad inédita de expresarse por escrito. La literatura 
escrita por autores afrodescendientes, en buena parte publicada en perió-
dicos, es un ejemplo de ello.

Fomentar el “amor a las letras”: 
poesía afrodescendiente en Buenos Aires

Mientras las élites enunciaban la desaparición de los afrodescendientes 
y la necesidad de civilizar el país con migrantes europeos, la comunidad 
afrodescendiente de Buenos Aires mostraba una gran vitalidad, registrada 
en sus periódicos. Según George Reid Andrews, después de 1858 habrían 
existido al menos 15 periódicos afrodescendientes con frecuencia sema-
nal y bisemanal. Aunque algunos de ellos tuvieron una vida corta, a finales de 
la década de 1870 hubo un auge del periodismo afrodescendiente y se 
crearon los periódicos de más duración (Andrews 1989: 212). Durante el 
rosismo, la libertad de imprenta fue restringida como forma de reducir la 
opinión a la propaganda oficial del gobierno (González 2000: 168-169). 
Rosas llegó a tener un gran control sobre las publicaciones y la legislación 



Nathalia Guevara Jaramillo

212 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

que le permitía aprobarlas se mantuvo hasta su caída. Sin embargo, en los 
años posteriores, la prensa porteña creció de manera considerable, al punto 
de que, según Hilda Sábato, se producía un ejemplar de periódico por cada 
cuatro habitantes de la ciudad. Mientras el número de personas alfabetiza-
das iba en aumento, la prensa se convertía en un elemento central de la vida 
política, así como en una estrategia para tener voz y opinión pública (2010: 
99-101). 

Geler, quien ha estudiado a profundidad la prensa afrodescendiente 
de Buenos Aires a finales del siglo xix, plantea que ésta funcionaba como 
un instrumento educativo que acercaba a los afrodescendientes al progre-
so, a la vez que moralizaba, disciplinaba e inducía a ingresar al mercado 
de trabajo en formación y difundía normas de civilidad de los sectores 
hegemónicos. La autora también llama la atención sobre el estatus de es-
tos intelectuales subalternos dentro de su comunidad, así como sobre 
su posición privilegiada para crear un discurso político de cambio en un 
contexto de dominación o para actuar como mediadores con capacidad 
de imponer determinadas visiones del mundo (2008b: 171-185). 

Uno de los periódicos afroporteños de más duración fue La Broma, ac-
tivo entre 1877 y 1882. Según Andrews, este periódico surgió como un me-
dio de expresión de la élite afrodescendiente porteña pero, con el tiempo y 
las divisiones comunitarias, empezó a dirigirse también a sectores obreros 
(223-226). La Broma difundía artículos y contribuciones diversas, tales 
como editoriales políticos, notas sociales o reediciones. Destacados escri-
tores afrodescendientes, como Mateo Elejalde o Froilán Bello, publicaban 
allí poemas suyos con bastante asiduidad.  

La poesía de autores afrodescendientes es un testimonio interesante 
de su acomodamiento a los cánones dominantes en la producción lite-
raria de la época, así como de sus reacciones ante las representaciones 
hegemónicas difundidas en la literatura de las élites. El lenguaje poético 
permitía hacer críticas al poder sin necesariamente oponerse a él y sin 
separarse de los valores considerados como civilizados sino, por el con-
trario, adscribiéndose a ellos. En otras palabras, permitía hablarle al poder 
en su propio lenguaje, con base en sus cánones y con una franqueza quizá 



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

213(México 2018/1): 201-22266latino mérica

más difícil de lograr mediante la prosa. Como lo señala Marvin Lewis, los 
poetas afroargentinos también incorporaron temas propios del romanti-
cismo, tales como el amor, la libertad y la justicia social; no obstante, escri-
bieron como “proscritos”, cuyas preocupaciones literarias cuestionaban 
la dominación de la cultura mayoritaria y enunciaban un “exilio interno” 
(1996: 24-25, 50). De acuerdo con el autor, la “etnicidad” habría sido un 
componente primario de la obra de los poetas afroporteños del siglo xix 
(131). Sin embargo, son relativamente pocos los poemas que se refirieron 
de manera explícita a la situación de los afrodescendientes; asimismo, la 
adopción de temas y cánones del romanticismo sugiere que dicha “etni-
cidad” no fue su principal preocupación. Al igual que los hombres de las 
élites, estos escritores concebían la historia como un movimiento hacia 
delante, en busca del progreso. La literatura, la poesía y el periodismo 
eran una esperanza de avanzar en este movimiento. Así, aun si escribían 
desde el “exilio interno” y la marginación, sus intentos por transitar hacia 
la civilización seguían siendo visibles. 

De acuerdo con las columnas de La Broma, los poetas eran perci-
bidos como representantes de una nueva generación de jóvenes que, 
aunque carecían de reconocimiento en la sociedad en su conjunto, ejem-
plificaban el avance de la comunidad afrodescendiente. Un editorial se 
refería a los bazares realizados por las hermandades de la comunidad, en 
los cuales se realizaban actividades musicales y literarias en las que partici-
paban los jóvenes. Hacía algún tiempo, durante un bazar de la sociedad La 
Protectora, las obras musicales y el certamen literario habían dejado una 
buena impresión porque “se ignoraba que entre nosotros hubiera escri-
tores, literatos y poetas”. Según la nota, los participantes habían recibido 
“ardientes felicitaciones de personas altamente reputadas en el ramo de 
las letras”. La hermandad del Rosario realizaría un bazar pronto, el cual 
contaría con una conferencia literaria en la que participarían Mateo Ele-
jalde, Ernesto Mendizábal y Casildo Thompson, entre otros jóvenes de la 
comunidad reconocidos por sus habilidades poéticas. Según el periódico, 
significaba una muestra de que “cada día se acentúa más entre nosotros, la 
idea de la sociabilidad y de la ilustración” (“El bazar de la Hermandad del 



Nathalia Guevara Jaramillo

214 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

Rosario”. La Broma. 23 jul. 1881: 1).8 Como éste, diversos artículos de esta 
publicación dan cuenta de una búsqueda de reconocimiento por parte de 
los sectores ilustrados de la sociedad porteña, así como de una valoración 
positiva de las artes como medio para alcanzarlo.

Algunas obras poéticas fueron dedicadas a la situación concreta de 
los afrodescendientes en Buenos Aires. El poema “La Redención”, de Ma-
teo Elejalde, fue publicado en este periódico en 1881 y reafirmaba la im-
portancia de la educación como estrategia de progreso:

Ya sonó la hora anunciada / En que una raza oprimida / Empieza á en-
trar en la vida/De sublime redención; / Por fin…la pálida noche / Que 
nuestro cielo cubría / Nos anuncia un bello día / De dulce resurrección. 
(…) Adelante, sí! Adelante / Cada vez con más constancia / Odio eterno á la 
ignorancia / Amor á la educación! / A la educación divina / Inestinguible lum-
brera / Y celeste mensagera / De sublime redención.(La Broma. 3 de febrero 
de 1881: 2).9                    

Según el poema, la “raza oprimida” entraba “en la vida”, lo cual implicaba 
que estaba abandonando algo ocurrido en el pasado. ¿A qué se refería Elejalde 
con “la pálida noche/Que nuestro cielo cubría”? ¿Qué entendía por “ignoran-
cia”? Es posible que este pasado “pálido” hiciera alusión a la esclavitud y al apo-
yo que muchos esclavizados y libres habían dado al régimen de Rosas, así como 
a la permanencia de manifestaciones artísticas que las asociaciones africanas 
habían mantenido vivas durante el rosismo, tales como la música y las danzas. Al 
respecto, Andrews cita un discurso de prensa sobre la necesidad de trasladar 
los candombes, bailes de origen africano, a una esfera privada. La nota advertía 
sobre la importancia de que los jóvenes tocaran otros instrumentos musicales 
diferentes a los “antiguos y patéticos tambores que ahora sirven sólo como el 
único recordatorio de las costumbres venerables pero corruptas de hace mu-
cho tiempo” (195). En el mismo tono, un editorial de La Broma de 1881 cele-
braba que “Ya empezamos a desprendernos por completo de nuestros viejos 
hábitos y de nuestras costumbres tradicionales que aún conservábamos —has-

8	 Sobre las sociedades de ayuda mutua y sus funciones, véase Andrews 1989: 179-183.
9	 Los subrayados son míos.



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

215(México 2018/1): 201-22266latino mérica

ta há poco— como un triste rezago de nuestra negra ignorancia, como 
una fatal memoria del doloroso pasado” (“Nuestro porvenir”. La Broma. 7 de 
julio de  1881: 1). El momento en el que Elejalde escribe el poema parece 
ser una nueva época, en la cual la educación salvaría a la comunidad afro-
descendiente de su pasado, para introducirlo en el mundo de la civiliza-
ción que perseguía el proyecto de nación argentino. Lewis lee este poema 
como un “llamado a las armas” y un “ejercicio de concientización” (30); 
sin embargo, a mi parecer, el cambio al que se refiere es un abandono de 
los referentes culturales africanos, considerados como lejanos a la civili-
zación. En este sentido, aun cuando en el poema hay una reivindicación 
de los afrodescendientes como comunidad, esto no implica su adhesión a 
una identidad étnica como descendientes de africanos.

En la misma edición del periódico La Broma donde se publicó este 
poema, un artículo exaltaba el progreso de la comunidad afrodescendien-
te, evidenciado en el interés de los jóvenes por escribir en periódicos y 
folletos pues éstos habían merecido “los honrosos conceptos de parte de 
personas competentes e ilustradas”. Los mejores ejemplos de este mo-
vimiento eran jóvenes como el propio Mateo Elejalde y otros poetas y 
escritores que marchaban “al frente de todo movimiento que importe un 
adelanto para la sociedad”. “A este paso —decía la nota— las preocupa-
ciones que algunos seres mezquinos alimentan respecto á nuestra raza, 
tienen que ser vencidas, porque no hay ejemplo en el mundo, de jóvenes 
como los nuestros: pobres, sin gran preparación y entregados a trabajos 
rudos que no dejan tiempo para meditar”. Al respecto, otra nota hablaba 
del estado “halagador” de “nuestra sociedad”. Hasta hacía poco, decía, 
“nuestros hombres permanecían fríos e indiferentes”; sin embargo, en la 
actualidad parecía que se fortalecían con el “impulso de la luz de la ci-
vilización que les marca con sus destellos de oro la luz del trabajo”. De 
acuerdo con el artículo, un “movimiento general” venía ocurriendo en 
esta comunidad desde hacía unos diez años. Una nueva generación se 
levantaba “con espíritu retemplado al vigor del regazo tierno de la patria 
madre” (“Actualidad”. La Broma. 22 de agosto de 1878: 1).10 Una de las 

10	 Las cursivas son mías.



Nathalia Guevara Jaramillo

216 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

formas de alcanzar esta “luz” asociada con el progreso y la civilización era 
la palabra y, en general, el “amor a las letras” (“Ideas benéficas”. La Bro-
ma. 2 de octubre de 1879: 1). 

Así, la dicotomía entre civilización y barbarie seguía influencian-
do la forma en que estos escritores pensaban su lugar en la sociedad. El 
progreso y el atraso, nociones frecuentes en sus discursos, entrañaban 
asimismo una visión hegemónica de la historia. El progreso era visto como 
un movimiento hacia delante, el cual parecía expresar un deseo de no 
mirar hacia el pasado. A mi juicio, en estos discursos, los escritores con-
cebían su propio papel en la sociedad y en la historia adhiriéndose a las 
representaciones hegemónicas promovidas por las élites intelectuales y 
políticas argentinas. En este sentido, dichos testimonios literarios subal-
ternos remiten al concepto de hegemonía de Gramsci, que se refiere al 
poder como una relación compleja que, para poder mantenerse de ma-
nera duradera, requiere del consentimiento de los subordinados. Para Kate 
Crehan, quien ha analizado la obra de Gramsci desde una perspectiva antro-
pológica, la visión del mundo de los subalternos se crea en el marco de sus 
condiciones de subordinación y de unas concepciones hegemónicas que re-
flejan la visión del mundo desde los sectores dominantes (2002: 137-138).11                                                                                 

Con la caída del rosismo, la “patria madre”, que recibía a los afro-
descendientes en su regazo, había aprobado una nueva constitución que 
abolía por completo la esclavitud y las prerrogativas de “sangre o de na-
cimiento”.12 Sin embargo, la igualdad estaba lejos de lograrse, como lo 
muestran algunos poemas y artículos de prensa escritos por autores afro-
descendientes. La Broma no siempre presentó visiones similares a las del 
poema de Elejalde y los artículos de prensa citados antes. En otros casos, 
la publicación también sirvió para criticar de manera abierta la discrimina-
ción. Un artículo de marzo de 1880 se quejaba sobre el hecho de que a los 
descendientes de africanos se les considerara ciudadanos sólo en épocas 
electorales, que se les negaran sus derechos de “hombres libres” y que, 
por tanto, la ley que pregonaba la igualdad no se realizara en la práctica. 

11	 Véase Geler  2008b: 182, quien realiza una interpretación similar.
12	 Véase Constituciones Argentinas. Compilación y análisis doctrinario, 2015: 280.



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

217(México 2018/1): 201-22266latino mérica

“Nuestra raza —afirmaba la nota— siempre es despreciada, sin acordarse de 
que ella ha contribuido con su sangre á conquistar la independencia y liber-
tar de que hoy goza este país” (“Los candidatos y los negros”. La Broma. 
21 de marzo de 1880: 1-2). Otra nota se lamentaba de la carencia de re-
presentación política afrodescendiente y de que, año con año, el tiempo 
pasara sin que ninguno de los suyos obtuviera “un puesto concedido por 
la ley y la democracia” (“Cuestión social”. La Broma. 11 de diciembre de 
1879: 1). En un número de 1882, una contribución firmada por Román I. 
López, titulada “Los desheredados”, abordaba el problema de la discrimi-
nación de manera abierta:

¿Por qué la sociedad con infundada / Y punible soberbia / Al ser que nace 
con la tez oscura / Abomina y desprecia? / ¿Por qué una raza con desdén 
injusto / A la otra considera? / ¿Es deshonor, algún delito acaso; / Poseer la faz 
morena? / Yo no miro el color de los que encuentro / A mi paso en la tierra / 
Examino tan solo sus acciones / Las que el alma reflejan. / ¡Cuántos pisan 
la vasta superficie / De este hermoso planeta / Que el rostro tienen de 
blancura nítida / Y la conciencia negra! (“Los desheredados”. La Broma. 
28 de julio de 1882: 3). 

En ocasiones, los versos fueron una manera de hacer críticas a situa-
ciones concretas de racismo. Una de ellas fue la prohibición de entrada 
al teatro de propiedad de un empresario extranjero, la cual generó el re-
pudio de los periodistas y ameritó algunos versos firmados por Restituta 
(Esposa de Ateirra):

Dicen que “Beodo” el del circo / Que le llaman Nacional, / No deja entrar 
á las “negras” / Porque no saben bailar. / Dicen también que a la chusma / 
También le es prohibido entrar / Pero entran “gabiones” finos / Que estu-
dian para robar.
	 (…) Se arma cada trifulca / Como una gran tempestad / Y trompis y 
puñaladas / De gratis allí se dan. / (…) Así son los bochinches / Del gran 
Circo Nacional / ¡¡¡Y no dejan entrar “negras” / Porque no saben bailar!!!

El artículo que precedía los versos manifestaba un profundo malestar 
con esta medida y criticaba el hecho de que se le permitiera la entrada a 



Nathalia Guevara Jaramillo

218 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

bandidos de piel blanca, mientras se le negaba a quienes tenían el “rostro 
oscuro”. Según la nota , “ninguno de nuestros hermanos cambiaría el hu-
milde empleo de ‘sirviente’ por el más lucrativo del de esos viles trafican-
tes de carne humana” (“El circo nacional”. La Broma. 24 de  eneero de 
1880: 1).13  La mitad del número se dedicó a discutir este caso. La tensión 
que generó el acto discriminatorio ameritó la asociación de los europeos 
con los “traficantes de carne humana”, es decir, los comerciantes de es-
clavos. De esta manera, los periodistas planteaban una inversión de los 
lugares que se le asignaban a blancos y negros en el esquema de la civili-
zación y la barbarie.

Una de las voces más críticas dentro de los poetas afroargentinos 
fue la de Casildo Thompson (1856-1928), quien en su poema “Canto al 
África” (1878) también cuestionaba e invertía la forma en que los africanos 
y afrodescendientes habían sido representados desde la perspectiva de 
las élites blancas. Aquí, la “raza africana” adquiría cualidades encomiables 
y era descrita como una “raza que es mártir por su historia”. El poema 
continuaba: “Raza digna de gloria / Porque es noble y activa / Como el león 
que entre la selva mora, /  Y que en acerba hora / Arrastróla al abismo de 
la infamia, / Y sin temblar, la fratricida mano / De un bárbaro Caín, cruel 
inhumano”. El poema de Thompson presenta una inversión de la dico-
tomía civilización y barbarie. En él, los africanos son dignificados por ser 
nobles y activos, así como mártires de una cruel historia de trata esclava. 
Desde esta perspectiva, los bárbaros eran los modelos civilizatorios de la 
nación argentina, es decir, los europeos. El continente africano también 
era reivindicado como una “tierra virgen” y patria de los negros; asimis-
mo, era equiparado a una mujer profanada por la codicia de los tratantes.

¿Sabéis cómo se llama / Esa tierra divina y bendecida, / Esa joya que al mun-
do Dios legara, / Esa púdica virgen ofendida / Que humillada descuella? / 
Se llama África, sí, África Bella! / Es la cuna del negro: esa es la patria / Del 

13	 Las cursivas son mías. Este caso de discriminación, así como las respuestas de varios 
periódicos de la comunidad afrodescendiente de Buenos Aires, son analizados en 
Geler 2010: 44-53.



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

219(México 2018/1): 201-22266latino mérica

eterno proscrito que llora / Y lejos de sus lares / Eleva en patria extraña voz 
sonora / Entonando el cantar de los pesares.

El poema continuaba narrando la forma como el verdugo blanco ha-
bía destruido los lugares donde los cautivos africanos guardaban su me-
moria. Ante este acto cruel, el autor sentenciaba: 

¡Ah! maldito, maldito por mil veces / seas, blanco sin fe; tu cruel memoria / 
sea eterno baldón para tu historia / que deshonre a los hijos de tus hijos, / 
y lleven en la frente / la mancha de la infamia que tú hicieras, / cual lleva el 
negro eternamente / las heridas del alma que le abrieras. / Maldito seas, sí, 
que hasta te arroje / de su seno la tierra, / porque fuiste su aborto y fue tu 
vida / signo de cruda y fratricida guerra.

Poemas como el de Thompson no fueron tan comunes entre los poe-
tas afroargentinos. Quizá por ello, en un artículo publicado tres meses 
después de que el autor leyera su poema en un acto público, un crítico se-
ñaló que “en cuanto al argumento, es una composición llena de novedad 
e interés”. El crítico también valoraba “la escrupulosidad que el poeta ha 
observado en la rima y el prudente uso que ha hecho de las imágenes que 
son las que representan la verdad filosófica de composición” (Cirio 2009: 
128-133). Es posible que la fuerte crítica de Thompson no hubiera podido 
ser reconocida y difundida si no estuviera elaborada en un lenguaje poé-
tico, que permitía hablarle al poder dentro de sus propios cánones. Visto 
desde esta perspectiva, el “Canto al África” es una obra de gran originali-
dad y novedad en su época.

Los poemas exponen opiniones diversas sobre la posición de los 
afrodescendientes en la sociedad: así, mientras algunos condenan la es-
clavitud y son críticos hacia un sistema de clasificación social racializado 
y jerárquico, otros parecen asumir el blanqueamiento y la civilización en 
términos de las élites. De acuerdo con Geler, los intelectuales afroporteños 
concebían el “atraso” de su comunidad en el marco de representaciones 
revalidadas por ellos mismos en un “proceso de producción de hegemonía” 
(2008b: 182). Coincido con su interpretación y planteo que esta obra poé-
tica no es contrahegemónica, en la medida en que no logra cuestionar las 



Nathalia Guevara Jaramillo

220 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

representaciones hegemónicas, sino que se produce dentro de ellas. Esto 
no implica que no existieran voces de disenso y de resistencia ante la dis-
criminación y el incumplimiento de la promesa de igualdad plasmada en 
las leyes posteriores al rosismo. No obstante, aunque esta poesía no fuera 
siempre transgresora ni contrahegemónica, revela las luchas de sus autores 
por incluirse en la literatura, en la historia y en la nación. Si, como pensaba 
Juan María Gutiérrez, la patria y la literatura estaban unidas de manera estre-
cha, la poesía afrodescendiente es un testimonio de cómo este grupo estaba 
pugnando por escribir su lugar dentro de la comunidad nacional.

Bibliografía

Amante, Adriana. “La crítica como proyecto. Juan María Gutiérrez”. Noe 
Jitrik (dir.).  Historia crítica de la literatura argentina. Vol.  2. Bue-
nos Aires: Emecé Editores, 2003. 161-190.

Andrews, George Reid. Los afroargentinos de Buenos Aires. Buenos Ai-
res: Ediciones de La Flor, 1989.

Cirio, Norberto Pablo. Tinta negra en el gris del ayer: los afroporteños 
a través de sus periódicos entre 1873 y 1882. Buenos Aires: Editorial 
Teseo, 2009.

Crehan, Kate. Gramsci, cultura y antropología. Barcelona: Bellaterra, 2002.
Constituciones argentinas. Compilación Histórica y análisis doctrinario. 

Buenos Aires: Ministerio de Justicia y Derechos Humanos de la Na-
ción, 2015.

Del Campo, Estanislao. Camila o la virtud triunfante.  Buenos Aires: Im-
prenta de la Revista, 1856.

Di Meglio, Gabriel. “La mazorca y el orden rosista”.  Prohistoria  xii. 12 (2008): 
69-90.

Echeverría, Esteban. “El Matadero”. Obras completas de D. Esteban Eche-
verría. Tomo v. Juan María Gutiérrez compilador. Buenos Aires: Im-
prenta y Librerías de Mayo, 1874. 209-242.



Afrodescendientes y nación en la literatura argentina (1851-1882)

221(México 2018/1): 201-22266latino mérica

Geler, Lea. Andares negros, caminos blancos. Afroporteños, estado y na-
ción. Argentina a fines del siglo xix. Rosario: Prohistoria Ediciones/
teiaa, Universidad de Barcelona, 2010.

——————“‘Marcando lentamente la obra de nuestra reorganización’: 
intelectuales subalternos afroporteños y la construcción del estado 
nacional argentino a finales del siglo xix”. Mónica Mauri Martínez y 
Eugenia Rodríguez Blanco (coords.). Intelectuales, mediadores y 
antropólogos. La traducción y la reinterpretación de lo global en 
lo local. San Sebastián: Ankulegi, 2008b. 171-185.

—————— ¿”Otros” argentinos? Afrodescendientes porteños y la cons-
trucción de la nación argentina entre 1873 y 1882. Tesis de docto-
rado. Barcelona: Universitat de Barcelona, 2008.

González Bernaldo, Pilar. Civilidad y política en los orígenes de la na-
ción argentina. Las sociabilidades en Buenos Aires, 1829-1862. Bue-
nos Aires: fce, 2000. 

Lewis, Marvin. Afro-Argentine Discourse: Another Dimension of the Black 
Diaspora. Columbia: University of Missouri Press, 1996.

Mansilla de García, Eduarda. Cuentos. Buenos Aires: Imprenta de la Re-
pública, 1880.

Manso de Noronha, Juana P. Los misterios del Plata. Buenos Aires: Im-
prenta Los Mellizos, 1899.

Mármol, José. Amalia. Tomos i y ii. Leipzig: F.A. Brockhausl, 1877.
Molina, Hebe Beatriz. Como crecen los hongos: la novela argentina en-

tre 1838 y 1872. Buenos Aires: Teseo, 2011.
Navascués, Javier de. “Estereotipo y afrodescendientes en la narrativa ro-

mántica argentina (Barbará, Manso, Gorriti)”. Robert Folger y José 
Elías Gutiérrez (eds.),  La mirada del otro en la literatura hispáni-
ca. Zurich: Lit Verlag, 2017. 171-194.

Palti, Elías. El momento romántico. Nación, historia y lenguajes políti-
cos en la Argentina del siglo xix. Buenos Aires: Eudeba/Universidad 
de Buenos Aires, 2009.

Pérez Vejo, Tomás. “Extranjeros interiores y exteriores: la raza en la cons-
trucción nacional mexicana”. Pablo Yankelevich (ed.).  Inmigración y 



Nathalia Guevara Jaramillo

222 (México 2018/1): 201-222 66latino mérica

racismo: contribuciones a la historia de los extranjeros en México. 
México: El Colegio de México, 2015. 89-124.

Sábato, Hilda. Pueblo y política: la construcción de la Argentina moder-
na. Buenos Aires: Capital Intelectual, 2010.

Salvatore, Ricardo. “Integral outsiders. Afro-Argentines in the era of Juan 
Manuel de Rosas and Beyond”. Darién J. Davis (ed.). Beyond Slav-
ery. The Multilayered Legacy of Africans in Latin America and the 
Caribbean, Lanham (Maryland, eu): Rowman and Littlefield, 2007. 
57-80.

Sarmiento, Domingo Faustino. Facundo o Civilización y Barbarie. SI: 
Ediciones El Aleph, 1999.

Solomianski, Alejandro “Argentina y negritud: desde la otredad radicali-
zada hacia discursos más igualitarios”.  Cuadernos de Literatura xix. 
38 (2015): 99-118.

Sommer, Doris. Ficciones fundacionales. Las novelas nacionales de 
América Latina. Bogotá: fce, 2004.

Publicaciones periódicas

La Broma, año 1, época 5, 22  de agosto de 1878.
La Broma, año 1, época 5, núm. 12, 2 de octubre de 1879.
La Broma, año 1, época 5, núm. 22, 11 de diciembre de 1879.
La Broma, año 1, época 5, núm. 28, 24 de enero de  1880.
La Broma, año 1, época 5, núm. 33, 21 de marzo de 1880.
La Broma, año 1, época 6, núm. 7, 3 de febrero de 1881.
La Broma, año 1, época 6, núm. 28, 7 de julio de 1881.
La Broma, año 1, época 6, núm. 30, 23 de julio de 1881. 
La Broma, año 2, época 6, núm. 78, 28 de julio de 1882.


