POLITICA'Y SOCIEDAD

La Teologia
de la Liberacion:

pastoral y violencia revolucionaria

Liberation Theology:
pastoral and revolutionary violence

Pastor Bedolla Villaserior*

Resumen: El articulo hace un balance general de la relacion entre la Teologia de la Li-
beracidn (1t) y la realidad histdrica signada por la violencia a la que se enfrentaron los
mds desfacados representantes de la pastoral de esta corriente latinoamericana durante
el siglo xx. El posicionamiento de estos wltimos frente a la violencia de cardcter revolu-
cionario funge como hilo conductor de este trabajo. Tras el acercamiento introductorio a
la historia del surgimiento de la 11, es presentada parte de la complejidad del parecer de
esfos tedlogos que reflexionaron sobre la legitimidad de la violencia revolucionaria como
instrumento historico de emancipacidn.

PALABRAS CLAVE: Teologia, Liberacidn, Violencia revolucionaria, Pastoral, Latinoamérica.

ABSTRACT: The arficle makes an overall assessment of the relationship between Liberation
Theology (1) and the violent historical reality that the most prominent representatives of this
pastoral trend in Latin America faced during the twentieth century. The positioning of these
theologians against violence of revolutionary nature serves as the main theme of this work.
After the introductory approach fo the history of the emergence of 17, some of the complexities
in the opinions of those who reflected on the legitimacy of revolutionary violence as a histori-
cal instrument of emancipation is presented.

Kev WoRrns: Theology, Liberation, Revolutionary violence, Pastoral, Latin America.

Recibido: 6 de octubre, 2016.
Aceptado: 13 de diciembre, 2016.

10.22201/cialc.24486914€.2017.64.56841

Programa de becas posdoctorales en la UNAM. Becario del Centro de Investigaciones
sobre América Latina y el Caribe, asesorado por el doctor Mario Magallon Anaya (pas-
torbedolla.v(@gmail.com).

latino@mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

Del sol y de los mundos, nada sé yo qué decir,
s6lo veo como se fatigan los mortales.

El raquitico dios de la tierra

sigue siendo de igual calania

y tan extravagante como en el primer dia.
Un poco mejor viviera si no le bubieses dado
esa vislumbre de la luz celeste,

a la que da el nombre de Razén

¥ que no utiliza sino para ser mas bestial
que toda bestia.

Fausto
Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832)

INTRODUCCION

n la historia del subcontinente latinoamericano, como en la del

mundo, el capitalismo ha producido miseria e iniquidad crecientes

por doquier. Frente a la dominacion ticita o el dominio manifiesto

de los poderes hegemdnicos, las resistencias han transitado natu-
ralmente por distintos cauces, la mayorfa de las veces colmados de dilemas y
contradicciones que, no obstante, han sido expresiones de un pensamiento
en busqueda de identidad y de la liberacion latinoamericana, disidente de
la hegemonia en nuestro subcontinente.

Durante la mitad de la centuria anterior, el marco de bipolaridad re-
sultante de la posguerra mundial determind un panorama politico global
de division, disputa e intenso debate ideoldgico. A la sazon, los aconteci-
mientos parecieron sugerir una evidente aceleracion del curso historico.
En América Latina el triunfo de la Revolucion cubana (1959) y su pronta
decantacion comunista, anim6 numerosas y polisémicas empresas revolu-
cionarias entre quienes consideraron licita la violencia como expresion de
formas heterodoxas de confrontacion al imperialismo estadounidense.!

' Roberto Sancho Larrafiaga, La encrucijada de la violencia politica armada en la

segunda mitad del siglo xx en Colombia y Esparia: EIN y EIA, Zaragoza, 2008, 568 pp.

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

El proceso en su conjunto generd seria preocupacion entre Estados
Unidos de Norteamérica y las oligarquias nacionales latinoamericanas, ca-
talizando los vientos funestos de los golpes de Estado, las dictaduras y
las represiones masificadas. La inquietud de los poderes hegemonicos se
ahond6 cuando la interpretacion de los “signos de los tiempos” fue com-
partida en sentido radical incluso entre algunos sectores tradicionalmente
conservadores, tales como la Iglesia catolica, hasta entonces historico ba-
luarte del mantenimiento del statu quo ?

Entonces los signos de una profunda renovacion eclesial y de com-
promiso social efectivo fueron ostensibles en un conjunto de hitos fun-
dantes. Bajo el pontificado de Juan XXIII, la Iglesia catolica convoco al
xx1 Concilio Ecuménico, mejor conocido como Concilio Vaticano 11 (1962-
1965), donde fueron patentes dos aspectos apremiantes: por una parte, la
clara disposicion eclesial de reivindicacion profunda de la dignidad huma-
nay, por otra, la necesidad de la Iglesia de abrirse al didlogo con el mundo
moderno.

El aggiornamento seria corroborado y aplicado para la realidad de
América Latina pocos aios ms tarde, en la 1 Conferencia del Consejo Epis-
copal Latinoamericano (CELAM)® en Medellin (1968) y, posteriormente, en la
1 edicidn celebrada en Puebla (1979). La voluntad de cambio gestada, espe-
cialmente desde los espacios con altos indices de marginacion econémica
y exclusion social, tuvo repercusiones de gran calado entre el catolicismo
vinculado a diversas expresiones de izquierda que vieron con agrado como
entonces éste “se transformo en una religion que le pedia a sus seguidores

(Tesis de doctorado en Historia Moderna y Contemporanea, Facultad de Filosofia y
Letras, Universidad de Zaragoza), p. 74. Véase Fidel Castro Ruz, “Revolucidn socialista
y democritica en Cuba, 16 de abril de 1961”, en Michael Lowy, El marxismo en Amé-
rica Latina (de 1909 a nuestros dias). Antologia, Santiago de Chile, LoM Ediciones,
2007, 586 pp.

? Elinforme Rockefeller (1969), realizado por quien llegd a ser vicepresidente estadou-
nidense (1974-1977), Nelson Rockefeller (1908-1979), no dejaba dudas al respecto
cuando identific al catolicismo progresista conformado por sujetos desafiantes a la
seguridad nacional y determind su deseable aniquilacion. Véase “Informe Rockefe-
ller”, en Foro Internacional, vol. X, ano 111, nim. 39, México, enero-marzo de 1970,
pp. 286-344.

3 En adelante, abreviado como CELAM.

latino&)meérica (4 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

comprometerse con la causa de los pobres a través de una reforma estructu-
ral de la sociedad convirtiéndose en una fuerza politica progresista”.*

La Teologfa de la Liberacion® latinomericana surgié como un movi-
miento socioeclesial disruptivo de la ortodoxia catélica “en la periferia de
los centros metropolitanos de la cultura y la produccion teoldgica”.® Es-
taba fundada en una enérgica denuncia ética respecto a la imposibilidad
de elusion del pecado estructural implicito en el capitalismo dependiente,
que es el generador de la pauperizacion de las grandes mayorfas en un
subcontinente que reunia, y sigue reuniendo, la mayor concentracion de-
mogrifica global de catélicos enfrentados a una realidad historica critica,
cambiante y violenta.”

Desde su conceptuacion inicial en 1968, por Gustavo Gutiérrez Meri-
no —considerado “padre” y uno de los ms trascendentes exponentes de
esta corriente— la TL surgio como una reflexion posterior a un primer mo-
mento, consistente en la realidad misma de diversos sectores del pueblo
latinoamericano en su apego a una ética de liberacion historica.®

Gustavo Morello, “El Concilio Vaticano 11 y su impacto en América Latina: a 40 afios
de un cambio en los paradigmas en el catolicismo”, en Revista Mexicana de Ciencias
Politicas y Sociales, vol. XLIX, nim. 199, México, enero-abril de 2007, p. 82.

5 Enadelante, abreviada como TL.

Diego Facundo Sinchez, Teologia de la Liberacion. En el derrotero hacia otro mo-
delo de Iglesia, Mar del Plata, 2009, 103 pp. (Tesis de profesorado en Teologfa, Escuela
Universitaria de Teologfa).

Cabe aclarar que la 11, interpelada por las victimas, nacié como un discurso critico
ecuménico entre protestantes [Rubem Alves (1933-2014), Richard Shaull (1919-2002),
José Miguez Bonino (1924-2012), etc.] y catélicos [Gustavo Gutiérrez (1928-), Leonardo
Boff (1938-), Juan L. Segundo (1925-1996), José Comblin (1923-2011), Hugo Assmann
(1933-2008), Franz Hinkelammert (1931-), Pablo Richard (1939-), Juan C. Scannone
(1931-), José Maria Vigil (1946-), Enrique Dussel (1934-), Jon Sobrino (1938-), Ignacio
Ellacurfa (1930-1989)]. ¢fi Enrique Dussel, “Teologia de la Liberacion. Transformacio-
nes epistemoldgicas”, en Theologica Xaveriana, num. 47, Bogotd, 1997, p. 211.

La teologia, decia Gutiérrez, es un acto segundo, una “inteligencia progresiva, con-
tinua, variable en cierto modo [...] de una postura en la historia, de como se sitia
el cristiano en el devenir de la humanidad, de cémo vive su fe”. Gustavo Gutiérrez
Merino, “Hacia una teologia de la liberacion”, Conferencia en el II Encuentro de Sa-
cerdotes y Laicos realizado en Chimbote, Pert, entre el 21y el 25 de julio de 1968. En
http://www.ensayistas.org/critica/liberacion/TL/documentos/gutierrez.htm (fecha de
consulta: 20 de noviembre, 2016).

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

Para los promotores y simpatizantes de la renovacion eclesial, la pra-
xis del amor cristiano debia asumir el compromiso de una ética social en
contacto con la realidad, mds alld del 4mbito de la moralidad personal,
para luego complementarse con la concientizacion y el andlisis de las cau-
sas de la pobreza y la miseria social.” Entonces, el acercamiento con la
realidad derivo en el apego a la premisa teoldgica de opcion preferencial
“por los pobres y contra su pobreza”."”

Segun esta perspectiva, la difusion del mensaje ético cristiano se en-
contraba en un estado de distorsion, debido a la permanencia y sofistica-
cion de una vision eclesial de ensimismamiento, basada en una teologia
escatoldgica, anquilosada e inconexa con la realidad historica." Reducida
ast, la labor pastoral apuntaba hacia su antipoda, produciendo la “compli-
cidad histérica de la Iglesia catdlica en la preservacion de las condiciones
de pobreza e inequitativa distribucion de la riqueza”.*

De tal manera, a la par del desarrollo de los movimientos armados y
ante una realidad histdrica de grave falencia institucional, iniquidad siste-
madtica y obturacion de las vias de participacion politica en la gran mayoria
de las latitudes latinoamericanas, “las organizaciones catélicas desempe-
faron el papel de fuerzas politicas de sustitucion”.”

? (fr: Juan José Monroy Garcia, “La Iglesia catdlica y su participacion politica en Nicara-
gua (1960-1979Y", en Contribuciones desde Coatepec, nim. 12, enero-junio de 2007,
pp. 90y 9L

" Leonardo Boff, La fe en la periferia del mundo: el caminar de la Iglesia con los
oprimidos, Santander, Sal Terrae, 1980, p. 74.

I Cfic José ArGstegui Sanchez, “Btica v espiritualidad: un desafio para el siglo xx1”, en

Revista Cubana de Filosofia, nim. 2, La Habana, enero-mayo de 2005, véase la revista

en edicion digital. En http://revista.filosofia.cu/debate.php?id =42 (fecha de consulta:

11 de julio, 2016).

Luis J. Garcia Ruiz, “La Teologfa de la Liberacion en México (1968-1993). Una revision

historica”, en Clivajes. Revista de Ciencias Sociales, afio 11, num. 4, Veracruz, julio-di-

ciembre de 2015, p. 70.

B Morello, op. cit. Las Comunidades Eclesiales de Base (CEB), creadas bajo la vision libe-
racionista, fueron reproducidas con disimil profusion: tuvieron un éxito en los paises
centroamericanos y en algunos sudamericanos, donde fungieron como verdaderos
espacios de reflexion politica y transformacion social. Cfr: Jean Meyer et al., Samuel
Ruiz en San Cristobal 1960-2000, México, Tusquets, 2000, p. 26, citado en ibid.

latino&)meérica (4 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

La liberacion, decia Leonardo Boff, uno de los mdximos exponen-
tes de la Tr, debe ser “integral de todo hombre y de todos los hombres’, es
decir, de todas las dimensiones oprimidas de la vida humana (personal
y social), sin excluir a hombre alguno”. Como parte de un proceso de
simultaneidad dialéctica, la liberacion “abarca las instancias econdmica
(liberacion de la pobreza real), politica (liberacion de las opresiones so-
ciales y gestacion de un hombre nuevo) y religiosa (liberacion del pecado,
recreacion del hombre y su total realizacion en Dios)”.1

Las fuertes criticas de los tedlogos de la liberacion a las estructuras
capitalistas fueron notorias como evidencia de un “compromiso revolu-
cionario de clérigos y militantes catélicos en el terreno de la accion co-
lectiva”." Empero, aunque las implicaciones de su cercania a los procesos
revolucionarios latinoamericanos sugirieron un claro cardcter disruptivo
en sus esfuerzos, los tedlogos de la liberacion no fueron pacifistas de una
“paz” opresiva sistémica, ni revolucionarios armados a ultranza, sino escu-
drifadores de la realidad historica.

Hoy en dia, a casi cinco décadas del surgimiento de la 11, la aparicion
de estudios académicos sobre la temdtica es ingente e incansable. Este arti-
culo, por tanto, ademds de lo realizado en lineas anteriores, obvia la nece-
sidad de incorporar un abundante panorama respecto a la historia del sur-
gimiento y evolucion del pensamiento liberacionista, sobre todo, debido a
que esa labor la han realizado ya de forma brillante muchos otros autores.'®

Y Boff, La fe en la periferia del mundo. . ., pp. 73 y 74. Véase entrevista de Rogelio Gar-
cfa Mateo al P. Gustavo Gutiérrez, en Teologia de la Liberacion (Gustavo Gutiérrez),
Miinchen, Institut fiir Kommunikation und Medien, 1985. En https://www.youtube.
com/watch?v=3iw1bV3rixw (fecha de consulta: 12 de julio, 2016).

5 Malik Tahar Chaouch, “La Teologfa de la Liberacion en América Latina: una relectura

socioldgica”, en Revista Mexicana de Sociologia, nim. 9, México, julio-septiembre de

2007, p. 429.

Solo a manera de muestra, baste mencionar algunos pensadores brillantes y acucio-

sos, quienes han brindado magnificos acercamientos al pensamiento liberacionista

desde diversas perspectivas que resultan complementarias entre si. Véase Juan José

Tamayo-Acosta, Para comprender la Teologia de la Liberacion, Navarra, Verbo Di-

vino, 1989, 295 pp.; Enrique Dussel, Teologia de la Liberacion: un panorama de

su desarrollo, México, Potrerillos Editores, 1995, 193 pp.; Horacio Cerutti Guldberg,

Filosofia de la liberacion latinoamericana, México, FCE, 2006, 527 pp.; Luis Gerardo

Diaz Nufez, La Teologia de la Liberacion latinoamericana a treinta arios de su

16

T (Vxico 2017/1): 185-221 latino@mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

Considero oportuna la aclaracion metodoldgica de que el acerca-
miento de este articulo a la TL es, inherentemente, un ejercicio de refle-
xion acotado. A partir de un lugar de enunciacion se tienen “en cuenta
unos aspectos y otros no”, se leen “unos textos y otros no™.”” Esto propicia un
efecto doble segun el cual, si bien es cierto, se brinda una imagen no
absoluta de una realidad socioeclesial, también lo es que se genera una
interpretacion rigurosa que aun cuando no “salda la cuestion”; posibilita
un espacio fecundo para la oportunidad de un préximo acercamiento no-
vedoso al tema.”

LA “CONDENABLE” HETERODOXIA
DE LA TEOLOGIA DE LA LIBERACION

La fuerza de los revolucionarios
1o estd en su ciencia; estd en su fe,
en su pasion, en su voluntad.

Es una fuerza religiosa,

mistica, espiritual.

José Carlos Maridtegui

Una de las mds acres y reiteradas recriminaciones a la TL provenientes de
los sectores eclesiales mas conservadores, ha estado fundada en el uso del
instrumental tedrico de origen marxista y su tesis de la lucha de clases,
debido a que se le atribuye una irreconciliable incompatibilidad con la fe
y la ética cristianas. Ciertamente, una de las novedades que introdujo esta

surgimiento: balance y perspectivas, Toluca, Universidad Autonoma del Estado de
México, 2005, 254 pp.
Cfr: Sergio Silva Gatica, “La Teologfa de la Liberacion”, en Teologia y Vida, vol. L, nim.
1-2, Santiago de Chile, 2009, p. 93.
Oscar Wingartz Plata, “Teologia de la Liberacion latinoamericana: una construccion
propia”, en Cuadernos Americanos, nim. 128, México, 2009, pp. 39-52, p. 48.

latino&)mérica (4 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

corriente en la tradicion teoldgica catélica fue el auxilio metodoldgico de
las ciencias sociales, en funcion del cual el pobre fue concebido como el
penitente de un pecado estructural y sistémico derivado de la contraposi-
cion entre clases sociales con intereses divergentes.”

La 1L contribuy6 al desarrollo de la reflexion critica que trascendio
entre la esclerosis del marxismo teleoldgico, escoldstico, embalsamado y
dogmatico.” La vision de los tedlogos que reflexionaron sobre la relacion
entre violencia y revolucion, en palabras de Leonardo Boff, correspondia
a una tendencia del andlisis social de cardcter dialéctico “que contempla
la sociedad, ante todo, como un conjunto de fuerzas en tension y en
conflicto originadas por la divergencia de intereses (por lo general, la
vision de los que se hallan al margen del poder)”.? Esta tendencia “exige
una reformulacion del sistema social, de tal manera que se manifieste una
mayor simetria y una mayor justicia para todos”.*

La calificacion del joven Carlos Marx (1818-1883) a la religion como
el “opio del pueblo”, hecha en 1843, ha sido profusamente reproducida
y utilizada por el conservadurismo eclesial como fundamento separatista
entre el corpus marxista y el pensamiento religioso. Sin embargo, es pre-
ciso destacar que la consideracion del filosofo aleman, inevitablemente,
tenia una dimension concreta de critica a la religion que observaba como
degradacion y alienacion del hombre. La cita en extenso puede contribuir
a la ilustracion de esto:

La miseria religiosa es, al mismo tiempo, la expresion de la miseria real
y la protesta contra la miseria real. La religion es el suspiro de la criatura
atormentada, el alma de un mundo desalmado, y también es el espiritu de
situaciones carentes de espiritu. La religion es el opio del pueblo.

Y Cfr Freddy Quezada et al., “El pensamiento latinoamericano”. En Red de Biblio-
tecas Virtuales de Clacso. En http://biblioteca.clacso.edu.ar/Nicaragua/cielac-upoli/
20120813030605/quezada3.pdf (fecha de consulta: 12 de julio, 2016).

0 Abel Sudrez, “Bolivar Echeverrfa, gran pensador y cientifico radical”, en La Jorna-
da Quincenal, 22 de marzo, 2011. En http://www.lajornadaquincenal.com.ar/2011/
04/18/bolivar-echeverria-gran-pensador-y-cientifico-radical/ (fecha de consulta: 18 de julio,
2016).

2 Boff, La fe en la periferia del mundo. .., p. 76.

Loc. cit.

TS (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

Renunciar a la religion en tanto dicha ilusoria del pueblo es exigir para
este una dicha verdadera. Exigir la renuncia a las ilusiones correspondien-
tes a su estado presente es exigir la renuncia a una situacion que nece-
sita ilusiones. Por lo tanto, 1a critica de la religion es, en germen, 1a critica
de este valle de lagrimas, rodeado de una aureola de felicidad.?

La critica no es per se contra el fendmeno religioso mismo, sino con-
tra la dimension de la religion como justificacion de la dominacion. El
mundo del hombre, es decir, el Estado y la sociedad producen la religion,
dice Marx, por consiguiente, “la critica de la religion, es una forma de lu-
cha contra ese mundo que ha creado la religion como su aroma espiritual

” 24

y su justificacion y consuelo” ?

Entendida como dominacion, la religion es definitivamente una
instancia ideoldgica de justificacion de “la opresion del hombre sobre el
hombre, de una clase dominante contra otra oprimida, de una nacion im-
perial sobre otras naciones dependientes”.® Serfa dificil afirmar lo contra-
rio si se trae a cuenta la dominacion de

los romanos contra sus provincias dominadas, de los faraones contra sus
campesinos y esclavos, la de los sefiores feudales contra sus siervos, la de
los Reyes Catolicos contra los indios, la de los calvinistas americanos con-
tra los mexicanos e indigenas, etc.?

»  Carlos Marx, Critica de la filosofia del derecho de Hegel, trad. de Analia Melgar, Bue-
nos Aires, Del Signo, 2004, 78 pp. (Col. Nombre Propio, 7), p. 50. Cursivas en el
original. Esta edicion de la editorial argentina recupera y cita la nota 1 de la edicion
Contribution a la critique de la philosophie du droit de Hegel, Paris, Aubier Mon-
taigne, 1971, 119 pp., donde la traductora Marianna Simon “recorre ejemplos sobre la
concepcion de la religion en la tradicion marxista. La comparacion de 1a religion con
los efectos narcdticos, analgésicos, del alcohol y de drogas como el opio, parece ser
creacion de Bruno Bauer, mientras que su difusion serfa obra de Moses Hess y Karl
Marx. Muchos otros también la usaron, como Ludwig Feuerbach y Heinrich Heine.
[N. del T.]". Marx, op. cit.

% Ibid., pp. 49y 50.

5 Enrique Dussel, Praxis latinoamericana y la filosofia de la liberacion, Bogota, Nue-
va América, 1983, p. 239.

% Loc. cit.

latino&)meérica (4 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

Sin embargo, ese no es el caso de la praxis desarrollada por los tedlo-
gos de la liberacidn latinoamericanos a partir de la opcion por los pobres,
cuya raiz fundamental encontraron en el Evangelio, y su nodal interés por
la consecucion de una liberacion historica de las victimas de la opresion.
Vilipendiada por la asociacion al pensamiento marxista, su consideracion
de la violencia se encuentra mds bien en la linea del filésofo francés Mauri-
ce Merleau-Ponty (1908-1961) y reconocimiento de una violencia insurre-
cional humanizadora fundada en la solidaridad proletaria.”

En el desarrollo del concepto de “indignacion ética”, dos destacados
teologos de la liberacion, Pedro Casalddliga (1928-) y José Maria Vigil, cita-
ban al filosofo francés cuando afirmaban:

La indignacion ética es también compasion. Es sentir como propio el dolor
del mundo, padecer con él. El origen de esta espiritualidad, la pasion que
estd en el origen de este espiritu, es lo que estd en el origen de la teologia y
de la espiritualidad de la liberacion. Es lo que estd al origen de toda utopia
revolucionaria: “una persona no se hace revolucionaria por la ciencia, sino
por la indignacion”.#

Y es que en la historia de la 11, la cercania entre la indignacion ética
y la violencia revolucionaria ha tenido un espacio tan amplio, como con-
trovertido. Como Enrique Dussel ha referido con claridad, la situacion es
de una complejidad extraordinaria y “el factor religioso, contradictorio y él
mismo atravesado por la lucha de clases (cuestion que no pudieron plan-
tear ni Marx ni Lenin en su tiempo y en su continente), tiene otra vigencia
en América Latina””

En 1925, en su ensayo “El hombre y el mito”, José Carlos Maridtegui
(1894-1930) ya habfa hablado sobre la necesidad de rescatar la dimension

Maurice Merleau-Ponty, Humanismo y terror, Buenos Aires, La Pléyade, 1947, pp.

12-13. Citado en Horacio Tarcus, “Notas para una critica de la razon instrumental.

A proposito del debate en torno a la carta de Oscar del Barco”, en Politicas de la

Memoria, vol. vi, nim. 7, Buenos Aires, pp. 14-25.

% Pedro Casaldiliga & José Marifa Vigil, Espiritualidad de la liberacion, presentacion de
Ernesto Cardenal, prdl. de Gustavo Gutiérrez, Managua, Envio, 1992, p. 55.

» Dussel, Praxis latinoamericana. .., p. 252.

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

espiritual y ética de la lucha revolucionaria: la creencia, la solidaridad, la
indignacion moral, el total compromiso, la disposicion a arriesgar la pro-
pia vida. El socialismo era, para él, inseparable de un intento de reencan-
tar al mundo a través de la accion revolucionaria.*

Esto no es poca cosa, sobre todo si se tiene presente el hecho de que
el pensamiento de Maridtegui signific una de las mds importantes refe-
rencias marxistas para Gustavo Gutiérrez Merino.*! El pensador peruano,
a principios del siglo xx, lo decia asi:

La inteligencia burguesa se entretiene en una critica racionalista del méto-
do, de la teorfa, de la técnica de los revolucionarios. iQué incomprension!
La fuerza de los revolucionarios no estd en su ciencia; estd en su fe, en su
pasion, en su voluntad. Es una fuerza religiosa, mistica, espiritual. Es la
fuerza del Mito. [...] Los motivos religiosos se han desplazado del cielo a
la tierra. No son divinos; son humanos, son sociales.*

En ese mismo ensayo, Maridtegui decia, “hace algiin tiempo que se
constata el cardcter religioso, mistico, metafisico del socialismo”; citaba
entonces un texto del filosofo francés Georges Sorel (1847-1922),% vy rei-
vindicaba lo dicho por éste en lo referente a la identificacion de una analo-
gia entre la religion y el socialismo revolucionario, ast como en lo relativo a
una fe religiosa en los socialistas, evidente en “su inexpugnabilidad (sic)
a todo desaliento”. El filésofo peruano concluia su ensayo con un halito
casi profético:

Los profesionales de la inteligencia no encontrardn el camino de la fe; lo
encontraran las multitudes. A los fildsofos les tocard, mas tarde, codifi-
car el pensamiento que emerja de la gran gesta multitudinaria. ¢Supieron

% José Carlos Maridtegui citado en Michael Lowy, “Marxismo y religion, ¢opio del pue-
blo?”, en Atilio Borén et al., La teoria marxista. Problemas y perspectivas, Buenos
Aires, Clacso, 2006, p. 294.

3L Loc. cit.

3 Articulo originalmente publicado en José Carlos Maridtegui, “El hombre y el mito”,
en Mundial, 16 de enero, 1925. Puede ser consultado en José Carlos Maridtegui, José
Carlos Maridtegui, 1894-1930, vol. 11, México, UNAM, 1937, 133 pp.

% Georges Sorel, Reflexiones sobre la violencia, Buenos Aires, La Pléyade, 1978, 301 pp.

latino&)meérica (4 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

acaso los filosofos de la decadencia romana comprender el lenguaje del
cristianismo? La filosoffa de la decadencia burguesa no puede tener mejor
destino.**

Durante los anos sesenta del siglo xx, la ola revolucionaria de los
movimientos populares en América Latina confirmd a los filosofos y ted-
logos la agudeza intelectual de Maridtegui. El hecho nuevo en el campo
religioso latinoamericano fue desarrollado por este pueblo militante cris-
tiano que no renegd de sus antiguas creencias, resguardadas “como un va-
lor incontaminado propio”.” En este contexto histdrico donde el pueblo
comenzaba a ser brutalmente explotado por los desarrollismos, muchos
cristianos militantes reivindicaron la opcidn por los pobres.

En ello radica parte de la originalidad de la 11, el redescubrimiento de
una religion de liberacion, existente ya desde la tradicion mosaica, segin
la cual Dios es concebido como impulso utopico de liberacion del pue-
blo y la religion como impulso al compromiso revolucionario. De la po-
sible compatibilidad entre cristianismo y revolucion dio cuenta también
el acontecimiento historico del triunfo sandinista (1979), con la crucial
participacion de las mayorfas cristianas nicaragiienses.*

En sentido teologico, desde la perspectiva religioso-espiritual concer-
niente al Reino de Dios, los pensadores liberacionistas han argumentado
con abundancia la legitimacion de la indole radical del evangelio. Basta citar
s6lo unos cuantos ejemplos. Uno de los mas destacados estudiosos de la
tematica, el tedlogo de la liberacion Rubén Dri (1929-), ha sefalado como
la labor historica de Jesus adquirio una dimension de lucha antiimperial.*’

Asi también, Jon Sobrino (S.J.), otro de los mds ilustres representan-
tes de esta corriente, ha indicado como “los evangelios muestran abun-

3 Maridtegui, op. cit.

% Dussel, Prawxis latinoamericana. . ., p. 253. El pueblo oprimido que era, en palabras
de Enrique Dussel, “sucesor de indigenas y mestizos de la colonia, de los esclavos de
las plantaciones, masas urbanizadas por el proceso de industrializacién pero dejadas
asu propia miseria”, en ibid.

% Ibid., p. 240,

7 Rubén Dri, El movimiento antiimperial de Jestis: Jestis en los conflictos de su tiempo,
Buenos Aires, Biblos, 2004, 254 pp.

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

dantes ataques de Jesus a los escribas, fariseos, sacerdotes y ricos... y no
aparecen tales ataques ni denuncias ni con tal virulencia a grupos o accio-
nes armados”, como era el caso de los zelotes.*

Ignacio Ellacuria (. J.), el filosofo vasco-salvadorefio, lo planted a par-
tir de la que llam¢ la filosofia de la realidad histdrica. Desde esta perspec-
tiva, abordé el tema por medio de una pregunta bdsica, ¢por qué muere
Jesus y por qué le matan? La prioridad histdrica, dice el filsofo, ha de
buscarse en épor qué le mataron? ‘A Jesus le mataron por la vida que llevd
y por la mision que cumplio [...] La lucha por el Reino de Dios suponia,
necesariamente, una lucha a favor del hombre oprimido de manera in-
justa. Esta lucha debia llevar, necesariamente, al enfrentamiento con los
responsables de la opresion. Por eso muri”.¥

La accion de Jesus, dice Ellacuria, “pretendiendo ser primariamente
un anuncio del Reino de Dios, era, de hecho y necesariamente, una ame-
naza contra el orden social establecido, en cuanto éste estaba estructura-
do sobre fundamentos opuestos a los del Reino de Dios”.* Jests muere
violentamente, sefiala el filsofo, “por los que no aceptan los caminos de
Dios”, por los que no aceptaron su prédica de un Reino no transterreno,
sino concreto, contradiccién de un mundo estructurado por el poder del
pecado historico, mds alla del corazon del hombre.

En una linea un tanto coincidente con Ellacuria, el tedlogo protestan-
te francés, Oscar Cullmann (1902-1999) propuso también una interpre-
tacion del radicalismo del Jesus historico. El mayor potencial beligerante
de Jesucristo, afirmaba, se encuentra no en la incitacion a la toma de la
espada, sino en su anuncio y contribucién manifiesta a un Reino divino
que transgrede el statu quo mantenido por los poderosos sobre las clases
oprimidas a lo largo de 1a historia; es decir, el avance de una praxis trans-

% Jon Sobrino, Jesucristo libertador, México, Centro de Reflexion Teoldgica-Universi-
dad Iberoamericana, 1994, p. 267.

¥ Ignacio Ellacuria, “¢Por qué muere Jesds y por qué le matan?”, en Ignacio Ellacuria,
Escritos teoldgicos, 4 vols., San Salvador, uca Ediciones, 2000, vol. 1, p. 87.

0 Loc. cit.

" Ibid., pp. 87y 88.

latino&)meérica (4 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

formadora en el mundo, que impera la abolicién de las normas de los
hombres que ofenden la voluntad divina.*

“Jesus estigmatizé en su predicacion la injusticia social de su tiempo”
y lo hizo sin compasion, decia Cullmann. “Jests anuncia que, a la luz del
Reino que ha de venir, la diferencia entre ricos y pobres es contraria a
la voluntad divina. Ese juicio sobre el orden social presente es, de suyo,
revolucionario”.® Pero este caracter no implica una opcion por las armas,
aseveraba el tedlogo francés, es mds bien un llamamiento hacia el cambio
de la relacion del hombre con Dios y, luego, de la relacion del individuo
con el préjimo. El radicalismo escatoldgico de Jesus, afadia, es la base de
su obediencia absoluta a la voluntad divina y, por tanto, de su condena-
cién de todo legalismo, de toda hipocresia e injusticia.

Sin embargo, tal como ha analizado con agudeza el telogo Dario
Martinez Morales,

Aunque la perspectiva pacifista del cristianismo se sustente en la vida de Je-
sus narrada en los Evangelios, se muestre en el testimonio de los primeros
cristianos y se ratifique en los escritos apostolicos que conforman el Nuevo
Testamento; esta perspectiva se diluye con la conversion de Constantino
y la adopcion del cristianismo, por parte del Imperio romano, como su
religion oficial. El signo de la cruz se vincula al proyecto militar-imperial.

Fue Agustin de Hipona (354-430), “el gran filosofo y tedlogo cristia-
no [quien], tiempo después, a través de sus escritos, consolidara la jus-
tificacion de la funcion coercitiva del Estado y de la ‘guerra justa™. Los
cristianos, por tanto, debian participar activamente en ese orden cuyo fin
legitimo era la paz efectiva. Asimismo, dice Martinez Morales, en los es-
critos de Tomds de Aquino (1225-1274) es facil encontrar una justificacion

2 Oscar Cullmann, Jesizs y los revolucionarios de su tiempo. Culto, sociedad y politica,
2% ed., Madrid, sTvpiv Ediciones, 1973, p. 26.

® Ibid., p.37.

S Ibid., p. 71.

% Darfo Martinez Morales, “Camilo Torres Restrepo: cristianismo y violencia”, en Theo-
logica Xaveriana, vol. 1X1, nim. 171, Bogotd, enero-junio de 2011, p. 158.

“ Loc. cit.

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

argumentativa de la guerra justa, propuesta como licita bajo tres condicio-
namientos: @) ser declarada por una autoridad legitima, b) la causa ha de
ser justa, y ¢) la intencion de los contendientes ha de ser recta.”

“Esto ultimo significa que los contendientes tendrdn que motivar
esta accion por deseos de paz, por deseos de castigar a los malvados y de
defender la justicia”.* Luego entonces, la doctrina eclesial catolica pos-
constantiniana proveyd de un corpus de pensamiento legitimador de la
lucha armada, allende la radicalidad de la perspectiva religioso-espiritual
escatologica de Jesus y el legado evangélico. En este entendido, los teo-
logos de la liberacion pusieron al servicio de las mayorias pauperizadas
una tradicion cristiana que contiene y da curso, bajo circunstancialidad
historica, a la justificacion de la violencia guerrera.”

La postura de la T frente al dilema de la violencia, en la teorfa 0 en
la praxis, trasciende la suscripcion a una tradicion eclesial combativa. El
fondo ético de esa opcion ha de encontrarse en la conciencia y el com-
promiso de estos sacerdotes frente al sufrimiento del pueblo oprimido.
Aun cuando, tal como considerd Ignacio Martin Bar6 (1942-1989), para los
tedlogos “[n]o es facil intentar una reflexion cristiana (iteoldgica?) sobre
la violencia”.

Las empresas guerrilleras en América Latina fueron, a decir de Erich
Hobsbawm (1917-2012), “un error espectacular”>' Empero, el naufragio
ideoldgico y los mortiferos dogmatismos en la historia guerrillera latinoa-

“Es entendible que ya en el siglo xX, después de los dos grandes holocaustos, que
significaron la Primera y la Segunda Guerra mundial, los cristianos y, particularmente,
los catdlicos europeos, problematizaran la teorfa de la ‘guerra justa’, abriendo de
nuevo el debate en torno a su plausibilidad, pues segun sostenian, ninguna guerra

moderna puede ser justa a causa de su violencia desproporcionada”, en ibid., p. 159.

® Ibid., p. 158.

" Ibid., pp. 159-161; véase Tomds de Aquino, Suma de Teologia, Madrid, BAC, 612 pp.

0 Ignacio Martin Bard, “Los cristianos y la violencia (1968)", en %oria y Critica de la
Psicologia, nim. 6, Morelia, 2015, p. 415. Ignacio Martin Bar6 fue uno de los seis
jesuitas asesinados el 16 de noviembre de 1989 en la Universidad Centroamericana
“José Simedn Canas”, bajo el fuego de un comando del ejército salvadorefio.

51 Erich Hobsbawm, Historia del siglo xx, Buenos Aires, Critica, 1998 (Grijalbo Monda-

dori), p. 439.

latino&)mérica (4 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

mericana no deben obliterar el reconocimiento a la existencia de una ética
revolucionaria armada, signo de un efectivo amor al ser humano. La deci-
sion de no pocos tedlogos de la liberacion para llevar hasta el extremo sus
convicciones, correspondi6 a un fiel acompanamiento del pueblo sufriente.

Evidentemente, como corriente socioeclesial heterogénea, la Tt ad-
quiri6 particularidades en funcidn de los lugares de reflexion y enunciacion
teoldgica. Para el caso que concierne a este articulo, es importante destacar
que en paises como Argentina, Nicaragua y El Salvador —donde las condi-
ciones de represion militar alcanzaron niveles intolerables—, los tedlogos
de laliberacion estrecharon su cercania critica—no su homologacion— con
los grupos guerrilleros nutridos por un pueblo que empui6 las armas no
por vocacion 0 mero enajenamiento, sino como limite urgente ante el ex-
terminio progresivo que lo acosaba.

TEOLOGIA DE LA LIBERACION Y PASTORAL,
¢PROCLIVIDAD HACIA LA VIOLENCIA?

Si doy comida a un pobre, me llaman santo,
pero si pregunto por qué es pobre,
me llaman comunista.

Helder Pessoa Camara (1909-1999).

En su magnifica obra, Para comprender la Teologia de la Liberacion,
Juan José Tamayo-Acosta (1946-) ha destacado como, a pesar de que la
violencia es una “realidad cotidiana y omnipresente en la vida del pueblo
latinoamericano”, ha sido un objeto de reflexion poco abordado por los
teologos de la liberacion. Ademas, asegura, “[cJuando se aborda el tema,
se hace sin entrar a fondo en €l, siguiendo, en la mayoria de los casos, la

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

doctrina social de la Iglesia al respecto”. El autor destaca la diatriba usada
con delectacion por los detractores de la Ti:

Con frecuencia suelen hacerse identificaciones faciles y caricaturescas en-
tre el cristianismo liberador latinoamericano y la defensa de la violencia
por parte de no pocos cristianos. Con frecuencia se presenta a los tedlogos
de Ia liberacion como legitimadores de la violencia. Cosas ambas infunda-
das y falseadoras de la realidad.”

Una vez que simplifican la problemdtica latinoamericana al dmbito de la
violencia, dice el autor espariol, “lo Unico que parece interesar a los de fuera
es si el uso de la violencia estd justificado o no”, y la respectiva peticion de
clarificacion a los tedlogos de la liberacion funge como trampa saducea:
“si se muestran contrarios a ella, se les acusard de pacifistas ingenuos y
conformistas; si la respuesta es afirmativa, se les acusara de dar la espalda
al ideal evangélico”.**

En este ultimo sentido, el papado conservador de Juan Pablo II (1978
2005), hoy reconocido ampliamente como uno de los principales artifices
del afianzamiento del neoliberalismo, instrumento la execracion hacia la Ti,
casi tres lustros después del nacimiento de ésta. El encargado de tal empresa
fue el entonces cardenal Joseph Ratzinger (1927-) quien, como prefecto de
la Sagrada Congregacion para la Doctrina de la Fe, fij6 la postura del Vaticano
al respecto en dos documentos, la Instruccion sobre algunos aspectos de la
“Teologia de la Liberacion” (1984)> v la Instruccion Libertatis conscientia.
Sobre libertad cristiana y liberacion (1986).%

5 Tamayo-Acosta, op. cit., p. 179.

% Ibid., pp. 179 y 180.

5 Ibid., p. 179.

% Joseph Aloisius Ratzinger, Instruccion sobre algunos aspectos de la “Teologia de la
Liberacion”, 6 de agosto, 1984. Este documento suscitd numerosas respuestas por
parte de los tedlogos de la liberacion. Destaca el libro de Juan Luis Segundo, Teologia
de la Liberacion. Respuesta al Cardenal Ratzinger, Madrid, Ediciones Cristiandad,
1985, 195 pp.

% Joseph Aloisius Ratzinger, Instruccion Libertatis conscientia. Sobre libertad cristiana
y liberacion, 22 de marzo, 1986. [Ambas Instrucciones, en La Santa Sede). En http://

latino?)mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

“El Evangelio de Jesucristo es un mensaje de libertad y una fuerza de
liberacion”, sentenciaba en su enunciado inicial la primera Instruccion.”’
No obstante, la oracion solo preludio la severa condena subsiguiente. Rat-
zinger apunt6 con claridad la principal preocupacion de la Iglesia respecto
a la T1: el empleo del instrumental tedrico del marxismo y su incompati-
bilidad con la vida cristiana. La condena era irremisible e implic la critica
rotunda a la toma de las armas para la reversion dialéctica de la relacion de
dominacion, por medio de una contraviolencia revolucionaria.® La lucha
de clases, decia Ratzinger, “es presentada como una ley objetiva, necesa-
ria” que conduce solo al “amoralismo politico”.”’

“[E]1 recurso sistemdtico y deliberado a la violencia ciega, venga de
donde venga, debe ser condenado”, decia el cardenal. Sugeria, en cam-
bio, a necesidad de contemplar la problemdtica a partir de la dimension
personal pues, aseguraba, “[l]a urgencia de reformas radicales de las es-

www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/doc_dottrinali_index_sp.htm
(fecha de consulta: 22 de agosto, 2016).

57 Ratzinger, Instruccion sobre algunos aspectos. . ., Introduccion.

8 Ibid., capitulo vii - Subversion del sentido de la verdad y violencia, nota 5.

9 Ibid., nota 7.

% Loc. cit. Aunque natural, la postura del Vaticano resulta peculiar, si tenemos en cuenta
las acusaciones, hoy documentadas, sobre sus vinculos con la siniestra Central In-
telligence Agency (C1A). En su xiv Asamblea ordinaria de 1972 en Sucre (Bolivia), el
CELAM cambi6 de orientacion y autoridades, dando paso a un movimiento conserva-
dor y tradicionalista bajo la conduccién del colombiano Mons. Alfonso Lopez Trujillo
(1935-2008), orientado hacia la contencion del catolicismo liberacionista. Cfr: Enri-
que Dussel, Historia de la Iglesia en América Latina: medio milenio de coloniaje
y liberacion (1492-1992), Madrid, Mundo Negro-Esquila Misional, 1992, p. 378. Un
sacerdote de origen belga, Roger Vekemans (8. J.) (1921-2007), seria el encargado
de instrumentar los vinculos con la ¢IA y el Vaticano. En 1976 un periodico bogo-
tano publico “a grandes titulares y en primera pdgina: ‘obispos en la CI4, involucra-
do Monsenor Lopez Trujillo™, la publicacion citaba que éste y Vekemans “ficharon
e informaron, tanto al Vaticano como a la CIA, a mas de 4,500 obispos, sacerdotes y
religiosos (as), que hacian parte del movimiento de cristianos a favor de la Teologfa de
Liberacion”. Redaccion, El Espacio, Bogota, 12 de febrero, 1976, pp. 1y 2. Citado en,
Antonio José Pérez Echeverry, Teologia de la Liberacion en Colombia: un problema
de continuidades en la tradicion evangélica de opcion por los pobres, Cali, Univer-
sidad del Valle, 2007, p. 136. Véase Blanche Petrich, “La CIA recomienda el asesinato
contra insurgencias”, en La Jornada, 18 de diciembre, 2014.

N

o

TR (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

tructuras que producen la miseria y constituyen ellas mismas formas de
violencia no puede hacer perder de vista que la fuente de las injusticias
estd en el corazén de los hombres” !

No obstante, la condena del pontificado de Juan Pablo I a la Ti. no fue
llana ni absoluta. La segunda Instruccién modero su postura y ahondd el
reconocimiento de los conceptos de libertad y liberacion en cuanto a su
“alcance ecuménico evidente”.” En este segundo documento Ratzinger
reconocié que “la busqueda de la libertad y la aspiracion a la liberacion,
que estdn entre los principales signos de los tiempos del mundo contem-
poraneo, tienen su raiz primera en la herencia del cristianismo”.%

Esta mesura serfa confirmada apenas unos dias después de la pu-
blicacion de la segunda Instruccion, por medio de una carta, fechada en
el Vaticano el 9 de abril de 1986, escrita por Juan Pablo II al episcopado
brasileno en la que afirmé sin ambages: “la Teologia de la Liberacion es
no s6lo oportuna sino util y necesaria”. La misiva agregaba que ella debia
“constituir una nueva etapa en estrecha conexion con las anteriores” en la
tradicion biblica y eclesial.**

El visto bueno de la Santa Sede, dirigido a los obispos del pais con
mis catolicos del mundo, por supuesto tuvo una intencionalidad espe-
cifica que no inclufa lo concerniente a la cercania de los teologos de la
liberacion con los procesos revolucionarios armados latinoamericanos y
el marxismo. La carta aseguraba ser una reiteracion al mensaje implicito
en ambas Instrucciones y una muestra del acompafamiento pontificio al
esfuerzo del episcopado brasileno para brindar respuestas ante el desafio
impuesto por la realidad latinoamericana.

Muy a pesar de que ambos documentos de la Congregacidn para la
Doctrina de la Fe citaban repetidamente el documento conclusivo de la re-
union de la conferencia del CELAM en Puebla —que no la de Medellin—, la
postura de Ratzinger evidencio el criterio hegemonico enunciado desde

=N

' Ratzinger, Instruccion sobre algunos aspectos. . ., capitulo x1-Orientaciones, nota 8.

Ratzinger, Instruccion Libertatis conscientia. . ., Introduccion.

% Ibid., capitulo I-Situacion de la libertad en el mundo contemporaneo, nota 5.

6 Juan Pablo II, “Mensaje a la Conferencia Episcopal Brasilefia”, en Sic, nim. 49, Cara-
cas, mayo de 1986, p. 237.

62

latino?)mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

una perspectiva eurocéntrica, distante de la realidad latinoamericana. Otro
cariz presentaba la realidad a los tedlogos latinoamericanos que convivian
cotidianamente con la violencia cruenta e impune, que redundé en una
interpretacion radical de estos documentos del magisterio de la Iglesia.

De acuerdo con la acepcion del historiador Arturo Colombo (1934-
2016), el radicalismo puede ser entendido como un concepto util para
indicar una postura politica guiada por “el preciso objetivo de abandonar
toda hipétesis retardataria [sic] y toda tictica moderada para dar paso a
un proceso de robusta (y por tanto ‘radical’) renovacion en los diversos
sectores de la vida civil y del ordenamiento politico”.®® En este sentido,
los tedlogos de la liberacion, en definitiva, desarrollaron un corpus de
pensamiento radical.

Aunque proporcionalmente fueron una minorfa (nutrida en las zonas
rurales y en los suburbios urbanos), hubo algunos tedlogos que en su la-
bor pastoral, es decir, de direccion espiritual entre los fieles, se ocuparon
de la reflexion respecto al posible sentido teoldgico e historico de la revo-
lucion; se plantearon la interrogante sobre “si las revoluciones formaban
parte de un plan divino, encaminado a redimir las condiciones estructura-
les de pobreza y exclusion, tal como lo sugeria la lectura biblica del Exodo
y de los Evangelios, donde se daba cuenta de la obra revolucionaria del
‘Creador’ en beneficio de los oprimidos.”®

En esa senda, el antecedente celebérrimo del compromiso sacerdo-
tal con la revolucion armada se encuentra en el pensamiento religioso
y politico de Camilo Torres Restrepo (1929-1966), sacerdote colombiano
quien experimentd una transmutacion de su postura politica como resul-
tado de un proceso paulatino hacia la radicalizacion, coincidente con las
vivencias de muchos otros miembros de las izquierdas armadas que tran-

% Norberto Bobbio er al. [eds.], Diccionario de politica, trad. de R. Crisaho, A. Garcia
et al., México, Siglo xx1 Editores, 2007, p. 1329. En esta misma entrada, el autor sefala
que “por esta constante propension en favor de reformas auténticas, el término ‘radi-
cal’ asumird una connotacién polémica ante los ojos de todos aquellos conservadores
que verdn en el r. un explicito ataque a todas sus pretensiones de mantener el statu
quo y los viejos privilegios”, loc. cit.

% Garcfa Ruiz, op. cit., p. 71.

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

sitaron hacia la clandestinidad tras el agotamiento de no pocas instancias
de la legalidad estatal.”’

Diez afos antes de su incorporacion al Ejército de Liberacion Nacio-
nal (ELN), ante la pregunta por la celeridad en la realizacion de la “revolu-
cion” sin el derramamiento de sangre, el colombiano respondia, “si [éste]
implica odio de cualquier clase que sea, nunca lo podremos realizar”. La
opcion por la revolucion, decia, depende de “circunstancias historicas
muy determinadas”.%

En el culmen de su travesia rebelde, el sacerdote colombiano desple-
g6 de manera decidida su distanciamiento de la ortodoxia clerical y asu-
mio la profesion del pensamiento revolucionario como significante de un
cambio fundamental en las estructuras economicas, sociales y politicas. El
pueblo debfa tener organizacidn y armas iguales a las de la reaccion, por
lo menos, aseguraba.®”

El hombre serd juzgado de acuerdo a las acciones a favor de Cristo
sufriente en el préjimo, por ende, si la transformacion de las estructuras
economicas, sociales y politicas redunda en el beneficio del préjimo, infe-
ria Torres, “[e]sto se llama revolucion [...] para un cristiano es necesario
ser revolucionario”.” De tal manera, la violencia quedaba circunscrita a su
indole de factor posibilitador de las transformaciones. En agosto de 1965,
el “cura guerrillero” arengaba,

¥ fi Martinez Morales, op. cit., pp. 134-139 y ss. Véase también: Tanalis Padilla, “‘Por
las buenas no se puede’. La experiencia electoral de los jaramillistas”, en Veronica
Oikion S. & Marta E. Garcia U., Movimientos armados en México, siglo xx, Zamora, El
Colegio de Michoacan-CIEsas, 2000, vol. 1, pp. 275-306.

Entrevista a Camilo Torres Restrepo, por Rafael Maldonado P. (1936-), “Conversacio-
nes con un sacerdote colombiano”, julio-septiembre de 1956, en Camilo Torres R.,
Camilo Torres Restrepo. Obra escogida, Bogotd, Fundacion Pro-Cultura/Comité de
Solidaridad con los Presos Politicos/Revista Solidaridad/Movimiento de Cristianos por
el Socialismo, 1985, p. 37.

% Camilo Torres, Cristianismo y revolucion, prol. de Oscar Maldonado, México, Edicio-
nes Era, 1970, p. 36.

Camilo Torres, “Encrucijadas de la iglesia en América Latina” [Documento anexo a:
“Carta al Obispo Coadjutor de Bogotd”, 19 de abril, 19650], en Torres R., Camilo
Torres Restrepo. .., p. 101.

70

latino@mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

Es necesario, entonces, quitarles el poder a las minorias privilegiadas para
ddrselo a las mayorfas pobres. Esto, si se hace rdpidamente es lo esencial de
una revolucion. La Revolucion puede ser pacifica si las minorias no hacen
resistencia violenta. [...] Por eso la Revolucion no solamente es permitida
sino obligatoria para los cristianos que vean en ella la inica manera eficaz y
amplia de realizar el amor para todos. Es cierto que “no hay autoridad sino
de parte de Dios” (San Pablo, Rom. XIII, 1). Pero Santo Tomds dice que la
atribucion concreta de la autoridad la hace el pueblo.”

Cuando el 7 de enero de 1966 el EIN dio a conocer una proclama
dirigida al pueblo colombiano, redactada con la crucial participacion de
Camilo Torres, la sorpresa por la incorporacion de éste a la guerrilla y su
posterior muerte temprana en combate, tan sélo 39 dias después, tras-
cendié como muestra de la congruencia al pasar de la teoria a la praxis.”

Este signo ejemplar, dice el estadounidense Phillip Berryman (1938),
no se tradujo en la masiva incorporacion de sacerdotes a las guerrillas,
aunque si contribuyo al proceso de radicalizacion de muchos otros quie-
nes vieron sacudidas sus conciencias ante “la voluntad de Torres para lle-
var sus convicciones hasta las ultimas consecuencias”.” Asi, el vigor critico
y militante del procer colombiano fue pionero de muchos otros que su-
marfan su voz a esta corriente pastoral.

Un afo después, como parte del influjo posconciliar, fue publicada
la enciclica del papa Pablo vi, quien presidié su papado de 1963-1978,
Populorum Progressio (1967). La novedad de este documento de ense-
fianza social catolica fue la insinuacion de una fuerte critica hacia el orden
econdmico internacional existente, aun cuando mantenia una postura

I “Mensaje a los cristianos”, en Frente Unido, nim. 1, Bogotd, 26 de agosto 1965, en

Torres, Cristianismo y revolucion. . ., p. 526. Véase Torres, “La revolucion, imperativo

cristiano. ..”, pp. 316-345, en ibid.

Aunque también, cabe decirlo, el arrojo de Camilo Torres suscit6 el vilipendio de

otros mas, quienes consideraron imprudente su proceder por el desvario implicito

en el falso reconocimiento de su lugar en el proceso revolucionario.

7 Phillip Berryman, %eologia de la Liberacion. Los bechos esenciales en torno al mo-
vimiento revolucionario en América Latina y otros lugares, México, Siglo xx1 Edito-
res, 2003, pp. 22y 23.

72

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

moderada de priorizacién del consenso, por encima de la lucha revolu-
cionaria:”

Revolucion

31. Sin embargo va se sabe: la insurreccidn revolucionaria —salvo en caso
de tiranfa evidente y prolongada, que atentase gravemente a los derechos
fundamentales de la persona y danase peligrosamente el bien comun del
pais— engendra nuevas injusticias, introduce nuevos desequilibrios y pro-
voca nuevas ruinas. No se puede combatir un mal real al precio de un mal
mayor. ?

En agosto de ese mismo ano, un grupo de dieciocho obispos hizo
manifiesta su congratulacion con la enciclica y lanzé una declaracion que
adoptd un enfoque positivo de la revolucion. Su repercusion fue casi in-
mediata y derivd en la aparicion argentina del Movimiento de Sacerdo-
tes para el Tercer Mundo (MST™), el cual se convirti en un modelo de
compromiso social catélico que seria reproducido en multiples latitudes
latinoamericanas.”

Es preciso sefalar, sin embargo, como lo ha hecho el autor estadou-
nidense, que los religiosos radicalizados fueron una minorfa; en el pais
austral los sacerdotes argentinos representaban cerca de la quinta parte.
Su influencia entre los sectores pauperizados, llamados “villeros”, empe-
ro, no era facilmente desestimable, sobre todo porque “estaban en mayor
contacto directo con los sectores pobres de la poblacion, mientras que
muchos de los otros clérigos estaban en las escuelas”.”

“Para saber cudl es la voluntad de Dios, leo el periddico”, decia Ser-
gio Méndez Arceo (1907-1992), otro escudrifador de los tiempos cuyas
opiniones liberacionistas pronto adquirieron notoriedad, incluso mds alla

™ Ibid., p. 24.

> Pablo VI, Populorum Progressio, en La Santa Sede 26 de marzo, 1967. En http://
w2 .vatican.va/content/paul-vi/es/encclicals/documents/hf p-vi_enc_26031967
populo rum.html (fecha de consulta: 17 de agosto, 2016).

" Cfi: Berryman, op. cil.

7 Ibid., p. 25.

latino?)mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

de las fronteras mexicanas.”® Consagrado obispo de Cuernavaca en 1952,
inici6 su trabajo pastoral centrado en la religiosidad popular y la conside-
racion de que si bien en nuestros paises las €élites se servian del catolicis-
mo para legitimar el dominio, también era posible y necesario propiciar
el surgimiento de una conciencia religiosa critica que se convirtiese en
agente de cambio social.”

En 1966, en un congreso en Caracas, una declaracion suya dio la vuel-
ta al mundo cuando emiti6 una opinion alusiva al procer martirial, Camilo
Torres: “Las revoluciones violentas de los pueblos pueden estar en algu-
nos momentos de su historia absolutamente justificadas y ser totalmente
licitas, porque la revolucion en el propio sentido de renovacion es finali-
zar lo inacabado o aquello que se puede perfeccionar,”®

El obispo de Cuernavaca, en aquel aciago 2 de octubre de 1968, con-
deno la masacre de estudiantes en la Plaza de las Tres Culturas y arreme-
ti6 desde el pulpito: “La Biblia contiene la condenacion irremisible de la
violencia de los opresores y estimula la violencia de los oprimidos |...] La
opcion entre la violencia de los opresores y la de los oprimidos se nos
impone, y no optar por la lucha de los oprimidos es colaborar con Ia vio-
lencia de los opresores. ™

Méndez Arceo, partidario del didlogo entre cristianismo y marxismo,
execro el capitalismo y el imperialismo; se pronuncié por el socialismo
democrdtico, no autoritario ni economicista y lo presentd como el sis-
tema mds coherente con los principios evangélicos. La Iglesia catdlica,
por consiguiente, debfa sumergirse en los procesos revolucionarios para

78 Carlos Fazio, “Don Sergio Méndez Arceo, patriarca de la solidaridad”, en Leticia Ren-
terfa Chavez & Giulio Girardi, Don Sergio Méndez Arceo, patriarca de la solidaridad
liberadora, México, Ediciones Dabar, 2000, p. 197.

” Monserrat Gali Boadella, “Musica para la Teologia de la Liberacion”, en Anuario de

Historia de la Iglesia, nim. 11, Navarra, 2002, p. 179.

“Sergio Méndez Arceo, 1966”, citado en Elena Poniatowska, “Los cien afos del obispo

Sergio Méndez Arceo”, en La Jornada, 7 de octubre, 2007.

81 Sergio Méndez Arceo, Homilfa del 2 de octubre de 1968, Cuernavaca, Morelos, en
Carlos Fazio, “Méndez Arceo y el 68", en La Jornada, 6 de enero, 2008.

TR (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

comprenderlos y ayudarlos en el proceso de liberacion de los pueblos
latinoamericanos.*

No obstante, pastor de almas y no guerrillero, Méndez Arceo sugeria a
los cristianos radicalizados, “[s]i hubiera un tercer camino eficaz, la no vio-
lencia activa, por ejemplo, el cristiano tendrfa que optar por ella”.* La violen-
cia revolucionaria es incomprensible sin su atencién comprometida con
una ética humanista de dimension historica. Consecuentemente, el obispo
criticaba los secuestros politicos perpetrados por los grupos guerrilleros
pues decia: “los tenemos que reprobar por ser un lenguaje totalmente am-
biguo, sin eficacia movilizadora para el pueblo, provocadores de represalias
en serie contra el mismo pueblo”.®

Caso similar fue la labor pastoral de otro obispo mexicano, asignado
a la diocesis de Chiapas entre 1960 y 2000, Samuel Ruiz Garcia (1924-
2011), internacionalmente conocido por haber sido mediador entre el
gobierno mexicano y el Ejército Zapatista de Liberacion Nacional (EZIN)
en 1994. En entrevista con la periodista Lya Gutiérrez Quintanilla, anos
después aseguraba:

La realidad es radical [...], si hay una pobreza extrema en comparacion con
una riqueza extrema, entonces eso va es una radicalizacion existente [y
aclaraba], quizd la palabra radical se entiende como una reaccion despro-

82 En 1970 lo dijo asi ante tres mil estudiantes de la Universidad de Puebla: “La palabra
de Dios es lo mds explosivo y revolucionario que hay para la transformacion de las
personas, de la Iglesia y de la sociedad [...] Los sacerdotes deben cambiar estruc-
turas dentro de la propia Iglesia, para que luego ésta sea agente del cambio de las
estructuras”, en Carlos Fazio, “Don Sergio Méndez Arceo: patriarca de la solidaridad
liberadora”, en SICSAL (Servicio Internacional Cristiano de Solidaridad con los Pueblos
de América Latina), articulos y noticias, 24 de octubre, 2007. En http://www.sicsal.
net/articulos/node/347 (fecha de consulta: 15 de julio, 2016). Véase también Carlos
Fazio, La cruz y el martillo. Pensamiento y accion de Sergio Méndez Arceo, México,
Joaquin Mortiz/Planeta, 1987, 227 pp.

8 Fazio, “Don Sergio Méndez Arceo. ..”, p. 204.

8 Emiliano Ruiz Parra, “El volcdn de sangre roja”, en Gatopardo, 24 de enero, 2011. En
http://oldgatopardo.denumeris.com/detalleBlog.php?id=29 (fecha de consulta: 17
de julio, 2016).

% Tiempo después de su nombramiento, Samuel Ruiz subdividié la didcesis y paso a ser
obispo de San Cristobal de la Casas.

latino@mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

porcionada ante una realidad, cuando que, al contrario, radical es lo que
va ala rafz.®

A diferencia del mundo europeo de la época, donde la Iglesia catéli-
ca debio enfrentar la adversidad de la pluralidad religiosa, decta, en toda
Latinoamérica la predicacion del Evangelio hubo de ser dirigida no a los
no creyentes, sino a los pobres, a los indigenas, a los “no hombres” ¥ El
compromiso de la Iglesia catolica, al seguir la opcion evangélica, debia
desmantelar el entramado y transformar la realidad vigente donde los po-
bres eran victimas de una situacion estructural de dominacion.®

Paradojicamente, los cuadros preparados por la linea pastoral, didco-
nos y catequistas, se convirtieron naturalmente en las bases de accion de
las organizaciones campesinas, de los cuadros activos en comunidades y
de ciertos métodos de accion rapida que el EzLN utilizaria después.” Sin
embargo, en cuanto a la violencia armada, la postura de monsenor Ruiz

% Lya Gutiérrez Quintanilla, Los volcanes de Cuernavaca. Sexgio Méndez Arceo, Gre-

gorio Lemercier, Ivan lllich, Cuernavaca, Editora de Medios de Morelos, 2007, p. 280.

8 Samuel Ruiz Garcia, “The pursuit of justice from the perspective of the poor”, San
Diego, California, Universidad de California, Eugene M. Burke ¢.s.p. Lectureship on
Religion and Society, 28 de octubre, 2002.

8 Véase Xochitl Leyva Solano, “Militancia politico-religiosa e identidad en La Lacando-
na”, en Espiral. Estudios sobre Estado y Sociedad, vol. 1, nim. 2, Guadalajara, ene-
ro-abril de 1995, pp. 59-88; Samuel Ruiz Garcia, “Teologia de los pobres en San Cris-
tobal de las Casas 1y II”, en Ambar, nms. 0-1, Tuxtla Gutiérrez, octubre-noviembre
de 1987, p. 16. De acuerdo con sus propias cifras, la didcesis form6 cerca de 240
didconos permanentes y 18 000 catequistas a quienes posibilitd el aprendizaje de la
lectoescritura en mds de 2 500 comunidades indigenas. Ruiz Garcia, “The pursuit of
justice...” Los didconos podian administrar algunos sacramentos; a menudo eran los
lideres de las organizaciones agrarias en la demanda de tierras y en la regularizacion
de su tenencia. Carlos Montemayor, La guerrilla recurrente, Ciudad Judrez, Universi-
dad Auténoma de Ciudad Judrez, 1999, pp. 41 y 42. Monsefor Samuel Ruiz favorecid
la traduccion al tzeltal de la Constitucion Politica, contribuyendo con ello a la forma-
cion de una nueva intelectualidad indigena de base que escap6 del poder tradicional
de los ancianos y de las estructuras del Partido Revolucionario Institucional (PRI),
que cooptaba lideres indigenas y los transformaba en caciques locales. Guillermo
Almeyra, “Quince afios del EZIN y la autonomia en Chiapas”, en 0sAL, afio X, num. 25,
Buenos Aires, abril de 2009, p. 157.

% Montemayor, op. cit.

T (Vxico 2017/1): 185-221 latino@mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

siempre fue tajante. Apenas un dia después del levantamiento neozapatis-
ta del 1 de enero de 1994, la comision de prensa de la didcesis emitio un
comunicado donde aclaraba:

Ni ahora, ni antes, ni en ningdn momento, la didcesis de San Cristobal
de las Casas ha promovido entre los campesinos indigenas el uso de la
violencia como medio para solucionar sus demandas sociales y humanas
ancestrales. Menos todavia ha mantenido ningun tipo de relacion opera-
cional y mucho menos institucional con esas agrupaciones armadas que
propugnan una solucion violenta.”

En la coyuntura, el obispo de San Cristobal fue inquisitivamente acu-
sado de hacer promocidn de la toma de las armas por los indigenas chia-
panecos. Quienes lo acusaron de coadyuvar a la guerrilla no carecen del
todo de razon, aunque se debe precisar la afirmacién. Su labor pastoral
fue radical, si, pero de otra indole. El aporte mas trascendente del fatic
(padre en lengua tzotzil) respecto al surgimiento del EzIN fue de otra na-
turaleza.

Su interpretacion neotestamentaria proponia una teologia basada en
el Jesus historico como un rebelde, un “profeta revolucionario” conscien-
te del contexto politico de sus afirmaciones y “opuesto a los oropeles del
culto, a las injustas estructuras sociales y a los poderes opresivos de su
tiempo”.”* Asi lo decia el monsefior Ruiz: “Jesus provocd la violencia con-
tra s mismo de una manera consciente y serena [...| no se habia propues-
to como meta evitar la violencia, sino ser fiel a su mision, sin retroceder
aunque con ello provocara la violencia [...]. Jesus arrostro el conflicto, lo
provocd y no retrocedié ni aun ante la muerte |[...].”*

La toma de conciencia que derivo en la incorporacion de numerosos
catequistas y contribuyo al levantamiento armado neozapatista, abrevo de

% Enrique Krauze, “El profeta de los indios”, en Letras Libres, vol. 1, nim. 1, México,
enero de 1997, pp. 10-18. En http://www.letraslibres.com/revista/convivio/el-profeta-
de-los-indios (fecha de consulta: 16 de julio, 2016).

% Loc. cit.

%2 Samuel Ruiz Garcfa, %eologia biblica de la liberacion, México, Jus/Librerfa Parroquial,
1975, pp. 36-40.

latino?)mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

la pastoral del obispado que, aun sin propugnar el uso de la violencia
armada, durante 34 afos habia repetido que los indigenas tenfan tanta
dignidad como los ladinos ante los ojos del “Padre”; que la situacién mi-
serable pervivida no era querida por el “Creador”, ni formaba parte de la
naturaleza de las cosas; que las culturas indigenas tenian valia tanto como
sus vivencias y testimonios; que la iniquidad era producto de un pecado
social y de estructuras injustas factibles de ser erradicadas.”

Ahora bien, otros ministros trataron mas profundamente el tema de la
violencia. Uno de ellos, hoy beatificado por el papa Francisco (2013-), es in-
signe no solo por las condiciones martiriales y emblemdticas de su muerte
en el altar durante la celebracion de la Eucaristia, sino por la unicidad de su
desempeiio pastoral** Oscar Arnulfo Romero y Galdamez (1917-1980), ar-
zobispo de San Salvador entre 1977y 1980, experimentd una radicalizacién
politico-religiosa ante la descarnada realidad salvadorefa.”

Como urgencia ineludible, en su tercera y cuarta cartas pastorales,
monsefor Romero jerarquizo la violencia segtin su maldad historica y éti-
ca, de acuerdo con su capacidad para originar otras violencias.” La
primera de ellas, la violencia institucionalizada, era la peor; “producto
de una situacion injusta donde la mayoria de los hombres y mujeres —so-
bre todo de los nifos— [...] se ven privados de lo necesario para vivir”.

% Cfr. Enrique Marroquin, “Lo religioso en el conflicto de Chiapas”, en Espiral. Estudios
sobre Estado y Sociedad, vol. m, nim. 7, Guadalajara, septiembre-diciembre de 1996,
pp. 143-158.

% Monsefior Romero muri6 el 24 de marzo de 1980, traspasado en el corazdn por la bala
de un francotirador de un escuadron formado por civiles y militares de ultraderecha.
Véase el reporte de la Comision de Verdad de El Salvador. En http://www.uca.edu.sv/
publica/idhuca/cv.pdf.

% Monsefor Romero fue elegido como prelado en funcién de su perfil mas bien con-
servador. Las circunstancias de miseria y graves violaciones a los derechos humanos
tornaron su moderacion en arrojo “profético”. En alguna ocasion, “comentaba ante
la television mexicana: ‘La Iglesia en El Salvador no tiene problemas con el gobierno
es el gobierno el que tiene problemas con el pueblo y la Iglesia estd con el pueblo™.
Dussel, Praxis latinoamericana. . ., p. 244.

% Sobrino, op. cit., p. 265.

IRV (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

Quienes acaparan el poder econémico, denunciaba, son los principales
coémplices de la violencia institucional.””

Elarzobispo insistia en lo enunciado ya por el CELAM reunido en Medellin,
la violencia estructural es injusta “porque con ella el Estado defiende, por
encima de todo y con sus poderes institucionales, la pervivencia del siste-
ma socioeconomico y politico que estd vigente”. Lo mas grave e inhumano
es, consideraba, el impedimento de toda verdadera posibilidad de que el
pueblo, en uso de su derecho primordial de autogobernarse, pudiera hallar
un nuevo camino institucional hacia la justicia.”®

Esta violencia primigenia es generadora, @) de la violencia represiva
del Estado y de grupos ultraderechistas para mantenerla, y b) de insu-
rrecciones populares como respuesta.” La raiz de la violencia primera se
encuentra en “la absolutizacién del poder politico, social y economico, sin
el cual no es posible mantener los privilegios aun a costa de la propia dig-
nidad humana”. Sin embargo, reconocia el arzobispo, el deber cristiano
primario es la lucha contra la injusticia estructural y, simultdneamente, la
busqueda de otros medios de solucidn.'™

La Iglesia “ha condenado siempre la violencia buscada en st misma o
usada abusivamente en contra de algiin derecho humano, o como primero
y Unico medio para defender y alcanzar un derecho humano. No se puede
hacer un mal para alcanzar un bien”. Pero monsefior Romero tampoco san-
cionaba, sin mas, la violencia revolucionaria: “Existe otra clase de violencia
peligrosa que algunos llaman ‘revolucionaria’ pero que preferimos calificar-
la como terrorista o sediciosa, ya que el término ‘revolucionaria’ no siem-
pre tiene un sentido peyorativo como el que aqui deseamos definir”.'""

% Oscar A. Romero y Galddmez & Arturo Rivera y Damas, “Tercera Carta Pastoral. Iglesia
y las Organizaciones Politicas Populares”, San Salvador, 6 de agosto, 1978. Las cuatro
cartas pastorales disponibles en Monserior Romero. En http://www.romeroes.com/
monsenor-romero-su-pensamiento/cartas-pastorales (fecha de consulta: 20 de julio,
2016).

% Toc. cit.

% Sobrino, op. cit., p. 266.

10 Oscar A. Romero y Galddmez, “Cuarta Carta Pastoral. Mision de la Iglesia en Medio de
la Crisis del Pais”, San Salvador, 6 de agosto, 1979.

"' Romero y Galddmez & Rivera y Damas, “Tercera Carta Pastoral...”.

latino?)mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

Esta ultima, pensada equivocadamente como un fin ultimo y Gnico
modo eficaz para cambiar la situacion social, lamentaba, “hace de las ar-
mas un despliegue de autismo y cerrazon”. Mds aun, es una violencia “que
produce y provoca estériles e injustificables derramamientos de sangre,
lleva la sociedad a tensiones explosivas, racionalmente incontrolables y
desprecia por principio toda forma de didlogo como posible instrumento
solucion para los conflictos sociales”."”

No obstante, aunque se pronunciaba abiertamente por la paz como
una fuerza dindmica y constructora, el arzobispo puntualizo las condicio-
nes bajo las cuales la Iglesia permite la violencia en legitima defensa, siem-
pre y cuando:

- que la defensa no exceda el grado de la agresion injusta (por
ejemplo, si basta defenderse con las manos no es licito disparar
un balazo al agresor);

- que se acuda a la violencia proporcionada sélo después de ago-
tar los medios pacificos posibles;

- que la defensa violenta no traiga como consecuencia un mal ma-
yor que el que se defiende: por ejemplo una mayor violencia,
una mayor injusticia.'®

Monsefior Romero afadia que: “por ser raiz de mayores males, la
Iglesia ha condenado la violencia institucionalizada, la violencia represiva
del gobierno, la violencia terrorista y toda la violencia que pueda provocar
una legitima defensa también violenta”' La justa insurreccion, referfa,
era avalada por la Enciclica Populorum Progressio del papa Paulo VI, y
consagrada también en la Constitucion Politica." La violencia en legitima
defensa y la violencia insurreccional, por tanto, son fuerzas provocadas
por la demora en el cambio de las estructuras de violencia opresora.'*®

2 Toc. cit.

% Joc. cit.

% Joc. cit.

15 Paulo VI, Populorum Progressio, op. cit. Citada en Romero y Galdamez, “Cuarta Carta
Pastoral...”.

% Toc. cit.

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

Sabias palabras que cobrarfan una vigencia subrepticia afios mas
tarde, cuando el influjo del deshielo y el fin de la bipolaridad mundial
zanjaron el debate sobre la legitimidad de la violencia revolucionaria. De
cualquier forma, el dilema nunca fue sugerido por los pastores liberacio-
nistas analizados en este articulo, en funcion de la legitimidad histérica de
la respuesta ante los factores estructurales motivantes de la toma de las
armas, sino respecto a la siempre latente absolutizacion de la via armada
como propiciadora de la transformacion del statu quo latinoamericano.

CONCLUSION

... yvimos el dolor de las madres llorando por una
mugjer asesinada por haberse atrevido a defender
el pan de sus hijos, el futuro de esos hijos

que no quieren ser condenados al hambre,

a la tuberculosis, al alcobolismo.

“Carta abierta al arzobispo de Tucumdn
Monsefor (J. C.) Aramburu”.
MSTM

La modernidad —segtin Gustavo Garcia— se afirma como la realizacion de
un proyecto econdmico y social que, mediante su vocacion por la “no-vio-
lencia”, estd encaminado hacia la cancelacion y abolicion de toda violencia
destructiva. Se enorgullece, por ello, del cardcter “civilizado” de su poli-
tica, creador de instituciones para la solucion de conflictos e instaurador
del discurso como el lugar privilegiado para la contienda.'”

Cuando los poderes hegemonicos en los sistemas-estado rememoran
sus acontecimientos fundantes, la violencia “heroica” adquiere el esplendor

7 Cfr. Gustavo Garcia, “Violencia en la modernidad capitalista”, en Teoria filosofica:
contracontorno, 22 de marzo, 2011. En http://teoriafilosofica.blogspot.mx/2011/03/
violencia-en-la-modernidad-capitalista.html (fecha de consulta: 25 de agosto, 2016).

latino@mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

de la legitimidad “historica”. Empero, cuando las resistencias cuestionan
los sistemas de dominacion vigentes y contemplan Ia utilizacién de medios
cruentos para la transformacion de la realidad, la violencia carga consigo la
infausta leyenda de la incivilizacion y el atentado contra el bien comiin de
los ciudadanos.

Transgredir la permanencia y reproduccion infinita de las relaciones
capitalistas, decia Bolivar Echeverria (1941-2010), equivale a ejercer vio-
lencia contra la marcha consagrada de las cosas. En consecuencia, “toda
actividad politica que se atreva a no comportarse ‘constructivamente’ con
respecto al ‘proyecto de nacion’ tras el que se escuda el Estado capitalista
es ya, en principio, violenta: implica un atentado, un boicot, una accién
destructiva”.'%®

En la historia latinoamericana, algunos de quienes han apostado por
un modelo de civilizacion, fundado en un humanismo efectivo, han tran-
sitado desde un natural marasmo, hacia la denuncia cuasi impertérrita de
los alcances de la sevicia capitalista en su proceso de reconfiguracion y
sofisticacion de la hegemonia. El compromiso valiente con la justicia, sin
embargo, ha sido inherente a las consecuencias ineludibles e inminentes
de la censura, la persecucion e incluso la muerte.

Desde la época colonial hubo quienes, siendo miembros activos del
clero, desarrollaron una labor subversiva en defensa de la dignidad de las
mayorias expoliadas. La labor préctica e intelectual de personajes como
Vasco de Quiroga (1470-1565), el dominico fray Bartolomé de las Casas
(1484-1560), el jesuita Francisco Xavier Clavijero (1731-1787), o el procer
José Marfa Morelos (1765-1815), es paradigmatica en este sentido, sobre
todo, por haber trascendido simbdlica e historicamente.

Varios siglos después, los tedlogos de la liberacion se reconocieron
como herederos no sélo de una secular doctrina catélica combativa, sino
también de una tradicion historica subcontinental de opcién por los po-
bres y oprimidos. Entre las izquierdas, la simple mencion nominal de Ca-
milo Torres, monsefior Romero, monsefor Enrique Angelelli (1923-1976),

1 Bolivar Echeverria, Vielta de siglo, México, Ediciones Era, 2006, p. 79.

IR (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

Ignacio Ellacuria, etc., ha pasado a la posteridad como simbolo de la con-
viccion pastoral llevada hasta las ultimas consecuencias.

Durante las tres décadas de la recta finisecular, la TL mantuvo cierta
vinculacion con la violencia revolucionaria, pero solo en lo referente a su
acepcion como expresion de una consideracion seria de la circunstanciali-
dad histérica y del uso instrumental de las armas para la transformacion de
la relacion de fuerzas sociales en permanente conflicto, dicho en términos
gramscianos, de la dominacion padecida por las clases subalternas.”

Si los tedlogos de la liberacion aludieron a la violencia, fue porque
la conocieron en carne propia, por el contacto con el pueblo oprimido y
por las consecuencias mortales de la labor pastoral con las mayorias su-
frientes; fue debido al alarido estrujante de una realidad histdrica que los
preciso a inquirir por la negatividad del Ser y a denunciar a “los violentos
de guante blanco, que esconden la negrura tras la blancura del guante, y
a quienes una vez desatada la violencia de respuesta ‘se apropian de la
plusvalia generada por la violencia |...] una plusvalia del miedo™ "

Aunque no ha sido homogénea la respuesta de los tedlogos de la li-
beracion a la pregunta sobre la legitimidad del empleo consciente de la
violencia con fines revolucionarios, es posible observar que los casos refe-
ridos de la dimension pastoral, tienen perspectivas comunes al respecto.
Segun los prelados citados, la liberacion de las mayorias depauperadas no
debe transitar por los medios violentos a priori, sino solo como respuesta
ineludible ante circunstancias histricas precisas de agotamiento real de los
medios pacificos, peligro de muerte inminente y proporcionalidad.

Entre estas perspectivas subyace un complejo concepto de paz que
implica una relacion dialéctica con la justicia, pues ésta “no consiste Uni-
camente en el pacifismo a ultranza o en la ausencia de guerra”.™ En ello
radica el interés profundo de la TL por la esperanza cristiana de una paz

1% Massimo Modonesi, Subalternidad, antagonismo, autonomia: marxismos y subjeti-
vacion politica, Buenos Aires, Clacso, 2010, p. 36.

10" Sobrino, op. cit., p. 269.

" Juan Hernandez Pico, “Revolucion, violencia y paz”, en Ignacio Ellacuria & Jon Sobri-
no, Mysterium Liberationis. Conceptos fundamentales de la Teologia de la Libera-
cion, Valladolid, Trotta, 1990, vol. 1, p. 604.

latino?)mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

efectiva, contraria a la realidad quimérica que intenta “hacer pasar por paz el
orden establecido, la tranquilidad de minorfas que han usurpado el poder,
un poder que o es popular —participativo— 0 no es poder sino coercion”.'*

En nuestros dias, el triunfo de la democracia neoliberal no ha sido, en
lo mds minimo, la panacea social que cabalga sobre el pacifismo. La persis-
tente injusticia estructural de la realidad cotidiana contrarfa los informes
optimistas de los ideologos de la hegemonia. El neoliberalismo ha mante-
nido irresuelta la satisfaccion de las demandas de justicia y de erradicacion
de la violencia destructiva, pues las bases estructurales de la modernidad
capitalista no contemplan tales consecuciones.

La violencia instalada en la realidad cotidiana, ejercida por la moder-
nidad capitalista como mecanismo de proteccion de su propia existencia,
ha dejado intactos los motivos que, durante el siglo XX, coadyuvaron y
condujeron a las expresiones mas radicales de las izquierdas hacia la con-
sideracion de la legitimidad de la violencia revolucionaria. Aunque tam-
bién, empunar las armas nunca fue ni serd un ejercicio para el cual sea
suficiente la “buena voluntad” de transformacion de las realidades inicuas.

En Centroamérica, por ejemplo, una vez que pasaron los dias dlgi-
dos de los enfrentamientos armados y sobrevinieron las posibilidades de
participacion politica legal, los movimientos revolucionarios y guerrilleros
centroamericanos mantuvieron intactas las estructuras economicas, en
funcién de una ilusa creencia en el cambio politico como garantia para
la transformacién de los mecanismos de opresion. Naturalmente, la ex-
plotacion y el despojo propios del dinamismo capitalista han continuado
agudizando la pobreza y el sufrimiento de las grandes mayorias oprimidas.

Por tanto, ante la permanencia y diversificacion de la violencia institu-
cional, es imprescindible el desarrollo de otra de tipo disruptivo no armado,
que una, humanice y reintegre el legitimo derecho a la libertad, el derecho
alavida de todos los seres humanos. Ser “revolucionario” hoy en dia no ne-
cesariamente equivale a belicismo. Puesto que el dominio y la dominacién
estan presentes en todos los dmbitos de la realidad, en todos éstos también

2 JToc. cit.

T (Véico 2017/1): 185-221 latino@)mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

deben manifestarse y han de seguir diversificindose las resistencias funda-
das en una opcion revolucionaria de dignificacion efectiva del ser humano.

“Violenta la tierra el germen de la semilla cuando en la busqueda de la
luz se abre paso hacia fuera”."* Ni en el Antiguo, ni en el Nuevo Testamento,
ni en la tradicion eclesial catolica ha sido condenada la violencia. Lo que ha
sido condenado es el uso injusto de la violencia, dice Dussel. Cualquiera que
se estremezca ante la violencia injusta y se sienta éticamente conminado a
llevar avante précticas que abolan las iniquidades, ha de asumir un compro-
miso que, aunque oneroso, es ineludiblemente liberador.

En nuestro tiempo no existe una sola TL, sino varias —feminista, indi-
gena, ecoldgica, africana, musulmana, budista, hindu, etc.—. La Tt ha evo-
lucionado y continta realizdndose desde la opcion por los pobres —miles
de millones en el mundo—, y en denuncia de todo aquello que impide
la liberacion del hombre. Mientras permanezcan las causas profundas de la
marginacion, seguramente continuardn siendo manifiestos los esfuerzos
de estos hombres y mujeres por poner su fe e inteligencia al servicio de la
teologfa para la transformacion historica del mundo, como un “segundo
acto” de reflexion y acompafamiento de las victimas en su sufrimiento y
vivencia profunda de la fe.

En un mundo de profusa indolencia e indiferencia —en el cual tam-
bién participan, en mayor o menor medida, las estructuras académicas—,
continua teniendo sentido la reflexion en torno a las historias de sufti-
miento, lucha, sacrificio, muerte y trascendencia vividas por todos aque-
llos que, como sujetos histdricos de esta época, a partir de una espiritua-
lidad popular de liberacion, han propuesto el conflicto como un proceso
que conlleva a un Reino de hermanos; han decidido tornar la impotencia y
el odio, en perddn; y han optado por enfrentar la muerte injusta como po-
sibilidad de “resurreccion”. Tal como lo sentencié Maridtegui hace noven-
ta anos, “La emocion revolucionaria es una emocion religiosa”.""* Amén. ..

'8 Dussel, Historia de la Iglesia. . ., p. 278.
14 Maridtegui, op. cit.

latino?)mérica 64 (México 2017/1): 185-221



PASTOR BEDOLLA VILLASENOR

BIBLIOGRAFIA

BERRYMAN, PHILLIP, Teologia de la Liberacion. Los hechos esenciales en
torno al movimiento revolucionario en América Latina y otros luga-
res, México, Siglo xx1 Editores, 2003, 199 pp.

CASALDALIGA, PEDRO & JOSE MARIA VIGIL, Espiritualidad de la liberacion,
presentacion de Ernesto Cardenal y prol. de Gustavo Gutiérrez, Mana-
gua, Envio, 1992, 283 pp.

CULLMANN, OSCAR, Jestis y los revolucionarios de su tiempo. Culto, socie-
dad y politica, 2* ed., Madrid, stvbivM Ediciones, 1973, 75 pp.

Diaz NUNEZ, Luis GERARDO, La Teologia de la Liberacion latinoamerica-
na a treinta anos de su surgimiento: balance y perspectivas, Toluca,
UAEM, 2005, 254 pp.

DUSSEL, ENRIQUE, Teologia de la Liberacion: un panorama de su desarro-
llo, México, Potrerillos Editores, 1995, 193 pp.

ELLACURIA, IGNACIO y JON SOBRINO, Mysterium Liberationis. Conceptos fun-
damentales de la Teologia de la Liberacion (11 vols.), Valladolid, Trot-
ta, 1990, 1331 pp.

ELLACURIA, IGNACIO, Escritos teoldgicos, v vols., San Salvador, uca Editores,
2000, 2517 pp.

LOWY, MICHAEL, “Marxismo y religion, ¢copio del pueblo?”; en Atilio Boron
et al., La teoria marxista. Problemas y perspectivas, Buenos Aires,
Clacso, 20006, pp. 281-296.

MARIATEGUIL, JOSE CARLOS, José Carlos Maridtegui, 1894-1930, 11 vols., Méxi-
Co, UNAM, 1937, 133 pp.

RENTERIA CHAVEZ, LETICIA y GIULIO GIRARDL, Don Sergio Méndez Arceo, pa-
triarca de la solidaridad liberadora, México, Ediciones Dabar, 2000,
583 pp.

ROCKEFELLER, NELSON, “Informe Rockefeller”, en Foro Internacional, vol.
X, afio i1, ndm. 39, México, enero-marzo de 1970, pp. 286-344.

ROMERO Y GALDAMEZ, OSCAR A. & ARTURO RIVERA Y DAMAS ef al., Iglesia de
los pobres y organizaciones populares, San Salvador, UcA Editores,
1978, pp. 163-205.

T (Véxico 2017/1): 185-221 latino@mérica 64



LA TEOLOGiA DE LA LIBERACION: PASTORAL Y VIOLENCIA REVOLUCIONARIA

SOBRINO, JON, Jesucristo libertador, México, Centro de Reflexion Teologi-
ca-Universidad Iberoamericana, 1994, 342 pp.

TAMAYO-ACOSTA, JUAN JOSE, Para comprender la Teologia de la Liberacion,
Navarra, Verbo Divino, 1989, 295 pp.

TORRES, CAMILO, Cristianismo y revolucion, prol. de Oscar Maldonado et
al., México, Ediciones Era, 1970, 612 pp.

latino?)mérica 64 (México 2017/1): 185-221





