
150 (MÉXICO 2010/1): 150-154

El trabajo coordinado por Enrique Dussel, Eduardo Mendieta y Carmen
Bohórquez abarca algunos de los filósofos más importantes de América La-
tina y el Caribe, por lo que esta obra es importante para la historia de la
filosofía latinoamericana.

La obra se compone de cuatro apartados fundamentales, cada uno de
ellos subdivididos en acápites, empero, para dar una visión general de la obra,
exponemos el título de cada uno de los apartados: 1) Periodos; 2) Corrien-
tes filosóficas del siglo XX; 3) Temas filosóficos; 4) Filósofos y pensadores.

La primera parte, Periodos, se compone de tres épocas, la primera brinda
un panorama de algunas filosofías de pueblos originarios, como lo son la
náhuatl, la maya, la tojolabal, la quechua, la mapuche y la guaraní. Filosofías en
las que se abordaron núcleos problemáticos universales, de acuerdo con las
diversas culturas que han existido en la humanidad y las distintas narrativas ra-
cionales, que dan razones y fundamentos a través de los cuales se pueden ex-
plicar los fenómenos que aparecen en el nivel de esos núcleos problemáticos.
De ahí que se considere que las formas de filosofar sean diferentes de acuerdo
a las diversas culturas. Por ejemplo, respecto a la filosofía maya, Miguel Her-
nández apunta “el maya desarrolló su pensamiento por medio de su bek’tal
(corporalidad); utiliza cada parte de su cuerpo para orientarse en el mundo” (p.
29). Por otra parte, Josef Estermann dice del pensamiento quechua que “tiene
una racionalidad sui generis que se construye en torno a un concepto emi-
nente, expresado por el término quechumara (quechua y aimara) pacha” (p.
37), que es polisémico, ya que implica a un universo ordenado en categorías
espacio-temporales. Con base en la lectura sobre las diferentes concepciones
de las filosofías indígenas, el lector puede enriquecer su pensamiento.

Enrique Dussel, Eduardo Mendieta, Carmen
Bohórquez [eds.], El pensamiento filosófico
latinoamericano, del Caribe y “Latino” (1300-
2000). Historias, corrientes, temas y filósofos,
México, CREFAL/Siglo XXI, 2009, 1111 pp.

50



(MÉXICO 2010/1): 150-154

EL PENSAMIENTO FILOSÓFICO LATINOAMERICANO, DEL CARIBE Y “LATINO” (1300-2000)

La segunda época de la primera parte, titulada “La filosofía colonial en la mo-
dernidad temprana”, aborda el tema de la Conquista, invasión o como se le quiera
denominar, a la llegada de los españoles a América. Por lo que comienza un filosofar
entre los pensadores hispanos, quienes reflexionan a partir de la filosofía islámico-
latina. Esto es desde la Escolástica, pero que no es medieval sino moderna. De allí
que Enrique Dussel señale que “la manera más directa de fundamentar la praxis de
dominación colonial transoceánica […] es mostrar que la cultura dominante otorga
a la más atrasada […] los beneficios de la civilización. Este argumento, que está de-
bajo de toda la filosofía moderna (desde el siglo XV hasta el XXI) lo esgrimió con
gran maestría, por primera vez, Ginés de Sepúlveda” (p. 57). Sin embargo, no todos
los filósofos se dedicaron a pensar sobre la conquista, al cuestionar las críticas a la
humanidad de los indígenas. Por ejemplo Walter Redmond abordó las características
de los estudios sobre lógica en el virreinato. De los datos proporcionados por Red-
mond, destacamos la figura de Antonio Rubio, quien en su Lógica mexicana,
explica cómo los científicos también empleaban la lógica, ya que ésta es “la cons-
trucción y el análisis como relaciones (compositorias) y sus conversas (resolutorias)”
(p. 91). Finalmente, la obra de Lógica de Rubio fue utilizada como texto de estudio
en Europa, de ahí la gran importancia que se le debe conceder a los demás análisis
de filosofía que se desarrollaron en nuestro continente.

En la tercera época, titulada “La filosofía ante la modernidad madura”, se
centra en la filosofía de la Ilustración, que significó el fin de la Escolástica de la
primera modernidad y, por lo tanto, la novedad de una modernidad madura.
Reseñar esta parte es una labor compleja debido a que los cerca de doce inves-
tigadores, que abordan el tema, destacan aspectos tan relevantes que es difícil
reseñar las ideas, por lo que sólo atinamos a decir que se presenta un amplio re-
corrido de las corrientes de pensamiento que, del siglo XVIII al XIX, sirvieron para
filosofar en América Latina, tales como la filosofía de la independencia, el pen-
samiento conservador, el romanticismo y el liberalismo, el krausismo, entre otras
no menos importantes. Invitamos a que el lector consulte esta parte de la obra
que es de una gran riqueza.

La segunda sección de la obra: “Corrientes filosóficas del siglo XX” presenta
las diversas corrientes de pensamiento que se cultivaron en América Latina, como

15150



152 50(MÉXICO 2010/1): 150-154

RESEÑA

la antipositivista, la fenomenología, la analítica, la marxista, de la liberación y filo-
sofía latinoamericana, el feminismo filosófico, se incluye el filosofar en Brasil, en
el Caribe y la de los latinos en Estados Unidos, entre otras. De esta sección con-
sideramos oportuno destacar que la práctica de todas ellas contribuyó a darle
una rica e intensa orientación a la filosofía latinoamericana, por ejemplo el trabajo
de Clara Jalife, quien hace un recorrido de la fenomenología y la filosofía existen-
cial en la mayoría de los países de América Latina, tendencias que no se redujeron
a una exégesis, debido a que “uno de los aspectos más fecundos se halla en la línea
que resultó en la búsqueda de un pensamiento que se preguntaba por el ser de
lo latinoamericano en general, o bien de acuerdo con los países donde estuvo pre-
sente esta preocupación” (p. 279). Por otra parte, el trabajo sobre la filosofía la-
tinoamericana, escrito por Dante Ramaglia, se relaciona con ésta a través de la
historia de las ideas. Para explicar esto, expone el trabajo sobre el romanticismo
y el positivismo de Zea, con lo que logra comprobar “la singularidad de las ideas
esgrimidas en el pasado, que conforma asimismo el motivo que guía el pensa-
miento latinoamericano contemporáneo” (p. 383).

En esta sección, aparece el trabajo de Francesca Gargallo, sobre “El femi-
nismo filosófico”, donde aborda el pensamiento de pensadoras y poetas como
Sor Juana, Eli Bartra Muriá, Ofelia Schutte, Vera Yamuni, María del Carmen Rovira,
etc., de quienes señala, al inicio del texto, que “en el límite entre filosofía y lite-
ratura y entre práctica militante y teoría se ubica la mayoría de las experiencias
de la cultura de las mujeres latinoamericanas” (p. 418), cuyo pensamiento ha en-
frentado la dificultad de ser aceptado por el pensamiento hegemónico de trans-
misión de saberes y de creación de ideas y de arte. Otro ejemplo de la riqueza
del filosofar latinoamericano se encuentra en el trabajo de Ricardo Roíz “La filo-
sofía ambiental”, el cual destaca la importancia de entender los vínculos de los
paisajes regionales con las culturas amerindias, trabajo iniciado por Rodolfo
Kusch, quien elaboró una etnofilosofía comparada con base en el estudio de di-
versas culturas, con lo que pudo introducir el término geocultura, y se logró
que la “geografía sudamericana deja[se] de ser vista a través de una perspectiva
colonialista como un territorio virgen para ser conquistado y utilizado, y co-
mienza, en cambio, a ser comprendida como un territorio donde los significados



(MÉXICO 2010/1): 150-154

EL PENSAMIENTO FILOSÓFICO LATINOAMERICANO, DEL CARIBE Y “LATINO” (1300-2000)

culturales estaban arraigados” (p. 436). De éstas y otras ideas, los filósofos lati-
noamericanistas se nutrirán para contribuir con ideas a la filosofía ambiental.

En la tercera sección, titulada “Temas filosóficos”, se encuentran trabajos que
abordan temáticas como la ética, estética, ontología y metafísica, filosofía de la his-
toria, de la economía, de la pedagogía, la intercultural, el indigenismo, así como
el pensamiento decolonial y el pensamiento filosófico del giro descolonizador,
entre otros apartados. Para exponer algunas de las ideas aquí vertidas, elegimos
dos “La filosofía de la historia”, de Yamandú Acosta y “El indigenismo”, de Héctor
Díaz Polanco. Respecto al trabajo de Acosta, es importante señalar que este filó-
sofo indica que en la filosofía de la historia en América Latina, se encuentran ver-
siones alineadas con las teorías de los centros de poder, pero que también hay
perspectivas no alineadas en la orientación dominante, por lo que “analítica y crí-
ticamente proceden a la reconstrucción de sentidos y a la deslegitimación de re-
latos impuestos desde los centros dominantes” (p. 568). Por este motivo Acosta
presenta un compendio de las ideas de Bartolomé de Las Casas, Simón Bolívar,
Andrés Bello, Sarmiento, Lastarria, Bilbao, Montalvo, José Ingenieros, entre otros
actuales, Arturo Andrés Roig y Franz Hinkelamert. Expone de estos autores, la
denuncia del eurocentrismo de la ciencia social, por lo que considera a la filosofía
de la historia como la disciplina que permite el proceso de descolonización, de-
bido a que es “el campo principal a través del cual pasa el proceso de liberación,
ya que la historia es el relato de la libertad” (p. 580).

En relación con el trabajo de Díaz Polanco titulado “El indigenismo: de la
integración a la autonomía”, se señala un punto interesante desde el inicio “hay
dos formas de entender el indigenismo: como noción de sentido común y como
categoría teórico-política” (p. 647). Utiliza la segunda definición para significar
las propuestas de los gobiernos latinoamericanos, para tratar de resolver los
problemas indígenas sin contar con su participación. Actitud proveniente de
una aplicación de las teorías integracionistas en las cuales Occidente está a la
cabeza, por lo que las sociedades consideradas precapitalistas quedan en situa-
ción de inferioridad. De ahí que nos tengamos que esforzar en emparejarnos con
los líderes de la civilización. Con esta base, analiza la teoría evolucionista, el fun-
cionalismo y el relativismo cultural. Teorías que no resuelven el dilema de la

15350



154 50(MÉXICO 2010/1): 150-154

RESEÑA

autonomía de las culturas autóctonas. Por este motivo analiza las propuestas de
pensadores como Manuel Gamio y Aguirre Beltrán, para posteriormente dar
paso a un análisis del indigenismo etnicista, que permitió cuestionar la tendencia
homogeneizadora de los gobiernos latinoamericanos, en favor de un pluralismo
como criterio válido para desvanecer esa tendencia. El texto de Díaz Polanco
termina con un sugerente análisis sobre el tema de la autonomía y la autodeter-
minación de los grupos originarios.

La cuarta y última sección del libro está destinada al estudio de la obra de
filósofos y pensadores, que van desde filósofos prehispánicos a los de la inde-
pendencia, se hace un recorrido de las distintas corrientes que se cultivaron en
América Latina en las diferentes etapas de nuestra historia. De esta última parte,
es muy complicado reseñar las ideas, debido a que es tan rico el número de
pensadores estudiados que es muy difícil la selección de referencias. Sin em-
bargo, toda reseña sirve para presentar un panorama de la obra. Por lo que desde
este momento, ofrecemos disculpas a todos aquellos compañeros, amigos y pro-
fesores que no tuvieron cabida en nuestro trabajo. Pero estamos seguros que en
otras reseñas e investigaciones se llevará a cabo dicha tarea.

ROBERTO MORA MARTÍNEZ

CIALC-UNAM




