
9

� Cultura e identidad

GLOBALIZACIÓN YCULTURAENAMÉRICALATINA

Alfonso Sánchez Mugica*
In memorian Abelardo Villegas

RESUMEN: Uno de los temas centrales para las ciencias sociales hoy en día
es el análisis del fenómeno conocido como globalización. Sus impactos no
sólo son económicos, sino también políticos y culturales. Para América La-
tina, que ha constituido su identidad regional con base en la cultura, resulta
primordial analizar y reflexionar sobre las implicaciones que la globalización
cultural tiene para la región y cuáles son los elementos con los que cuenta
para hacerle frente.

PALABRAS CLAVE: Cultura, Globalización, Capitalismo, Regionalización, Amé-
rica Latina.

ABSTRACT: One of the central topics for the social sciences nowadays is the
analysis of the phenomenon known as globalization. Their impacts are not
only economic, but also political and cultural. For Latin America that has cons-
tituted their regional identity with base in the culture, it is primordial to analyze
and to meditate on the implications that the cultural globalization has for
the region and which are those elements with which counts to make front.

KEY WORDS: Culture, Globalization, Capitalism, Latin America.

Amuy larga tradición y prosapia se remontan los estudios sobre la cultura
de América Latina y el Caribe, lo mismo que a su historia cultural. La
razón de este hecho se encuentra en que esta perspectiva y este enfoque
son los basamentos sobre los que se ha construido la identidad ontológica
de nuestro subcontinente. Dicho en otras palabras, los estudios latinoame-
ricanos están conformados por una perspectiva cultural del conocimiento,
tanto en su punto de arranque teórico metodológico como en lo que res-
pecta a sus objetivos temáticos; de esta forma, se sitúan mejor en el uni-
verso de los llamados estudios de área (area studies), puesto que, a pesar

* Ciencias Políticas y Sociales con orientación en Relaciones Internacionales de la UNAM
(sanchezmugica@yahoo.com.mx).



10 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

de la precisa definición geocultural de su objeto de estudio, su parcela de
conocimiento no los orienta para construirse como una ciencia particular,
en el sentido en que lo son la sociología, la economía o la antropología.
De hecho, en el caso de los latinoamericanistas, los estudios se remontan
a periodos muy anteriores, en donde el análisis puro y la proposición po-
lítica no distinguían mayor frontera, y cada afirmación de hechos estaba
asociada a una afirmación prescriptiva, radicando su interés en la urgencia
de la praxis. Al mismo tiempo, esta amplia aproximación ha permitido
que el objeto de estudio sea observado desde muchos puntos de vista y
desde la aportación particular de cada rama del conocimiento, adelantán-
dose, desde hace tiempo, a las propuestas inter y multidisciplinarias que
se exigen hoy en día a las ciencias humanas.

De esta manera, los estudios latinoamericanos definieron la realidad
deAmérica Latina como una unidad cultural, centrando los conceptos de
unidad geopolítica, histórica o política en la evidencia de la unidad cul-
tural, sobre lo cual coincidieron antropólogos, filósofos, geógrafos, his-
toriadores, literatos, politólogos, musicólogos, sociólogos, economistas,
lingüistas, etnólogos, y muchos otros profesionistas de los estudios so-
ciales y humanísticos.

Por ello mismo, no resulta extraña la mirada que se dirige ahora
desde la atalaya de uno de los recientes enfoques con que se examina a
América Latina: las Relaciones Internacionales. Desde esta posición se
pretende efectuar una observación con el enfoque propio de esta disci-
plina, que es una afirmación sociológica a la vez que una sugerencia
analítica; el presente texto intenta indagar las líneas de análisis de una so-
ciología de la cultura latinoamericana en el contexto actual de la globali-
zación a inicios del siglo XXI; con el fin de apuntar propuestas para estudios
más acuciosos y profundos; de ahí que no se ofrezca una secuencia des-
criptiva de estos rumbos, sino solamente una secuencia prescriptiva de las
posibilidades analíticas.

Las Relaciones Internacionales apenas se han asomado al estudio de
la sociedad internacional; objeto que un número cada vez mayor de cien-
tíficos sociales coinciden en resaltar por su importancia ante la emer-



11LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

gencia de los procesos de internacionalización que todo lo tocan y todo
lo transforman actualmente, y que se aventuran hacia formaciones socia-
les que todavía no podemos imaginar plenamente.

ENTRE LA SELVA DE LAS GLOBALIZACIONES

Pretendemos hacer aquí un acercamiento al cruce en el que se intersec-
cionan el tema de la cultura y el tema latinoamericano, desde una óptica
que ha servido para procesos de alcance mundial. Concurre también la
contundencia de un fenómeno cuyas dimensiones aparentan ser ingentes
y cuyos alcances parecen ser decisivos para el futuro de la humanidad:
la globalización.

Este fenómeno mostraría, en una primera instancia, ser la actualiza-
ción y generalización de una dimensión mundial de todos los procesos
y de todas las estructuras sociales; el desplazamiento del énfasis en las
realidades nacionales (estatales), y quizá regionales, a favor de una di-
mensión mundial, global, de todos los fenómenos humanos; no sólo de
los procesos de decisión de las políticas mundiales, sino lo que acontece
en la vida diaria, los efectos de la globalización en nuestras vidas coti-
dianas, tal como ha sido señalado por Anthony Giddens:

La globalización está reestructurando nuestros modos de vivir, y de forma
muy profunda. Está dirigida por Occidente, lleva la fuerte impronta del
poder político y económico estadounidense y es altamente desigual en sus
consecuencias. Pero la globalización no es sólo el dominio de Occidente
sobre el resto; afecta a Estados Unidos igual que a otros países.

Aún más, la globalización influye en la vida diaria tanto como en
los acontecimientos que se suceden a escala mundial.1

No obstante, recientes análisis sobre el concepto de globalización
muestran que se ha convertido en una categoría de uso extensivo en las

1 Anthony Giddens, Un mundo desbocado: los efectos de la globalización en nuestras
vidas, Madrid, Taurus, 2000, pp. 15-16.



12 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

ciencias sociales, y con una multiplicidad de significados tal que corre el
riesgo de transformarse súbitamente en un concepto vacío. Un ejemplo de
cómo dicha expresión se ha desgastado se da en las ciencias sociales
de América Latina, en las que “sobresale la discusión en torno a la pro-
blemática de la ‘globalización’ y de aquellos temas a ella estrechamente
vinculados, tales como los de la integración regional, el comercio y las
relaciones internacionales”.2 Debido a este abuso, el término “globaliza-
ción” ha dejado de ser un descriptor útil para señalar el contenido de los
artículos académicos de hoy en día, y de manera muy similar poco ayuda
a la comprensión de los fenómenos sociales cuando se les asocia con la
globalización. Lo cual, no es privativo de la región, sino generalizado a
todo el pensamiento actual.3 Así, por globalización se puede entender
internacionalización, mundialización, planetarización, regionalización,
fábrica global, shopping center global, sistema-mundo, occidentaliza-
ción, posmodernidad, aldea global, medios de comunicación, y muchos
otros fenómenos diferentes a la globalización, pero que están efectiva-
mente vinculados a ésta. Pero lo que se busca es el criterio integrador de
estos fenómenos y la racionalidad intrínseca del proceso general.

Por lo anterior, se requiere hacer una pequeña aclaración teórico-
conceptual de globalización, con la salvedad de que se trata de una defi-
nición personal. En primer lugar, el concepto encierra diversas realidades

2 Yrayma Camejo Ron, El debate actual en las ciencias sociales latinoamericanas, Ca-
racas, Facultad de Ciencias Económicas y Sociales, Universidad Central de Venezuela,
1996 (Serie Bibliográfica FOBAL-CS, 3), p. XII.

3 Para ilustrar esta afirmación basta comentar que la bibliografía sobre el tema es abun-
dantísima; a continuación se señalan algunos textos representativos para el primer de-
bate conceptual sobre la globalización: Samir Amin, El capitalismo en la era de la
globalización, Barcelona, Paidós, Estado y Sociedad, 1999, 188 pp.; Hans Peter Martin
y Harald Schumann, La trampa de la globalización, México, Taurus, 1999; Ricardo Va-
lero [coord.],Globalidad: una mirada alternativa, México, Centro Latinoamericano de
la Globalidad, Miguel Ángel Porrúa, 1999 (Col. Las ciencias sociales), 254 pp.; Arjun
Appadurai,Modernity at large: cultural dimension of globalization, University of Min-
nesota, Minneapolis.Así como el A.T. Kearney/Foreign Policy Magazine Globalization
Index 2006, y sus índices anuales, en http://www.atkearney.com/.



13LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

nombradas con una misma expresión, así que creemos que debe hablarse
de globalizaciones, en plural. Al menos, se expresan así dos tipos de rea-
lidades: las realidades fácticas (hechos, procesos y estructuras sociales),
y las realidades conceptuales, que se refieren a la reflexión, la percep-
ción, el análisis y las propuestas que encarna el fenómeno.

En la esfera de lo fáctico, la globalización se puede entender como
un efecto de los procesos de desarrollo científico-tecnológico de la so-
ciedad avanzada del capitalismo de finales del siglo XX, realizada sobre
una base socioeconómica particular que dirige los objetivos del conoci-
miento hacia la productividad, la ganancia y el incremento de una ren-
tabilidad económica, enfrentada cada vez más a una tendencia general
decreciente. Esta confluencia de la estructura socioeconómica con la
científico-técnica puede ser referida a lo que Daniel Bell ha llamado “es-
tructura tecnoeconómica”, para distinguirla y diferenciarla de la estruc-
tura política, de la política, y de la estructura cultural, de la cultura.

Al orden tecnoeconómico concierne la organización de la producción y la
asignación de bienes y servicios. Forja el sistema de ocupación y estratifi-
cación de la sociedad, supone además el uso de la tecnología para fines ins-
trumentales.4

Para autores como ImmanuelWallerstein o NoamChomsky, la globa-
lización es un viejo proceso, se puede remontar al imperio romano o al
expansionismo helenista, pero fundamentalmente se inicia con el surgi-
miento del capitalismo, con los viajes de descubrimiento y la conquista del
continente americano, pues estas acciones respondían a la expansión de un
modelo occidental y a la conformación de un sistema o modo de produc-
ción determinado por el carácter internacional de las relaciones sociales
de producción. Sin embargo, muchos de los elementos que observamos
en el mundo contemporáneo no encuentran su explicación sólo en aque-
llos fenómenos de expansión, como la estructura tecnológica, el avance

4 Daniel Bell, Las contradicciones culturales del capitalismo, México, Alianza Mexi-
cana, Conaculta, 1989 (Los Noventas, 6), p. 25.



14 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

en los transportes, las comunicaciones, la informática,5 la Internet, et-
cétera.

Efectivamente, un rasgo muy destacado de la estructura tecnoeconó-
mica en nuestros días es la internacionalización de sus componentes, des-
plazando el nivel estatal y político de la toma de decisiones en favor de
una racionalidad económica, regida por las empresas y corporaciones
multinacionales, así como organismos financieros internacionales, y por
una autodeterminación tecnológica que desplaza al trabajo como ele-
mento de acción política.

En segundo término, dentro de la esfera fáctica, destaca la globalidad,
entendida como la realidad imperante del mundo contemporáneo, según
el sociólogo alemán Ulrich Beck, hace ya bastante tiempo que vivimos en
una sociedad mundial, de manera que la tesis de los espacios cerrados es
ficticia. No hay ningún país ni grupo social que pueda vivir al margen de
los demás. Es decir, que las distintas formas económicas, culturales y po-
líticas no dejan de entremezclarse y que las evidencias del modelo occi-
dental se deben justificar de nuevo. Así, “sociedad mundial” significa la
totalidad de las relaciones sociales que no están integradas en la política
del Estado nacional ni están determinadas (ni son determinables) a tra-
vés de ésta.6 La globalidad es, pues, la estructura del mundo contempo-
ráneo, el resultado de la suma de los procesos que llamamos globalización.
De esta manera, con una doble definición, se pueden distinguir los com-
ponentes que son procesos de los que forman parte de las estructuras.

Por lo que se refiere al aspecto del pensamiento y de la conciencia,
la globalización podría ser vista como una triada de significados: el glo-
balismo, los movimientos antiglobalizadores, y la teoría de la globalidad.
El primero de estos vocablos también ha sido definido por Ulrich Beck:

5 Puede resultar interesante para la consideración de la globalización como una realidad
inédita el texto del sociólogo catalán Manuel Castells, La era de la información: eco-
nomía, sociedad y cultura, Madrid,Alianza, vol. 1, La sociedad red, 1997, 592 pp.; vol.
2, El poder de la identidad, 496 pp.; vol. 3, Fin del milenio, 1998, 448 pp.

6 Ulrich Beck, ¿Qué es la globalización? Falacias del globalismo, respuestas a la glo-
balización, Barcelona, Paidós, 1999 (Col. Estado y Sociedad), p. 28.



15LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

Por globalismo entiendo la concepción según la cual el mercado mundial
desaloja o sustituye al quehacer político; es decir, la ideología del dominio
del mercado mundial o la ideología del liberalismo. Ésta procede de manera
monocausal y economicista, reduce la pluridimensionalidad de la globaliza-
ción a una sola dimensión, la económica, dimensión que considera asimismo
de manera lineal, y pone sobre el tapete (cuando, y si es que, lo hace) todas
las demás dimensiones —las globalizaciones ecológica, cultural, política y
social— sólo para destacar el presunto predominio del sistema de mercado
mundial.

A partir de esta descripción, es posible afirmar que la globalización
en su sentido ideológico significa lo mismo que neoliberalismo,7 el pa-
radigma económico imperante, e incluye los modelos económicos de
“desarrollo” impuestos por los organismos financieros internacionales,
así como las políticas de desregulación, privatización, apertura y libre
comercio que se han consolidado como hegemónicas en todo el mundo.

Como respuesta se inició un movimiento contrario, a partir del 3 de
diciembre de 1999, en Seattle, grupos diversos se han ido expresando en
las sedes de los foros financieros y económicos internacionales. En Gé-
nova, ante la reunión del Grupo de los Ocho, una primera víctima mortal
de las represiones gubernamentales representó el punto de inflexión de
las posiciones entre globalismo y globalifobia, y, en consecuencia, se
abrió la posibilidad de buscar un espacio de entendimiento y convergen-
cia, que aún está por encontrarse.

Por otra parte, si bien estos movimientos se han declarado franca-
mente en contra de la globalización en su aspecto económico y en contra
del globalismo, en su vertiente ideológica y política, participan del ca-
rácter internacional de sus alcances y objetivos, son movimientos sin
nacionalidad específica, comparten la estructura de la globalidad, así que
su estudio enriquece la complejidad de esta realidad en la medida que la
visualizan como una utopía alternativa.

7 En este sentido véase Klaus Bodemer, “La globalización: un concepto y sus proble-
mas”, Nueva Sociedad, núm. 156, Caracas, julio-agosto, 1998, pp. 54-69.



16 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

Finalmente, también afirmamos que pensar la realidad como puro
acto de pensar, no como acción política, según se ha visto con el globa-
lismo y los globalifóbicos, también significa una forma de transforma-
ción de la sociedad, lo que los constructivistas expresan cuando observan
que el nivel conceptual del pensamiento sobre la sociedad global, sobre
la globalidad, influye en la construcción de la propia realidad social, im-
pulsa algunos de sus aspectos e inhibe otros; es decir, el pensamiento y
la reflexión sobre el mundo de hoy también tienen su participación en la
construcción de la realidad actual.

En ese sentido, el texto Teorías de la globalización de Octavio Ianni,8
es una reflexión de cómo se ha pensado esta globalidad, desde su concep-
tualización; desde la “aldea global” de McLuhan,9 hasta sus cruces con
la occidentalización del mundo y la posmodernidad; cómo ha significado
una ruptura epistemológica para las ciencias sociales, pero también cómo
influye en la imaginación y en el levantamiento de un nuevo edificio de
la realidad.Al respecto es importante señalar que las interpretaciones sis-
témicas del mundo se constituyen en ingredientes no sólo activos, sino
fundamentales, del modo en que está sucediendo la globalización. For-
man un vasto y complejo tejido de interpretaciones que orientan las ac-
tividades y los idearios de muchos actores y élites presentes y actuantes
en los más diversos lugares. Ayudan a taquigrafiar, codificar, organizar,
dinamizar o diseñar y cristalizar el mapa del mundo de acuerdo con la
perspectiva y los intereses de aquellos que predominan en el juego de las
fuerzas presentes y actuantes en las configuraciones y en los movimientos
de la sociedad global.10

Ante lo cual sólo cabe la aclaración de que tanto el globalismo como
las teorías de la globalidad, e incluso, los globalifóbicos, comparten una
misma concepción del mundo, pero las formas en como actúan e influ-

8 Octavio Ianni, Teorías de la globalización, México, CEIICH/Siglo XXI, 1996, 184 pp.
9 Marshall McLuhan y Bruce R. Powers, La aldea global: transformaciones en la vida
y medios de comunicación mundiales en el siglo XXI, México, Gedisa, 1991.

10 Ianni, op. cit., p. 58.



17LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

yen en la construcción del presente deben considerarse siempre, analíti-
camente, separadas.

LA CULTURA, MULTIFACÉTICA Y ESQUIVA

Si ofrecer una definición de la globalización ha presentado algunas difi-
cultades, no menos, si no es que más, inconvenientes puede propiciar el
concepto de “cultura”. Se recurre comúnmente aAlfred L. Kroeber11 para
señalar las múltiples posibilidades de este término y los desacuerdos entre
los especialistas, y casi renunciar a la posibilidad de acotarlo y delimi-
tarlo. La propuesta que presentamos aquí intenta beneficiarse de una con-
ceptualización lo más inclusiva posible, para poder reconocer en una
perspectiva amplia sobre qué tipo de realidades culturales está actuando
la globalización en sus diferentes expresiones.

Para un primer acercamiento, puede servir de inicio el recurrir tam-
bién a la definición expresada en la obra de Daniel Bell sobre las con-
tradicciones culturales del capitalismo:

Entiendo por cultura, el tercer ámbito [después de la estructura tecnoeconó-
mica y de la estructura política], menos de lo que contiene la definición de cul-
tura del antropólogo como el conjunto de artefactos y modos pautados de
vida de un grupo, y más de lo que suponen ideas refinadas como, por ejem-
plo, la de MatthewArnold, para quien la cultura es el logro de la perfección
del individuo. Entiendo por cultura, y aquí sigo a Ernst Cassirer, el ámbito de
las formas simbólicas y, en el contexto de la argumentación de este libro,
más estrechamente, el campo del simbolismo expresivo: es decir, los es-
fuerzos, en la pintura, la poesía y la ficción, o en las formas religiosas de le-
tanías, liturgias y rituales, que tratan de explorar y expresar los sentidos de
la existencia humana en alguna forma imaginativa.12

11 Alfred L. Kroeber, The nature of culture, Chicago, The University of Chicago, 1972.
12 Bell, op. cit.



18 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

Aquí sostendremos que la cultura puede ser entendida en toda la am-
plitud del gradiente que señala Bell, desde el todo de la vida material, al
que los antropólogos se refieren como el conjunto de artefactos hechos
por el ser humano, y que son la expresión de la relación dialéctica del ser
humano ante la naturaleza, como un ser que, viniendo de ella, la violenta
para construir un hábitat no natural, el hábitat de la cultura; en este sen-
tido, cultura se opone a natura; lo que se expresa de manera muy diáfana
cuando la lengua francesa se refiere al cultivo como a la acción del ser
humano en la naturaleza, siembra y recreación, acción que, al mismo
tiempo, lo libera del reino de la necesidad. Pero también la definición lle-
garía hasta la expresión refinada de la vida espiritual, que, dicho de otra
manera, es aquello que expresan los artefactos simbólicos del ser humano,
las religiones en sus ziggurates teológicos, las artes en el esplendor de su
epifanía, la ciencia y la educación en la pureza de su especulación endó-
gena, su hábitat simbólico; pero donde también la cultura puede ser en-
tendida como conciencia pura. Reiteramos, la cultura puede tener una
dimensión referida exclusivamente a la conciencia, entendida como co-
nocimiento, reflexión y pensamiento, e incluso, según se verá más ade-
lante, como la reflexión por excelencia.

En los últimos años se han puesto de moda las temáticas relativas a
la cultura, la historia cultural, las políticas culturales, las identidades cul-
turales. Algunos coinciden en resaltar que este hecho se deriva de la di-
námica de la globalización que ha desplazado a la política del centro de
las discusiones sobre los asuntos públicos, los temas sobre el gobierno
y la democracia; sobre el tamaño del Estado y sus funciones, sobre la his-
toria política, sobre las alternativas ideológicas.

Este desplazamiento de la política tenía como objetivo dejar el ca-
mino libre a un modelo de economía más allá de la polémica de la Gue-
rra Fría; una economía dirigida y acotada por el pensamiento único,
neoliberal, propuesto por Francis Fukuyama como el fin de la historia,
el fin de las ideologías y de los modelos utópicos de sociedad. Pero tam-
bién permitió que otros aspectos sociales, que se encontraban soslayados
u olvidados, emergieran con una aparente novedad, que se colocaran



19LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

dentro de los temas de una nueva agenda nacional e internacional, entre
ellos: la cultura, la religión, la educación, las identidades étnicas, lin-
güísticas, de género, los nacionalismos, los localismos, etcétera.

En este contexto se quiere discutir hoy en día la cultura enAmérica La-
tina, pero no ya solamente como la herencia mestiza de lo indio y lo es-
pañol, no como la formación de las nacionalidades, el idioma común, las
utopías compartidas, el desgarramiento de las intervenciones internacio-
nales o las luchas interamericanas, sino como una realidad regional que en-
frenta los embates de una realidad global, un nuevo universalismo que
atenta contra las definiciones subcontinentales, latinoamericanas, en una
nueva regionalización fragmentaria o en la inclusión de una comunidad
planetaria.

Para su análisis se parte de un concepto de cultura entendido como re-
flexión, como enfoque. Algunas experiencias observan al mundo desde
un punto de vista de la cultura, especialmente influyente en el medio nor-
teamericano, y de ahí a todo el mundo bajo su influencia intelectual, es
la propuesta de Samuel Huntington13 que responde a una inquietud geo-
política de la superpotencia, al concluir que las guerras postbipolares se-
rían guerras entre civilizaciones y no ideológicas o de expansión. De
hecho, casi las reduce al enfrentamiento del mundo cristiano y el Islam,
visión que hemos visto transformarse en las peligrosas acciones de la “su-
perpotencia solitaria”, como llamara el propio Huntington a Estados Uni-
dos. El daño que ha hecho este enfoque ha sido ingente, al distorsionar la
visión de “cultura”, confundida por él con “civilización”, y centrando
esta complejidad social en un interés geopolítico, con un punto de vista
de la estrategia internacional de Occidente. Este enfoque ha sido contes-
tado con otras visiones que sitúan correctamente el papel dual de la cul-
tura de comunicadora y diferenciadora;14 la cultura constructora de
consensos y posibilitadora de convivencias.

13 Samuel P. Huntington, El choque de civilizaciones y la reconfiguración del orden mun-
dial, Barcelona, Paidós, 1997.

14 Véase Graciela Pérez Gavilán, “El impacto de la globalización: el aporte del enfoque
geocultural”, Política y Cultura, núm. 10, UAM-Xochimilco, verano, 1998, pp. 187-200.



20 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

Sin embargo, una posición más compleja, en el sentido que considera
a la cultura parte del mundo de la reflexión, no como algo material, sino
meramente simbólico, es expresada por Niklas Luhmann, al incorporar
este concepto en la dimensión del historicismo, como concepto histórico.
Para Luhmann, la cultura no es una estructura de la sociedad o una esfera
diferente de lo político y de lo tecnoeconómico, como lo afirmaba Bell,
sino es el acto de interrogarse sobre épocas y sociedades diversas; es
decir, queda reducida a una referencia, y, en este sentido, sujeta al reino
de lo relativo. Finalmente, la historia cultural hace que todo lo que ana-
liza se haga contingente.

La cultura es entendida por Luhmann como la observación de la ob-
servación: “El concepto de cultura pudiera trasladarse de una observa-
ción de primer orden a una de segunda [sic]”.15 En efecto, según este
tipo de reflexión “cultura es, así lo podemos considerar, la memoria de
los sistemas sociales y, sobre todo, del sistema social llamado sociedad.
La cultura es, dicho con otras palabras, la forma de sentido de la recur-
sividad de la comunicación social”.16

Esta actividad de observación comunicable logra su materialización
en coordenadas específicas de lugar y tiempo, surge en la Europa de la se-
gunda mitad del siglo XVIII, en la llamada época de la Ilustración, el Siglo
de las Luces, cuando muchos campos sociales se empezaron a observar
con la observación de segundo orden. Esta observación fue una actividad
realizada en el contexto europeo, social e históricamente determinado:

Lo que pone de manifiesto el proceso de reflexión de estas premisas
es que este nivel de observación se constituye en el cambio de formas, de
tal modo que la cultura es, en este sentido, un concepto que surge en el siglo
XVIII y a partir de allí se universaliza. Cultura es, si la aprehendemos así, un
proyecto del mundo que engloba tanto la diferenciación histórica y la re-
gional (“lo nacional”) como el material comparable.17

15 Niklas Luhmann, “La cultura como un concepto histórico”, Historia y Grafía, núm.
8, México, Universidad Iberoamericana, 1997, p. 12.

16 Ibid., pp. 26-27.
17 Ibid., pp. 20-21.



21LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

Pero, finalmente, se trata de un universalismo más que proviene del
Viejo Continente, o del universalismo por excelencia que se proyecta al
resto del mundo, con la determinación de su esencia:

La tematización de la cultura es un indicador para que, partiendo de Europa,
se vea el surgimiento de una sociedad en el mundo. Cultura puede haber en
cualquier lugar y en cualquier tiempo, pero la reflexión tiene que llevarse a
cabo aquí y ahora; por tanto primero en la moderna Europa, que en la com-
paración misma confirma que la comparación puede ser establecida.18

La afirmación anterior, cuyas consecuencias seguramente podrían
pasar inadvertidas a muchos ojos, interesa especialmente a los latinoa-
mericanos, que contemplan el mundo con la seguridad de que su refle-
xión también tiene capacidad de ser universal, de convertirse en una
proposición verdadera; si no es que se considera que la observación
desde América es todavía más precisa y pertinente desde este lado del
mundo. Esta afirmación que será repetida en diferentes momentos y por
autores diversos, fue señalada en 1958, dentro de la incorporación del
pensamiento latinoamericano al enfoque de la historia de las ideas por
un filósofo relativamente olvidado, Antonio Gómez Robledo:

Si hay una realidad propicia para que [...] un americano, un habitante del
Nuevo Mundo, cultive la historia de las ideas, esa realidad es, sin sombra de
dudas,América. Y lo es no sólo por ser ella la circunstancia inmediatamente
circundante del ser americano, sino también —y esto ya no es tan obvio
para todos, y acaso sea lo principal— porque América en cuanto a entidad
histórica, vale decir la América poscolombina, nació y se constituyó por
obra y bajo la dirección de una idea, unitaria o plural poco importa, pero en
todo caso como resultado del impacto más grandioso que conoce la historia,
del mundo eidético sobre el mundo fáctico.19

No obstante, Niklas Luhmann opina de manera diferente, y no cree-
mos ocioso el reproducir textualmente muchas de sus afirmaciones, a

18 Ibid., p. 28.
19 Antonio Gómez Robledo, Idea y experiencia de América, México, FCE, 1958, p. 8.



22 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

fin de poder analizar el alcance de sus argumentos y la intensión que
persigue como filósofo, pero también como europeo y como animal po-
lítico:

El que una cultura, por el hecho de que compara, pueda ir más allá de sí
misma, sin que tenga que salir completamente fuera de sí misma, es algo que
debe ser digno de consideración.Acomete otros tiempos, otros países, otros
mundos, pero lo comparable, ese “tercero excluido”, lo emplaza en sí
misma. De aquí que la cultura no está sólo caracterizada por la reflexión,
sino por la autorreflexión. Por eso puede permanecer de cualquier manera
como cultura europea.20

Más adelante, añade que “Las comparaciones regionales no tienen
otro sentido que hacer hincapié en comparar la situación afortunada o
desafortunada en la que se encuentran las regiones”.21

Por todo lo anterior, la reflexión cultural que se debe hacer enAmérica
Latina sobre la cultura, y desde la cultura como observación de segundo
orden, debe plantearse no como antagónica a la visión europea, sino como
complementaria, como alternativa, y, por ello, como legítima, como válida
y verdadera.Así sea la reflexión de la filosofía, de la historia de las ideas,
de la historia cultural o intelectual, o de un “tercer” nivel de observación:
lo que el mismo Luhmann considera una triple comparación. En ese sen-
tido, incluso Europa solamente puede ser pensada desde la otra Europa,
la Nueva Europa, el Nuevo Mundo, donde realiza sus utopías y repro-
duce sus glorias y sus miserias.

No obstante, como ya se ha dicho más arriba, no renunciamos a con-
siderar tampoco como válida la definición que afirma que la cultura es
un conjunto de artefactos materiales, como la totalidad de los objetos
que el ser humano ha creado. Incluso ante la conclusión radical del filó-
sofo alemán: “El fracaso de todas las definiciones que han intentado esto
[fijar el concepto ‘cultura’ en el terreno de los objetos] es, junto al aná-

20 Luhmann, op. cit., p. 30.
21 Ibid., p. 32.



23LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

lisis histórico, un argumento muy fuerte para comprobar que la perspec-
tiva universal de la cultura tiene raíces histórico-sociales”.22

Consideramos nosotros que la cultura, entendida como un concepto de
la vida material, en un nivel fáctico y práctico, también es susceptible
de ser entendida para la realidad específica de América Latina, y nos
proporciona datos significativos para entenderla como unidad y comu-
nidad de sentido. Razón por la cual enfrenta diversos retos en el pensa-
miento contemporáneo.

El primero de ellos se refiere a la aparición de una polémica muy
intensa entre dos visiones acerca de los efectos de la globalización en la
cultura contemporánea; no ya en la contradicción entre la base ética de
la sociedad y las expresiones culturales y las vanguardias artísticas,
como a la que se refiere Daniel Bell, sino a sus expresiones generales o
globales. La primera visión participa de, y continúa el principio que
afirma el avance incontestable de la modernidad en el mundo, de la idea
de progreso; es decir, de la occidentalización del planeta; esta posición
le otorga a la globalización un significado de uniformar al mundo. La
otra corriente, por el contrario, alimentada de las variables de fragmen-
tación y desconstrucción social, que se desprenden del pensamiento pos-
moderno, impulsa una concepción de una humanidad cada vez más
heterogénea. Dos textos ejemplifican este dilema: G. Ritzer, en su obra
The McDonaldization of Society, asevera una homogeneización cultural,
mientras que Jean-François Bayart ha escrito L’illusion identitaire para
describir la balcanización de las particularidades culturales, es decir, la
emergencia de identidades cada vez más reducidas, un panorama de in-
comunicabilidad creciente en el mundo.

Este dilema se ha entendido, igualmente, como la alternativa entre la
globalización o la norteamericanización del mundo, al reducir los proce-
sos globales a la esfera de influencia o a la voluntad de Estados Unidos,
o de Europa si se piensa en la posibilidad más extensa de occidentaliza-

22 Ibid., p. 33.



24 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

ción.23Así también se ha pensado como la expresión de las tensiones pre-
valecientes entre el centro y la periferia, con influencias recíprocas, par-
ticulares y diferenciadas.24

Cualquiera de estas posibilidades del dilema puede sortearse con una
apreciación metacultural, concepto introducido por el antropólogo R.
Robertson. En el primer caso, de la occidentalización, se estaría obede-
ciendo a una metacultura de la homogeneización, en tanto que el segundo
enfoque está concebido por una metacultura de la diversificación.Aque-
llos que piensan que la tendencia prevaleciente es la diversificación de
la sociedad resaltan los aspectos del mundo contemporáneo que expresan
esa misma diversificación. En tanto aquellos otros que observan un mun-
do uniformado lo hacen al destacar los elementos que demuestran su hi-
pótesis.

La razón de que se expresen estas dos ideas en un mismo momento
de la historia humana, más aún, de que coexistan ambas posibilidades,
se debe a la esencial doble naturaleza de la cultura. La cultura se en-
tiende, a la vez, como una cualidad universal que une, y como el conjunto
de cualidades particulares que separan. En ese sentido, el antropólogo
sueco Ulf Hannerz, quien define a la globalización como conexiones
trasnacionales,25 afirma que la cultura se genera y articula sobre la base
de experiencias personales que se producen en el ámbito de lo local, y
destaca que el individuo, independientemente de la cultura a la que per-
tenezca socialmente, puede crear un “hábitat de significados”, esto es, un
entramado de valores y símbolos que cada persona se construye para sí
a lo largo de toda su vida y dentro de las culturas en las que actúa. Posi-
bilidad que, si bien siempre ha estado presente para el ser humano, se

23 Con la salvedad de que se puede pensar también en una occidentalización que incluya
aAmérica Latina, ese extremo occidente que han visto algunos. VéaseAlain Rouquié,
América Latina, introducción al extremo Occidente, México, Siglo XXI, 1989, 431 pp.

24 José Joaquín Brünner es quien plantea el dilema de esta manera, en su obra Globali-
zación cultural y posmodernidad, Santiago, FCE, 1998 (Breviarios, 531), pp. 155ss.

25 Ulf Hannerz, Conexiones trasnacionales: cultura, personas, lugares, Madrid, Cátedra,
1998, 290 pp.



25LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

plantea hoy en día de manera más intensa frente a la fuerza de las culturas
locales, nacionales, regionales o globales.

Por ello, algunos han afirmado que la globalidad es más incluyente,
otros enfatizan un carácter más criollo, y otros más subrayan lo mestizo,
o incluso lo híbrido,26 donde un elemento semántico de este último tér-
mino conlleva la incapacidad de procrear. Algunos van más allá y en la
crisis de la cultura occidental y la modernidad en general ven el arribo de
una poscultura.27En conclusión, no existe un determinismo cultural en el
que el individuo sea un mero reproductor de la cultura que recibe social-
mente, sino es un sujeto recreador de la misma; dicho en otras palabras,
es un agente activo de la construcción de símbolos, lo cual también puede
decirse de las sociedades y comunidades humanas. Hannerz basa dicha
aseveración en los estudios que ha realizado sobre el lenguaje, que de-
muestran que éste no se impone de manera hegemónica, sino es lo más
susceptible de ser modificado por el usuario-receptor; a tal punto que el
sujeto puede crear un lenguaje nuevo y propio.

En consecuencia, podemos afirmar, al pensar en la identidad y las
identidades latinoamericanas y del Caribe, que el futuro presentará es-
cenarios alternativos entre la incapacidad de cohesión social y la ame-
naza de una hegemonía homogeneizante que se haga realidad por la vía
de una globalización radical impuesta. La historia del continente ameri-

26 Néstor García Canclini propone el término de “culturas híbridas” para resolver el di-
lema entre la modernidad y las culturas tradicionales de América Latina, quizá más
que un categoría teórica es una categoría analítica que se acompaña de una propuesta
de abordaje interdisciplinario, cfr. Culturas híbridas: estrategias para entrar y salir de
la modernidad, Grijalbo, México, 1990, 363 pp., y también “Cultura e identidad en
América Latina”, en Globalidad e identidades: México y América Latina en el cambio
de siglo, México, Centro Latinoamericano de la Globalidad, FLACSO, 2000 (Col.Cuader-
nos de la Globalidad, 3), pp. 33-62; “Globalizarnos o defender la identidad. ¿Cómo
salir de esta opción?”, Nueva Sociedad, “Aproximaciones a la globalización”, núm.
163, Caracas, septiembre-octubre, 1999, pp. 56-70.

27 Cfr. George Steiner, En el castillo de Barba Azul. Aproximación a un nuevo concepto
de cultura, Barcelona, Gedisa, 1998, pp. 81 y ss.



26 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

cano es el caso más patente de lo que se ha llamado aculturación,28 y hoy
en día veríamos este fenómeno generalizado a todo el planeta.Al respecto,
resulta interesante pensar la cultura como identidad colectiva, y en ese
caso ilustra este dilema un artículo de Nelly Arenas, donde se afirma
que en América Latina encontramos una historia discontinua que parte
de la simultaneidad de los elementos de la modernidad, de la coexis-
tencia de tiempos diversos, que en Europa fueron secuenciales; de hecho
“la cohabitación de tiempos distintos se agudiza en América Latina, in-
centivada por un flujo de comunicaciones a partir del cual se difuminan
cada vez más las fronteras que intentaban demarcar nuestros espacios
sociales”.29

Pero es preciso mencionar que este debate de identidad todavía está en
el centro de la confluencia de la concepción de la cultura como ámbito de
necesidad y determinación, y como ámbito también de libertad y auto-
determinación. Las identidades culturales, nacionales, la occidentaliza-
ción del mundo, el imperio de la modernidad, los medios de comunicación,
los artículos de consumo homogéneos en todo el planeta, la coca cola, los
jeans, el rock, están expresando aquellos artefactos que nos determinan
y dibujan el mundo en que vivimos, donde también nos determina la po-
breza, la escasez de los recursos naturales o la sobrepoblación. No obstante,
la cultura no solamente es entendible en su dualidad de comunicadora y
diferenciadora, sino también en una dualidad que compensa el mundo
heredado, que nos determina, con el mundo que construimos, que auto-
determinamos para nosotros y las generaciones del porvenir, la cultura en-
tendida como imaginación y libertad.

28 Claudio Esteva-Fabregat, “Procesos de aculturación y transculturación”, en David So-
brevilla [ed.], Filosofía de la cultura, Madrid, Trotta, 1998, p. 156.

29 Nelly Arenas, “Globalización e identidad latinoamericana”, Nueva Sociedad, núm.
147, Caracas, enero-febrero, 1997, p. 130.Asimismo, véase Renato Ortiz, “Globaliza-
ción, modernidad y cultura”, Metapolítica, vol. 5, núm. 17, México, enero-marzo,
2001, pp. 36-45.



27LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

LA CULTURA EN AMÉRICA LATINA HOY

En este último apartado nos referimos más a la propuesta prescriptiva,
a la que hicimos alusión al inicio de este texto, en virtud de que puede
ser un tema de largo alcance que no pretendemos agotar aquí. Razón por
la cual solamente señalaremos los ámbitos en los que creemos que se
desarrolla la libertad de la cultura. En primer lugar estaría la política
cultural, las voluntades colectivas de recreación de la cultura, local o
global, nacional o regional, especialmente las dirigidas desde el interior
del Estado nacional. Las políticas culturales de América Latina viven
hoy en día un espacio ganado, con la democracia, al imperio de las dic-
taduras. En 1978, Octavio Ianni señalaba cómo la censura y la represión
representaban una forma de hegemonía cultural y de conducción de las
facultades creativas del ser humano en nuestro continente hacia objetivos
claros y precisos, aunque espurios:

Ao exercer o poder por sobre a sociedade, em especial por sobre a maior
parte da sociedade, o Estado acaba por isolar-se na falsa ciência dos escribas
e tecnocratas que se acham a seu serviço. Isola-se até mesmo numa arte feita
da transformação da história em folclore e da cultura em pornocultura.30

Hoy en día, una vez que en nuestro continente se ha cumplido un
viejo anhelo, al llevarse a cabo un relevante proceso de transición demo-
crática, es importante observar las políticas culturales impulsadas por
los gobiernos que han logrado la legitimidad democrática y la comple-
jidad proveniente de la aceptación de la pluralidad y la diversidad de las
sociedades contemporáneas. Esta organización de la cultura, como la
llama Ianni, incluye también las políticas sectoriales de impulso a la crea-
ción artística, a la producción cinematográfica y musical, las becas y
premios literarios, el fomento a las artes, etcétera.

30 Octavio Ianni, Ensaios de sociologia da cultura, Rio de Janeiro, Civilização brasileira,
1991, p. 164. Este libro es una versión actualizada de la que se presentó originalmente
en Encontros com a civilização brasileira, núm. 1, Rio de Janeiro, 1978, pp. 216-241.



28 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

Así como también debe ser sujeto de examen un aspecto fundamen-
tal de la política latinoamericana que ha pasado inadvertido: las políticas
culturales impulsadas desde las políticas exteriores de cada país, a través
de las agregadurías culturales y los institutos de cultura, que tienen por
tarea primordial impulsar una determinada imagen nacional y una comu-
nicación simbólica particular. Estas políticas cruzadas entre los países
que conforman América Latina y el Caribe podrán arrojar datos impor-
tantes para entender a la cultura como voluntad, como libertad y acción,
y cómo esta misma voluntad es proyectada a una comunidad cultural re-
gional, como lo es nuestro continente.Algunos proyectos de integración
política como la Comunidad Andina de Naciones o la Comunidad Lati-
noamericana de Naciones han expresado su deseo de impulsar políticas
exteriores comunes, pero un área de oportunidad más factible podría ser
la coordinación de las políticas culturales interregionales y las que se
proyectan a países externos al subcontinente.

Por otra parte, debe seguirse el debate entre si existen aún las culturas
populares o han sido sustituidas por la cultura de masas. El primer tér-
mino era un criterio analítico que iba dirigido básicamente a establecer los
parámetros de estudio de las culturas tradicionales, campesinas e indíge-
nas y sus modos de reproducción endógenos, y frente a las culturas he-
gemónicas nacionales, ahora internacionales. Se afirma ahora que las
culturas populares han disminuido su importancia de agentes recreadores
y se debe hablar de cultura de masas, entendiendo la que va dirigida desde
los medios masivos de comunicación y difusión hacia la totalidad de la
población. Es decir, desde las grandes compañías cinematográficas, dis-
queras, estaciones radiofónicas, distribuidoras y alquiladoras de películas,
noticiarios, cadenas de televisión, periódicos y revistas, hacia el medio,
entendido como mero consumidor cultural y no como receptor creativo.

En este orden de ideas, el concepto de cultura de masas está íntima-
mente relacionado con el de industrias culturales, aquella organización
de la cultura, no desde la voluntad nacional resguardada o interpretada
por el Estado—aunque en muchas ocasiones actúe en coordinación con
los poderes públicos—, sino incorporada a la lógica del mercado y del



29LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

GLOBALIZACIÓN Y CULTURA ENAMÉRICALATINA

capital. Una cultura que conforma una audiencia, un público pasivo, anó-
nimo:

A audiência da indústria cultural tende a ser uma multidão criada e recriada
de cima para baixo. Forma-se e dispersa-se conforme os movimentos da mo-
da, onda, estações, temporadas, interesses econômicos, conveniências políti-
cas. E o seu alimento é a cultura demassa. Uma cultura, também ela, composta
de pedaços, fragmentos díspares, exotismos fabricados.Anódinos como arte,
vazios de história, ermos de vida.31

Las industrias culturales participan en la actualidad mayormente de
la globalidad que el resto de las expresiones culturales, por ello, su com-
portamiento en nuestro continente debe constituir una línea de estudio de
suma importancia, de necesario carácter interdisciplinario.

Finalmente, si se habló de las políticas culturales, la última referencia
podría ser la inversión de los términos, es decir, la cultura política en
América Latina. Es cierto que la crítica más aguda acerca de los proce-
sos de transición democrática por los que han atravesado los países la-
tinoamericanos, y de la democracia representativa en general, que
impera en el mundo como modelo político de gobierno, radica en la for-
malidad de los procesos electorales y parlamentarios, en la relación entre
los diferentes poderes y órdenes de gobierno en los estados federados.
Todas estas relaciones son, en última instancia, formales, no manifiestan
la participación ciudadana, por el contrario, cuando no la ocultan en su
práctica, la acotan al momento del sufragio, en el mejor de los casos,
cuando se ve abatido el abstencionismo, el desinterés y la crisis de la re-
presentatividad.

Por ello, finalmente, es necesario plantear dentro de toda reflexión
sobre la cultura, y en especial de la cultura entendida como voluntad de
identidad e imaginación de comunidad, la cultura política, la existencia
de una profunda base social de la democracia. La democracia participa-
tiva a la que se aspira en el siglo XXI incluye la necesidad de que esté sus-

31 Ibid., p. 199.



30 LATINOAMÉRICA 45 (MÉXICO 2007/2): 9-30

ALFONSO SÁNCHEZMUGICA

tentada en una política desarrollada en la base de las masas, o mejor
dicho, del pueblo, de la ciudadanía. Este substrato de comportamiento
social también es un artefacto simbólico que se reproduce socialmente.
Por ello, no terminamos de entender la cultura si no se traduce en una
forma de pedagogía política, de aprendizaje social destinado a mejorar
la convivencia humana.

Valoramos las culturas que reconocen al otro, que respetan los dere-
chos humanos, que permiten la construcción de puentes de entendi-
miento entre las diferencias y construyen la colectividad, por ello, una
cultura política de la democracia, de los derechos humanos y de la par-
ticipación ciudadana en la escala local, nacional, regional y global, ten-
drá que sumarse al diseño de vías alternativas a la globalidad.

Recibido: 22 de septiembre, 2006
Aceptado: 02 de febrero, 2007


