
Homenaje a Leopoldo Zea, México, CCyDEL-FFyL-
Coordinación de Humanidades-UNAM, 2006, 270 pp.

En el mes de noviembre de 2004, la UNAM rindió homenaje a uno de los
más grandes pensadores mexicanos: Leopoldo Zea. Como fruto de dicho
evento, ha sido publicado Homenaje a Leopoldo Zea, que aparece con
los sellos editoriales del, CCYDEL, la FFYL y la Coordinación de Huma-
nidades. El volumen está compuesto por textos de treinta y tres autores de
diversas procedencias institucionales y disciplinarias, entre los cuales
podemos mencionar a: Juan Ramón de la Fuente, Estela Morales Campos,
Porfirio Muñoz Ledo, Joaquín Sánchez Mcgregor, José Luis Balcárcel,
Jorge Ruedas de la Serna, Patricia Galeana, Liliana Weinberg, Eugenia
Revueltas, Jesús Silva Herzog, Margarita Vera y Mario Magallón, entre
otros. La característica principal de este homenaje a Zea es que nos
ofrece un panorama muy completo, muy redondo, de su vida y su obra.
Los trabajos incluidos en el libro se ocupan de Leopoldo Zea el filósofo,
el historiador de la ideas, el latinoamericanista, el politólogo, el funcio-
nario en Relaciones Exteriores, el promotor cultural, el creador de insti-
tuciones y revistas académicas, el editor, el intelectual comprometido, el
maestro, el patriarca intelectual, el viajero, el amigo, el hombre sin más
que fue Don Leopoldo Zea. La lectura del libro nos revela una perspectiva
impresionante de las distintas facetas de este insigne mexicano que a lo
largo de sus casi noventa y dos años de vida brindó tantos servicios al
país y —¿por qué no decirlo?— al mundo entero. Podemos expresar, en
consecuencia, que este libro es una valiosa y original contribución a la
bibliografía sobre la obra y la persona de Leopoldo Zea.

En su contribución al volumen, Porfirio Muñoz Ledo dice que Zea
fue el más grande filósofo de la Revolución mexicana, lo que no significa,
aclara Muñoz Ledo, que haya sido su cronista, su panegirista o, mucho
menos, su usufructuario. Coincido plenamente con la afirmación de
Muñoz Ledo. En un artículo incluido en esta antología, yo examino las
ideas sobre la Revolución que Zea planteó en su libro Conciencia y posi-

RESEÑA

LATINOAMÉRICA 44 (MÉXICO 2007/1): 198-201198



bilidad del mexicano, de 1952. En otro capítulo del libro, Dulce María
Sauri hace un recuento de la relación intelectual e institucional de Zea con
el PRI. Pero creo que más allá del análisis que yo hago y del que, a su vez,
realiza Sauri, podemos darle una interpretación todavía más amplia y más
generosa a la descripción definida de Zea como “el más grande filósofo de
la Revolución mexicana”. Él es, en efecto, el más grande filósofo de nues-
tra Revolución no sólo por sus análisis e interpretaciones de ésta, sino por-
que su obra entera es un ejercicio intelectual inspirado en los valores
sociales y en las aspiraciones colectivas que fueron manifestados de
diversos modos durante el periodo revolucionario. Es en este contexto his-
tórico en el que creo que podemos mejor entender su humanismo ético y,
sobre todo, su concepción de la filosofía como práctica liberadora. Como
apunta de manera acertada Margarita Vera, Zea concibió a la filosofía
como algo inseparable de la política. Quisiera citar la parte final de su en-
sayo, en donde ella expresa esta idea de una manera precisa:

A mi modo de ver, esta actitud de Zea se deriva de haber privilegiado la
necesidad de transformar una realidad frente a la cual se sentía profunda-
mente insatisfecho, una realidad que rechazaba. Leopoldo Zea fue un in-
conforme con el mundo, con la explotación y exclusión que abarcaban, por
igual, a hombres que a pueblos, y que eran la constante no sólo de la realidad
latinoamericana, sino también de otros continentes. Por eso, si apretamos las
conclusiones[…], probablemente tendríamos que decir que al autor le im-
portó, en último término, crear un mundo mejor, más justo, más humano.
Para conseguirlo hizo filosofía e hizo política; hizo de la filosofía una ma-
nera de hacer política” (p. 174).

Lo que dice Vera nos ayuda a entender, de otra manera, en qué sen-
tido fue Zea no sólo un filósofo de la Revolución, sino un filósofo revo-
lucionario. Lo fue porque creía que había que cambiar nuestra realidad
—local, nacional, global—; pero, a diferencia de los que empuñaron las
armas, él intentó llevar a cabo esas transformaciones mediante el pensa-
miento, mediante la filosofía. Es verdad que la historia de la relación
entre la filosofía y la política en México puede remontarse, —como el
mismo Zea lo mostró— al positivismo, a la Reforma, e incluso más atrás;

GUILLERMO HURTADO

LATINOAMÉRICA 44 (MÉXICO 2007/1): 198-201 199



pero es en la obra de Zea que esta conexión se hace explícita y, sobre
todo, se hace un objeto de la propia reflexión.

Paso a otro asunto. En el libro reseñado hay varios ensayos sobre la
labor que realizó Zea a lo largo de varias décadas para fundar la disciplina
de los Estudios Latinoamericanos en la UNAM y en otras instituciones
nacionales e internacionales. Estela Morales, Alberto Saladino, Mario
Magallón, Javier Torres, María Elena Rodríguez, Jorge Ruedas de la
Serna y Liliana Weinberg, entre otros, nos dan cuenta del itinerario
conceptual y práctico que siguieron Zea y colaboradores para crear insti-
tuciones como el CCyDEL o la SOLAR, entre otras. En su ensayo clásico La
invención de América, Edmundo O’Gorman sostuvo queAmérica no fue
descubierta sino inventada. Nosotros podemos decir que cuando Zea funda
la disciplina de los Estudios Latinoamericanos, de algunamanera reinventa
aAmérica. Zea es, junto con Bolívar yMartí, uno de los grandes inventores
intelectuales de nuestra América. Por eso, al recordar al maestro, no po-
demos quedar conformes con el proceso de deslatinoamericanización de
América del que somos testigos. Es un error histórico sacrificar el ideal
latinoamericano por pequeños intereses políticos o económicos. No debe-
mos aceptar que se divida a nuestraAmérica—al territorio físico y mental
que ha sido construido como tal— en áreas o en pactos en los que unos
cuantos se unen pero los demás quedan fuera. Y esto no significa que no
reconozcamos las diferencias que hay entre los pueblos y las culturas que
integran aAmérica Latina. Zea las conocía mejor que nadie, pero él nos en-
señó a privilegiar la idea de un destino común, uno de libertad y de justicia.

La obra de Leopoldo Zea es un patrimonio cultural de los mexicanos
y de los latinoamericanos todos, y por eso debemos estudiarla, divulgarla,
preservarla y sobre todo cuidarla. Quiero enfatizar esto último. La obra fi-
losófica e ideológica de Zea ha sufrido, desde hace tiempo, embates desde
varios flancos: desde la derecha ignorante, desde la izquierda mezquina,
desde la filosofía sucursalera cultivada por la mayoría de nuestros colegas
y, más recientemente, desde el poscolonialismo ramplón que nos llega de
las universidades de Estados Unidos. Hasta cierto punto es normal que su
obra reciba críticas e incluso descalificaciones, le pasa a cualquier gran

RESEÑA

LATINOAMÉRICA 44 (MÉXICO 2007/1): 198-201200



pensador y no tendría por qué no ser así en el caso de él; pero aquellos de
nosotros que aún compartimos con Zea ideas muy básicas acerca de nues-
tra responsabilidad como intelectuales mexicanos y latinoamericanos, o
de la función social que la filosofía debe tener en nuestros países, todos
los que pensamos igual, debemos mantener vivo el pensamiento de Leo-
poldo Zea. No se trata, por supuesto, de endiosarlo, de repetir una y otra
vez lo que él ya dijo, sino de que pensemos, de manera autónoma y
crítica, siguiendo la ruta trazada por él. Quizá lo que ahora diré puede
resultar inoportuno, pero es lo que creo y he de decirlo: tenemos que pasar
de los homenajes al trabajo colectivo y organizado. Afortunadamente
existen los espacios académicos, creados por él, en donde se puede llevar
a cabo dicha tarea. Leopoldo Zea ya no está entre nosotros, pero sí lo está
el CCyDEL y —como dije— es una fortuna que así sea. Sin embargo, no
basta con la existencia de las instituciones adecuadas, lo que importa es
aquello que se haga en el campo de las ideas; es más, yo diría: en el cam-
po de batalla de las ideas. Porque recordémoslo: no se trata sólo de filo-
sofía, sino también de ideología y, a fin de cuentas, de política. Es en este
amplio terreno en donde hay que mantener vivo, sano y fuerte el espíritu
intelectual de Zea. Tenemos que reformular y fortalecer su idea de la his-
toria, su humanismo ético, su visión de la justicia en el orden global, su
latinoamericanismo universal (para usar el término de Altmann citado
porWeinberg), su concepción de la filosofía como práctica liberadora, su
compromiso con México, con los ideales que han inspirado sus movi-
mientos sociales y, en particular, con el legado ético de la Revolución. La
tarea no es sencilla: requiere de mucha organización, voluntad e inteligen-
cia, pero—queridos amigos— no puede dejar de hacerse. Esa tarea sería
el mejor homenaje que podríamos brindarle, pero por ahora, felicitémo-
nos por la publicación de este valioso libro que retrata en toda su riqueza
y en toda su altura al maestro.

GUILLERMO HURTADO

IIFS-UNAM

GUILLERMO HURTADO

LATINOAMÉRICA 44 (MÉXICO 2007/1): 198-201 201


