
Isonomía • Núm. 51 • 2019 • DOI:https://doi.org/10.5347/isonomia.v0i51.185 • [143]

Sobre Repensar los derechos
humanos, de Ángeles Ródenas (ed.)

On Repensar los derechos humanos, by Ángeles Ródenas (ed.)

Ilsse Carolina Torres Ortega

Instituto Tecnológico de Estudios Superiores de Occidente (ITESO), México

torresilsse@iteso.mx

Resumen: Esta reseña analiza una serie de reexiones, elaboradas por doce diferentes autoras,
acerca de algunos aspectos sustantivos de las teorías tradicionales de derechos humanos. Estos
aspectos son sistematizados en torno a los siguientes apartados: La relevancia de la perspectiva
iuslosóca en la revisión crítica de las concepciones sobre derechos humanos; el problema
de la fundamentación de los derechos humanos; el problema del carácter absoluto como
propiedad esencial de estos derechos; el temor de que los derechos fundamentales pierdan
su papel de límite ante intereses de tipo colectivo; la dignidad humana como principio que
posibilita, pero que también restringe, la autonomía individual; el ejercicio efectivo de la
autonomía frente al presupuesto del agente autónomo; el problema de la universalidad de
los derechos humanos en un contexto de pluralidad y diversidad; la importancia del orden
internacional; y el rechazo a una concepción de los derechos y los deberes en términos estatistas
y de correlación.

Palabras clave: derechos humanos, losofía del derecho, teorías tradicionales de derechos
humanos.

Abstract: is review analyzes some reections elaborated by twelve authors about
substantive issues of traditional human rights theories. ese aspects are systematized around
the following sections: e relevance of the philosophical perspective in the critical review
of human rights conceptions; the problem of the foundation of human rights; the absolute
character as an essential property of this rights; the problem that fundamental rights lose its
limit role to collective interest; the human dignity as a principle that allows, but also limits,
individual autonomy; the effective exercise of autonomy against the presupposition of the
autonomous agent; the problem of the universality of human rights in a context of plurality
and diversity; the importance of the international system; and the rejection of a conception
of rights and duties focused on the State

Keywords: human rights, legal philosophy, traditional human rights theories.



Ilsse Carolina Torres Ortega DOI:https://doi.org/10.5347/isonomia.v0i51.185

[144] Isonomía • Núm. 51 • 2019

I. Introducción

Escribir una reseña de Repensar los derechos humanos, libro coordinado por Ángeles
Ródenas (Lima, Palestra editores, 2018, 482 pp.) no es, en absoluto, una tarea sencilla.
Estamos ante una obra que propone llevar al lector a “repensar” los derechos humanos
y, si tomamos en cuenta el papel central que estos han tenido en la literatura académica
de las últimas décadas, la propuesta es, ciertamente, ambiciosa.

El lector se encontrará con un libro que plantea la reexión sobre algunos aspectos
de las teorías tradicionales de los derechos humanos a través de doce trabajos,
autónomos entre sí, escritos por doce diferentes autoras.1  La editora del libro, Ángeles
Ródenas, ha hecho una gran labor de sistematización, organizando estos trabajos en
tres grandes apartados: 1) presupuestos y fundamentos, 2) límites y conictos, y 3)
derechos jurídicos derivados y deberes correlativos. Pero, además, hay que destacar una
peculiaridad de esta compilación, puesto que, considero, justamente en ella radica el
mérito de la obra y su éxito respecto de esa ambiciosa tarea a la que antes me refería: se
trata de una serie de reexiones construidas desde presupuestos teóricos muy distintos
–en ocasiones contrarios– que, sin embargo, acaban por conuir en planteamientos
comunes en torno a los derechos humanos.

Sin ánimo de precisión, me atrevería a decir que el “espíritu” de la obra es
problematizar la discusión iuslosóca sobre los derechos humanos para que estos
no constituyan meros elementos de un discurso vacío o, peor aún, de un discurso
legitimador en una sociedad indolente ante la injusticia social. El interés principal
de las autoras es el de cómo continuar la discusión en torno a estos derechos para
que incidan de manera efectiva en el mejoramiento de las condiciones de vida de los
individuos; y, junto a esto, cómo avanzar, desde la iuslosofía, en el objetivo de que los
ciudadanos, los Estados y los agentes internacionales asuman la responsabilidad de su
consolidación y su puesta en práctica.

Teniendo en cuenta lo anterior y el detallado análisis abordado en cada una de las
investigaciones que conforman la obra, no resulta trivial armar que se trata de un
trabajo complejo. Siendo así, una reseña de un libro de estas características se enfrenta a
una doble dicultad. Por una parte, ante una complejidad como la aludida, intentar dar
cuenta del contenido o del punto medular de cada uno de los debates ahí planteados no
sería un abordaje adecuado. En efecto, son muchas las ideas importantes y el resultado
sería, seguramente, una mala reescritura del libro. Por otra parte, sin embargo, no es
posible renunciar por completo a lo anterior, puesto que uno de los objetivos de la
reseña de un buen trabajo es lograr atraer la atención del lector, dándole elementos para
que se forme una idea aproximada y lo mejor orientada posible del tipo de discusiones
que encontrará en el libro en comento. Una reseña de un buen libro habrá de ser,
entonces, una consistente invitación a la lectura.



Sobre

Isonomía • Núm. 51 • 2019 [145]

Ante esta doble dicultad, lo que me propongo a continuación es sistematizar
en torno a tesis comunes algunos de los planteamientos que conforman la obra.
Esto justicaría mi armación de que, aun tratándose de autoras con perspectivas y
objetivos teóricos distintos, hay una serie de tópicos compartidos que apuntan un
camino en la reexión iuslosóca sobre los derechos humanos.

II. La relevancia de la perspectiva iusfilosófica en la
revisión crítica de las concepciones sobre derechos humanos

Todas las autoras apuntan al potencial de la losofía del derecho para intentar
esclarecer una concepción de los derechos humanos que logre dar cuenta de los
problemas actuales de la consecución, la consolidación y la puesta en marcha de los
derechos, en un escenario que excede al ámbito de acción de los Estados nacionales.
Algunos trabajos abordan discusiones tradicionalmente calicadas de “iuslosócas”
–muestra de ello los trabajos de Elena Beltrán (“Dignidad humana ¿un caballo de
troya en el territorio de los derechos humanos?”, pp. 103-138) e Isabel Turégano
(“Derechos humanos, universalidad y cosmopolitismo”, pp. 61-101) que indagan en
el esclarecimiento conceptual de la dignidad y la universalidad–, y otros que sugieren
encontrar nuevos cauces dentro de esta disciplina para aprovechar su potencial en
la indagación sobre los derechos humanos. El trabajo de Rocío Villanueva (“Los
principios implícitos. El caso de los derechos sexuales y reproductivos en la sentencia
Artavia Murillo vs. Costa Rica”, pp. 391-424) es una muestra de ello. Villanueva
sostiene que, para analizar un caso jurisdiccional concreto como el que ella presenta
(la sentencia Artavia Murillo vs. Costa Rica), la teoría y la losofía del derecho deben
tener un sitio privilegiado, dada su relevancia en todos aquellos espacios en los que
se lleva a cabo –o se pretende llevar a cabo– una discusión racional de los intereses
públicos. Es decir, la autora viene a subrayar el interés de que los teóricos del derecho
sean conscientes del potencial de su instrumental teórico/conceptual para abordar
situaciones y problemáticas diversas, aun si las mismas puedan resultarles, en principio,
lejanas a sus objetos de estudio habituales. Villanueva se centra en la cuestión de los
principios implícitos, mostrando cómo las deliberaciones teóricas “más abstractas”
son determinantes para la toma de decisiones jurisdiccionales concretas. Así, muestra
cómo el planteamiento de los principios implícitos solo tiene sentido si partimos de
una concepción del derecho post-positivista. El énfasis en el derecho como práctica
argumentativa posibilita reexionar críticamente sobre los valores que subyacen a
los principios explícitos consagrados por el derecho y construir racionalmente los
principios implícitos. En un escenario de discernimiento judicial internacional y/o
nacional, los principios implícitos pasan a jugar un papel central en el razonamiento



Ilsse Carolina Torres Ortega DOI:https://doi.org/10.5347/isonomia.v0i51.185

[146] Isonomía • Núm. 51 • 2019

jurídico, aanzando así la posibilidad de contar con una adecuada jurisdicción en
materia de derechos humanos.

En el mismo sentido, el trabajo de Betzabé Marciani (“El lenguaje de odio y los
límites a la libertad de expresión en el Estado constitucional de derecho”, pp. 221-260),
al poner de maniesto los problemas losócos envueltos en la discusión acerca de si
el derecho debe intervenir en el uso del lenguaje de odio, viene a llamar la atención
sobre cómo decisiones autoritativas en torno a problemas de este tipo no pueden
tomarse a espaldas de la losofía y la teoría del derecho. Así, Marciani muestra que esta
deliberación en concreto ha de plantearse desde los postulados de la tradición liberal
que sostienen al Estado constitucional y democrático de derecho, en contraste con los
bienes jurídicos vulnerados por el discurso de odio.

III. El problema de la fundamentación de los derechos
humanos: derechos morales, pero no solo eso

En general, las autoras se adhieren a la tesis de que los derechos humanos se
fundamentan en su carácter moral. En palabras de Liborio Hierro (2016, p.131),
los derechos humanos corresponden a todo ser humano como condición necesaria
para realizarse como sujeto moral y su satisfacción ha de considerarse condición
necesaria y suciente para justicar la existencia, el origen y el contenido de un sistema
jurídico. Se trata, pues, de enunciados morales que denen y atribuyen derechos, los
cuales protegen bienes especialmente valiosos de los individuos; por ello, constituyen
la fuente y el n de nuestros derechos positivos. Sin embargo, las autoras del libro
coinciden también en que armar lo anterior no debería llevarnos a asumir que la
cuestión de su fundamentación última resuelve todos los problemas en los que están
involucrados.

La crítica de Alí Lozada a la teoría de los derechos fundamentales de Luigi
Ferrajoli (“Ferrajoli y el aplanamiento de los derechos fundamentales: apuntes críticos
preliminares”, pp. 307-318) presenta una reexión interesante sobre el problema
de la fundamentación de los derechos humanos cuando deja de concebirse como
una tarea sustantiva y se sustituye por una cuestión formal. En este caso, Lozada
sostiene que la propuesta de Ferrajoli es una formulación de los derechos que,
aunque pretende colocarlos en un lugar privilegiado dentro del discurso jurídico y
dotarlos de una normatividad fuerte, no puede ser exitosa al reducir los derechos
a meras estructuras lógicas, prescindiendo de su dimensión valorativa y de una
fundamentación propiamente dicha. De acuerdo con Lozada, este notable esfuerzo de
formalizar los derechos fundamentales por medio de la lógica “aplana” los derechos al
concebirlos como guras deónticas y no como bienes jurídicos (p. 317).



Sobre

Isonomía • Núm. 51 • 2019 [147]

Sin renunciar a una forma de entender los derechos humanos como bienes valiosos
que requieren, por tanto, de una fundamentación sustantiva, el trabajo de Marisa
Iglesias (“¿Puede ser cosmopolita una concepción política de los derechos humanos?”,
pp. 25-56) propone una vía para ello que no pasa necesariamente por una concepción
de los mismos solo como derechos morales. Iglesias deende una concepción política-
cooperativa de los derechos humanos, como una apuesta más cercana a una visión
cosmopolita de los mismos. Con ello pretende distanciarse, por un lado, de la
concepción ético-liberal centrada en abordar el problema de la fundamentación de
estos derechos como derechos morales, así como de una concepción política de los
derechos humanos de corte estatista. Esta propuesta no constituye una afrenta como
tal a la fundamentación ética de los derechos humanos; es, más bien, una propuesta
para confrontar una serie de críticas que la autora considera que la concepción ético-
liberal no ha podido responder. Centralmente, Iglesias está pensando en la acusación
de que el discurso liberal funciona para encubrir prácticas de dominación y de que
posee una serie de problemas de operatividad que resultan de no asumir el carácter
eminentemente institucional del actual sistema de derechos humanos. La propuesta
de Iglesias consiste en concebir los derechos humanos como logros de estructura social
que requieren, sin embargo, de un tipo de relación previa, la cual, a su vez, justica
la exigencia de protección de bienes que constituyen demandas de justicia global.
Con esto se reere a relaciones de justicia en la interacción mundial que implican
las condiciones de interdependencia, institucionalización y cooperación. En línea con
las ideas de omas Pogge, se subraya la necesidad de una comprensión holística
sobre cómo se conguran las condiciones de vida de los individuos en función de la
interacción entre diversos regímenes institucionales que se inuyen recíprocamente
y entrecruzan sus efectos (Pogge, 2005, p. 52). De esta forma, los derechos humanos
se originan y se consolidan como razones de justicia dentro de marcos de interacción
institucionalizada; son demandas sobre cuya base es posible evaluar el funcionamiento
de las estructuras internacionales respecto de intereses y bienes individuales básicos
(p. 34).

Como se mencionaba antes, aun partiendo de una fundamentación de los derechos
humanos como derechos morales, esto no implica que todo lo demás pueda darse
por resuelto. Algunos trabajos, como el de Ángeles Ródenas (“¿Pueden ser derrotados
los derechos humanos? Derechos fundamentales versus principios institucionales”, pp.
141-159) y el de Silvina Álvarez (“Derechos humanos emergentes. Fundamentación,
contenido y sujetos desde una perspectiva de género”, pp. 319-389), muestran la
necesidad de analizar en qué ha de traducirse la racionalidad práctica, propia del nivel
de fundamentación, en el terreno de la acción de estos derechos. Ródenas plantea que,
si bien los derechos humanos –debido a las exigencias morales que subyacen a ellos–
gozan de cierta calidad dentro del razonamiento moral, esto no implica que pueda



Ilsse Carolina Torres Ortega DOI:https://doi.org/10.5347/isonomia.v0i51.185

[148] Isonomía • Núm. 51 • 2019

presumirse su prioridad para todas las situaciones de conicto. La discusión sobre su
carácter prioritario no se puede zanjar aludiendo sin más a su fundamento moral, sino
que éste fundamento ha de hacerse explícito. Ródenas plantea que hay casos especícos
en los que, por ejemplo, las razones institucionales que procuran generar el marco
necesario para el ejercicio de estos derechos constituyen también exigencias morales de
primer orden, debiendo tener un papel central en el razonamiento moral. Por su parte,
Silvina Álvarez centra su trabajo en los derechos humanos emergentes, concretamente
en el caso de los derechos de las mujeres (enfocándose después en las decisiones
reproductivas y en el caso de la violencia de género). En la historia de los derechos de
las mujeres, en un primer momento la reexión ética-liberal permitió extender a las
mujeres, por vía de la igualdad, los derechos reconocidos a los hombres. Sin embargo,
para lograr la efectividad de estos derechos parece ser necesario un segundo momento
en el que dicha reexión se complemente con elementos contextuales y relacionales
especícos de la vida de las mujeres. Los derechos humanos son derechos morales,
pero, para poder jar su contenido, es necesario tomar en cuenta la perspectiva –los
intereses– de sus titulares.

Un reto adicional en este tema consiste en que la reexión sobre el carácter
fundamental de los derechos ha de hacerse extensiva para el caso de los derechos
sociales. Sobre esto último, Francisco Pardo (“Los derechos sociales en la encrucijada:
entre lo necesario y lo posible”, pp. 455- 482) plantea la importancia de comprender
los derechos sociales como derechos fundamentales, herederos de la misma tradición
de los derechos que se reeren directamente a libertades individuales. Así, es necesario
esclarecer el bien que protegen y no considerarles, sin más, prestaciones mínimas que
son ajenas a problemas de fundamentación y de materialidad.

IV. La preeminencia de los derechos humanos: el problema
del carácter absoluto como propiedad esencial de los derechos

Si aceptamos que los derechos humanos responden a exigencias morales que derivan
de los principios que, a su vez, fundamentan al Estado constitucional y democrático de
derecho, la reexión acerca de cómo son estos derechos y cuáles son sus propiedades
es esencial. Especícamente, en el libro tiene un papel central la preocupación
sobre el alcance de dichas propiedades, una vez asumido que éstas forman parte del
triunfo del posicionamiento de los derechos humanos como ejes de nuestra vida
social. La idea sería que, pese a aceptar lo anterior, esto no implica que la discusión
sobre estas propiedades pueda darse por concluida y corresponda, entonces, aceptar
dogmáticamente que siempre y en toda circunstancia, los derechos humanos son, por
ejemplo, absolutos. No hay nada más contrario a la construcción discursiva de los



Sobre

Isonomía • Núm. 51 • 2019 [149]

derechos que esto, lo cual terminaría por minar la relevancia moral de los mismos,
convirtiéndolos en meras guras autoritativas.

Ángeles Ródenas explora en profundidad la tesis, ya clásica, de que los derechos
humanos constituyen restricciones de carácter moral que nunca pueden ceder ante
otro tipo de consideraciones, especialmente, ante objetivos de carácter colectivo.
Esta tesis, conocida como tesis de la inderrotabilidad de los derechos humanos,
sostiene que, en caso de conicto, los derechos humanos reconocidos como derechos
fundamentales únicamente pueden ser desplazados por requerimientos morales del
mismo tipo (otros derechos humanos), mediante el método de la ponderación.
Ródenas utiliza la distinción entre directrices y principios en sentido estricto –
categoría en la que se enmarcan los derechos fundamentales– para argumentar que
las consideraciones institucionales, cuando se centran en el marco institucional que
posibilita al derecho, a la protección y al propio ejercicio de los derechos, pueden llegar
a tener tal relevancia que se conguren, no como directrices, sino como principios en
sentido estricto. De esta forma, sería legítimo plantear la posibilidad –en principio
vedada– de que exista un conicto entre un derecho fundamental y un principio
institucional y, por tanto, de que pueda prevalecer este último sin poner en riesgo la
visión de los derechos humanos como límites frente a los intereses colectivos.

En un sentido más concreto, el trabajo de Marciani también pone en cuestión la tesis
de que estos derechos sean absolutos. En el caso de la discusión sobre la posibilidad de
regular jurídicamente el discurso de odio –objeto de su estudio–, Marciani plantea la
conveniencia o no de que las instituciones intervengan y limiten la libertad individual
para procurar la protección de un bien público que, aunque referido centralmente
a grupos tradicionalmente marginados, protege las precondiciones de la ciudadanía
participante del discurso público. La cuestión iusfundamental a dirimir es que, en
casos justicados (aunque no quede claro que este supuesto lo sea), derechos humanos
tan elementales como la libertad de expresión podrían llegar a ser restringidos
para hacer frente a problemas estructurales que favorecen que determinados grupos
sean sistemáticamente excluidos del ejercicio de sus derechos. Esto, sin duda, revela
lo problemático de aceptar en abstracto la tesis de la inderrotabilidad sin revisar
detenidamente las situaciones de conicto entre los mismos derechos humanos.

V. El temor de que los derechos fundamentales pierdan su
papel de “coto vedado” o límites ante intereses de tipo colectivo

Derivado de la tesis anterior, y dado que las autoras avanzan en los interrogantes
sobre el carácter absoluto de los derechos humanos –algo que, en principio, los lleva
a prevalecer en el terreno del discernimiento jurídico–, surge la cuestión de si el
debilitamiento de esta propiedad pone en riesgo la posición del individuo frente a



Ilsse Carolina Torres Ortega DOI:https://doi.org/10.5347/isonomia.v0i51.185

[150] Isonomía • Núm. 51 • 2019

la colectividad. Tal y como se mencionaba en la tesis anterior, el trabajo de Ródenas
cuestiona la posibilidad de que los derechos humanos puedan llegar a ser desplazados
por consideraciones institucionales. Por supuesto, Ródenas es consciente de que esta
armación es controvertida: por una parte, hay que considerar que solo los derechos
humanos se fundamentan en los bienes e intereses de los individuos, mientras que los
principios institucionales, aunque derivan de los valores internos del derecho, no se
asignan a las personas. Por otra parte, hay que tener presente que, de acuerdo con el
deontologismo –fuertemente presente en la fundamentación ética de los derechos–,
los principios sustantivos deben prevalecer frente a aquellos de tipo instrumental. En
este caso, la autora sostiene que su propuesta no implica una vulneración al principio
de que los individuos no pueden ser utilizados como simples medios, puesto que,
justamente para que los individuos puedan ver realizados sus derechos humanos, se
requieren de condiciones institucionales propicias para ello.

El trabajo de Gema Marcilla (“Deontologismo y consecuencialismo en la
ponderación de principios constitucionales”, pp. 161- 220) indaga mucho más en
la relación entre los derechos fundamentales y los objetivos de interés general.
Concretamente, Marcilla aborda esta reexión desde la tesis según la cual el juicio
de proporcionalidad propuesto por Robert Alexy –que tanta repercusión ha tenido
en el llamado constitucionalismo de los derechos– involucra una estructura de
razonamiento consecuencialista incompatible con el deontologismo ético que subyace
a los derechos fundamentales, y que esto pone en riesgo el papel de estos derechos
como límites a la autoridad. La razón central para sostener lo anterior consiste en que,
al partir, como hace Alexy, de que todos los principios son mandatos de optimización
–sin distinguir entre directrices y principios en sentido estricto–, la consecuencia es
que los derechos humanos no gozan de una prioridad prima facie frente a los objetivos
colectivos. La ponderación atiende, entonces, a un balance de costos y benecios,
puesto que no es inicialmente determinante si estamos ante una pretensión individual
o supraindividual. Marcilla concluye que para proteger adecuadamente los derechos
humanos es necesario asumir una razón práctica de estructura deontológica que lleve a
sostener que los derechos no pueden ser ponderados con otro tipo de consideraciones
que no sean otros derechos humanos.

En un sentido similar, María José Añón (“Derechos humanos y deberes: efectividad
y prohibición de regresividad”, pp. 263-305), al centrarse en el principio de efectividad
de los derechos humanos y su dimensión de prohibición de regresividad, enfatiza el
carácter de límite que tienen tales derechos. Ante cualquier medida que involucre
la reducción o la puesta en peligro de un derecho ya reconocido y consolidado,
corresponde a las autoridades argumentar muy minuciosamente que tal medida está
justicada. Añón subraya que en esta argumentación no puede resultar válida la
alusión a objetivos públicos: en la valoración de la regresividad de los derechos ha



Sobre

Isonomía • Núm. 51 • 2019 [151]

de regir el principio de legitimidad (la legitimidad constitucional o convencional
del n de la norma) y no el de proporcionalidad, puesto que los derechos tienen
siempre prioridad normativa y no pueden ser susceptibles a participar en un cálculo
de optimización.

VI. La dignidad humana como principio que posibilita,
pero que también restringe, la autonomía individual

De acuerdo con las tesis anteriores, detrás de la discusión acerca de si los derechos
humanos deben ser prioritarios en una situación de conicto se encuentra el ineludible
esfuerzo por dar cuenta de las consideraciones morales que están en juego; esto es,
el bien o el interés valioso que se está intentando proteger. En virtud de lo anterior,
se concluye que son los bienes o intereses de los individuos los que son objeto de
protección, por lo que no pueden quedar a merced de las mayorías. Y es que en
la reexión sobre los derechos humanos tiene un papel central el principio de ética
deontológica que establece que el individuo no puede ser sacricado por el bienestar
de otros, puesto que esto implicaría tratar a una persona como un mero medio para la
satisfacción de un interés común. Esta idea ilustrada la identicamos con la dignidad
humana –concretamente con la segunda formulación del imperativo categórico sobre
la no instrumentalización– y forma parte de lo que justica considerar, en abstracto,
a los derechos como infranqueables. Dada la importancia que tiene el principio de
dignidad humana en la justicación de los derechos, se trata de un tema muy presente
en la obra. Especialmente, la cuestión es ¿cómo hacer operativo este principio para que
no sea utilizado con tal laxitud y negligencia que termine por servir a nes opuestos?

En este sentido, el trabajo de Gema Marcilla presenta un posicionamiento crítico
sobre el papel que juega el principio de dignidad en el razonamiento práctico.
Como ya se señaló, Marcilla argumenta lo inadecuado que es conar en un juicio de
proporcionalidad que, guiado por la idea de optimización, no conceda prioridad prima
facie a los derechos fundamentales, incluyendo al principio de dignidad, frente a los
objetivos colectivos. Aun cuando el propio autor de la ponderación ha reconocido
que generalmente la dignidad opera como principio absoluto, en la estructura de la
ponderación la dignidad es un mandato de optimización.

Además de este planteamiento, el cual formula la necesidad de blindar la dignidad,
hay otros que indagan en el esclarecimiento sobre todo aquello que se hace en nombre
de la dignidad. Elena Beltrán se ocupa de este tema, partiendo de la armación de
que, en el discurso actual de los derechos humanos, la dignidad está funcionando de
dos formas aparentemente opuestas o, como ella las denomina, existen dos caras de
la dignidad: por una parte, la dignidad se presenta como un valor fundamental que,
junto con la autonomía individual, permite asignar derechos a las personas y dotarlos



Ilsse Carolina Torres Ortega DOI:https://doi.org/10.5347/isonomia.v0i51.185

[152] Isonomía • Núm. 51 • 2019

de fuerza (relacionada con las tesis 4 y 5); por otra parte, en este mismo discurso,
el concepto de dignidad se usa para justicar límites a la autonomía y, en ocasiones,
anularla. Beltrán se centra en la elucidación del concepto de dignidad, deteniéndose
en la propuesta de Jeremy Waldron (2013, p. 24) de retomar la noción de estatus o
rango para explicar que la dignidad comprende un conjunto de derechos, pero también
la idea subyacente que explica la importancia de cada derecho en relación con cada
ser humano. Esta noción, aunque históricamente sirvió para diferenciar, actualmente
tiene gran potencial para igualar: la dignidad está ligada al reconocimiento del sujeto
como un agente que tiene el rango más alto (moral, jurídico, político); algo que,
además, nos permite también enfatizar la idea de responsabilidad. Beltrán sostiene que
un concepto de dignidad que subraye la igualdad conectada con la responsabilidad
tiene gran potencial para claricar esa doble cara de la dignidad.

La primera “cara” del principio de dignidad señalada por Beltrán no resulta tan
problemática. Tratar a alguien dignamente implica tratarle como un ser autónomo
cuyas decisiones han de ser respetadas, siendo un deber de los demás generar las
condiciones y remover obstáculos para que esa autonomía pueda ser ejercida. Sin
embargo, la segunda “cara” suele ser más compleja. La dignidad también puede ser
utilizada para limitar la autonomía cuando el ejercicio de esta limita o extingue la
autonomía de otros. Sobre este punto, el texto de Betzabé Marciani sobre el discurso
de odio y las consideraciones que juegan en su prohibición es ilustrativo. La propuesta,
cada vez más socorrida, de que el lenguaje de odio sea regulado y dé lugar a sanciones
jurídicas negativas abre un gran problema respecto a qué afectaciones implica esto a
principios como la libertad, la igualdad y la autonomía. Uno de los argumentos más
fuertes para defender esta regulación consiste en sostener que este tipo de discursos
constituye afrentas a la dignidad de los destinatarios. Este sería un caso de los que
preocupan a Beltrán: la dignidad es utilizada para justicar la imposición de límites
al ejercicio de la autonomía que se desarrolla a través de la libertad de expresión.
Sin embargo, tal y como argumenta Marciani, esto constituye una restricción difícil
de justicar desde los valores liberales. Es muy problemático que en las sociedades
democráticas algunos temas sean excluidos del debate público, aun cuando una
prohibición de este tipo tenga el objetivo legítimo de hacer posible la vida en común.

VII. La autonomía individual: el ejercicio efectivo de la
autonomía frente al presupuesto del agente autónomo

La autonomía a menudo es señalada como el principio que da lugar al contenido
de los derechos humanos. La autonomía permite establecer cuáles son los intereses y
bienes vitales de los individuos que han de ser reconocidos por los derechos humanos
y protegidos por los ordenamientos jurídicos nacionales e internacionales. Las autoras



Sobre

Isonomía • Núm. 51 • 2019 [153]

del libro coinciden en la relevancia de la autonomía, pero también en la importancia
de analizar más detenidamente las precondiciones de su ejercicio.

Silvina Álvarez, por ejemplo, propone un concepto relacional de la autonomía que,
además de abonar a la fundamentación de los derechos humanos, sea también un
indicador de aquellos ámbitos sobre los cuales es necesaria la protección jurídica, es
decir, un indicador del contenido de los derechos humanos (p. 340). Álvarez parte de
la preocupación de que la autonomía individual, en su concepción iusfundamental,
no toma en cuenta seriamente los intereses de sus titulares y de los colectivos de los
que forman parte, aun cuando estos intereses conforman el objeto del ejercicio de
la autonomía. La autonomía relacional pretende poder recoger lo que es necesario
para que las personas tengan una efectiva capacidad de autonomía, reconociendo que
dicha capacidad es gradual en función de condiciones que no siempre dependen del
sujeto, puesto que algunas son contextuales y relacionales. Así, dar cuenta de estos
intereses exige una toma de consciencia de las desigualdades estructurales que afectan
a determinados individuos que pertenecen a determinados grupos. Tal y como ha
insistido Iris M. Young (2001), es necesario visibilizar y atender estas desigualdades,
puesto que consisten en una serie de procesos sociales que se desarrollan y se refuerzan
entre sí, y que tienen el efecto de permitir o restringir las acciones individuales. No
debemos ser ciegos sobre el hecho de que, en el contexto de determinados grupos, se
generan dinámicas de relaciones sociales desiguales donde se privilegian unas sobre
otras, siendo esto una fuente central de injusticia.

Si no se atiende al carácter dinámico y contextual que suelen tener los intereses de las
personas en nuestras sociedades, el desarrollo de la autonomía es difícil de concretar.
Por un lado –retomando uno de los planteamientos de Ródenas–, además del
reconocimiento de la autonomía, es central que contemos con un marco institucional
que proteja los derechos humanos y haga de la autonomía individual algo realizable.
Por otro lado, parece ser necesario asumir que los derechos humanos no son estáticos
en el sentido de algo que se alcanza y se petrica para el futuro.

Sobre esto último, María José Añón centra sus reexiones en el carácter progresivo
y dinámico de los derechos humanos y de sus garantías. La exigencia de efectividad,
incluyendo la prohibición prima facie de adoptar medidas que impliquen regresión
en derechos humanos conquistados, es, para Añón, un camino dirigido a la tutela y
a la garantía efectiva de los derechos humanos. Esta exigencia plantea una obligación
de progresividad de los derechos, lo que implica una concepción de los mismos
distanciada de una única posición jurídica subjetiva; los derechos humanos, debido
a la diversidad de intereses que albergan, implican distintas situaciones jurídicas, un
racimo de posiciones que se consolidan poco a poco. Estas posiciones normativas,
al no ser estáticas, son susceptibles de cambiar, desarrollarse y articularse de maneras
distintas, puesto que los derechos evolucionan (en el sentido de progresividad). Lo



Ilsse Carolina Torres Ortega DOI:https://doi.org/10.5347/isonomia.v0i51.185

[154] Isonomía • Núm. 51 • 2019

anterior, aplicado a la autonomía, respalda la idea de que la autonomía individual no es
una cuestión de todo o nada. Que una persona esté en condiciones de poder plantearse
un plan de vida y, después, en condiciones de poder desarrollar el mismo, supone tomar
en cuenta el dinamismo del contexto relacional y de las condiciones de vida de las
personas. Esto tiene como consecuencia que los derechos humanos, en función de la
autonomía, vayan jando un camino de progresividad que avance hacia la efectividad.

Un buen ejemplo de que no siempre son tan explícitas las dimensiones de la
autonomía y de que la indagación en torno a ellas puede llegar, incluso, a tener que
reconocer nuevos grupos de derechos humanos es la propuesta de Jahel Queralt (“Los
derechos productivos, ¿una nueva categoría de derechos humanos?”, pp. 425- 454).
Queralt sostiene que la reexión sobre los intereses de los individuos nos lleva a tener
que prestar atención a los llamados derechos productivos como una categoría más amplia
que la contemplada bajo el derecho de propiedad. Los derechos productivos procuran
que los individuos desarrollen su autonomía, por un lado, porque se reeren a las
actividades económicas independientes que les permiten acceder a bienes básicos y,
por otro lado, porque estas actividades en sí mismas forman parte del propio proyecto
vital de los individuos. De esta forma, la autora propone reconocer la relevancia moral
de estos intereses, para que sean también respaldados jurídicamente.

VIII. El problema de la universalidad de los derechos
humanos en un contexto de pluralidad y diversidad

La última tesis nos remite a otra cuestión: si es verdad que resulta tan importante
atender al contexto y al entramado de relaciones vitales de los individuos, ¿quiere
esto decir que los derechos humanos han de ser “contextuales” o relativos, en lugar
de universales? Así, otra de las tesis revisadas a lo largo de estos trabajos es el de
la universalidad como rasgo esencial de los derechos humanos y las dicultades que
plantea en un escenario donde la diversidad parece ser determinante del goce efectivo
de la autonomía personal. El trabajo de Isabel Turégano es, sin duda, el que más
se adentra en el análisis de la universalidad, aunque hay otros, como el de Marisa
Iglesias, que adelantan una dimensión de la universalidad que suele ser pasada por
alto. La concepción político-cooperativa de Iglesias, vinculada a las exigencias de
justicia relacional, enfatiza que la universalidad de los derechos depende en gran
medida de identicar a los excluidos (los excluidos de las exigencias de inclusión)
de la protección del marco global de relaciones. La universalidad radica así, no solo
en predicar que todos gozan de determinados derechos, sino en identicar quiénes
no están participando del pacto universal, entender por qué y, centralmente, corregir
esta situación. Se trata, pues, de una exigencia de justicia y, tal como señala Martha
Nussbaum (2007, p. 228), cualquier planteamiento sobre la justicia que aspire a ofrecer



Sobre

Isonomía • Núm. 51 • 2019 [155]

una base para que todos los seres humanos tengan la oportunidad de tener una vida
decente tiene que dar cuenta de las desigualdades; primero, de las desigualdades
internas de cada país, pero también de las desigualdades entre los países, y debe abordar
las intersecciones de estas desigualdades en un contexto global.

Turégano llega más lejos en la revisión de qué signica la universalidad en un
escenario de excluidos en el que, en muchas ocasiones, dicha exclusión es resultado
de la incomprensión de la diversidad. Esta autora reconoce, en primer lugar, que
la universalidad de los derechos es irrenunciable, puesto que en este rasgo radica
su potencial emancipador y de protección de los más vulnerables. El gran reto es
revisar el concepto de universalidad, para resignicarlo y que este logre poner de
maniesto las formas de exclusión que frustran el proyecto de justicia. Así, Turégano
hace un recorrido por las ideas más paradigmáticas de la universalidad hasta llegar a
caracterizar un universalismo revisado que es procedimental, contextual e inclusivo,
el cual, además, queda inserto en el marco de un cosmopolitismo crítico. Con ello
se reere a que lo que debe considerarse universal, en nuestros contextos diversos y
plurales, no puede construirse desde experiencias particulares. En la construcción de
lo universal ha de tomarse en cuenta el potencial de todo miembro del orden global
para contribuir en la denición de los intereses comunes.

Desde los planteamientos de Silvina Álvarez, la universalidad también se presenta
desde una perspectiva interesante, puesto que nos lleva a cuestionar cómo atender
a la posición del sujeto de derechos, al entramado de relaciones y al contexto en el
que está inmerso, sin comprometer la universalidad. Los derechos de algunos grupos
sistemáticamente excluidos, como el de las mujeres, deben ser reexionados desde
las particularidades de ese grupo, para identicar genuinamente aquellos espacios
de vulnerabilidad en los que necesitan el respaldo del derecho. El universalismo se
mantiene, en tanto rasgo del razonamiento práctico, pero es necesario revisar qué es
lo que puede universalizarse desde un presupuesto que no se sustente en un sujeto sin
especicidades.

IX. La importancia del orden internacional

En esta serie de reexiones que atiende a los matices de algunas nociones básicas de
la teoría de los derechos humanos, hay también una llamada de atención muy fuerte
por hacer que esta teoría avance hacia la puesta en acción de los derechos. Esto, por
supuesto, depende de tantos factores que sería absurdo armar que la reexión teórica
sobre los derechos humanos por sí sola puede lograrlo. Pese a lo anterior, las autoras se
cuestionan sobre qué puede hacerse desde la perspectiva iuslosóca para contribuir
al impulso de la efectividad de los derechos humanos. En varios de los artículos –como
en el texto de Marisa Iglesias, el de Isabel Turégano, el de María José Añón y el de Jahel



Ilsse Carolina Torres Ortega DOI:https://doi.org/10.5347/isonomia.v0i51.185

[156] Isonomía • Núm. 51 • 2019

Queralt– se pone de maniesto la relevancia que tiene tomar en cuenta un escenario
operacional de los derechos que va más allá de los Estados-naciones que han sido el
paradigma de la tradición liberal.

Iglesias destaca en su propuesta (una concepción política cooperativa que se
enmarca en una visión cosmopolita de los derechos humanos) que el Estado no es el
único actor involucrado en la salvaguarda de los derechos; debido a ello, el entramado
institucional juega un papel central en sus planteamientos. Los derechos humanos
son exigencias de inclusión que poseen un carácter global, siendo precisamente el
orden global el responsable de su satisfacción. Esto último apunta a que la legitimidad
del sistema internacional depende, en última instancia, de una cooperación efectiva
entre los distintos actores del orden internacional que dé lugar a la satisfacción de
los derechos humanos. Turégano también insiste en la pertinencia de un proyecto
cosmopolita que, partiendo de la institucionalización del orden global, nos permita
alcanzar la justicia. La propuesta del cosmopolitismo crítico reconoce que, aunque
hay principios universales de justicia global –los cuales presuponen valores objetivos–,
estos requieren de la acción política del orden internacional para concretarse y
establecer acciones para su efectividad (p. 79). La reexión de Añón también va
dirigida a que, aun cuando los derechos deben funcionar como límites al poder del
Estado, ha de avanzarse en la generación de argumentos institucionales que dejen de
concebir a los derechos y a los deberes como algo que solo tiene sentido en el contexto
de un Estado. Esta autora apunta a la necesidad de reconocer obligaciones negativas
y positivas para la garantía de los derechos humanos; sin embargo, para que esto sea
posible y nos acerquemos al objetivo de que los individuos puedan ejercer sus derechos,
es necesario que los distintos actores del orden internacional estén involucrados. Tal
parece que los derechos humanos no pueden hacerse efectivos en el espacio cerrado
de los Estados, puesto que el poder de turno no siempre está comprometido con ellos.
Jahel Queralt, centrada en el tema de los derechos productivos, destaca cómo el ámbito
internacional ha pasado a ser la arena donde se crean las condiciones de realización
de la justicia social. Esto es, el carácter fundamental de los derechos humanos en el
desarrollo social ha de traducirse en exigencias de justicia para los individuos que
signican obligaciones concretas para los Estados, pero cuyo contenido es de interés
global, debiendo ocuparse de ellas la comunidad internacional (pp. 425-426).

X. El rechazo a una concepción de los derechos y
los deberes en términos estatistas y de correlación

De forma muy cercana a la tesis anterior, llegamos ahora al tema de los deberes. El
cumplimiento de los derechos humanos –dada su importancia en la posibilidad de
llevar una vida digna en la que se desarrolle la autonomía individual–, no puede ser



Sobre

Isonomía • Núm. 51 • 2019 [157]

solo una buena intención susceptible de ser o no ser asumida. Incluso desde una
perspectiva individual, tal y como se revisó en la tesis 7, la noción de dignidad,
elucidada desde la idea de rango o estatus que iguala a los individuos, está ligada a la
idea de responsabilidad: ser un agente autónomo que goza del más alto estatus moral
y jurídico conlleva asumir deberes y responsabilidades para con los otros.

Aunque tradicionalmente el discurso de los derechos humanos ha estado centrado,
precisamente, en los derechos, las autoras sostienen que, si queremos ir un paso más
delante, el énfasis ha de estar puesto en las obligaciones que derivan de ellos, las cuales,
claro está, no pueden dirigirse a un ente público particular. Su alcance y el compromiso
por su efectividad debe ser más amplio si queremos tener expectativas reales de que
los derechos humanos de todos los individuos sean garantizados. Tal y como indica
Alí Lozada, la concepción de los derechos subjetivos de Kelsen, que tanta inuencia
ha tenido en nuestra tradición jurídica, dio lugar a una fuerte aceptación de la tesis
de la correlatividad, según la cual el derecho es, simplemente, el correlato lógico de
una obligación jurídica. Con el tiempo esta correlatividad dejó de estar centrada en el
derecho como mero reejo de una obligación jada por un derecho positivo, dando
un lugar protagónico al derecho subjetivo.

En este sentido, Marisa Iglesias, destaca el llamado problema de la asimetría presente
en la concepción ético-liberal de los derechos. La autora sostiene que, fruto de esta
concepción, el énfasis está colocado en los beneciarios de los derechos, lo que lleva
a desatender a quienes están obligados, así como a la fundamentación de los deberes.
En parte, es esto lo que le lleva a sostener una concepción política que dé cuenta de las
dinámicas internacionales en las que se espera que la comunidad internacional asuma
un papel activo en el cumplimiento de obligaciones. La concepción estatista asumiría
que estos deberes recaen en los Estados y, además, únicamente sobre sus ciudadanos,
dejando al margen el potencial de la práctica internacional para coadyuvar y supervisar
la satisfacción de dichas obligaciones para el benecio de un sector más amplio.

María José Añón indaga aún más en el tema de las obligaciones, cuando se plantea
en su trabajo el deber de que los derechos sigan una pauta de progresividad, lo que
impide, en principio, retroceder en su reconocimiento y consolidación. A este deber
concreto del que se ocupa Añón subyace una visión de los deberes que cuestiona la
tradicional dicotomía entre obligaciones positivas y negativas. La autora plantea que
el alcance de la obligación de progresividad de los derechos no consiste únicamente
en una abstención (deber negativo), puesto que los derechos difícilmente logran ser
efectivos con la mera no interferencia; la garantía de todos los derechos necesita
de acciones positivas (p. 267). Añón deende la necesidad de alejarse de la tesis
de la correlatividad entre derechos y deberes, y construir una teoría integradora o
comprehensiva de los mismos, lo cual exige reexionar y determinar el contenido y
alcance de las obligaciones.



Ilsse Carolina Torres Ortega DOI:https://doi.org/10.5347/isonomia.v0i51.185

[158] Isonomía • Núm. 51 • 2019

Para nalizar esta reseña, regreso a la idea inicial acerca de que nos encontramos
en un momento y en un escenario en el que la teoría y la losofía del derecho no
pueden replegarse hacia los planteamientos tradicionales de los derechos humanos.
Es necesario revisar críticamente estos planteamientos y ayudar a esclarecer estos
derechos, ya que de esta forma avanzamos también en el camino hacia su realización.

Referencias bibliográficas

Hierro, Liborio, 2016: Los derechos humanos. Una concepción de la justicia. Madrid, Editorial
Marcial Pons.

Nussbaum, Martha C., 2007: Las onteras de la justicia. Consideraciones sobre la exclusión.
Barcelona, Editorial Paidós.

Pogge, omas, 2005: La pobreza en el mundo y los derechos humanos, Barcelona, Editorial
Paidós.

Waldron, Jeremy, 2013: “Is Dignity the Foundation of the Human Rights” en New York
University Public Law and Legal eory Working Papers, paper 374, pp. 1-29.

Young, Iris M., 2001: “Equality of Whom? Social Groups and Judgments of Injustice”, e
Journal of Political Philosophy, Vol. 9, No. 1, pp. 1-18.

Notas

1 Me parece importante hacer notar que estamos ante un libro de análisis iuslosóco en el
que diez de los doce textos que lo conforman han sido escritos por mujeres. Ojalá el estado
actual de la disciplina no hiciera necesario señalar este dato, pero en tanto no sea así, me parece
importante subrayarlo y celebrarlo.

Recepción: 08 julio 2019
Revisión: 26 noviembre 2019

Aceptación: 05 diciembre 2019


