PERDON, DERECHO Y POLITICA.

CONSIDERACIONES A PROPOSITO DE LA TRUTH AND
RECONCILIATION COMMISSION*

Pedro Rivas Pala**

Resumen:

En el contexto del proceso dejusticia transicional de Sudafrica, este trabajo
considera el caracter nojuridico de las comisiones de verdad y reconciliacién,
para mostrar su indole politica y comprobar su encaje en la excepcionalidad del
momento histérico experimentado por una comunidad politica en una situacion
de transicion a la democracia. Esta excepcionalidad constituyente y fundacional
tiene importantes consecuencias para la Teoria Politica: el objetivo Gltimo de este
trabajo es precisamente la comprension profunda de tales consecuencias. Para
ello, se lleva a cabo en primer lugar una reflexion en perspectiva filosofico-juri-
dica sobre las mencionadas comisiones que conduce a otra propia de la Filosofia
Politica.

Palabras clave: Justicia transicional, democracia, perdén politico.

Abstract:

In the context of the process of transitional justice of South Africa, this paper
focus on the non-legal character of commissions as the Truth and Reconciliation
Commission to demonstrate their political character, and veriiy that they fit in
perfectly in the exceptionality of the historical moment that is experienced by a
political community in atransitional situation. This constituent and foundational
exceptionality of such a community does not have insignificant consequences for
the political and philosophical theory, and expounding them is the ultimate objec-
tive of this work. To this end, it first conduct a reflection from the point of view of
the interaction between Philosophy and Law (and how it relates to these commis-
sions) leading to another reflection wliich is more in line with the interaction bet-
ween Philosophy and Politics.

Keywords: Transitionaljustice, democracy, political forgiveness.

* Este trabajo forma parte de los resultados del proyecto de investigacién "Del discurso de
la derrota al discurso del didlogo. Justicia transicional, memoria histérica y Constitucién" dirigi-
do por el Prof. Pedro Serna Bermidez, subvencionado por el Ministerio de Ciencia e Innovacion
de Espafiay los Fondos FEDER de la Unién Europea (c6digo SEJ2007-64461/JURI).

** Universidad de La Corufia. Correo electrénico: pdrivas@udc.es

ISONOMIA No. 34 / Abril 2011


mailto:pdrivas@udc.es

32 Pedro Rivas Pala

1. Introduccioén

n el ambito de la denominada j usticia transicional ha ocupado un

lugar destacado el papel del perdon. Sin embargo, a primera vis-
ta resulta extrafia la mencién del perdon en los procesos de transicion
a la democracia. En efecto, no parece claro qué lugar puede ocupar el
perdén en un proceso politico y j uridico. Ahora bien, algunos de los
procesos de transicidn mas caracteristicos han incorporado comisiones
gue tenian por objetivo la reconciliacion y el perddn. El caso de Suda-
frica y la Truth and Reconciliation Commission es, sin duda, el mas ca-
racteristico. El propdsito de este trabajo es analizar si tiene sentido la
bisqueda del perdén como objetivo de los procesos dej usticia transi-
cional. La principal aportacién de este trabaj o consiste en mostrar los
limites del Derecho frente al perdén vy, la relevancia fundamental que
laj usticia transicional (y el perdén en especial) tienen para la Teoria
Politica. Para todo ello, vamos a estudiar los debates que se han pro-
ducido en el mundo académico sobre la actuacion de la Truth and Re-
conciliation Commission. El primero de ellos discute la posibilidad de
buscar la reconciliacién con una Comisién que se asemeja a un tribunal
de Derecho. El segundo considera el papel politicoj ugado por la Truth
and Reconciliation Commissiony su legitimidad.

Al hablar de perdén en tales situaciones hay que concretar mas,
puesto que podemos referirnos con dicha palabra a la reconciliacion
politica entre las partes del conflicto, a la amnistia para los perpetrado-
res de crimenes o al perddon personal que las victimas conceden a sus
victimarios. Ademas estos tres sentidos no son contradictorios entre si,
de modo que es posible hablar de perdén en uno, dos o los tres sentidos
al mismo tiempo. De la misma forma, parece mas evidente adn que en
dichos procesos dej usticia transicional se trata con crimenes, habitual-
mente del género mas grave que podamos imaginar, y que por tanto es
igualmente el &mbito indiscutible de laj usticia criminal tal y como la
entendemos ordinariamente, es decir, de laj usticia propia del Derecho.
Ahora bien, a nadie puede escaparsele que cualquiera de esos tres sen-
tidos del perddn en los procesos de transicidon politica parecen contra-
decir ese sentido habitual de laj usticia en el &mbito del Derecho. Si re-
sulta exagerado hablar de contradiccion, al menos habrd que decir que
son momentos, el del perdon y el del Derecho, claramente diferencia-
dos. Y es que no parece tarea de losj ueces y tribunales ordinarios lo-



Perdén, derecho y politica 33

grar la reconciliacién nacional, otorgar amnistia a los perpetradores y
conseguir que las victimas perdonen a sus victimarios.

Sin embargo, el proceso dej usticia transicional de Sudafrica, el mas
paradigmético y, por ende, el mas estudiado y a la vez el mas compli-
cado, optd por crear una comision hibrida o para-juridica cuyos fines
eran precisamente la reconciliacion y el perdon a través de la verdad
y la amnistia. E incluso en otros procesos encontramos comisiones de
verdad que, aun no teniendo tal vez alguno de los fines mencionados
(reconciliacion, perdén, amnistia), aspiran a establecer un género de
verdad para lo cual parecen tener que actuar como los tribunales ordi-
narios. La mezcla se hace todavia mas patente al comprobar que tales
comisiones hacen en muchos casos una tarea sustitutoria de los tribu-
nales ordinarios, ante la imposibilidad o las enormes dificultades de
gue éstos funcionen o lo hagan en un tiempo razonable, si no ya con
los plazos exigibles a un tribunal ordinario. Por eso, hay quienes por un
lado han insistido en que tales comisiones serian asimilables a los tri-
bunales ordinarios, y, por tanto, facilmente justificables porque estarian
persiguiendo hacerjusticia, aunque no fuera exactamente el género de
j usticia que acostumbra a realizar el Derecho. Por otro lado, hay quie-
nes han puesto en duda la propia labor de tales comisiones incidiendo
en que su caracter hibrido o paraj uridico trae consigo mezclar el Dere-
cho con fines y realidades que le son ajenos, con lo que se estaria dan-
do aparienciaj uridica a lo que no la tiene. En todo caso, tal discusion
se entiende en el marco de la excepcionalidad de las situaciones donde
se desarrolla laj usticia transicional que se caracterizan por ser dificil-
mente comprensibles y justificables en las condiciones normales de un
estado democrético de Derecho.

Ahora bien, ¢son realmente excepcionales esas situaciones? Si por
excepcionales entendemos que no ocupan la mayor parte de la Histo-
ria politica de una comunidad, entonces parece claro que lo son. Al me-
nos la propia Historia muestra esa excepcionalidad. Ahora bien, que
las transiciones politicas no ocurran todos los dias o que s6lo se ha-
yan dado una vez en la trayectoria de muchas comunidades politicas,
no debe hacer olvidar que se trata del momento mas importante en la
vida de dicha comunidad. Y es que con la palabra "excepcional" carac-
terizamos tanto situaciones de menor importancia (como al mencionar
“la excepcion que confirma la regla”), como de la maxima (“compor-
tamiento excepcional" es decir, ejemplar). La excepcionalidad en este
caso significa el segundo de los sentidos y ademds en un grado super-



34 Pedro Rivas Pala

lativo, pues nos encontramos precisamente ante un momento consti-
tuyente (con independencia de que se apruebe exactamente un texto
constitucional o se reforme, 0 no se haga ni lo uno ni lo otro). Si se in-
cide, como vamos a hacer en este trabajo, en el caracter nojuridico de
tales comisiones es para mostrar el caracter politico de las mismas, y
comprobar que encaja perfectamente en la propia excepcionalidad del
momento histdrico que vive la comunidad politica en situacion de tran-
sicion. Esa excepcionalidad constituyente y fundacional de tal comuni-
dad tiene consecuencias no pequefias para la teoriay filosofia politicay
exponerlas es el fin Ultimo de estas paginas. Por eso en un primer mo-
mento se llevara a cabo una reflexidn iusfilosofica sobre la relacion del
Derecho y las mencionadas comisiones, para desembocar en otra mas
propiamente filoséfico-politica.

2. El debate sobre el alcance del Derecho en lajusticia transicional

Como veremos, la literatura critica sobre esta cuestién ha relaciona-
do el Derecho con dos de los propdsitos de la Truth and Reconciliation
Commission: la clemencia y la amnistia. Concluye que ninguna de las
dos pertenece al ambito de lojuridico, de forma que la actuacion de la
Comisién mezclaria a&mbitos de manera improcedente. Frente a tales
criticas, otros autores han defendido el caracterjuridico de la Truth and
Reconciliation Commission mediante una ampliacién del concepto de
justicia.

Lo caracteristico y original de la posicién que aqui se defiende con-
siste en mostrar, en primer lugar, que no solo las nociones de clemencia
y amnistia son g enas al Derecho sino que la de perdén también queda
al margen de lo juridico. Para ello se hace necesario reflexionar sobre
los fines del Derecho. En segundo lugar, y como consecuencia de lo
anterior, se defiende que una ampliacion del concepto dejusticia aleja a
éste del &mbito del Derecho.

Tomando el caso concreto de Sudéfrica y de la Truth and Reconci-
liation Commission que se constituyé en aquel pais en relacion con el
proceso de transicion después del régimen del apartheid; Christodo-
ulidis ha tratado de mostrar algunas de las paradojas e incongruencias
que, a sujuicio, se derivan de los fines y de la naturaleza de dicha co-
misidn. La Constitucion provisional sefiala como una de las funciones
de la Comisién el facilitar la concesion de amnistia a aquellos perpetra-



Perdén, derecho y politica 35

dores que llevaran a cabo una confesion completa de todos los hechos
relevantes. De esta forma se ligaban el reconocimiento de los hechos
(la verdad) y el remordimiento ante ellos por parte de los victimarios a
la amnistia. Lo que le interesa a Christodoulidis es precisamente la li-
gazoén de la clemencia (misericordia, gracia, mercy) ante el que se arre-
piente con la amnistia. Y es que el remordimiento, necesario para que
haya clemencia, es una respuesta personal que pertenece al mundo de
la ética y que estd en tension con laj usticia formal. AGn mas, la expre-
sién del remordimiento s6lo puede ser para el Derecho un indicio del
remordimiento (Christodoulidis, 1999, p. 216), algo inapropiado para
fundamentar el perdén politico y la clemencia (mercy). La Truth and
Reconciliation Commission incorpora la clemencia como un elemento
simbdlico y estructural. Pero para el Derecho la clemencia es posterior
a lajusticia. Si no fuera asi, se confundiria con éstay no seria una vir-
tud diferente. Cuando, por ejemplo, aparecen elementos relacionables
con la clemencia en el contexto de un atenuante, entonces permanece-
mos todavia en el ambito de lajusticia y no de la clemencia o miseri-
cordia (Christodoulidis, 1999, p. 217).

La clemencia no aparece en el Derecho en el ambito de lo particular
del caso, del caracter Unico del caso concreto. Introducir la clemencia
en el universo de lojuridico supondria comprometer la propia norma-
tividad y certeza del Derecho (Christodoulidis, 1999, pp. 223-224). Si
tomamos el caracter excluyente propio del Derecho, sostiene Christo-
doulidis, puede observarse mejor que la clemencia no tiene lugar al-
guno en lojuridico a causa de esa condicién excluyente de las nor-
mas que impide siquiera su mencién. El Derecho tiene que ver con
expectativas, funciones, reglas previas, reducciones y abstracciones de
la realidad, certezas, seguridades, simplificaciones, etc. Esto es preci-
samente lo contrario de lo que acontece en la esfera de la clemencia
(Christodoulidis, 1999, pp. 225-234, especialmente pp. 233-234). La
I6gica excluyente y abstracta del Derecho hace imposible alcanzar la
particularidad de la clemencia. Por el contrario, introducir la clemencia
en sedejuridica desharia el sentido mismo del Derecho. No debe apa-
recer en el momento de la aplicacién porque invita a una reflexividad
gue el Derecho no puede acomodar en si. Por eso, sélo la racionalidad
ética puede acomodar la clemencia, porque es reflexivay no excluyen-
te: la comprension del otro no se hace através de categorias abstractas
(Christodoulidis, 1999, p. 238).



36 Pedro Rivas Pala

Y es que, por un lado, la Truth and Reconciliation Commission era
una comisiéon de caracterjuridico que interpretaba conceptos de las re-
glas que regian su funcionamiento y que tenia poderes de caracter pro-
cesal. Pero, por otro, sus objetivos, como se ha visto, iban mucho més
alla de las normas ordinarias y de los procedimientos ordinarios y, por
eso, su actuacion carecia de las garantias exigibles a un tribunal de De-
recho hasta el punto de que tenia poderes para crear sus propios proce-
dimientos (Christodoulidis, 2000, p. 186). Sin embargo, se vio también
obligado a respetar principios procesales béasicos: esto complicaba que
alcanzara esos fines que se habia propuesto pues el esclarecimiento al
nivel propio del Derecho de algunos hechos resultaba imposible por la
lejania temporal de los mismos o la dificultad de lograr pruebas (Chris-
todoulidis, 2000, p. 187). Christodoulidis insiste en que la naturaleza
dual del Truth and Reconciliation Commission, a medio camino entre
tribunal de Derecho y confesionario publico, hizo imposible que alcan-
zara sus objetivos, en especial la reconciliacion que lleva en su nom-
bre, pues el Derecho subvierte, trastorna la reflexividad que la reconci-
liacion necesita (Christodoulidis, 2000, p. 183).

Lo que Christodoulidis sefiala sobre la relacion entre clemencia y
Derecho, Veitch lo traslada mas especificamente al vinculo entre am-
nistia y Derecho. Y es que la amnistia se encuentra en el punto de en-
cuentro entre el Derecho y la Politica, es mas, supone extender, estirar
diriamos (stretch), los deseos politicos através de categoriasjuridicas.
Sin embargo, tal cosa desafia la comprensién habitual de la moralidad
y la temporalidad del Derecho (Veitch, 2001, p. 34). Pues bien, esto es
precisamente lo que ocurrié con uno de los comités de la Truth and Re-
conciliation Commission: se trataba de un comitéjuridico, sujeto aju -
dicial review, formado porjuristas profesionales y jueces, que debia
aplicar statutory sections (Veitch, 2001, p. 35). Teniendo en cuenta que
aplicar las normas supone enjuiciar los hechos reconstruyéndolos a la
luz de tales normas, el problema radicé en que el fin del dicho comité
era promover la reconciliacion nacional por medio de la amnistia, es
decir, se trataba de un fin politico. Y de este modo, la Comision tenia
guejuzgar a los solicitantes de la amnistia a la vez como individuos
gue han cometido crimenes particulares y como miembros de una clase
gue buscaba objetivos politicos (Veitch, 2001, pp. 38-39).

Pero este no es el Gnico problema en relacién con el Derecho. Para
alcanzar el género de verdad que necesitaba la Comision también se
echa mano del Derecho aun cuando éste no busca ese mismo género de



Perdén, derecho y politica 37

verdad. Propiamente, la Comision no buscaba establecer la verdad sino
establecer una memoria que sirviera al fin propuesto. La verdad que se
buscaba era la verdad de la memoria o, dicho de otro modo, no se bus-
caba la verdad sino la memoria para lo cual era necesario que el ofen-
sor reconociera lo que hizo. Este simple hecho convertia su crimen en
politico y le hacia merecedor de la amnistia (Veitch, 2001, p. 42). Asi,
la Truth and Reconciliation Commission pretendié derivar lajusticia
de la verdad cuando se trata de cosas diferentes. Lo que busca el De-
recho es lajusticia y en esa labor aparecera la verdad. Por eso no tiene
sentido pretender que seajuridico un tribunal (o comité en este caso)
gue mira al futuro, y ademas en clave politica, en vez de mirar al pasa-
do (Veitch, 2006, p. 163). El error no estaria tanto en buscar un fin de
caracter politico cuanto en el empleo de mecanismosjuridicos.

Frente a esta perspectiva hay que incidir en primer lugar en la ex-
plicacion que la propia Comisidn da de su trabajo. En especial cuando
sefiala que su objetivo era alcanzar unajusticia restaurativa, que su-
perara el mero sentido de lajusticia como retribucién. En su Informe
Final, la Comisién afirma que la justicia restaurativa se preocupa de
corregir desequilibrios, restaurar las relaciones rotas a través de la cu-
racion, la armonia y la reconciliacion. Se focaliza por tanto en la expe-
riencia de las victimas (Truth and Reconciliation Commission, 1999,
vol. |, cap. |, par. 36). El uso de lajusticia criminal hubiera alcanzado
a unos pocos de los tantisimos perpetradores y de este modo pocas vic-
timas hubieran podido contar sus historias personales. Es una descarga
publica de su dolor, que da una vision mas amplia de las violaciones
de derechos y que permite a los victimarios reintegrarse en la sociedad
(Truth and Reconciliation Commission, 1999, vol. 1, cap. V, par. 99).

En esta linea, Kiss sostiene que lajusticia restaurativa comparte con
lajusticia retributiva la afirmacion y restauracién de la dignidad de las
victimas, el hacer rendir cuentas a los perpetradores y la creacion de
condiciones para el respeto de los derechos humanos (Kiss, 2000, pp.
79y ss.). lgualmente, Llewellyn y Howse defienden que lajusticia res-
taurativa logra, de un modo mejor que la retributiva, la recuperacion de
la igualdad entre la victima y su agresor, de manera que puedan vivir
como miembros iguales de la sociedad, y la reintegracion social de este
ultimo en la medida en que se ve involucrado activamente (Llewellyn
& Howse, 1999, pp. 374-375).

Por su parte, Allen ha defendido que la actuacion de la Comisién
habria tratado de operar un compromiso entre los principios dejusticia,



38 Pedro Rivas Pala

unidad social y reconciliacion. Para ello, habria empleado algo de cada
uno de ellos sin llegar a desnaturalizarlos (Allen, 1999, p. 325). En el
caso de laj usticia se trataba de unaj usticia "como reconocimiento” (as
recognition) que hizo posible el respeto por el Rule of Law de quienes
s6lo tenian experiencia de un Derecho como el vivido bajo el régimen
de apartheid. De este modo, las victimas se reintegrarian como ver-
daderos actores de la vida publica (Allen, 1999, pp. 329-332). Similar-
mente laj usticia que perseguia la Comisiéon puede verse como unaj us-
ticia como ethos, entendido este ethos como el elemento educacional
implicito en mostrar la corrupciéon del sentido dej usticia en el apart-
heid. Tal elemento educacional ayud6 a recuperar la confianza en la
politica y a promover el sentido dej usticia y de igualdad ante la ley
(Allen, 1999, pp. 336-337). Por eso, como afirma Dyzenhaus, en reali-
dad no se ha tratado de unaj usticia re-tributiva ni re-estaurativa, sino
de una verdadera j usticia transformativa (Dyzenhaus, 2000, p. 485).
Como se ve sélo desde un concepto dej usticia mas plastico, suscepti-
ble de ser ordenado en estructuras diferentes, es posible comprender la
actuaciéon de la Comision (Dyzenhaus, 2000, p. 493).

Esa misma defensa de unaj usticia "como reconocimiento” presen-
te en la labor de la Truth and Reconciliation Commission se encuen-
tra también en Du Toit. Se trata dej usticia involucrada en el respeto a
otras personas como fuentes igualitarias de verdad y como titulares de
derechos. Sefiala que el sentido de talj usticia se comprende si tenemos
en cuenta que no estamos ante una democracia consolidada sino en una
situacion donde la dignidad de las victimas ha sido radicalmente vio-
lada (du Toit, 2000, pp. 135-136). Por eso laj usticia como reconoci-
miento se relaciona con las formas de respeto: la confianza basica en si
mismo, el respeto moral por uno mismo y la auto-estima socialmente
reconocida (du Toit, 2000, pp. 138-139).

Al margen de la valoracion sobre el éxito o fracaso de la Truth and
Reconciliation Commission (aspecto que excede ampliamente estas pa-
ginas y al que se hara referencia de modo colateral mas adelante), el
interés de esta discusion para la Filosoffaj uridica radica en que hace
presente de nuevo la pregunta por el sentido del Derecho. Es decir,
nos mueve a planteamos cudles son los fines del Derecho. Tal proble-
ma considerado en toda su intensidad excede todavia mas el alcance
de este trabaj o, pero a la vez se hace inevitable dar alguna respuesta si
gueremos valorar la propia Truth and Reconciliation Commission y en
general las comisiones de la verdad que son caracteristicas de los pro-



Perdén, derecho y politica 39

cesos dejusticia transicional. Dicho de otra forma: nuestra compren-
sion del Derecho se tiene que poner de manifiesto precisamente ante si-
tuaciones como ésta, tan poco convencionales y donde parece mas bien
que el propio Derecho corre el riesgo o bien de perder su sentido mas
habitual o bien de no estar a la altura de las circunstancias.

Pues bien, a mi juicio, los fines que se propuso la Truth and Recon-
ciliation Commissiony los que se proponen las comisiones de la ver-
dad o asimilables, no son los fines del Derecho y en ese sentido el De-
recho no sirve realmente para aquello para lo que se utiliz6. Es mas,
en algunos casos obligan a recordar los elementos mas clasicos que di-
ferencian la moral del Derecho. A veces van mas alla, obligando a te-
ner presentes las diferencias entre la moral de fundamento religioso y
el Derecho. Christodoulidis y Veitch lo han mostrado con respecto a la
clemencia y la amnistia con argumentos en parte diferentes a los que se
van a dar a continuacion. Voy a referirme mas concretamente a la im-
posibilidad de emplear el Derecho para lograr el perddn.

3. El perddn y los fines del Derecho

El perdén de las ofensas requiere de la relaciéon de al menos dos su-
jetos, como en el caso del Derecho. Pero no estamos ante una relacion
juridica porque al Derecho le interesan sélo aquellas conductas debi-
das a las que corresponde siempre, de modo mediato o inmediato, un
derecho de los otros a que uno se comporte de esa manera determina-
da. Una conducta es relevante para el Derecho cuando es una conduc-
ta debida frente a los demas, que obliga precisamente porque es debida
a los deméas. En cambio, no se ocupa de aquellos deberes que uno tie-
ne que no constituyen de ninguna forma un derecho de los demas (por
ejemplo, comprender, ser amable, querer a los propios padres, no de-
sear mal a nadie, etc.). Ahora bien, el perdén, en la medida en que es
supererogatorio, ni siquiera constituye deber alguno. Es pura déadiva,
don que se concede segun liberalidad, no segunjusticia alguna. Todo
lo mas, el perdén puede fundamentarse como deber en el marco de una
determinada moral con fundamento religioso. No estamos siquiera en
el terreno de los deberesjuridicos, de manera que mucho menos po-
demos encontrarnos en el de los derechos. Pero, ademas, no hay que
olvidar que el perddn pertenece al ambito de la interioridad humana.
Si tenemos en cuenta que el Derecho sélo alcanza ese ambito cuando



40 Pedro Rivas Pala

éste se manifiesta, y que sélo tiene interés en dicho &mbito en la medi-
da en que le ayuda a valorar acciones externas, entonces no tiene nada
gue decir sobre el perdén de las victimas. En efecto, la interioridad que
deberd valorar no serd nunca la de la victima, sino en todo caso la del
agresor. Estamos ante ese reino de los pensamientos, emociones, de-
seos y sentimientos sobre los que puede llegar ajuzgar la moral, pero
no el Derecho.

Si observamos los fines que la propia Comisidn se plante6 y los que
quienes defienden su actuacién le han asignado, nos encontramos de
nuevo con una desproporcion entre lo que puede ofrecer el Derecho y
lo que se le pidi6. Algunos de esos fines, como la recuperacion del res-
peto por uno mismo, el asentamiento de las bases para el respeto futu-
ro de las victimas, el logro de la autoestima a través de la apreciacion
ajena; no guardan relacién siquiera indirecta con el Derecho. Algunos
otros, como la restauracién o el inicio de la inclusion de las victimas
como sujeto politico, el logro de la igualdad en la participacién de las
victimas en la vida publica, el recuento de las violaciones de derechos;
pueden verse favorecidos indirectamente por el Derecho. Pero que se
alcancen o no dependera de muchos otros elementos que en definitiva
remiten a la autonomia de las victimas a la hora de afrontar sus pro-
pios sentimientos y emociones. Todos esos elementos que han apareci-
do aqui no son los fines del Derecho y mas en concreto no son los fines
de los procedimientos en sedejuridica.

No sirve de nada pensar que nos encontramos ante situaciones po-
rosas donde se entrelazan lojuridico y lo moral, o incluso lojuridico
y lo religioso. No basta con pedirle al Derecho una mayor flexibilidad.
Dicho de otro modo, a mijuicio, el Derecho tiene unos fines propios y
en ellos se manifiestan los limites de su flexibilidad. En tales fines po-
demos encontrar el sentido del Derecho, mas alla de los motivos par-
ticulares de los operadoresjuridicos. La pregunta que esta en la base
del sentido del Derecho es mas radical y es ahi donde se pone de ma-
nifiesto que el Derecho no sirve para lo que tales comisiones preten-
den. Dicho de otro modo, la esencia del Derecho, lo que éste es en ul-
timo extremo, se determina poniéndolo en conexién con la existencia
humana. Y es que como todo producto humano, su mas profunda rea-
lidad est4 determinada por su razén de sery a ésta se accede indagan-
do no en qué consiste, sino por qué existe. A mijuicio, ha sido Cotta
quien mejor ha puesto de manifiesto que la pregunta por el Derecho
es una pregunta antropolégica. Para este autor, la pregunta por el De-



Perdén, derecho y politica 41

recho no puede ser respondida ni desde una investigacién de sus fines
en sentido practico (cuéles son los objetivos del legislador), ni desde
la Sociologia (cual es su necesidad social), ni desde la Historia (c6mo
es la cultura de un determinado pueblo en un determinado momento),
ni desde la suma de ellas. En su opinién, los caminos idéneos son dos:
el que denomina la ontogénesis, o sea, el andlisis del nacimiento, en
sentido ontolégico, del Derecho; y el andlisis de la presencia del De-
recho en la existencia humana. Ambos constituyen una contemplacion
del Derecho como una dimension de la actividad humana y se dirigen
a tratar de comprender por qué existe el Derecho en relaciéon con las
tendencias, necesidades y estructuras ontolégicas del hombre (Cotta,
1985, especialmente cap. Ill).

Nos interesa el segundo de los caminos mencionados, en la medida
en que muestra mejor el caracter irreductible del Derecho en relacion
con otras dimensiones de la actividad humana que le son préximas.
Ahi, el Derecho aparece como una forma de organizacién de la coexis-
tenciajunto a otras, pues la existencia humana se despliega en nume-
rosos ambitos que responden a necesidades diferentes y hacen posibles
distintas formas de la realizacion humana. En concreto, junto con el
Derecho, Cotta analiza la amistad, la politica y la caridad. El Derecho,
en este planteamiento, seria una forma de coexistencia que presenta las
siguientes caracteristicas. Su ambito humano de extension comprende-
ria potencialmente a todos los hombres, a diferencia del ambito dual
(tu-yo) que caracteriza a la amistad (donde el otro es visto como irrepe-
tible, insustituible, no intercambiable, de modo que se trata de una rela-
ciéon disyuntiva, singular, cerrada, que margina a quienes no participan)
y del grupo dotado de identidad supraindividual (nosotros) especifico
de la politica (que requiere crear un grupo, y establecer una relacion
excluyente con el otro como no perteneciente). El principio constituti-
vo de la coexistenciajuridica es la existencia de una regla sobre la base
de una verdad comun; en el caso de la amistad ese principio constitu-
tivo es la simpatia, como el bien comun lo es de la politica y el senti-
do de participacién en el todo lo es de la caridad. La direccion del mo-
vimiento integrador es centripeta en la amistad, centripeto-asociativa
en la politica, y difusiva en el Derecho y en la caridad. Finalmente, el
principio regulador que asegura la permanencia de la relacion coexis-
tencial es la lealtad en la amistad, la solidaridad en la politica, la acep-
tacion del otro en la caridad, y el respeto a la reglas, que Cotta denomi-
na legalidad, en el Derecho (Cotta, 1985, caps. VI-VIII). Pues bien, si



42 Pedro Rivas Pala

buscamos el lugar del perdon entre estas formas de coexistencia huma-
na, parece que no puede ser otro que el de la caridad. En primer lugar,
respecto a su A&mbito humano de extensién, porque aunque el perddn
que se busca supone en muchos casos una relacion dual (como en la
amistad, de persona a persona), sin embargo se pretende que esté abier-
to potencialmente a todos e incluso se extienda a quienes no se cono-
ce. De hecho la Truth and Reconciliation Commission no fue un foro
completo de los crimenes del periodo del apartheid por mera imposi-
bilidad de tiempo, y sin embargo aspiré a lograr el perdon de todas las
victimas y el fin més genérico de la reconciliacion. En segundo lugar,
el principio constitutivo s6lo puede ser el de la caridad, entendido bien
como la comun condicion de la victima y el agresor frente a Dios (si
se le da un sentido religioso), bien como la condicibn comudn humana
de la victima y el agresor (en un sentido secular). A este Gltimo respec-
to, en otro lugar he puesto de manifiesto que se trata del Unico recurso
no religioso al que acuden quienes tratan de fundamentar la posibilidad
moral del perdon. En tercer lugar, coincide con la caridad y con el De-
recho en el caracter difusivo de la direccién del movimiento integrador.
Y, por ultimo, en relacion al principio regulador, el perdon como la ca-
ridad no asegura la relacion humana a partir del mero respeto de las re-
glas, como hace el Derecho, sino através de la aceptacion del otro.

Si el Derecho no es el instrumento adecuado ni para la clemencia,
ni para la verdad como memoria, ni en consecuencia para la amnistia
ligada al reconocimiento de la verdad y a la clemencia; menos adn lo
puede ser para el perdon en sentido personal y para la reconciliacion
nacional que seguiria a todo lo anterior. Se estd empleando un instru-
mento, que aparentemente funciona como lo hacen los instrumentosj u-
ridicos, para algo para lo que no esta hecho. Dicho de otra forma, no
se puede esperar de una institucion creada para un fin que sirva para
otro distinto. O bien, si se querian obtener los bienes asociados al em-
pleo de una institucién de Derecho, debia haberse atenido a los resulta-
dos que tal institucion podia dar. Considero que se trataba de revestir a
las actuaciones del Truth and Reconciliation Commission de los bienes
asociados al propio Derecho o, al menos, de los bienes que simbdlica-
mente estan asociados al mismo. Da la impresién de que nadie quiere
dejar de lado esos bienes que estan presentes en el Derecho y tal vez
por eso se crean comisiones para-juridicas, semi-juridicas o pseudo-
j uridicas. En el fondo se estan buscando de alguna forma esos bienes
caracteristicos del Derecho y a los que no se quiere renunciar: la im-



Perdén, derecho y politica 43

parcialidad, la igualdad de trato, la seguridad, y en definitiva la justi-
cia. Ahora bien, precisamente por no serjuridicas, carecemos de la se-
guridad de que esas comisiones actlen o no conforme a los principios
clasicos del debido proceso, méas alla de que evidentemente traten de
evitar la arbitrariedad. Y, en todo caso, si el sujeto considera que no ha
sido tal su actuacidon no tendré a quien recurrir: no es en dltimo término
un tribunal de Derecho.

Por eso, ese afan por afiadirle calificativos a lajusticia de cara ajus-
tificar las actuaciones de la Truth and Reconciliation Commission (jus-
ticia transformativa, justicia como ethos, justicia como reconocimien-
to) termina por llamarjusticia a lo que pertenece a otros ambitos. Lo
gue persiguen esasjusticias puede entrar en todo caso en el &mbito de
la justicia politica. Pero, en realidad ni siquiera esta claro que los fi-
nes que los defensores de talesjusticias sefialan a la Truth and Recon-
ciliation Commission se alcancen mediante ésta. Por ejemplo, preten-
der que se logre el respeto por la Rule of Lawa través de la actuaciéon
de una comisién que no es un Organo jurisdiccional es a todas luces
algo contradictorio. Igualmente parece contradictorio creer que se con-
sigue reintegrar a las victimas como sujetos politicos, o que se recupe-
ra la confianza en la politica, por medio de la actuacién de una comi-
sién que no estd formada por parlamentarios, miembros del gobierno o
de los distintos partidos politicos, sino por personalidades por encima
o al margen de la politica. En ese sentido la propia Truth and Reconci-
liation Commission es méas coherente cuando formula unos fines que si
parecen al alcance o al menos que estan en relacion directa con su ac-
tuacion. De algun modo lo que pretende es restaurar un orden moral.
Pero es que incluso la discutida funcion retributiva del Derecho busca
restaurar el ordenjuridico, no el orden moral. Por eso, las preguntas
que los fines de la Truth and Reconciliation Commission obligan a for-
mular son estrictamente politicas: ¢hasta donde se extienden el ambito
de lajusticia politica, de la clasicajusticia distributiva? ¢Hasta el extre-
mo que pretende la Truth and Reconciliation Commission?

Ahora bien, como se dijo antes, ¢hacian mal la Truth and Reconci-
liation Commissiony las demas comisiones de la verdad obrando asi?
La respuesta no depende en absoluto de lo que venimos diciendo. Lo
Unico que se puede concluir hasta ahora es que tales comisiones eran
organos de caracter politico. Es mas, como veremos, responden perfec-
tamente a lo que es propiamente politico. A mostrar esto y a extraer al-
gunas conclusiones de relevancia se dedican los siguientes apartados.



44 Pedro Rivas Pala

4. Dos comprensiones contrapuestas

De nuevo, nos encontramos con otra discusién en la literatura espe-
cializada sobre la cuestion. Desde los presupuestos de la democracia
deliberativa se ha criticado la actuacion de la Truth and Reconcilia-
tion Commission. Igualmente, desde las posiciones de la democracia
agonista se ha rechazado el trabajo de la Comisién, aunque con criti-
cas al planteamiento deliberativo. Frente a ambas posturas, este traba-
jo defiende a la Truth and Reconciliation Commission y trata de hacer
un planteamiento original en tres aspectos. Por un lado, sefiala que la
situacion que afronta la Truth and Reconciliation Commission muestra
las carencias de las teorias de la democracia deliberativa. Por otro, tal
defensa indica también los limites e incoherencias del planteamiento de
la democracia agonista. Y, por ultimo, se concluye que la transicién en
Sudafrica y el papel de la Truth and Reconciliation Commission permi-
ten alcanzar una comprension correcta de lo politico que abre nuevas
vias a la propia Teoria Politica.

Algunas de las criticas que ha recibido la Truth and Reconcilia-
tion Commission proceden de quienes plantean la reconciliacion po-
litica desde los presupuestos de una democracia deliberativa asocia-
da al ideal habermasiano de comunicacion intersubjetiva, orientada al
consenso, entre sujetos libres e iguales. La propuesta de una democra-
cia deliberativa viene a decir que las decisiones colectivas son més le-
gitimas en la medida en que sean el resultado de la discusion publica
entre sujetos libres e iguales (Gutmann & Thompson, 1996, passim).
Los participantes son llamados ajustificar sus preferencias politicas en
términos que puedan ser aceptados razonablemente por los aquéllos a
qguienes les afectan. De este modo, los ciudadanos no tienen Gnicamen-
te que hacer valer sus intereses particulares sino también que ser ca-
paces de formularlos en términos de principios morales generales con
los que todos puedan estar potencialmente de acuerdo (Gutmann &
Thompson, 1996, p. 55). La deliberacién se orienta, entonces, hacia el
logro del consenso, aunque éste rara vez se alcance en la realidad (Gu-
tmann & Thompson, 1996, p. 42). Por eso, a pesar de que finalmente el
desacuerdo conduzca a una eleccién mayoritaria, la decision sera mas
legitima, y, por tanto, mas vinculante moralmente para la minoria, en la
medida en que las perspectivas, valores e intereses de todos los afecta-
dos por la decisidon hayan sidojustamente representados y tomados en
cuenta. Sélo presuponiendo la posibilidad de llegar a un consenso, el



Perdén, derecho y politica 45

conflicto y el desacuerdo pueden ser manejados dentro de un horizonte
de sentido compartido por las partes en conflicto. El valor fundamen-
tal en el que descansa tal democracia es la reciprocidad, que requiere
de los ciudadanos la blsqueda de términos equitativos de cooperacién
social por su propio bien (Gutmann & Thompson, 1996, pp. 52-53).
La reciprocidad demanda que los ciudadanos estén dispuestos aju sti-
ficar sus posiciones politicas frente a los demas y a tratar con respeto
a los que hacen esfuerzos de buena fe por comprometerse en esta em-
presa mutua, aun cuando finalmente no sean capaces de resolver sus
desacuerdos (Gutmann & Thompson, 2000, p. 36). Es decir, que de-
ben dar no sélo razones contingentes basadas en sus intereses, sino
razones morales generales por las que aquéllos con quienes se esta
en desacuerdo deban aceptar los resultados de la negociacion (Rawls,
1996, pp. 146 y ss.). Sin embargo, la reciprocidad no exige de los par-
ticipantes imparcialidad ni altruismo. Los ciudadanos no tienen que
trascender su propio interés sino sélo representar (presentar, expresar,
manifestar, formular) sus posiciones particulares en términos de prin-
cipios generales que otros puedan razonablemente aceptar (Gutmann
& Thompson, 1996, pp. 53-63). Ante la falta de consenso, la reciproci-
dad consiste en buscar y lograr un fundamento racional que minimice
el rechazo de la posicidon contraria. O sea, perseguir puntos de acuerdo
y no incidir en lo que radica en una doctrina comprehensiva no plura-
lista. Es decir, reconocer sinceridad y compromiso en el otro para lo-
grar términos equitativos de cooperacion social (Gutmann & Thomp-
son, 2000, pp. 37-38).

Pues bien, esto deberia ser lo propio de las comisiones de verdad,
segun el planteamiento de Gutmann y Thompson: la reciprocidad, es
decir, dar una justificacion moral. Por el contrario, advierten que de-
tras de lajustificaciéon de la Truth and Reconciliation Commission pa-
rece encontrarse principalmente el intento de llegar a un pacto por evi-
tar una guerra, lo que en Ultimo término es tanto como no dar razones
por las que no tenerjuicios ordinarios. Pero, mas alld de esta critica
circunstancial, lo que se rechaza es la posicion central del perdén en la
actuacion de la Comision. En efecto, la bisqueda de la reconciliacion
significa hacer prevalecer un valor altruista en el obrar de los demas, en
este caso concreto de las victimas. Si ademas, se trata de una concep-
ciéon de la reconciliacion ligada estrechamente a una doctrina religiosa,
resulta claro que la Truth and Reconciliation Commission estad orien-
tada por una doctrina comprehensiva del bien, que es precisamente lo



46 Pedro Rivas Pala

gue se trata de evitar (Gutmann & Thompson, 2000, pp. 26-33). Dicha
doctrina no respeta el principio de formular razones morales generales
y, por tanto, imposibilita el logro del consenso.

Frente al ideal deliberativo, los defensores de la democracia agonis-
ta sostienen que ésta es un ethos que afirma la contingencia y apertura
de la vida politica. El nosotros politico es un logro dificil, fragil y con-
tingente. Mouffe sostiene que los defensores de la democracia delibe-
rativa se equivocan porque haria falta un consenso moral previo sobre
los términos en los que el conflicto cobra sentido: y este consenso se
constituye siempre politicamente. Lo politico empieza antes, se discute
siempre en una forma de vida, en una tradicién compartida. Si hay con-
flicto politico, es que entonces no hay siquiera esa forma de vida, esa
tradicion: hay mas hien un conflicto entre identidades, no entre doctri-
nas comprehensivas razonables (Mouffe, 2000, pp. 26-32).

Aplicando estas tesis a las sociedades divididas, Schaap sostiene que
en realidad en tales situaciones conviven varias tradiciones y es la he-
gemonica la que establece los términos de los conceptos. El consen-
SO no se producira a partir de nada comun, sino que sera en todo caso
un resultado contingente de la interaccion politica. Por eso, los que no
pertenecen a la tradicibn dominante aparecen como poco razonables,
de forma que la tradicibn dominante termina por neutralizar a los que
no pertenecen a ella (Schaap, 2006, p. 263). De ahi su critica al plan-
teamiento de Gutmann y Thompson. En efecto, en una sociedad divi-
dida falta precisamente lo que ellos dan por supuesto: respeto, reco-
nocimiento del otro, reciprocidad. El conflicto es més radical, es de
identidades (Schaap, 2006, p. 266). Apuesta, por el contrario, por una
democracia agonista que no cree en el consenso ni en que las partes
en conflicto se acerquen o cambien (Schaap, 2006, pp. 269-272). Pero
esta perspectiva también ha supuesto criticas al trabajo de la Truth and
Reconciliation Commission. Asi, por ejemplo, Christodoulidis sostiene
que la Truth and Reconciliation Commission consideré que seria sufi-
ciente con crear un foro donde las victimas se expresaran para conver-
tir un conflicto destructivo en uno integrador. Para ello estaba dando
por supuesto que en el pais existia ya una auténtica comunidad de fines
en los miembros de la sociedad. A sujuicio, en realidad ni habia una
Unica comunidad ni la hay actualmente. Por el contrario, habiay hay al
menos dos, con narrativas diferentes, y esto no se resuelve con un foro
gue narra el pasado tal como se pretendié (Christodoulidis, 2000, pp.



Perdén, derecho y politica 47

192-194. Para una critica mas completa y mas reciente, puede verse
Christodoulidis & Veitch, 2008, pp. 9-36).

5. Justicia transicional y sentido de lo politico

Tratar de resolver los fundamentos de la teoria politica al hilo de la
cuestién de este trabaj o seria imposible ademas de pretencioso. Ahora
bien, a mij uicio, la situacion de transiciéon del régimen del apartheid
a un verdadero estado democratico de Derecho pone de manifiesto la
inanidad de las teorias de la democracia deliberativa. Sin compartir la
vision agonista, hay que dar la razon a quienes muestran la incapaci-
dad de construir una comunidad politica después del apartheid a par-
tir de los principios formulados por Gutmann y Thompson. En efec-
to, no sélo es que no hay un punto de partida comun, una identidad
compartida que posibilite exponer razones morales generales y alcan-
zar un fundamento racional que minimice el rechazo de las posiciones
minoritarias. A mij uicio, ocurre algo mas radical. Y es que para valo-
rar la actuacion de la Truth and Reconciliation Commissiony sacar al-
gunas consecuencias para la filosofia politica, hace falta recordar un
hecho fundamental. La peculiaridad del apartheid radica, para el caso
gue nos ocupa, en que la poblacién blanca tenia los derechos y liberta-
des propios de un Estado democratico de Derecho. Es decir, no parece
que criticar el régimen del apartheid o luchar activamente y sin violen-
cia contra el mismo o simplemente votar a un partido "para blancos"
dispuesto a terminar con el apartheid, supusiera perjuicio alguno para
tal poblacion en forma de merma de derechos, persecucidn, amenazas,
peligro para la vida o integridad, etc. Porque como se acaba de decir,
un ciudadano blanco gozaba de los derechos y libertades comunes a las
democracias modernas. El problema entonces reside en que una enor-
me mayoria de la poblacion blanca o bien apoy6 o bien no hizo nada
por terminar con el régimen del apartheid. Asi, el partido anti-apar-
theid méas caracteristico tuvo un Unico diputado durante muchos afios
y logrdé su mejor resultado en las elecciones parlamentarias de 1981 y
1989 en las que apenas lleg6 al 20%. Por sefialar otro ejemplo de lo que
se viene diciendo, Dyzenhaus ha mostrado cdmo sentencias que aplica-
ban leyes caracteristicas del régimen del apartheid fueron dictadas por
j ueces de todos los pelajes y de todas las ideologias politicas (Dyzen-
haus, 1998, especialmente cap. 2). En definitiva, que la oposiciény re-



48 Pedro Rivas Pala

sistencia, o al menos la critica, entre la poblacién blanca al apartheid
fue minoritaria y facilmente individualizable. Esto distingue el régi-
men del apartheid de otras situaciones de transicidn. Para los blancos,
no estamos ante un régimen de terror que convirtiera la critica en moti-
vo suficiente para la eliminacion fisica o la encarcelacion del disidente.
O ante un régimen que al menos impidiera la libertad de informacién
y tuviera recursos para ocultar la realidad a sus propios ciudadanos.
O ante otro que obligara a la colaboraciéon con el mismo bajo amena-
zas de dafios graves para uno mismo o para sus familiares. Ni ante el
final de una guerra, durante la cual la debilidad del estado de Derecho
ha sido aprovechada en ambos bandos por algunos para cometer crime-
nes impunemente, sin que los ciudadanos comunes puedan considerar-
se responsables siquiera indirectamente de tales crimenes pues o no los
conocian o estaban movilizados militarmente.

Ante esta situacion, ¢qué sentido tiene hablar de consenso, delibera-
cién publica, términosjustos de cooperacién social, reciprocidad, em-
pleo de razones morales generales, bldsqueda de un fundamento que
minimice el rechazo de la posicién contraria, intento de hallar puntos
de acuerdo que no pertenezcan a una doctrina comprehensiva coman,
reconocimiento en el otro de sinceridad y compromiso para lograr tér-
minosjustos (equitativos) de cooperacion social? No se trata de aqui
de defender la venganza, sino simplemente de que la poblacion negra
no tenia ninguna razon para esperar esto de la mayoria de la pobla-
cion blanca. Y aunque la tuviera, la pregunta permanece: ¢por qué la
poblacidon negra va a querer construir una comunidad politica con la
mayoria de la poblaciéon blanca, la misma que ha mantenido o permi-
tido el apartheid? Dicho de otro modo: ¢es razonable formar parte de
la misma comunidad politica con quienes, sin sufrir coaccion alguna,
han permitido los crimenes del apartheid? Para perseguir un consenso,
primero hace falta considerar al otro capaz de perseguirlo. Pero, ¢no ha
guedado claro durante todos los afios del apartheid que la mayoria de
la poblacion blanca no queria ninglin consenso con quien pertenecia a
otra raza? ¢ Cémo reconocer sinceridad y compromiso en quien ha apo-
yado o ha permitido con total libertad el régimen del apartheid?

A mi modo de ver, esta situacién soélo podia resolverse coherente-
mente de dos maneras. La primera, por lo visto hasta aqui, con la ex-
pulsién de esa mayoria de la poblacion blanca de Sudéfrica. La segun-
da, con la solucién que aportd la Truth and Reconciliation Commission.
Esta fue completamente contraria a la pretendida desde los principios



Perdén, derecho y politica 49

de la democracia deliberativa, pues se basé precisamente y de modo
explicito en una doctrina comprehensiva del bien. En este sentido, hay
que dar la razén a las criticas que desde un planteamiento agonista se
hacen al ideal de democracia deliberativa. Y no darsela cuando sus cri-
ticas se dirigen a la actuacion de la Truth and Reconciliation Commis-
sion. Porque si no hay otra alternativa posible a la que se ha planteado
aqui, lo Unico coherente desde la democracia agonista seria reconocer
y defender la opcion de la expulsion. En efecto, si s6lo queda el con-
flicto entre identidades y una de ellas (la de los defensores del apar-
theid) ya ha mostrado durante largo tiempo su decision de reprimir a la
otra, ¢qué sentido tiene pedir a quienes pertenecen a la identidad repri-
mida que interactien politicamente, aunque sea de modo agonista, con
sus represores? Desde el momento en que no defienden la alternativa
de la expulsién, sus criticas a la actuacion de la Truth and Reconcilia-
tion Commission carecen de coherencia. La alternativa que se presen-
ta no es el fruto de una exageracion sino la consecuencia inmediata de
considerar la situacion politica de la transicidon sudafricana. Es eviden-
te que las cosas podian haberse hecho de maneras diversas a las que
plantea esta disyuntiva, pero se trataria de soluciones de dificil justi-
ficacién, como se ha visto en los casos de los defensores de la demo-
cracia deliberativa y agonista, respectivamente. Y lo mas interesante, a
mijuicio, es mostrar la necesidad de llevar a cabo un conjunto deju i-
cios de valor, dejuicios sobre el bien humano que van mucho mas lejos
de lo que pretende el ideal deliberativo. La Truth and Reconciliation
Commission formulo talesjuicios con toda claridad cuando sefialé cua-
les eran los fines que perseguiay no tuvo inconveniente en sefialar que
se trataba de bienes comprensibles desde una concreta doctrina religio-
sa (la cristiana) y desde una tradicidén cultural particular (Ubuntu) (Tru-
th and Reconciliation Commission, 1999, vol. |, cap. |, par. 32).

Hasta aqui podria dar la impresion de que la excepcionalidad de la
situacion sudafricana, con esa peculiaridad del apartheid a la que se ha
hecho referencia, convierte la conclusion alcanzada en un caso tan par-
ticular que no puede extenderse al resto de transiciones politicas. Sin
embargo, este caracter peculiar no debe hacer olvidar algo comun: el
caracter tragico del pasado politico. Cada tragedia tiene sus condicio-
nes distintivas (en este caso, qué papeljugaron los actores del drama),
pero todas coinciden en unos hechos pasados penosos y amargos. Esta
realidad no se da sélo en los procesos mas recientes (las transiciones en
la Europa del Este o en los regimenes militares del Cono Sur, por ejem-



50 Pedro Rivas Pala

plo), sino en otras mas lejanas: desde las revoluciones del siglo X\VII
hasta la transicion espafiola pasando por las revoluciones nacionales
del XIX (por citar solamente algunos casos), encontramos siempre situ-
aciones precedentes de guerras, luchas y autoritarismo aunque sean en
intensidad y sentido distintos. Sin que las dimensiones de los hechos
tragicos sean comparables, en todas estas situaciones hay conciencia
de salir de un pasado doloroso y de construir una realidad politica dife-
rente. Dicho de otro modo, ese caracter tragico comun pone de mani-
fiesto el caracter fundacional, originario, inaugural. Esta experiencia ha
sido vivida por cada comunidad politica presente al menos una vez en
su historia y en muchos casos, varias veces. Es decir, no se trata de una
excepcion sino de algo comdn. Y es precisamente en esos momentos
fundacionales cuando la comunidad politica se define realmente a si
misma. Por eso, la manera de definirse no es nunca abstracta ni consiste
en encontrar puntos de acuerdo al margen de una doctrina comprehen-
siva. Al contrario, consiste en formular aquellos bienes que deseamos
estén presentes en nuestra sociedad y la caractericen por relacion estre-
cha a los hechos del pasado inmediato que se acaba de sufrir. ¢Donde
si no se encuentra, por ejemplo, el sentido de la Primera Enmienda de
la Constitucion americana (" El Congreso no hara ley alguna por la que
adopte una religion como oficial del Estado o se prohiba practicarla li-
bremente, o que coarte la libertad de palabra o de imprenta, o el dere-
cho del pueblo para reunirse pacificamente y para pedir al gobierno la
reparacion de agravios"), el del articulo 1° de la Ley Fundamental de
Bonn (" La dignidad humana es intangible. Respetarla y protegerla es
obligacion de todo poder publico") o la inclusion del pluralismo politi-
co como valor superior en el articulo 1.1 de la Constitucién espafiola
("Espafia se constituye en un Estado social y democratico de Derecho,
gue propugna como valores superiores de su ordenamientojuridico la
libertad, lajusticia, la igualdad y el pluralismo politico")? En el caso
gue nos ocupa la Truth and Reconciliation Commission no hacia sino
obedecer un mandato constitucional.

Una consecuencia més de lo dicho. Solamente ese pasado reciente
explica la identidad politica que se forma. Por eso, se entiende la re-
ferencia de los defensores de la democracia agonista a la inexistencia
de una identidad comun en Sudéfrica durante el apartheid ni tampoco
cuando éste termina. Lo que no parecen aceptar es que la Truth and Re-
conciliation Commission, recogiendo ese mandato constitucional, ayu-
dara precisamente a crear una nueva identidad. En todo caso, lo que



Perdén, derecho y politica 51

pretendo resaltar es que esa nueva identidad no podia crearse con los
valores abstractos y puramente estratégicos que nos presenta el ideal
deliberativo. Porque tales valores (que ademas responden se quiera
0 no a una doctrina sobre el bien, por mas que lo nieguen sus defenso-
res) no aportan apenas nada a una comunidad politica que se enfrenta
a un pasado tragico. Y, aunque no tenga la intensidad del caso sudafri-
cano, todo proceso fundacional esta igualmente enfrentado a algun pa-
sado tragico en la medida en que es transicional. La identidad de las
comunidades politicas siempre se formula precisamente en relacién a
ese pasado y exige por tanto de bienes concretos, comunes por supues-
to, que propongan una forma completa de plenitud humana en lo po-
litico. De ahi que los procesos dejusticia transicional permiten, a mi
juicio, comprobar que la comunidad politica proporciona una identi-
dad que concreta de modo fecundo la identidad humana (Cruz Prados,
2003, pp. 83-109, especialmente pp. 102-104). En el fondo el ideal de-
liberativo responde a una concepcion de lo politico como mero ins-
trumento para buscar en lo privado la propia identidad y de ahi que se
formule en términos de pura estrategia. Pero, en los momentos verda-
deramente importantes de las comunidades politicas, en las situaciones
originarias, fundacionales, que se manifiestan en los procesos de tran-
sicion, esos valores deliberativos se muestran insuficientes aunque sélo
sea porgque no son capaces de asumir el pasado tragico y de crear una
identidad a la altura de las expectativas de los miembros de dichas co-
munidades.

6. Conclusioén

Por lo visto, todo momento transicional tiene algo de fundacional.
Si el momento transicional no puede dejar al margen las concepciones
comprehensivas del bien, entonces el momento fundacional del que es-
tamos hablando (el de una transicion) incorpora necesariamente con-
cepciones comprehensivas del bien. En el proceso transicional se tocan
las fibras méas profundas de la propia comprension como comunidad
politica. La situacién recién vivida obliga a cada uno a enfrentarse con
la comunidad politica concreta que le ha tocado vivir en ese preciso
momento y lugar, y a plantearse de modo conjunto sobre qué princi-
pios quiere constituirse, cuéles son sus bienes mas preciados, cual es €l
modo de mirar al pasado, quién es, en definitiva, y qué es lo que apre-
cia. En realidad esto ocurre en todo proceso fundacional, pero en el



52 Pedro Rivas Pala

caso de las transiciones aparece un componente tragico (el pasado re-
ciente) que manifiesta mas claramente que lo que estad en juego es la
propia comprensién de quiénes somos como miembros de una comuni-
dad politica concreta. Y eso que esta enjuego entronca, y de nuevo se
ve mas claramente en los procesos de transicién por ese caracter de en-
frentarse a un pasado tragico, directamente con la propia consideracion
del propio yo y de la propia condicién como ser humano.

Bibliografia

Allen, Jonathan, 'Balancing Justice and Social Unity: Political Theory
and the Idea of a Truth and Reconciliation Commission', The Uni-
versity of Toronto Law Journal, 49 (3), 1999, pp. 315-353.

Christodoulidis, Emilios, 'The Irrationality of Merciful Legal Judge-
ment: Exclusionary Reasoning and the Question of the Particular’,
Law and Philosophy, 18 (3), 1999, pp. 215-241.

, ' Truth and Reconciliation as Risks', Social and Legal
Studies, 9 (2), 2000, pp. 179-204.

y Veitch, Scott, ‘Reconciliation as Surrender: Configura-
tions of Responsibility and Memory', en Francois du Bois & Antje
du Bois-Pedain (eds.), Justice and Reconciliation in Post-Apartheid
South Africa, Cambridge University Press, Cambridge, 2008, pp. 9-
36.

Cotta, Sergio, Il diritto nell'esistenza: Linee di ontofenomenologia giu-
ridica, Giuffre, Milano, 1985.

Cruz Prados, Alfredo, 'Republicanismo y democracia liberal: dos con-
ceptos de participacionAnuario Filosé6fico, 36, 2003, pp. 83-109.
Du Toit, André, 'The Moral Foundations of the South African Truth
and Reconciliation Commission: Truth as Acknowledgment and
Justice as Recognition’, en Robert |. Rotberg & Dennis Thompson
(eds.), Truth v. Justice: The Morality of Truth Commissions, Princ-

eton University Press, Princeton, 2000, pp. 122-140.

Dyzenhaus, David, Judging the Judges, Judging Ourselves. Truth, Rec-
onciliation and the Apartheid Legal Order, Hart, Oxford, 1998.

Dyzenhaus, David, 'Justifying the Truth and Reconciliation Commis-
sion', TheJournal of Political Philosophy, 8 (4), 2000, pp. 470-496.

Gutmann, Amy & Dennis Thompson, Democracy and Disagreement,
Harvard University Press, Cambridge, 1996.



Perdén, derecho y politica 53

, 'The Moral Foundations of Truth Commissions’, en Rob-
ert . Rotberg & Dennis Thompson (eds.), Truth v. Justice: The Mo-
rality of Truth Commissions, Princeton University Press, Princeton,
2000, pp. 22-44.

Kiss, Elizabeth, ‘Moral ambition within political constraints: reflec-
tions on restorative]j ustice', en Robert I. Rotberg & Dennis Thomp-
son (eds.), Truth v. Justice: The Morality of Truth Commissions,
Princeton University Press, Princeton, 2000, pp. 68-98.

Llewellyn, Jennifer T. & Howse, Robert, "Institutions for Restorative
Justice: The South African Truth and Reconciliation Commission”,
en The University of Toronto Law Journal, 49 (3), 1999, pp. 355-
388.

Mouffe, Chantal, The Democratic Paradox, Verso, London, 2000.

Rawls, John, Political Liberalism, Columbia University Press, New
York, 1996.

Truth and Reconciliation Commission, Truth and Reconciliation Com-
mission of South Africa Report, MacMillan, London, 1999.

Schaap, Andrew, "Agonism in divided societies", Philosophy & Social
Criticism, 32 (2), 2006, pp. 255-277.

Veitch, Scott, 'The Legal Politics of Amnesty', en Emilios Christodou-
lidis & Scott Veitch (eds.), Lethe's law:justice, law and ethics in
reconciliation, Hart, Oxford & Portland, 2001, pp. 33-45.

Veitch, Scott, "Judgment and Calling to Account: Truths, Trials and
Reconciliations", en Antony Duff, Lindsay Farmer, Sandra Marshall
& Victor Tadros (eds.), The Trial on Trial vol. I, Hart, Oxford y
Portland, 2006, pp. 155-171.

Recepciéon: 11/06/2010 Aceptacion: 15/08/2010



