
PERDÓN, DERECHO Y POLÍTICA.
CONSIDERACIONES A PROPÓSITO DE LA TRUTH AND 

RECONCILIATION COMMISSION*

Pedro Rivas Pala**

Resumen:
En el contexto del proceso de justicia transicional de Sudáfrica, este trabajo 

considera el carácter no jurídico de las comisiones de verdad y reconciliación, 
para mostrar su índole política y comprobar su encaje en la excepcionalidad del 
momento histórico experimentado por una comunidad política en una situación 
de transición a la democracia. Esta excepcionalidad constituyente y fundacional 
tiene importantes consecuencias para la Teoría Política: el objetivo último de este 
trabajo es precisamente la comprensión profunda de tales consecuencias. Para 
ello, se lleva a cabo en primer lugar una reflexión en perspectiva filosófico-jurí- 
dica sobre las mencionadas comisiones que conduce a otra propia de la Filosofía 
Política.
Palabras clave: Justicia transicional, democracia, perdón político.

Abstract:
In the context of the process of transitional justice of South Africa, this paper 

focus on the non-legal character of commissions as the Truth and Reconciliation 
Commission to demónstrate their political character, and veriíy that they fit in 
perfectly in the exceptionality of the historical moment that is experienced by a 
political community in a transitional situation. This constituent and foundational 
exceptionality of such a community does not have insignificant consequences for 
the political and philosophical theory, and expounding them is the ultimate objec- 
tive of this work. To this end, it first conduct a reflection from the point of view of 
the interaction between Philosophy and Law (and how it relates to these commis­
sions) leading to another reflection wliich is more in line with the interaction bet­
ween Philosophy and Politics.
Keywords: Transitional justice, democracy, political forgiveness.

* Este trabajo form a parte de los resultados del proyecto de investigación "D e l discurso de 
la derrota al discurso del d iálogo. Justicia transic iona l, memoria histórica y  C onstituc ión" d ir ig i­
do por el Prof. Pedro Serna Bermúdez, subvencionado por el M in is te rio  de C iencia e Innovación 
de España y  los Fondos FEDER de la U nión Europea (código SEJ2007-64461/JURI).

* *  Universidad de La Coruña. Correo electrónico: pdrivas@ udc.es

ISONOMÍA No. 34 / Abril 2011

mailto:pdrivas@udc.es


32 Pe d ro  R iva s  Pa la

1. Introducción

En el ámbito de la denominada j usticia transicional ha ocupado un 
lugar destacado el papel del perdón. Sin embargo, a primera vis­

ta resulta extraña la mención del perdón en los procesos de transición 
a la democracia. En efecto, no parece claro qué lugar puede ocupar el 
perdón en un proceso político y  j urídico. Ahora bien, algunos de los 
procesos de transición más característicos han incorporado comisiones 
que tenían por objetivo la reconciliación y  el perdón. El caso de Sudá- 
frica y la Truth and Reconciliation Commission es, sin duda, el más ca­
racterístico. El propósito de este trabajo es analizar si tiene sentido la 
búsqueda del perdón como objetivo de los procesos de j usticia transi­
cional. La principal aportación de este trabaj o consiste en mostrar los 
límites del Derecho frente al perdón y, la relevancia fundamental que 
la j usticia transicional (y el perdón en especial) tienen para la Teoría 
Política. Para todo ello, vamos a estudiar los debates que se han pro­
ducido en el mundo académico sobre la actuación de la Truth and Re­
conciliation Commission. El primero de ellos discute la posibilidad de 
buscar la reconciliación con una Comisión que se asemeja a un tribunal 
de Derecho. El segundo considera el papel político j ugado por la Truth 
and Reconciliation Commission y  su legitimidad.

A l hablar de perdón en tales situaciones hay que concretar más, 
puesto que podemos referirnos con dicha palabra a la reconciliación 
política entre las partes del conflicto, a la amnistía para los perpetrado­
res de crímenes o al perdón personal que las víctimas conceden a sus 
victimarios. Además estos tres sentidos no son contradictorios entre sí, 
de modo que es posible hablar de perdón en uno, dos o los tres sentidos 
al mismo tiempo. De la misma forma, parece más evidente aún que en 
dichos procesos dej usticia transicional se trata con crímenes, habitual­
mente del género más grave que podamos imaginar, y  que por tanto es 
igualmente el ámbito indiscutible de la j usticia crim inal tal y  como la 
entendemos ordinariamente, es decir, de la j usticia propia del Derecho. 
Ahora bien, a nadie puede escapársele que cualquiera de esos tres sen­
tidos del perdón en los procesos de transición política parecen contra­
decir ese sentido habitual de laj usticia en el ámbito del Derecho. Si re­
sulta exagerado hablar de contradicción, al menos habrá que decir que 
son momentos, el del perdón y  el del Derecho, claramente diferencia­
dos. Y  es que no parece tarea de los j ueces y tribunales ordinarios lo­



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 33

grar la reconciliación nacional, otorgar amnistía a los perpetradores y 
conseguir que las víctimas perdonen a sus victimarios.

Sin embargo, el proceso de j usticia transicional de Sudáfrica, el más 
paradigmático y, por ende, el más estudiado y  a la vez el más com pli­
cado, optó por crear una comisión híbrida o para-jurídica cuyos fines 
eran precisamente la reconciliación y el perdón a través de la verdad 
y la amnistía. E incluso en otros procesos encontramos comisiones de 
verdad que, aun no teniendo tal vez alguno de los fines mencionados 
(reconciliación, perdón, amnistía), aspiran a establecer un género de 
verdad para lo cual parecen tener que actuar como los tribunales ord i­
narios. La mezcla se hace todavía más patente al comprobar que tales 
comisiones hacen en muchos casos una tarea sustitutoria de los tribu­
nales ordinarios, ante la imposibilidad o las enormes dificultades de 
que éstos funcionen o lo hagan en un tiempo razonable, si no ya con 
los plazos exigibles a un tribunal ordinario. Por eso, hay quienes por un 
lado han insistido en que tales comisiones serían asimilables a los tr i­
bunales ordinarios, y, por tanto, fácilmente justificables porque estarían 
persiguiendo hacerjusticia, aunque no fuera exactamente el género de 

j usticia que acostumbra a realizar el Derecho. Por otro lado, hay quie­
nes han puesto en duda la propia labor de tales comisiones incidiendo 
en que su carácter híbrido o paraj urídico trae consigo mezclar el Dere­
cho con fines y realidades que le son ajenos, con lo que se estaría dan­
do apariencia j urídica a lo que no la tiene. En todo caso, tal discusión 
se entiende en el marco de la excepcionalidad de las situaciones donde 
se desarrolla la j usticia transicional que se caracterizan por ser d ifíc il­
mente comprensibles y justificables en las condiciones normales de un 
estado democrático de Derecho.

Ahora bien, ¿son realmente excepcionales esas situaciones? Si por 
excepcionales entendemos que no ocupan la mayor parte de la Histo­
ria política de una comunidad, entonces parece claro que lo son. A l me­
nos la propia Historia muestra esa excepcionalidad. Ahora bien, que 
las transiciones políticas no ocurran todos los días o que sólo se ha­
yan dado una vez en la trayectoria de muchas comunidades políticas, 
no debe hacer olvidar que se trata del momento más importante en la 
vida de dicha comunidad. Y  es que con la palabra "excepcional" carac­
terizamos tanto situaciones de menor importancia (como al mencionar 
“la excepción que confirma la regla”), como de la máxima (“compor­
tamiento excepcional" es decir, ejemplar). La excepcionalidad en este 
caso significa el segundo de los sentidos y además en un grado super­



34 Pe d ro  R iva s  Pa la

lativo, pues nos encontramos precisamente ante un momento consti­
tuyente (con independencia de que se apruebe exactamente un texto 
constitucional o se reforme, o no se haga ni lo uno ni lo otro). Si se in­
cide, como vamos a hacer en este trabajo, en el carácter no ju ríd ico  de 
tales comisiones es para mostrar el carácter político de las mismas, y 
comprobar que encaja perfectamente en la propia excepcionalidad del 
momento histórico que vive la comunidad política en situación de tran­
sición. Esa excepcionalidad constituyente y fundacional de tal comuni­
dad tiene consecuencias no pequeñas para la teoría y filosofía política y 
exponerlas es el fin último de estas páginas. Por eso en un primer mo­
mento se llevará a cabo una reflexión iusfilosófica sobre la relación del 
Derecho y las mencionadas comisiones, para desembocar en otra más 
propiamente filosófico-política.

2. El debate sobre el alcance del Derecho en la justicia transicional

Como veremos, la literatura crítica sobre esta cuestión ha relaciona­
do el Derecho con dos de los propósitos de la Truth and Reconciliation 
Commission: la clemencia y la amnistía. Concluye que ninguna de las 
dos pertenece al ámbito de lo ju ríd ico , de forma que la actuación de la 
Comisión mezclaría ámbitos de manera improcedente. Frente a tales 
críticas, otros autores han defendido el carácter ju ríd ico  de la Truth and 
Reconciliation Commission mediante una ampliación del concepto de 

justicia.
Lo característico y original de la posición que aquí se defiende con­

siste en mostrar, en primer lugar, que no sólo las nociones de clemencia 
y amnistía son aj enas al Derecho sino que la de perdón también queda 
al margen de lo jurídico. Para ello se hace necesario reflexionar sobre 
los fines del Derecho. En segundo lugar, y como consecuencia de lo 
anterior, se defiende que una ampliación del concepto de justicia aleja a 
éste del ámbito del Derecho.

Tomando el caso concreto de Sudáfrica y de la Truth and Reconci­
lia tion Commission que se constituyó en aquel país en relación con el 
proceso de transición después del régimen del apartheid; Christodo- 
ulidis ha tratado de mostrar algunas de las paradojas e incongruencias 
que, a su juicio, se derivan de los fines y de la naturaleza de dicha co­
misión. La Constitución provisional señala como una de las funciones 
de la Comisión el facilitar la concesión de amnistía a aquellos perpetra­



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 35

dores que llevaran a cabo una confesión completa de todos los hechos 
relevantes. De esta forma se ligaban el reconocimiento de los hechos 
(la verdad) y  el remordimiento ante ellos por parte de los victimarios a 
la amnistía. Lo que le interesa a Christodoulidis es precisamente la l i­
gazón de la clemencia (misericordia, gracia, mercy) ante el que se arre­
piente con la amnistía. Y  es que el remordimiento, necesario para que 
haya clemencia, es una respuesta personal que pertenece al mundo de 
la ética y que está en tensión con la j usticia formal. Aún más, la expre­
sión del remordimiento sólo puede ser para el Derecho un indicio del 
remordimiento (Christodoulidis, 1999, p. 216), algo inapropiado para 
fundamentar el perdón político y la clemencia (mercy). La Truth and 
Reconciliation Commission incorpora la clemencia como un elemento 
simbólico y estructural. Pero para el Derecho la clemencia es posterior 
a la justic ia . Si no fuera así, se confundiría con ésta y no sería una v ir­
tud diferente. Cuando, por ejemplo, aparecen elementos relacionables 
con la clemencia en el contexto de un atenuante, entonces permanece­
mos todavía en el ámbito de la justic ia  y  no de la clemencia o miseri­
cordia (Christodoulidis, 1999, p. 217).

La clemencia no aparece en el Derecho en el ámbito de lo particular 
del caso, del carácter único del caso concreto. Introducir la clemencia 
en el universo de lo ju ríd ico  supondría comprometer la propia norma- 
tividad y  certeza del Derecho (Christodoulidis, 1999, pp. 223-224). Si 
tomamos el carácter excluyente propio del Derecho, sostiene Christo­
doulidis, puede observarse mejor que la clemencia no tiene lugar al­
guno en lo ju ríd ico  a causa de esa condición excluyente de las nor­
mas que impide siquiera su mención. El Derecho tiene que ver con 
expectativas, funciones, reglas previas, reducciones y abstracciones de 
la realidad, certezas, seguridades, simplificaciones, etc. Esto es preci­
samente lo contrario de lo que acontece en la esfera de la clemencia 
(Christodoulidis, 1999, pp. 225-234, especialmente pp. 233-234). La 
lógica excluyente y  abstracta del Derecho hace imposible alcanzar la 
particularidad de la clemencia. Por el contrario, introducir la clemencia 
en sede ju ríd ica  desharía el sentido mismo del Derecho. No debe apa­
recer en el momento de la aplicación porque invita a una reflexividad 
que el Derecho no puede acomodar en sí. Por eso, sólo la racionalidad 
ética puede acomodar la clemencia, porque es reflexiva y no excluyen- 
te: la comprensión del otro no se hace a través de categorías abstractas 
(Christodoulidis, 1999, p. 238).



36 Pe d ro  R iva s  Pa la

Y  es que, por un lado, la Truth and Reconciliation Commission era 
una comisión de carácterjurídico que interpretaba conceptos de las re­
glas que regían su funcionamiento y  que tenía poderes de carácter pro­
cesal. Pero, por otro, sus objetivos, como se ha visto, iban mucho más 
allá de las normas ordinarias y  de los procedimientos ordinarios y, por 
eso, su actuación carecía de las garantías exigibles a un tribunal de De­
recho hasta el punto de que tenía poderes para crear sus propios proce­
dimientos (Christodoulidis, 2000, p. 186). Sin embargo, se vio también 
obligado a respetar principios procesales básicos: esto complicaba que 
alcanzara esos fines que se había propuesto pues el esclarecimiento al 
nivel propio del Derecho de algunos hechos resultaba imposible por la 
lejanía temporal de los mismos o la dificultad de lograr pruebas (Chris­
todoulidis, 2000, p. 187). Christodoulidis insiste en que la naturaleza 
dual del Truth and Reconciliation Commission, a medio camino entre 
tribunal de Derecho y confesionario público, hizo imposible que alcan­
zara sus objetivos, en especial la reconciliación que lleva en su nom­
bre, pues el Derecho subvierte, trastorna la reflexividad que la reconci­
liación necesita (Christodoulidis, 2000, p. 183).

Lo que Christodoulidis señala sobre la relación entre clemencia y 
Derecho, Veitch lo traslada más específicamente al vínculo entre am­
nistía y Derecho. Y  es que la amnistía se encuentra en el punto de en­
cuentro entre el Derecho y la Política, es más, supone extender, estirar 
diríamos (stretch), los deseos políticos a través de categorías jurídicas. 
Sin embargo, tal cosa desafía la comprensión habitual de la moralidad 
y  la temporalidad del Derecho (Veitch, 2001, p. 34). Pues bien, esto es 
precisamente lo que ocurrió con uno de los comités de la Truth and Re­
conciliation Commission: se trataba de un comité ju ríd ico , sujeto a j u ­
d ic ia l review, formado por juristas profesionales y jueces, que debía 
aplicar statutory sections (Veitch, 2001, p. 35). Teniendo en cuenta que 
aplicar las normas supone enjuiciar los hechos reconstruyéndolos a la 
luz de tales normas, el problema radicó en que el fin del dicho comité 
era promover la reconciliación nacional por medio de la amnistía, es 
decir, se trataba de un fin político. Y de este modo, la Comisión tenía 
que juzgar a los solicitantes de la amnistía a la vez como individuos 
que han cometido crímenes particulares y como miembros de una clase 
que buscaba objetivos políticos (Veitch, 2001, pp. 38-39).

Pero este no es el único problema en relación con el Derecho. Para 
alcanzar el género de verdad que necesitaba la Comisión también se 
echa mano del Derecho aún cuando éste no busca ese mismo género de



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 37

verdad. Propiamente, la Comisión no buscaba establecer la verdad sino 
establecer una memoria que sirviera al fin propuesto. La verdad que se 
buscaba era la verdad de la memoria o, dicho de otro modo, no se bus­
caba la verdad sino la memoria para lo cual era necesario que el ofen­
sor reconociera lo que hizo. Este simple hecho convertía su crimen en 
político y le hacía merecedor de la amnistía (Veitch, 2001, p. 42). Así, 
la Truth and Reconciliation Commission pretendió derivar la justic ia  
de la verdad cuando se trata de cosas diferentes. Lo que busca el De­
recho es la justic ia  y  en esa labor aparecerá la verdad. Por eso no tiene 
sentido pretender que sea ju ríd ico  un tribunal (o comité en este caso) 
que mira al futuro, y  además en clave política, en vez de mirar al pasa­
do (Veitch, 2006, p. 163). El error no estaría tanto en buscar un fin de 
carácter político cuanto en el empleo de mecanismosjurídicos.

Frente a esta perspectiva hay que incidir en primer lugar en la ex­
plicación que la propia Comisión da de su trabajo. En especial cuando 
señala que su objetivo era alcanzar una justic ia  restaurativa, que su­
perara el mero sentido de la justic ia  como retribución. En su Informe 
Final, la Comisión afirma que la justicia restaurativa se preocupa de 
corregir desequilibrios, restaurar las relaciones rotas a través de la cu­
ración, la armonía y la reconciliación. Se focaliza por tanto en la expe­
riencia de las víctimas (Truth and Reconciliation Commission, 1999, 
vol. I, cap. I, par. 36). El uso de la justic ia  crim inal hubiera alcanzado 
a unos pocos de los tantísimos perpetradores y de este modo pocas víc­
timas hubieran podido contar sus historias personales. Es una descarga 
pública de su dolor, que da una visión más amplia de las violaciones 
de derechos y que permite a los victimarios reintegrarse en la sociedad 
(Truth and Reconciliation Commission, 1999, vol. I, cap. V, par. 99).

En esta línea, Kiss sostiene que la jus tic ia  restaurativa comparte con 
la justicia retributiva la afirmación y restauración de la dignidad de las 
víctimas, el hacer rendir cuentas a los perpetradores y la creación de 
condiciones para el respeto de los derechos humanos (Kiss, 2000, pp. 
79 y ss.). Igualmente, Llewellyn y Howse defienden que la justicia res­
taurativa logra, de un modo mejor que la retributiva, la recuperación de 
la igualdad entre la víctima y su agresor, de manera que puedan v iv ir 
como miembros iguales de la sociedad, y la reintegración social de este 
último en la medida en que se ve involucrado activamente (Llewellyn 
& Howse, 1999, pp. 374-375).

Por su parte, A llen ha defendido que la actuación de la Comisión 
habría tratado de operar un compromiso entre los principios dejusticia,



38 Pe d ro  R iva s  Pa la

unidad social y  reconciliación. Para ello, habría empleado algo de cada 
uno de ellos sin llegar a desnaturalizarlos (Allen, 1999, p. 325). En el 
caso de laj usticia se trataba de una j usticia "como reconocimiento" (as 
recognition) que hizo posible el respeto por el Rule o f L a w de quienes 
sólo tenían experiencia de un Derecho como el v iv ido bajo el régimen 
de apartheid. De este modo, las víctimas se reintegrarían como ver­
daderos actores de la vida pública (Allen, 1999, pp. 329-332). S im ilar­
mente laj usticia que perseguía la Comisión puede verse como una j us­
ticia como ethos, entendido este ethos como el elemento educacional 
implícito en mostrar la corrupción del sentido de j usticia en el apart­
heid. Tal elemento educacional ayudó a recuperar la confianza en la 
política y a promover el sentido de j usticia y de igualdad ante la ley 
(Allen, 1999, pp. 336-337). Por eso, como afirma Dyzenhaus, en reali­
dad no se ha tratado de una j usticia re-tributiva  ni re-estaurativa, sino 
de una verdadera j usticia transformativa (Dyzenhaus, 2000, p. 485). 
Como se ve sólo desde un concepto de j usticia más plástico, suscepti­
ble de ser ordenado en estructuras diferentes, es posible comprender la 
actuación de la Comisión (Dyzenhaus, 2000, p. 493).

Esa misma defensa de una j usticia "como reconocimiento" presen­
te en la labor de la Truth and Reconciliation Commission se encuen­
tra también en Du Toit. Se trata de j usticia involucrada en el respeto a 
otras personas como fuentes igualitarias de verdad y como titulares de 
derechos. Señala que el sentido de tal j usticia se comprende si tenemos 
en cuenta que no estamos ante una democracia consolidada sino en una 
situación donde la dignidad de las víctimas ha sido radicalmente v io ­
lada (du Toit, 2000, pp. 135-136). Por eso la j usticia como reconoci­
miento se relaciona con las formas de respeto: la confianza básica en sí 
mismo, el respeto moral por uno mismo y la auto-estima socialmente 
reconocida (du Toit, 2000, pp. 138-139).

A l margen de la valoración sobre el éxito o fracaso de la Truth and 
Reconciliation Commission (aspecto que excede ampliamente estas pá­
ginas y al que se hará referencia de modo colateral más adelante), el 
interés de esta discusión para la Filosofía j urídica radica en que hace 
presente de nuevo la pregunta por el sentido del Derecho. Es decir, 
nos mueve a planteamos cuáles son los fines del Derecho. Tal proble­
ma considerado en toda su intensidad excede todavía más el alcance 
de este trabaj o, pero a la vez se hace inevitable dar alguna respuesta si 
queremos valorar la propia Truth and Reconciliation Commission y  en 
general las comisiones de la verdad que son características de los pro­



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 39

cesos de justic ia  transicional. Dicho de otra forma: nuestra compren­
sión del Derecho se tiene que poner de manifiesto precisamente ante si­
tuaciones como ésta, tan poco convencionales y donde parece más bien 
que el propio Derecho corre el riesgo o bien de perder su sentido más 
habitual o bien de no estar a la altura de las circunstancias.

Pues bien, a mi juicio, los fines que se propuso la Truth and Recon­
cilia tion  Commission y  los que se proponen las comisiones de la ver­
dad o asimilables, no son los fines del Derecho y en ese sentido el De­
recho no sirve realmente para aquello para lo que se utilizó. Es más, 
en algunos casos obligan a recordar los elementos más clásicos que d i­
ferencian la moral del Derecho. A  veces van más allá, obligando a te­
ner presentes las diferencias entre la moral de fundamento religioso y 
el Derecho. Christodoulidis y  Veitch lo han mostrado con respecto a la 
clemencia y la amnistía con argumentos en parte diferentes a los que se 
van a dar a continuación. Voy a referirme más concretamente a la im­
posibilidad de emplear el Derecho para lograr el perdón.

3. El perdón y los fines del Derecho

El perdón de las ofensas requiere de la relación de al menos dos su­
jetos, como en el caso del Derecho. Pero no estamos ante una relación 
ju ríd ica  porque al Derecho le interesan sólo aquellas conductas debi­
das a las que corresponde siempre, de modo mediato o inmediato, un 
derecho de los otros a que uno se comporte de esa manera determina­
da. Una conducta es relevante para el Derecho cuando es una conduc­
ta debida frente a los demás, que obliga precisamente porque es debida 
a los demás. En cambio, no se ocupa de aquellos deberes que uno tie ­
ne que no constituyen de ninguna forma un derecho de los demás (por 
ejemplo, comprender, ser amable, querer a los propios padres, no de­
sear mal a nadie, etc.). Ahora bien, el perdón, en la medida en que es 
supererogatorio, ni siquiera constituye deber alguno. Es pura dádiva, 
don que se concede según liberalidad, no según justic ia  alguna. Todo 
lo más, el perdón puede fundamentarse como deber en el marco de una 
determinada moral con fundamento religioso. No estamos siquiera en 
el terreno de los deberes juríd icos, de manera que mucho menos po­
demos encontrarnos en el de los derechos. Pero, además, no hay que 
olvidar que el perdón pertenece al ámbito de la interioridad humana. 
Si tenemos en cuenta que el Derecho sólo alcanza ese ámbito cuando



40 Pe d ro  R iva s  Pa la

éste se manifiesta, y que sólo tiene interés en dicho ámbito en la medi­
da en que le ayuda a valorar acciones externas, entonces no tiene nada 
que decir sobre el perdón de las víctimas. En efecto, la interioridad que 
deberá valorar no será nunca la de la víctima, sino en todo caso la del 
agresor. Estamos ante ese reino de los pensamientos, emociones, de­
seos y  sentimientos sobre los que puede llegar a juzgar la moral, pero 
no el Derecho.

Si observamos los fines que la propia Comisión se planteó y los que 
quienes defienden su actuación le han asignado, nos encontramos de 
nuevo con una desproporción entre lo que puede ofrecer el Derecho y 
lo que se le pidió. Algunos de esos fines, como la recuperación del res­
peto por uno mismo, el asentamiento de las bases para el respeto fu tu­
ro de las víctimas, el logro de la autoestima a través de la apreciación 
ajena; no guardan relación siquiera indirecta con el Derecho. Algunos 
otros, como la restauración o el inicio de la inclusión de las víctimas 
como sujeto político, el logro de la igualdad en la participación de las 
víctimas en la vida pública, el recuento de las violaciones de derechos; 
pueden verse favorecidos indirectamente por el Derecho. Pero que se 
alcancen o no dependerá de muchos otros elementos que en definitiva 
remiten a la autonomía de las víctimas a la hora de afrontar sus pro­
pios sentimientos y  emociones. Todos esos elementos que han apareci­
do aquí no son los fines del Derecho y más en concreto no son los fines 
de los procedimientos en sedejurídica.

No sirve de nada pensar que nos encontramos ante situaciones po­
rosas donde se entrelazan lo ju ríd ico  y  lo moral, o incluso lo ju ríd ico  
y lo religioso. No basta con pedirle al Derecho una mayor flexibilidad. 
Dicho de otro modo, a mi juicio, el Derecho tiene unos fines propios y 
en ellos se manifiestan los límites de su flexibilidad. En tales fines po ­
demos encontrar el sentido del Derecho, más allá de los motivos par­
ticulares de los operadores juríd icos. La pregunta que está en la base 
del sentido del Derecho es más radical y  es ahí donde se pone de ma­
nifiesto que el Derecho no sirve para lo que tales comisiones preten­
den. Dicho de otro modo, la esencia del Derecho, lo que éste es en ú l­
timo extremo, se determina poniéndolo en conexión con la existencia 
humana. Y  es que como todo producto humano, su más profunda rea­
lidad está determinada por su razón de ser y  a ésta se accede indagan­
do no en qué consiste, sino por qué existe. A  mi ju ic io , ha sido Cotta 
quien mejor ha puesto de manifiesto que la pregunta por el Derecho 
es una pregunta antropológica. Para este autor, la pregunta por el De­



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 41

recho no puede ser respondida ni desde una investigación de sus fines 
en sentido práctico (cuáles son los objetivos del legislador), ni desde 
la Sociología (cuál es su necesidad social), ni desde la Historia (cómo 
es la cultura de un determinado pueblo en un determinado momento), 
ni desde la suma de ellas. En su opinión, los caminos idóneos son dos: 
el que denomina la ontogénesis, o sea, el análisis del nacimiento, en 
sentido ontológico, del Derecho; y  el análisis de la presencia del De­
recho en la existencia humana. Ambos constituyen una contemplación 
del Derecho como una dimensión de la actividad humana y se dirigen 
a tratar de comprender por qué existe el Derecho en relación con las 
tendencias, necesidades y estructuras ontológicas del hombre (Cotta, 
1985, especialmente cap. III).

Nos interesa el segundo de los caminos mencionados, en la medida 
en que muestra mejor el carácter irreductible del Derecho en relación 
con otras dimensiones de la actividad humana que le son próximas. 
Ahí, el Derecho aparece como una forma de organización de la coexis­
tencia ju n to  a otras, pues la existencia humana se despliega en nume­
rosos ámbitos que responden a necesidades diferentes y hacen posibles 
distintas formas de la realización humana. En concreto, ju n to  con el 
Derecho, Cotta analiza la amistad, la política y la caridad. El Derecho, 
en este planteamiento, sería una forma de coexistencia que presenta las 
siguientes características. Su ámbito humano de extensión comprende­
ría potencialmente a todos los hombres, a diferencia del ámbito dual 
(tu-yo) que caracteriza a la amistad (donde el otro es visto como irrepe­
tible, insustituible, no intercambiable, de modo que se trata de una rela­
ción disyuntiva, singular, cerrada, que margina a quienes no participan) 
y del grupo dotado de identidad supraindividual (nosotros) específico 
de la política (que requiere crear un grupo, y  establecer una relación 
excluyente con el otro como no perteneciente). El princ ip io  constituti­
vo de la coexistencia ju ríd ica  es la existencia de una regla sobre la base 
de una verdad común; en el caso de la amistad ese principio constitu­
tivo es la simpatía, como el bien común lo es de la política y el senti­
do de participación en el todo lo es de la caridad. La dirección del mo­
vimiento integrador es centrípeta en la amistad, centrípeto-asociativa 
en la política, y  difusiva en el Derecho y en la caridad. Finalmente, el 
princ ip io  regulador que asegura la permanencia de la relación coexis- 
tencial es la lealtad en la amistad, la solidaridad en la política, la acep­
tación del otro en la caridad, y  el respeto a la reglas, que Cotta denomi­
na legalidad, en el Derecho (Cotta, 1985, caps. V I-V III) . Pues bien, si



42 Pe d ro  R iva s  Pa la

buscamos el lugar del perdón entre estas formas de coexistencia huma­
na, parece que no puede ser otro que el de la caridad. En primer lugar, 
respecto a su ámbito humano de extensión, porque aunque el perdón 
que se busca supone en muchos casos una relación dual (como en la 
amistad, de persona a persona), sin embargo se pretende que esté abier­
to potencialmente a todos e incluso se extienda a quienes no se cono­
ce. De hecho la Truth and Reconciliation Commission no fue un foro 
completo de los crímenes del período del apartheid  por mera imposi­
bilidad de tiempo, y  sin embargo aspiró a lograr el perdón de todas las 
víctimas y el fin más genérico de la reconciliación. En segundo lugar, 
el principio constitutivo sólo puede ser el de la caridad, entendido bien 
como la común condición de la víctima y el agresor frente a Dios (si 
se le da un sentido religioso), bien como la condición común humana 
de la víctima y el agresor (en un sentido secular). A  este último respec­
to, en otro lugar he puesto de manifiesto que se trata del único recurso 
no religioso al que acuden quienes tratan de fundamentar la posibilidad 
moral del perdón. En tercer lugar, coincide con la caridad y con el De­
recho en el carácter difusivo de la dirección del movimiento integrador. 
Y, por último, en relación al principio regulador, el perdón como la ca­
ridad no asegura la relación humana a partir del mero respeto de las re­
glas, como hace el Derecho, sino a través de la aceptación del otro.

Si el Derecho no es el instrumento adecuado ni para la clemencia, 
ni para la verdad como memoria, ni en consecuencia para la amnistía 
ligada al reconocimiento de la verdad y a la clemencia; menos aún lo 
puede ser para el perdón en sentido personal y  para la reconciliación 
nacional que seguiría a todo lo anterior. Se está empleando un instru­
mento, que aparentemente funciona como lo hacen los instrumentosj u- 
rídicos, para algo para lo que no está hecho. Dicho de otra forma, no 
se puede esperar de una institución creada para un fin que sirva para 
otro distinto. O bien, si se querían obtener los bienes asociados al em­
pleo de una institución de Derecho, debía haberse atenido a los resulta­
dos que tal institución podía dar. Considero que se trataba de revestir a 
las actuaciones del Truth and Reconciliation Commission de los bienes 
asociados al propio Derecho o, al menos, de los bienes que simbólica­
mente están asociados al mismo. Da la impresión de que nadie quiere 
dejar de lado esos bienes que están presentes en el Derecho y  tal vez 
por eso se crean comisiones para-jurídicas, semi-jurídicas o pseudo- 

j urídicas. En el fondo se están buscando de alguna forma esos bienes 
característicos del Derecho y  a los que no se quiere renunciar: la im ­



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 43

parcialidad, la igualdad de trato, la seguridad, y en definitiva la justi­
cia. Ahora bien, precisamente por no ser jurídicas, carecemos de la se­
guridad de que esas comisiones actúen o no conforme a los principios 
clásicos del debido proceso, más allá de que evidentemente traten de 
evitar la arbitrariedad. Y, en todo caso, si el sujeto considera que no ha 
sido tal su actuación no tendrá a quien recurrir: no es en último término 
un tribunal de Derecho.

Por eso, ese afán por añadirle calificativos a la justicia de cara a ju s­
tificar las actuaciones de la Truth and Reconciliation Commission (jus­
ticia transformativa, justic ia  como ethos, justic ia  como reconocimien­
to) termina por llamar justic ia  a lo que pertenece a otros ámbitos. Lo 
que persiguen esas ju s tic ia s  puede entrar en todo caso en el ámbito de 
la justicia política. Pero, en realidad ni siquiera está claro que los f i ­
nes que los defensores de tales ju s tic ia s  señalan a la Truth and Recon­
cilia tion  Commission se alcancen mediante ésta. Por ejemplo, preten­
der que se logre el respeto por la Rule o f L a w a través de la actuación 
de una comisión que no es un órgano jurisdiccional es a todas luces 
algo contradictorio. Igualmente parece contradictorio creer que se con­
sigue reintegrar a las víctimas como sujetos políticos, o que se recupe­
ra la confianza en la política, por medio de la actuación de una com i­
sión que no está formada por parlamentarios, miembros del gobierno o 
de los distintos partidos políticos, sino por personalidades por encima 
o al margen de la política. En ese sentido la propia Truth and Reconci­
lia tion Commission es más coherente cuando formula unos fines que sí 
parecen al alcance o al menos que están en relación directa con su ac­
tuación. De algún modo lo que pretende es restaurar un orden moral. 
Pero es que incluso la discutida función retributiva del Derecho busca 
restaurar el orden ju ríd ico , no el orden moral. Por eso, las preguntas 
que los fines de la Truth and Reconciliation Commission obligan a fo r­
mular son estrictamente políticas: ¿hasta dónde se extienden el ámbito 
de la justic ia  política, de la clásicajusticia distributiva? ¿Hasta el extre­
mo que pretende la Truth and Reconciliation Commission?

Ahora bien, como se dijo antes, ¿hacían mal la Truth and Reconci­
lia tion Commission y  las demás comisiones de la verdad obrando así? 
La respuesta no depende en absoluto de lo que venimos diciendo. Lo 
único que se puede concluir hasta ahora es que tales comisiones eran 
órganos de carácter político. Es más, como veremos, responden perfec­
tamente a lo que es propiamente político. A  mostrar esto y a extraer al­
gunas conclusiones de relevancia se dedican los siguientes apartados.



44 Pe d ro  R iva s  Pa la

4. Dos comprensiones contrapuestas

De nuevo, nos encontramos con otra discusión en la literatura espe­
cializada sobre la cuestión. Desde los presupuestos de la democracia 
deliberativa se ha criticado la actuación de la Truth and Reconcilia­
tion Commission. Igualmente, desde las posiciones de la democracia 
agonista se ha rechazado el trabajo de la Comisión, aunque con críti­
cas al planteamiento deliberativo. Frente a ambas posturas, este traba­
jo defiende a la Truth and Reconciliation Commission y trata de hacer 
un planteamiento original en tres aspectos. Por un lado, señala que la 
situación que afronta la Truth and Reconciliation Commission muestra 
las carencias de las teorías de la democracia deliberativa. Por otro, tal 
defensa indica también los límites e incoherencias del planteamiento de 
la democracia agonista. Y, por último, se concluye que la transición en 
Sudáfrica y el papel de la Truth and Reconciliation Commission permi­
ten alcanzar una comprensión correcta de lo político que abre nuevas 
vías a la propia Teoría Política.

Algunas de las críticas que ha recibido la Truth and Reconcilia­
tion Commission proceden de quienes plantean la reconciliación po­
lítica desde los presupuestos de una democracia deliberativa asocia­
da al ideal habermasiano de comunicación intersubjetiva, orientada al 
consenso, entre sujetos libres e iguales. La propuesta de una democra­
cia deliberativa viene a decir que las decisiones colectivas son más le­
gítimas en la medida en que sean el resultado de la discusión pública 
entre sujetos libres e iguales (Gutmann & Thompson, 1996, passim). 
Los participantes son llamados a justificar sus preferencias políticas en 
términos que puedan ser aceptados razonablemente por los aquéllos a 
quienes les afectan. De este modo, los ciudadanos no tienen únicamen­
te que hacer valer sus intereses particulares sino también que ser ca­
paces de formularlos en términos de principios morales generales con 
los que todos puedan estar potencialmente de acuerdo (Gutmann & 
Thompson, 1996, p. 55). La deliberación se orienta, entonces, hacia el 
logro del consenso, aunque éste rara vez se alcance en la realidad (Gu­
tmann & Thompson, 1996, p. 42). Por eso, a pesar de que finalmente el 
desacuerdo conduzca a una elección mayoritaria, la decisión será más 
legítima, y, por tanto, más vinculante moralmente para la minoría, en la 
medida en que las perspectivas, valores e intereses de todos los afecta­
dos por la decisión hayan sido justamente representados y tomados en 
cuenta. Sólo presuponiendo la posibilidad de llegar a un consenso, el



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 45

conflicto y el desacuerdo pueden ser manejados dentro de un horizonte 
de sentido compartido por las partes en conflicto. El valor fundamen­
tal en el que descansa tal democracia es la reciprocidad, que requiere 
de los ciudadanos la búsqueda de términos equitativos de cooperación 
social por su propio bien (Gutmann & Thompson, 1996, pp. 52-53). 
La reciprocidad demanda que los ciudadanos estén dispuestos a ju s t i­
ficar sus posiciones políticas frente a los demás y a tratar con respeto 
a los que hacen esfuerzos de buena fe por comprometerse en esta em­
presa mutua, aun cuando finalmente no sean capaces de resolver sus 
desacuerdos (Gutmann & Thompson, 2000, p. 36). Es decir, que de­
ben dar no sólo razones contingentes basadas en sus intereses, sino 
razones morales generales por las que aquéllos con quienes se está 
en desacuerdo deban aceptar los resultados de la negociación (Rawls, 
1996, pp. 146 y ss.). Sin embargo, la reciprocidad no exige de los par­
ticipantes imparcialidad ni altruismo. Los ciudadanos no tienen que 
trascender su propio interés sino sólo representar (presentar, expresar, 
manifestar, formular) sus posiciones particulares en términos de prin­
cipios generales que otros puedan razonablemente aceptar (Gutmann 
& Thompson, 1996, pp. 53-63). Ante la falta de consenso, la reciproci­
dad consiste en buscar y  lograr un fundamento racional que minimice 
el rechazo de la posición contraria. O sea, perseguir puntos de acuerdo 
y no incidir en lo que radica en una doctrina comprehensiva no plura­
lista. Es decir, reconocer sinceridad y compromiso en el otro para lo­
grar términos equitativos de cooperación social (Gutmann & Thomp- 
son, 2000, pp. 37-38).

Pues bien, esto debería ser lo propio de las comisiones de verdad, 
según el planteamiento de Gutmann y Thompson: la reciprocidad, es 
decir, dar una justificación moral. Por el contrario, advierten que de­
trás de la justificación de la Truth and Reconciliation Commission pa­
rece encontrarse principalmente el intento de llegar a un pacto por evi­
tar una guerra, lo que en último término es tanto como no dar razones 
por las que no tener ju ic ios  ordinarios. Pero, más allá de esta crítica 
circunstancial, lo que se rechaza es la posición central del perdón en la 
actuación de la Comisión. En efecto, la búsqueda de la reconciliación 
significa hacer prevalecer un valor altruista en el obrar de los demás, en 
este caso concreto de las víctimas. Si además, se trata de una concep­
ción de la reconciliación ligada estrechamente a una doctrina religiosa, 
resulta claro que la Truth and Reconciliation Commission está orien­
tada por una doctrina comprehensiva del bien, que es precisamente lo



46 Pe d ro  R iva s  Pa la

que se trata de evitar (Gutmann & Thompson, 2000, pp. 26-33). Dicha 
doctrina no respeta el principio de formular razones morales generales 
y, por tanto, imposibilita el logro del consenso.

Frente al ideal deliberativo, los defensores de la democracia agonis­
ta sostienen que ésta es un ethos que afirma la contingencia y apertura 
de la vida política. El nosotros político es un logro d ifíc il, frágil y  con­
tingente. Mouffe sostiene que los defensores de la democracia delibe­
rativa se equivocan porque haría falta un consenso moral previo sobre 
los términos en los que el conflicto cobra sentido: y este consenso se 
constituye siempre políticamente. Lo político empieza antes, se discute 
siempre en una forma de vida, en una tradición compartida. Si hay con­
flicto político, es que entonces no hay siquiera esa forma de vida, esa 
tradición: hay más bien un conflicto entre identidades, no entre doctri­
nas comprehensivas razonables (Mouffe, 2000, pp. 26-32).

Aplicando estas tesis a las sociedades divididas, Schaap sostiene que 
en realidad en tales situaciones conviven varias tradiciones y  es la he- 
gemónica la que establece los términos de los conceptos. El consen­
so no se producirá a partir de nada común, sino que será en todo caso 
un resultado contingente de la interacción política. Por eso, los que no 
pertenecen a la tradición dominante aparecen como poco razonables, 
de forma que la tradición dominante termina por neutralizar a los que 
no pertenecen a ella (Schaap, 2006, p. 263). De ahí su crítica al plan­
teamiento de Gutmann y Thompson. En efecto, en una sociedad d iv i­
dida falta precisamente lo que ellos dan por supuesto: respeto, reco­
nocimiento del otro, reciprocidad. El conflicto es más radical, es de 
identidades (Schaap, 2006, p. 266). Apuesta, por el contrario, por una 
democracia agonista que no cree en el consenso ni en que las partes 
en conflicto se acerquen o cambien (Schaap, 2006, pp. 269-272). Pero 
esta perspectiva también ha supuesto críticas al trabajo de la Truth and 
Reconciliation Commission. Así, por ejemplo, Christodoulidis sostiene 
que la Truth and Reconciliation Commission consideró que sería sufi­
ciente con crear un foro donde las víctimas se expresaran para conver­
tir un conflicto destructivo en uno integrador. Para ello estaba dando 
por supuesto que en el país existía ya una auténtica comunidad de fines 
en los miembros de la sociedad. A  su ju ic io , en realidad ni había una 
única comunidad ni la hay actualmente. Por el contrario, había y  hay al 
menos dos, con narrativas diferentes, y  esto no se resuelve con un foro 
que narra el pasado tal como se pretendió (Christodoulidis, 2000, pp.



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 47

192-194. Para una crítica más completa y más reciente, puede verse 
Christodoulidis & Veitch, 2008, pp. 9-36).

5. Justicia transicional y sentido de lo político

Tratar de resolver los fundamentos de la teoría política al hilo de la 
cuestión de este trabaj o sería imposible además de pretencioso. Ahora 
bien, a mi j uicio, la situación de transición del régimen del apartheid 
a un verdadero estado democrático de Derecho pone de manifiesto la 
inanidad de las teorías de la democracia deliberativa. Sin compartir la 
visión agonista, hay que dar la razón a quienes muestran la incapaci­
dad de construir una comunidad política después del apartheid  a par­
tir  de los principios formulados por Gutmann y Thompson. En efec­
to, no sólo es que no hay un punto de partida común, una identidad 
compartida que posibilite exponer razones morales generales y  alcan­
zar un fundamento racional que minimice el rechazo de las posiciones 
minoritarias. A  mi j uicio, ocurre algo más radical. Y  es que para valo­
rar la actuación de la Truth and Reconciliation Commission y  sacar al­
gunas consecuencias para la filosofía política, hace falta recordar un 
hecho fundamental. La peculiaridad del apartheid  radica, para el caso 
que nos ocupa, en que la población blanca tenía los derechos y  liberta­
des propios de un Estado democrático de Derecho. Es decir, no parece 
que criticar el régimen del apartheid  o luchar activamente y sin violen­
cia contra el mismo o simplemente votar a un partido ” para blancos" 
dispuesto a terminar con el apartheid, supusiera perjuicio alguno para 
tal población en forma de merma de derechos, persecución, amenazas, 
peligro para la vida o integridad, etc. Porque como se acaba de decir, 
un ciudadano blanco gozaba de los derechos y libertades comunes a las 
democracias modernas. El problema entonces reside en que una enor­
me mayoría de la población blanca o bien apoyó o bien no hizo nada 
por terminar con el régimen del apartheid. Así, el partido anti-apar- 
theid  más característico tuvo un único diputado durante muchos años 
y logró su mejor resultado en las elecciones parlamentarias de 1981 y 
1989 en las que apenas llegó al 20%. Por señalar otro ejemplo de lo que 
se viene diciendo, Dyzenhaus ha mostrado cómo sentencias que aplica­
ban leyes características del régimen del apartheid  fueron dictadas por 

j ueces de todos los pelajes y de todas las ideologías políticas (Dyzen­
haus, 1998, especialmente cap. 2). En definitiva, que la oposición y re­



48 Pe d ro  R iva s  Pa la

sistencia, o al menos la crítica, entre la población blanca al apartheid  
fue minoritaria y  fácilmente individualizable. Esto distingue el régi­
men del apartheid  de otras situaciones de transición. Para los blancos, 
no estamos ante un régimen de terror que convirtiera la crítica en m oti­
vo suficiente para la eliminación física o la encarcelación del disidente. 
O ante un régimen que al menos impidiera la libertad de información 
y tuviera recursos para ocultar la realidad a sus propios ciudadanos. 
O ante otro que obligara a la colaboración con el mismo bajo amena­
zas de daños graves para uno mismo o para sus familiares. Ni ante el 
final de una guerra, durante la cual la debilidad del estado de Derecho 
ha sido aprovechada en ambos bandos por algunos para cometer críme­
nes impunemente, sin que los ciudadanos comunes puedan considerar­
se responsables siquiera indirectamente de tales crímenes pues o no los 
conocían o estaban movilizados militarmente.

Ante esta situación, ¿qué sentido tiene hablar de consenso, delibera­
ción pública, términos justos de cooperación social, reciprocidad, em­
pleo de razones morales generales, búsqueda de un fundamento que 
minimice el rechazo de la posición contraria, intento de hallar puntos 
de acuerdo que no pertenezcan a una doctrina comprehensiva común, 
reconocimiento en el otro de sinceridad y compromiso para lograr tér­
minos justos (equitativos) de cooperación social? No se trata de aquí 
de defender la venganza, sino simplemente de que la población negra 
no tenía ninguna razón para esperar esto de la mayoría de la pobla­
ción blanca. Y  aunque la tuviera, la pregunta permanece: ¿por qué la 
población negra va a querer construir una comunidad política con la 
mayoría de la población blanca, la misma que ha mantenido o permi­
tido el apartheid? Dicho de otro modo: ¿es razonable formar parte de 
la misma comunidad política con quienes, sin sufrir coacción alguna, 
han permitido los crímenes del apartheid? Para perseguir un consenso, 
primero hace falta considerar al otro capaz de perseguirlo. Pero, ¿no ha 
quedado claro durante todos los años del apartheid  que la mayoría de 
la población blanca no quería ningún consenso con quien pertenecía a 
otra raza? ¿Cómo reconocer sinceridad y compromiso en quien ha apo­
yado o ha permitido con total libertad el régimen del apartheid?

A  mi modo de ver, esta situación sólo podía resolverse coherente­
mente de dos maneras. La primera, por lo visto hasta aquí, con la ex­
pulsión de esa mayoría de la población blanca de Sudáfrica. La segun­
da, con la solución que aportó la Truth and Reconciliation Commission. 
Esta fue completamente contraria a la pretendida desde los principios



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 49

de la democracia deliberativa, pues se basó precisamente y de modo 
explícito en una doctrina comprehensiva del bien. En este sentido, hay 
que dar la razón a las críticas que desde un planteamiento agonista se 
hacen al ideal de democracia deliberativa. Y  no dársela cuando sus crí­
ticas se dirigen a la actuación de la Truth and Reconciliation Commis­
sion. Porque si no hay otra alternativa posible a la que se ha planteado 
aquí, lo único coherente desde la democracia agonista sería reconocer 
y defender la opción de la expulsión. En efecto, si sólo queda el con­
flicto entre identidades y una de ellas (la de los defensores del apar­
theid) ya ha mostrado durante largo tiempo su decisión de reprim ir a la 
otra, ¿qué sentido tiene pedir a quienes pertenecen a la identidad repri­
mida que interactúen políticamente, aunque sea de modo agonista, con 
sus represores? Desde el momento en que no defienden la alternativa 
de la expulsión, sus críticas a la actuación de la Truth and Reconcilia­
tion Commission carecen de coherencia. La alternativa que se presen­
ta no es el fruto de una exageración sino la consecuencia inmediata de 
considerar la situación política de la transición sudafricana. Es eviden­
te que las cosas podían haberse hecho de maneras diversas a las que 
plantea esta disyuntiva, pero se trataría de soluciones de d ifíc il ju s t i­
ficación, como se ha visto en los casos de los defensores de la demo­
cracia deliberativa y agonista, respectivamente. Y  lo más interesante, a 
mi ju ic io , es mostrar la necesidad de llevar a cabo un conjunto de j u i ­
cios de valor, dejuicios sobre el bien humano que van mucho más lejos 
de lo que pretende el ideal deliberativo. La Truth and Reconciliation 
Commission formuló talesjuicios con toda claridad cuando señaló cuá­
les eran los fines que perseguía y no tuvo inconveniente en señalar que 
se trataba de bienes comprensibles desde una concreta doctrina re lig io­
sa (la cristiana) y  desde una tradición cultural particular (Ubuntu) (Tru­
th and Reconciliation Commission, 1999, vol. I, cap. I, par. 32).

Hasta aquí podría dar la impresión de que la excepcionalidad de la 
situación sudafricana, con esa peculiaridad del apartheid  a la que se ha 
hecho referencia, convierte la conclusión alcanzada en un caso tan par­
ticular que no puede extenderse al resto de transiciones políticas. Sin 
embargo, este carácter peculiar no debe hacer olvidar algo común: el 
carácter trágico del pasado político. Cada tragedia tiene sus condicio­
nes distintivas (en este caso, qué papel jugaron los actores del drama), 
pero todas coinciden en unos hechos pasados penosos y amargos. Esta 
realidad no se da sólo en los procesos más recientes (las transiciones en 
la Europa del Este o en los regímenes militares del Cono Sur, por ejem­



50 Pe d ro  R iva s  Pa la

plo), sino en otras más lejanas: desde las revoluciones del siglo XVIII 
hasta la transición española pasando por las revoluciones nacionales 
del XIX (por citar solamente algunos casos), encontramos siempre situ­
aciones precedentes de guerras, luchas y  autoritarismo aunque sean en 
intensidad y sentido distintos. Sin que las dimensiones de los hechos 
trágicos sean comparables, en todas estas situaciones hay conciencia 
de salir de un pasado doloroso y de construir una realidad política d ife­
rente. Dicho de otro modo, ese carácter trágico común pone de mani­
fiesto el carácter fundacional, originario, inaugural. Esta experiencia ha 
sido vivida por cada comunidad política presente al menos una vez en 
su historia y en muchos casos, varias veces. Es decir, no se trata de una 
excepción sino de algo común. Y  es precisamente en esos momentos 
fundacionales cuando la comunidad política se define realmente a sí 
misma. Por eso, la manera de definirse no es nunca abstracta ni consiste 
en encontrar puntos de acuerdo al margen de una doctrina comprehen­
siva. A l contrario, consiste en formular aquellos bienes que deseamos 
estén presentes en nuestra sociedad y la caractericen por relación estre­
cha a los hechos del pasado inmediato que se acaba de sufrir. ¿Dónde 
si no se encuentra, por ejemplo, el sentido de la Primera Enmienda de 
la Constitución americana (” El Congreso no hará ley alguna por la que 
adopte una religión como oficial del Estado o se prohíba practicarla li­
bremente, o que coarte la libertad de palabra o de imprenta, o el dere­
cho del pueblo para reunirse pacíficamente y para pedir al gobierno la 
reparación de agravios"), el del artículo 1° de la Ley Fundamental de 
Bonn (” La dignidad humana es intangible. Respetarla y  protegerla es 
obligación de todo poder público") o la inclusión del pluralismo po líti­
co como valor superior en el artículo 1.1 de la Constitución española 
("España se constituye en un Estado social y  democrático de Derecho, 
que propugna como valores superiores de su ordenamiento ju ríd ico  la 
libertad, la justic ia , la igualdad y  el pluralismo político")? En el caso 
que nos ocupa la Truth and Reconciliation Commission no hacía sino 
obedecer un mandato constitucional.

Una consecuencia más de lo dicho. Solamente ese pasado reciente 
explica la identidad política que se forma. Por eso, se entiende la re­
ferencia de los defensores de la democracia agonista a la inexistencia 
de una identidad común en Sudáfrica durante el apartheid ni tampoco 
cuando éste termina. Lo que no parecen aceptar es que la Truth and Re­
conciliation Commission, recogiendo ese mandato constitucional, ayu­
dara precisamente a crear una nueva identidad. En todo caso, lo que



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 51

pretendo resaltar es que esa nueva identidad no podía crearse con los 
valores abstractos y puramente estratégicos que nos presenta el ideal 
deliberativo. Porque tales valores (que además responden se quiera 
o no a una doctrina sobre el bien, por más que lo nieguen sus defenso­
res) no aportan apenas nada a una comunidad política que se enfrenta 
a un pasado trágico. Y, aunque no tenga la intensidad del caso sudafri­
cano, todo proceso fundacional está igualmente enfrentado a algún pa­
sado trágico en la medida en que es transicional. La identidad de las 
comunidades políticas siempre se formula precisamente en relación a 
ese pasado y exige por tanto de bienes concretos, comunes por supues­
to, que propongan una forma completa de plenitud humana en lo po­
lítico. De ahí que los procesos de justic ia  transicional permiten, a mi 

ju ic io , comprobar que la comunidad política proporciona una identi­
dad que concreta de modo fecundo la identidad humana (Cruz Prados, 
2003, pp. 83-109, especialmente pp. 102-104). En el fondo el ideal de­
liberativo responde a una concepción de lo político como mero ins­
trumento para buscar en lo privado la propia identidad y de ahí que se 
formule en términos de pura estrategia. Pero, en los momentos verda­
deramente importantes de las comunidades políticas, en las situaciones 
originarias, fundacionales, que se manifiestan en los procesos de tran­
sición, esos valores deliberativos se muestran insuficientes aunque sólo 
sea porque no son capaces de asumir el pasado trágico y de crear una 
identidad a la altura de las expectativas de los miembros de dichas co­
munidades.

6. Conclusión

Por lo visto, todo momento transicional tiene algo de fundacional. 
Si el momento transicional no puede dejar al margen las concepciones 
comprehensivas del bien, entonces el momento fundacional del que es­
tamos hablando (el de una transición) incorpora necesariamente con­
cepciones comprehensivas del bien. En el proceso transicional se tocan 
las fibras más profundas de la propia comprensión como comunidad 
política. La situación recién vivida obliga a cada uno a enfrentarse con 
la comunidad política concreta que le ha tocado v iv ir en ese preciso 
momento y lugar, y  a plantearse de modo conjunto sobre qué princi­
pios quiere constituirse, cuáles son sus bienes más preciados, cuál es el 
modo de mirar al pasado, quién es, en definitiva, y qué es lo que apre­
cia. En realidad esto ocurre en todo proceso fundacional, pero en el



52 Pe d ro  R iva s  Pa la

caso de las transiciones aparece un componente trágico (el pasado re­
ciente) que manifiesta más claramente que lo que está en juego es la 
propia comprensión de quiénes somos como miembros de una comuni­
dad política concreta. Y  eso que está en juego entronca, y  de nuevo se 
ve más claramente en los procesos de transición por ese carácter de en­
frentarse a un pasado trágico, directamente con la propia consideración 
del propio yo y de la propia condición como ser humano.

Bibliografía

Allen, Jonathan, 'Balancing Justice and Social Unity: Political Theory 
and the Idea o f a Truth and Reconciliation Commission', The Uni- 
versity o f Toronto Law  Journal, 49 (3), 1999, pp. 315-353. 

Christodoulidis, Emilios, 'The Irrationality o f Merciful Legal Judge- 
ment: Exclusionary Reasoning and the Question o f the Particular', 
Law and Philosophy, 18 (3), 1999, pp. 215-241.

__________ , ' Truth and Reconciliation as Risks', Social and Legal
Studies, 9 (2), 2000, pp. 179-204.

__________ y Veitch, Scott, ‘Reconciliation as Surrender: Configura-
tions o f Responsibility and Memory', en Francois du Bois & Antje 
du Bois-Pedain (eds.), Justice and Reconciliation in Post-Apartheid 
South Africa, Cambridge University Press, Cambridge, 2008, pp. 9­
36.

Cotta, Sergio, I l  d iritto  nell'esistenza: Linee d i ontofenomenologia giu- 
ridica, Giuffre, Milano, 1985.

Cruz Prados, Alfredo, 'Republicanismo y democracia liberal: dos con­
ceptos de p a rtic ip a c ió n Anuario Filosófico, 36, 2003, pp. 83-109. 

Du Toit, André, 'The Moral Foundations o f the South African Truth 
and Reconciliation Commission: Truth as Acknowledgment and 
Justice as Recognition', en Robert I. Rotberg & Dennis Thompson 
(eds.), Truth v. Justice: The M ora lity  o f Truth Commissions, Princ- 
eton University Press, Princeton, 2000, pp. 122-140.

Dyzenhaus, David, Judging the Judges, Judging Ourselves. Truth, Rec­
onciliation and the Apartheid Legal Order, Hart, Oxford, 1998. 

Dyzenhaus, David, 'Justifying the Truth and Reconciliation Commis­
sion', The Journal o f P o litica l Philosophy, 8 (4), 2000, pp. 470-496. 

Gutmann, Am y & Dennis Thompson, Democracy and Disagreement, 
Harvard University Press, Cambridge, 1996.



Pe r d ó n , d e re c h o  y  p o l í t ic a 53

__________ , 'The Moral Foundations o f Truth Commissions', en Rob-
ert I. Rotberg & Dennis Thompson (eds.), Truth v. Justice: The Mo- 
ra lity  o f Truth Commissions, Princeton University Press, Princeton, 
2000, pp. 22-44.

Kiss, Elizabeth, ‘Moral ambition within political constraints: reflec- 
tions on restorative j ustice', en Robert I. Rotberg & Dennis Thomp­
son (eds.), Truth v. Justice: The M ora lity  o f Truth Commissions, 
Princeton University Press, Princeton, 2000, pp. 68-98.

Llewellyn, Jennifer T. &  Howse, Robert, "Institutions for Restorative 
Justice: The South African Truth and Reconciliation Commission", 
en The University o f Toronto Law Journal, 49 (3), 1999, pp. 355­
388.

Mouffe, Chantal, The Democratic Paradox, Verso, London, 2000.
Rawls, John, P olitica l Liberalism, Columbia University Press, New 

York, 1996.
Truth and Reconciliation Commission, Truth and Reconciliation Com­

mission o f South A frica Report, MacMillan, London, 1999.
Schaap, Andrew, "Agonism in divided societies", Philosophy &  Social 

Criticism, 32 (2), 2006, pp. 255-277.
Veitch, Scott, 'The Legal Politics o f Amnesty', en Emilios Christodou­

lidis &  Scott Veitch (eds.), Lethe's law: justice , law  and ethics in 
reconciliation, Hart, Oxford & Portland, 2001, pp. 33-45.

Veitch, Scott, "Judgment and Calling to Account: Truths, Trials and 
Reconciliations", en Antony Duff, Lindsay Farmer, Sandra Marshall 
&  Victor Tadros (eds.), The Trial on Trial vol. II, Hart, Oxford y 
Portland, 2006, pp. 155-171.

Recepción: 11/06/2010 Aceptación: 15/08/2010


