
RAWLS: EL PROBLEMA DE LA REALIDAD 
Y LA JUSTIFICACIÓN EN LA FILOSOFÍA 

POLÍTICA DE CARLOS PEÑA*
Faviola Rivera Castro *

El libro de Carlos Peña ofrece un examen de dos ideas centrales en 
la teoría de la justificación política de John Rawls: el equilibrio 

reflexivo y el constructivismo político. Esta discusión, que aparece en 
la segunda parte del libro, está precedida de una muy breve reflexión, 
en la primera parte del mismo, sobre la relación entre la filosofía po­
lítica de Rawls y la de Kant. En esta brevísima primera parte, Carlos 
Peña señala que aunque Teoría de la Justicia ( tj)  pretende ser una teo­
ría kantiana, no lo es genuinamente. Y  que la teoría de Rawls se vuel­
ve más kantiana hacia el final, en los ensayos contenidos en Libera lis­
mo Político (lp ), jus to  "cuando Rawls pretende despojarse del todo de 
Kant” (p. 31). Se trata de afirmaciones muy controvertidas, sin duda al­
guna, pero que dejaré aquí de lado para centrarme en la segunda parte, 
que es la principal del libro.

En esta segunda parte, Carlos Peña nos dice que se propone evaluar 
"desde un punto de vista interno, el tránsito que condujo a Rawls desde 
Teoría de la ju s tic ia  ( t j) a Liberalismo político  (lp )"  (p. 36). Le inte­
resa examinar las razones que Rawls tuvo para transitar del equilibrio 
reflexivo en TJ al constructivismo político en LP  (p. 42). En particular, 
el propósito es “mostrar los aspectos filosóficamente más compromete­
dores de la obra de Rawls" (p. 36). A l autor le parece que este aspecto 
de la obra de Rawls "todavía no ha recibido la atención que merece por 
parte de los filósofos profesionales” (p. 36). Dada la gran cantidad de 
literatura sobre el constructivismo moral y político, esta afirmación re­
sulta sorprendente. Su tesis, en todo caso, es que "en la obra de Rawls 
subyace una peculiar concepción de la teoría moral que subraya su ca­
rácter inductivo -hasta cierto punto, empírico y contingente- y  cuyo

* Comentarios presentados en el Institu to Tecnológ ico A utónom o de M éx ico  el 3 de sep­
tiem bre de 2009.

** Instituto de Investigaciones Filosóficas, UNAM. <faviolanvera@ gmail.com >.

ISONOMÍA No. 33 / Octubre 2010

mailto:faviolanvera@gmail.com


196 Fa v i o l a  R i v e r a  Ca s t r o

máximo desarrollo es la tesis del consenso entrecruzado" (p. 36). Se 
propone mostrar también que las tesis de Rawls se acercan a las tesis 
del realismo interno de Hilary Putnam. En este segundo capítulo, Peña 
advierte que presenta sólo la primera parte de un trabajo ” de más lar­
go aliento" cuyo propósito es "evaluar las posibilidades y límites de la 
neutralidad filosófica y política” que Rawls persigue (p. 42). Es posi­
ble que la segunda parte será el tema de un segundo libro, aunque no lo 
menciona.

En lo que sigue tomaré como eje lo que me parece el tema central 
del libro, a saber, el examen que hace el autor del tránsito del equilibrio 
reflexivo en TJ al constructivismo político en LP.

I

¿Qué es el equilibrio reflexivo? En la sección 4 de TJ Rawls introdu­
ce el equilibrio reflexivo y lo caracteriza como un estado que se alcan­
za cuando las convicciones que tenemos sobre la justic ia  (los '"juicios 
morales ponderados") encajan o concuerdan ("match") con los prin­
cipios de justic ia  que serían el objeto de un acuerdo equitativo en la 
posición original. Como es bien sabido, el propósito central de TJ es 
presentar una concepción de la justic ia  alternativa al utilitarismo. El 
corazón de tal concepción son dos principios de justicia que especifi­
can los derechos y deberes de los ciudadanos en las instituciones bá­
sicas de la sociedad, así como también un esquema de distribución de 
las cargas y los beneficios de la cooperación social. Rawls sostiene que 
los principios de justic ia  que propone son aquellos que serían elegi­
dos sobre el principio de la utilidad por personas libres e iguales bajo 
condiciones que garantizan la equidad de su acuerdo y  que, en su con­
junto, denomina “posición original” . El equilibrio reflexivo se intro­
duce como un marco dentro del cual se inscribe la posición original. 
Para caracterizar las condiciones bajo las cuales debe tener lugar un 
acuerdo que sea equitativo, Rawls propone partir de las convicciones 
que tenemos sobre la jus tic ia  (los ju ic ios  morales ponderados). Como 
Peña lo subraya, los ju ic ios  morales ponderados son aquellos "obteni­
dos bajo favorables condiciones de deliberación y análisis" (p. 52). So­
bre la base de las convicciones morales contenidas en losju icios mora­
les ponderados, Rawls diseña la posición original, en la cual se eligen 
los dos principios de justicia que propone. El equilibrio reflexivo se al­



Ra w l s : e l  p r o b l e m a  d e  l a  r e a l i d a d  y  l a  j u s t i f i c a c i ó n  e n . 197

canza cuando estos principios de justic ia  elegidos concuerdan con las 
convicciones morales que constituyen el punto de partida.

Fueron muchas las críticas que se hicieron a esta manera de proceder 
en filosofía moral. La más recurrente fue la objeción de circulan dad 
que Peña discute (p. 53). Según esta objeción, los principios dejusticia 
quedan justificados por referencia a convicciones morales cotidianas 
que, uno pensaría, deberían poder ser examinadas a la luz de principios 
de justicia justificados de manera independiente de ellas. Rawls se an­
ticipa a esta objeción desde la sección 4 de TJ cuando señala que ni los 

ju ic ios  morales ponderados ni los principios de justic ia  son incuestio­
nables. A l contrario, indica que es preciso ir y  venir, ajustándolos mu­
tuamente, hasta lograr el equilibrio, el cual siempre es provisional. Sin 
embargo, esta aclaración no elimina la circularidad. Una objeción es­
trechamente relacionada a ésta es la de relativismo. Me parece que la 
posición final del autor al respecto es que Rawls no responde adecua­
damente ninguna de las dos objeciones.

Su discusión sobre el equilibrio reflexivo se centra en dos puntos es­
pecíficos. En primer lugar, la relación entre el equilibrio reflexivo y el 
constructivismo. En segundo lugar, el carácter inductivo del equilibrio 
reflexivo.

Peña discute el primer punto apelando a una discusión de Ronald 
Dworkin, quien sugiere que debemos entender losju icios morales pon­
derados como "aspectos generales de una teoría que debemos cons­
tru ir" (p. 56). Peña señala que bajo esta interpretación, el equilibrio 
reflexivo no conduce ni al relativismo ni al escepticismo (p. 57). Nos 
dice que ” el modelo constructivo sirve así de base a una teoría moral 
independiente, que se soporta en un punto de partida de carácter públi­
co y se acomoda bien a una comunidad que requiere razones amplia­
mente compartidas y que no endosa -aunque no necesariamente recha­
za- el realismo moral" (p. 57). Según esta interpretación, el modelo 
constructivo sirve de base al equilibrio reflexivo. La dificultad es que 
si bien esta interpretación explica por qué debemos ajustar los princi­
pios dejusticia a losju icios morales ponderados, no explica porqué de­
bemos enmendar estos últimos para lograr el balance. De este modo se 
rompe la circularidad, pero al costo de presentar un tipo de equilibrio 
reflexivo distinto del de Rawls. Según esta interpretación de Dworkin, 
retomada por Peña, los ju ic ios  morales ponderados sirven de base para 
la construcción de la concepción de la justic ia , pero no son revisables. 
Como el autor observa que esta interpretación del equilibrio reflexivo



198 Fa v i o l a  R i v e r a  Ca s t r o

es la que permite percibir la transición hacia el constructivismo, supon­
go que simpatiza con ella.

Aunque se trate de una interpretación atractiva, es importante intro­
ducir un matiz que Peña no hace. Si bien Rawls parte de la premisa de 
que existen ju ic ios  morales ponderados sobre los que existe un amplio 
acuerdo, su teoría no se encamina solo a mostrar cómo los principios 
dejusticia pueden "construirse" a partir de talesjuicios mediante la po­
sición original. Como lo señala al principio de TJ, el punto de partida es 
un desacuerdo en la sociedad sobre qué derechos y deberes deben te­
ner los ciudadanos en las instituciones básicas de la sociedad y sobre 
el esquema de distribución de las cargas y beneficios de la cooperación 
social. Rawls señala cómo nuestros ju ic ios  ponderados sobre la ju s t i­
cia social divergen, por lo cual es necesario buscar las bases para un 
acuerdo. Tales bases son, precisamente, losju icios morales ponderados 
sobre los que sí hay acuerdo, y  a partir de los cuales se diseña la posi­
ción original, desde la que se eligen, según Rawls, los dos principios de 
la jus tic ia  como equidad. Pero si el razonamiento en la posición o rig i­
nal es correcto, los principios de la justic ia  elegidos sirven para revisar 
aquellos ju ic ios  ponderados sobre los que hay desacuerdo. A  la luz de 
la teoría podemos ver cómo algunos de nuestrosjuicios ponderados so­
bre la justicia social no son correctos. Si esto no fuera posible, la teoría 
de la justic ia  perdería gran parte de su fuerza. La apuesta de Rawls es 
que ello es posible, por lo cual es indispensable que losju icios morales 
ponderados puedan ser revisables a la luz de los principios de justic ia  
como equidad -contrario a lo que sugiere Dworkin. Como más adelan­
te Peña menciona de nuevo el carácter revisable de los ju ic ios  morales 
ponderados, resulta d ifíc il entender hasta dónde llega su acuerdo con 
este autor (p. 70).

El segundo punto de Peña concierne al carácter inductivo del equ ili­
brio reflexivo. Toma como eje la discusión de Rawls en “Outline for a 
decisión procedure for Ethics", de 1951. Su posición en este texto pu­
blicado veinte años antes que TJ se enmarca todavía dentro la estrategia 
empirista de justificar los juicios morales por referencia a un observa­
dor imparcial o un observadorjuicioso. Peña señala que, en esta estra­
tegia, de lo que se trata es de hacer generalizaciones inductivas a partir 
de losju icios morales ponderados "hasta alcanzar un conjunto de prin­
cipios para, luego, examinar si esos mismos principios son consistentes 
con losjuicios iniciales hasta alcanzar así un equilibrio (p. 65). Afirma 
que este método inductivo se mantiene en TJ (p. 62).



Ra w l s : e l  p r o b l e m a  d e  l a  r e a l i d a d  y  l a  j u s t i f i c a c i ó n  e n . 199

Una dificultad en la exposición del autor es que no toma en 
consideración cómo la estrategia inductivista del texto de 1951 se ve 
afectada por la sustitución del marco empirista del observador impar­
cial con el del racionalismo kantiano de TJ. Desde la perspectiva kan­
tiana carece de sentido afirmar que los principios de justicia se esta­
blecen mediante generalizaciones inductivas a partir de los ju ic ios  
morales ponderados. La estrategia de Rawls no puede entenderse si se 
pierde de vista el hecho de que está articulando una alternativa al u ti li­
tarismo dentro de un marco kantiano. El equilibrio reflexivo cobra toda 
su relevancia al interior de este contexto de discusión. Una de las im­
plicaciones más indeseables del utilitarismo es que la aplicación del 
principio de la utilidad nos lleva a conclusiones que pueden ser contra­
rias a nuestras convicciones morales más firmes. Cuando Rawls publi­
ca TJ, era común objetar que el principio de la utilidad puede justificar 
actos inmorales tales como mentir o utilizar a otros como meros me­
dios. Según Rawls, el utilitarismo puede justificar hasta la esclavitud o 
la servidumbre feudal. Por ello, su estrategia en TJ es partir de ciertos 

ju ic ios  morales ponderados con los cuales ninguna teoría moral puede 
entrar en contradicción, como precisamente, que la esclavitud y la ser­
vidumbre feudal son inaceptables. Esta estrategia no es otra que la de 
Kant mismo en la Fundamentación de la metafísica de las costumbres 
en donde parte de conceptos morales del sentido común para mostrar 
cómo el imperativo categórico es el principio implícito en ellos. Como 
Peña lo señala más adelante, Kant insiste que el propósito de la filoso­
fía moral no puede ser corregir las convicciones más básicas del sen­
tido común, sino que construye a partir de ellas. A l mismo tiempo, el 
imperativo categórico, implícito en ellas, sirve para corregir al sentido 
común en casos más difíciles o controvertidos. Rawls sigue a Kant en 
este punto para argumentar contra el utilitarismo. Aunque este no es el 
lugar para desarrollarlo, el punto aquí es que a la luz del racionalismo 
sería un sinsentido afirmar que la estrategia de Kant es establecer el 
imperativo categórico mediante generalizaciones inductivas a partir de 
los ju ic ios  y los conceptos morales ordinarios. Asimismo, es un error 
atribuirle tal estrategia inductivista a Rawls en TJ a la luz del paralelis­
mo con Kant. Es notable como Rawls sigue a Kant no sólo en la estra­
tegia de la Fundamentación de la metafísica de las costumbres, sino en 
la estructura de la obra misma: al igual que Kant en esta obra, Rawls 
parte de los ju ic ios  morales ponderados, formula los principios de jus­



200 Fa v i o l a  R i v e r a  Ca s t r o

tic ia  a partir de ellos, y  después ofrece una justificación de los m is­
mos.

II

Consideremos ahora el constructivismo. El constructivismo moral 
es una postura filosófica de acuerdo con la cual los juicios morales co­
rrectos son aquellos que resultan de la aplicación correcta de principios 
morales, los cuales, a su vez, son construcciones de la razón práctica. 
Peña subraya cómo, de acuerdo con Rawls, tales construcciones mora­
les se llevan a cabo a partir de una concepción robusta de la persona. 
En el caso de la teoría de Rawls, los principios de justic ia  se "constru­
yen" a partir de una concepción de las personas como ciudadanos l i ­
bres e iguales. El constructivismo moral es de origen kantiano, y  Rawls 
lo desarrolla en contraste con el intuicionismo racional. En su interpre­
tación, este último es una postura moral metafísica según la cual los 
juicios morales correctos son afirmaciones verdaderas sobre un orden o 
realidad moral independiente de los seres humanos y a la que podemos 
acceder mediante algún tipo de intuición. Como podemos apreciar, el 
constructivismo moral es una postura en filosofía moral sobre el origen 
y la naturaleza de los valores morales.

Peña lleva a cabo una clara y detallada explicación del constructivis­
mo moral. Sin embargo, no queda claro en qué sentido puede hablarse 
de una transición del equilibrio reflexivo al constructivismo. La idea de 
una transición sugiere que Rawls sustituye al primero con el segundo. 
Pero ello no es así, ya que en sus últimos escritos, Rawls mantiene los 
dos.

En la parte final del libro, la atención de Peña se desplaza hacia dos 
cuestiones: en primer lugar, la transición, en la obra de Rawls, del cons­
tructivismo moral al político; y  en segundo lugar, la objeción de que el 
constructivismo moral entraña algún tipo de subjetivismo. Peña expli­
ca con claridad y  detalle tanto el constructivismo moral kantiano como 
el constructivismo político, así como las razones de Rawls para aban­
donar el primero en lugar del segundo. En respuesta a la objeción de 
subjetivismo, desarrolla el paralelismo entre el constructivismo rawl- 
siano y el realismo interno de Putnam. En lo que resta, me centraré en 
este segundo punto ya constituye la parte más original del libro. Aquí 
nos topamos con un tema que aparece en el título del libro: el problema



Ra w l s : e l  p r o b l e m a  d e  l a  r e a l i d a d  y  l a  j u s t i f i c a c i ó n  e n . 201

de la realidad. Como Peña lo señala, Rawls nunca se pronunció sobre 
este punto.

De acuerdo con Peña, el programa de Rawls es el intento de eludir 
el realismo sin, por ello, abandonar las pretensiones de objetividad (p. 
112). Efectivamente, Rawls rechaza el realismo metafísico que atribu­
ye al intuicionismo racional a favor del constructivismo kantiano. La 
pregunta es si esto convierte a Rawls en un realista interno, en el senti­
do de Putnam. La tesis central del realismo interno, como Peña lo ex­
plica es una combinación de tres tesis que se articulan en una relación 
polémica con la postura metafísica que se pretende rechazar. De acuer­
do con el realismo metafísico, “el mundo consta de una totalidad fija 
de objetos independientes de la mente; hay una sola descripción com­
pleta y verdadera de cómo es el mundo; la verdad supone una relación 
de correspondencia entre las palabras y los objetos 'tal como son'" 
(115). Por contraste, de acuerdo con el realismo interno: la estructura 
del mundo es ontológicamente dependiente de la mente; no existe una 
única descripción posible del mundo, sino varias descripciones posi­
bles; y la verdad es un tipo de aceptación idealizada (115). Al afirmar 
la posibilidad de diversas descripciones de la realidad, el realismo in­
terno abre la puerta al relativismo conceptual. No se trata de un relati­
vismo cultural o de un convencionalismo, ya que los conceptos pueden 
estar muy bien justificados y ser universalizables -a l menos entre los 
científicos. Lo que se afirma es que cualquier descripción de la realidad 
es relativa a algún esquema conceptual desde la cual se hace. Putnam 
niega que todas las descripciones posibles de un mismo mundo deban 
ser reducibles a una sola de ellas.

Peña afirma que la postura de Rawls puede caracterizarse como un 
"realismo interno" debido a que también rechaza al realismo metafí­
sico. De acuerdo con esto, Rawls negaría que exista una totalidad fija 
de propiedades morales independientes de la mente; y afirmaría que 
hay varias descripciones posibles del mundo moral (o diversas postu­
ras morales); y  que la verdad es un tipo de aceptación idealizada. En su 
interpretación, Peña afirma que las descripciones morales posibles se­
rían las doctrinas comprehensivas razonables (las cuales son doctrinas 
morales sobre las cuales los ciudadanos divergen), y  que la aceptación 
idealizada tendría lugar en la razón pública. Observa que la idea de un 
pluralismo razonable de doctrinas comprehensivas y la idea de consen­
so entrecruzado recoge la idea de relatividad conceptual (esto es, que



202 Fa v i o l a  R i v e r a  Ca s t r o

hay varios marcos conceptuales desde los cuales describir el mundo o 
articular una postura moral).

Aunque se trata de una propuesta interesante, la interpretación del 
constructivismo político como un tipo de realismo interno a la Putnam, 
adolece de una debilidad importante. Y  es que supone que tanto las teo­
rías científicas como las doctrinas morales se ocupan de ofrecer des­
cripciones de algo (del mundo de objetos físicos o del mundo moral). 
El punto central del constructivismo de inspiración kantiana, sin em­
bargo, es que los principios morales o políticos no constituyen una des­
cripción de nada, sino que son prácticos, es decir, guías para la acción 
construidas por la razón práctica. Esta asimetría entre la función de los 
conceptos teóricos y  los prácticos se encuentra en el corazón de la pro­
puesta constructivista: el uso prim ario  de los conceptos morales no es 
describir el mundo sino orientarnos en él. De acuerdo con esto, aunque 
es un hecho que empleamos los conceptos morales de manera descrip­
tiva, éste uso es secundario que presupone el uso práctico. Por ello, es 
muy problemático hablar de algún tipo de realismo al interior del cons­
tructivismo de inspiración kantiana, así sea interno. Así, no me pare­
ce correcto hablar de algún problema de la realidad en la filosofía de 
Rawls, sin por ello se entiende "realidad moral". Para quienes piensan 
que la única postura defendible en filosofía moral es algún tipo de rea­
lismo, entonces sí habría un problema. Justamente, el realismo interno 
de Putnam parte de esta premisa: de que la única postura defendible en 
epistemología es algún tipo de realismo. Pero éste es justamente el su­
puesto que Rawls y los neakantianos no comparten en el terreno de la 
filosofía moral. Dentro del enfoque constructivista kantiano, los prin­
cipios morales y políticos son construcciones de la razón práctica con 
base en los cuales podemos, literalmente, producir un mundo moral de 
relaciones interpersonales e instituciones, pero los principios son ante­
riores y constitutivos de este mundo posible por la acción de los seres 
humanos. No puede tratarse, como en Putnam, de un mundo que nos 
sea dado y que la investigación de la naturaleza se propone describir. 
Esta asimetría fundamental entre la postura anti-metafísica de Putnam 
y la de Rawls se pierde de vista, en mi opinión, en el trabajo de Peña.

En las páginas finales del libro, el autor empuja hasta sus límites la 
interpretación del constructivismo como un tipo de realismo interno y 
plantea algunos problemas que la idea de razón pública tendría desde 
esta perspectiva. La idea básica es que el pluralismo de doctrinas com­
prehensivas puede entenderse como un tipo de relatividad conceptual



Ra w l s : e l  p r o b l e m a  d e  l a  r e a l i d a d  y  l a  j u s t i f i c a c i ó n  e n . 203

análogo al del realismo interno, la cual sería resuelta por la razón pú­
blica. En la interpretación de Peña, para que la razón pública pueda 
constituir un criterio de aceptación idealizada se deben satisfacer dos 
condiciones: en primer lugar, las doctrinas comprehensivas no pueden 
ser inconmensurables (si lo fueran, el consenso entrecruzado sería un 
mero modus vivendi); y  en segundo lugar, la razón pública debe consti­
tu ir un momento de "incondicionalidad trascendente" (de otro modo, la 
razón pública sería un mero etnocentrismo). Su postura es que la razón 
pública es mero etnocentrismo; no es un dominio que permita el entre- 
cruzamiento de concepciones, sino que es una concepción más.

La dificultad con esta interpretación crítica es que deja de lado el he­
cho de que Rawls sólo se ocupa del pluralismo razonable, es decir, del 
pluralismo de doctrinas comprehensivas que aceptan las ideas básicas 
de una democracia constitucional (la idea de las personas como ciuda­
danos libres e iguales y la idea de la sociedad como un sistema de co­
operación social). Los partidarios de tales doctrinas aceptan la ileg iti­
midad de emplear el poder coactivo del estado para imponer la suya 
propia al resto de la sociedad. Por ello, la cuestión de la inconmensu­
rabilidad ni se plantea (se trata de posturas reconocibles como doctri­
nas morales comprehensivas, según los criterios muy específicos que 
Rawls ofrece) y razonables. Si estas ideas son una forma de etnocen­
trismo, entonces la razón pública lo es, sin duda. Pero no me parece 
que a Rawls le hubiera preocupado mucho esta objeción ya que pen­
saba que el contenido moral es ampliamente recomendable de manera 
universal (al menos las ideas básicas de libertad e igualdad). Además, 
el propósito de la razón pública no es servir de criterio de justificación 
alternativo al que ya encontramos en las doctrinas morales comprehen­
sivas. Según Rawls, cada doctrina comprehensiva tiene sus propios c ri­
terios de justificación y de verdad. La razón pública no es, en modo 
alguno, un criterio idealizado (y en este sentido superior al de cada 
doctrina comprehensiva), sino un criterio de justificación que se em­
plea para propósitos diferentes. La razón pública es un tipo de discurso 
para los fines de la justificación política. Es el discurso, según Rawls, 
que paradigmáticamente deben emplear los magistrados de la Supre­
ma Corte. No constituye un discurso superior o de un mayor nivel de 
justificación que las doctrinas comprehensivas. Es un discurso que se 
emplea para un propósito diferente, y  en función del cual resulta apro­
piado, a saber, la justificación de decisiones que puedan ser aceptables



204 Fa v i o l a  R i v e r a  Ca s t r o

desde el punto de vista de todas las doctrinas comprehensivas razona­
bles.

Se podría objetar que al centrarse sólo en las doctrinas comprehensi­
vas razonables Rawls se va por el camino fácil dejando de lado el ver­
dadero problema de cómo integrar en una democracia a los partidarios 
de las doctrinas comprehensivas irrazonables. Es posible. Sin embargo, 
la extensa y detallada argumentación de Rawls en Liberalismo político  
para justificar una concepción política desde el punto de vista de doc­
trinas comprehensivas razonables evidencia la gran dificultad que en­
traña esta tarea, supuestamente fácil.

Recepción: 21/09/2009 Aceptación: 05/08/2010


