
RAWLS: LA MORAL Y SU MÉTODO
Jesús Rodríguez Zepeda

El libro de Carlos Peña,1 pequeño en formato pero muy grande en 
pretensión y alcance académicos, ofrece al lector familiarizado 

con el pensamiento de John Rawls una perspectiva heurística para revi­
sar la metodología moral del gran filósofo de Harvard. Es precisamente 
este carácter de estudio para enterados uno de los rasgos más atracti­
vos del trabajo que ahora comentamos. En efecto, contra lo que pueden 
sugerir las primeras diez páginas, que registran un esbozo biográfico y 
una síntesis muy apretada del derrotero intelectual de Rawls, el lector 
no se encuentra con un trabajo de introducción o un texto de divulga­
ción al alcance de cualquier lector con cierto interés en el tema, sino 
con un estudio muy preciso de una dimensión de la filosofía de Rawls 
que ha sido, acaso por su aridez y confusiones conceptuales (éstas ú lti­
mas inducidas y nunca resueltas por el propio Rawls) muy poco atendi­
da y menos aún evaluada con el sentido crítico y, diría yo, con la crea­
tividad que este libro manifiesta.

De todos modos, las primerísimas páginas, que perfilan la figura per­
sonal de Rawls, no se reducen a un esbozo biográfico al uso, de esos 
que nuestros alumnosjuzgan obligados cuando abordan a un autor rele­
vante, haciendo un inmerecido e inútil homenaje al externaiismo, sino 
que tratan de atar algunas experiencias del autor estudiado con la ge­
neración de algunas de sus categorías relevantes. El aire de fam ilia que 
Carlos Peña establece entre la llamada "lotería natural" (que, a la base 
del llamado "igualitarismo de la fortuna", entiende que el azar que re­
parte cualidades y disposiciones individuales, al igual que la lotería so­
cial, que reparte emplazamientos de clase social y  oportunidades deri­
vadas de éstas, no puede ser tomada como criterio natural dejusticia) y 
las experiencias personales del niño Rawls son una buena presunción, 
si no acerca del origen del concepto, sí acerca de la intuición moral que 
le subyace y que, probablemente haya alimentado también buena parte 
del estructuralismo socio-determinista del filósofo de Harvard.

1 Carlos Peña, Rawls: el problema de la realidad y  la justificación en lafilosofia política, 
M éxico , Fontamara, 2008.

* Universidad Autónom a M etropolitana-Iztapalapa. < rozj@ xanum .uam .m x>.

ISONOMÍA No. 33 / Octubre 2010

mailto:rozj@xanum.uam.mx


186 Jesús Ro d r íg u e z  Zepeda

Creo que Carlos Peña tiene razón al identificar en la pregunta de 
si existe alguna manera de encontrar al menos una fuente de norma- 
tividad en medio de sociedades plurales (p. 12) el le iv motiv de toda 
la obra rawlsiana. En efecto, la búsqueda de una concepción o siste­
ma normativo, no externo a la propia historia política de la sociedad 
de referencia, capaz de persuadir a los ciudadanos acerca del modo en 
que deben estos diseñar la estructura básica de su sociedad, une el lar­
go y a veces disonante rosario de obras y conceptos que Rawls nos he­
redó a la largo de su productiva vida académica. Ya desde su "Justice 
as Fairness" de 1958, Rawls había explicitado el par de principios que 
dan contenido a ese sistema normativo, y  la frecuente reformulación de 
estos no los cambió tanto como para no identificar en ellos los valores 
políticos de la libertad moderna (derechos civiles y políticos bajo la f i ­
gura de las "libertades básicas") y  la igualdad socioeconómica (dere­
chos económicos y sociales bajo la figura del principio de diferencia y 
la igualdad de oportunidades) que hicieron de Ralws, al decir de opi­
niones acreditadas como la de Am y Gutman, el más solvente defensor 
filosófico del Estado de Bienestar.

Pero esto es un elemento que Carlos Peña constata y  deja aparte. A  
diferencia de otros estudiosos de Rawls, Peña no ve la necesidad de re­
visar en este texto los contenidos normativos precisos de los dos prin­
cipios de la justic ia  (a los que no cita) y  ni siquiera los dilemas de su 
recurso de justificación teórica por excelencia, el contrato social y su 
correlativo y definitorio velo de ignorancia (a los que dedica más bien 
poco desarrollo), sino que se dedica a la persecución del proceso inte­
lectual interno que llevó a Rawls a revisar y modificar su propia meto­
dología para pasar de una epistemología moral definida por el equili­
brio reflexivo y el constructivismo kantiano a una caracterizada por el 
constructivismo político, la razón pública y el consenso traslapado (o 
entrecruzado, como prefiere verter Peña el adjetivo overlappingy  cuya 
traducción al español ha construido una pequeña Torre de Babel entre 
nosotros, los lectores hispanohablantes de Rawls). En todo caso, Peña 
hila más fino de lo que se hace usualmente respecto de Rawls, pues lo 
que pretende mostrar es que Rawls era, a fin de cuentas, un filósofo 
más convencional de lo que creemos, relacionado con y formado por 
un debate epistemológico que vertebró buena parte de la filosofía del 
siglo X X  con sus perplejidades sobre la objetividad, la realidad y la ver­
dad. El mismo Carlos Peña nos informa de que el que ahora discutimos 
es un primer resultado de este proyecto. Promete, para un texto veni­



Ra w ls : l a  m o r a l  y  su  m étodo 187

dero, evaluar la coherencia y plausibilidad de la intención de Rawls de 
acreditar la imparcialidad política como argumento central de una con­
cepción de la justic ia  adecuada para sociedades de democracia consti­
tucional.

En esta lectura que ofrezco del libro de Carlos Peña, me es imposi­
ble seguir todos los hilos fundamentales de argumentación que ofrece; 
por ello, me constreñiré a comentar algunas de las que creo son ideas 
fuerza de su interpretación de Rawls. Otros desarrollos quedarán fuera, 
como el referido a la validación que Carlos Peña parece hacer de la crí­
tica comunitarista, principalmente la de Charles Taylor, a la propuesta 
de imparcialidad rawlsiana, porque, entiendo, el desarrollo de este ar­
gumento será materia del texto próximo anunciado.

Una de las hipótesis que guían el argumento es de tal interés para 
Carlos Peña que, seguro debido, entre otras cosas, a su afán de comu­
nicarla y justificarla, la formula al menos en cuatro ocasiones dispersas 
en el libro, a saber, la idea de que la clave de lectura de la metodolo­
gía moral de Rawls, al menos hasta 1980, año de publicación de Kan- 
tian Constructivism in M ora l Theory, reside en una suerte de realismo 
de dimensión pragmática, al modo en que H ilary Putnam estableció su 
concepción del realismo interno. Aunque luego va más allá, y  sin dis­
crim inar entre la primera y segunda etapas de la obra rawlsiana, con­

jetura que esta concepción es clave para entender la noción rawlsiana 
de realidad. Para nuestros oyentes, debe recordarse que la hipótesis del 
realismo interno supone que no existe, para efectos de la percepción y 
el conocimiento, algo así como una realidad objetiva e independiente 
y del todo externa al sujeto cognoscente; "realidad" capaz de propor­
cionar a los enunciados de tal sujeto una garantía de objetividad ple­
na y, con ésta, la dimensión de veracidad indubitable para su discurso. 
Como señala con claridad Peña

Conforme al realismo interno, no existe un orden de objetos o entidades 
independientes de la mente, sino [que] lo que llamamos realidad es una 
descripción al interior de un sistema de conceptos. La verdad, entonces, 
en vez de equivaler a una correspondencia entre nuestros enunciados y 
un orden de entidades independientes de la mente, equivale simplemen­
te a una justificación idealizada de nuestras proposiciones (p. 39).

Debe tenerse en cuenta, como nos recuerda el propio Carlos Peña, 
que Rawls no dedicó particular cuidado a explicar su propia concep­



188 Jesús Ro d r íg u e z  Zepeda

ción del conocimiento y de la realidad, aunque de sus referencias al 
respecto, queda más o menos claro que no se afiliaba a la idea de la 
verdad como correspondencia, propia del positivismo lógico, y  tendía 
a coincidir con una idea de la realidad como instalada por la propia 
concepción de la que se parte intuitivamente y desde cuyo contexto se 
argumenta, sin suponer la preexistencia de objetos al margen de la per­
cepción, la intuición, el entendimiento o el discurso. Bajo este criterio, 
John Rawls se situaría en el horizonte del pragmatismo tal como fue 
desarrollado no sólo por Putnam sino también por Richard Rorty y  Do- 
nald Davidson.

Esta es la hipótesis con la que Carlos Peña inicia su argumentación 
y, en cierta medida, también con la que la cierra. Es lógico. El proble­
ma de la justificación invoca, casi mecánicamente, el problema de la 
realidad. La pregunta que debemos hacernos, sin embargo, es la de si 
en efecto John Rawls se ciñe en todos los casos a esta idea de que la 
justificación de los principios de la justicia supone una realidad prede­
terminada por la concepción que se toma como referencia, o si se debe­
ría tomar como referente una dimensión social significativa o un orden 
político contextual al que la noción de concepción le quedaría muy pe­
queña como recurso de definición. Explico mi reserva con un ejemplo: 
cuando en A Theory o f Justice Rawls se refiere a los principios de la 

justic ia , y  con la intención de no introducir criterios de distribución que 
no pudieran, en principio, ser compartidos por todas las personas mo­
rales, enfatiza que, siendo la posición original meramente hipotética, 
las condiciones incorporadas en la descripción de la posición originaria 
son unas que de hecho aceptamos (o que podríamos aceptar, gracias a 
la persuasión filosófica), se refiere sin duda a condiciones fácticas que 
se dan al margen de la conciencia de los propios sujetos morales.2 Si las 
condiciones de la jus tic ia  ya están dadas en nuestra experiencia social 
regular (por ejemplo bajo la figura de una serie de principios constitu­
cionales que, si bien de plasmación imperfecta, orienta en buena medi­
da el diseño y funcionamiento de las instituciones efectivas), sostener 
que los principios a justificar a partir de ellas están ya en nuestra con­
cepción de la justic ia  sólo tiene sentido si entendemos que tal concep­
ción no es una visión individual, discreta o aleatoria y por ende suje­
ta a la volubilidad o experiencias del sujeto individual. Tal concepción 
se identifica, más bien, con un conjunto de representaciones comparti­

2 John Rawls, A Theory o f Justice, O xford U n ive rs ity  Press, 1971, p 21.



Ra w ls : l a  m o r a l  y  su  m étodo 189

das, enraizadas en la historia, la política o el derecho, que desde luego 
comporta un carácter simbólico y una dimensión comunicativa, pero 
que opera socialmente bajo una lógica estructural. Si existe una arqui­
tectura en la obra de Rawls, y  de ella no está exenta la noción de con­
cepción, es aquella que prescinde del individualismo metodológico o 
epistémico y opta por un determinismo estructural que no apela a la 
conciencia de los individuos como criterio de validez, aunque la pro­
pia estrategia discursiva discurra sobre la base del entendimiento entre 
el lector y  el autor del argumento moral. Otra cosa es el individualismo 
normativo, que hace que Rawls ponga a la base de su justificación, su­
cesivamente, las figuras de la persona moral y del ciudadano, y que lo 
afilia sin duda a la tradición liberal de Locke, Kant y John Stuart Mili.

Creo que Carlos Peña acierta al entender que este contexto de sig­
nificación, que permite que la propia filosofía moral se conciba como 
la construcción kantiana normativa (más bien reconstrucción) sobre la 
base de principios e intuiciones socialmente compartidas, pueda leerse 
como una concepción a cuyo interior la objetividad, aún sujeta siem­
pre a un cierto poso de discrepancias y desacuerdos razonables, sea al- 
canzable y defendible. Pero el lenguaje es engañoso, y  ello nos debería 
mantener atentos a no confundir este desarrollo, que ejemplifica muy 
adecuadamente el llamado “giro pragmático” de la filosofía contempo­
ránea, con una reivindicación del subjetivismo como la que, creo que 
de manera equívoca, Habermas hizo respecto de Hegel, confundiendo 
los alcances del macrosujeto hegeliano con los de la conciencia ind iv i­
dual y, por tanto, viendo toda institución como expresión del principio 
de la subjetividad (por cierto, argumento citado, en otro contexto por el 
propio Carlos Peña).3

En todo caso, si algún sentido tiene el estructuralismo rawlsiano (y 
sé que es atrevido denominarlo así) es por la idea de que las personas 
que podemos representar en la posición originaria son, en un sentido, 
sujetos autónomos dotados de poderes morales y, por ello, indistingui­
bles uno de otro y, en otro, representantes de categorías sociales de am­
plio peso: la ciudadanía democrática y la clase social; pero en ningún 
caso personas con nombre y apellido cuyas decisiones o deliberacio­
nes supusieran un pluralismo en el sentido individualista y relativista 
de ser "cada cabeza un mundo". Tengo la impresión de que también el 
llamado "igualitarismo de la fortuna" depende en buena medida de esta

3 Véase, J. Habermas, E l discurso filosófico de la modernidad, M adrid, Taurus, 1993.



190 Jesús Ro d r íg u e z  Zepeda

visión estructuralista, aunque hablar de eso me llevaría a un comenta­
rio diferente al que ahora desarrollo.

Otra línea fuerte de la interpretación del libro de Carlos Peña es su 
reconstrucción del paradójico kantismo en Rawls. Digo paradójico por­
que aunque es muy conocida la intención de Rawls de anclar buena 
parte de sus conceptos en la filosofía práctica kantiana, desde la apari­
ción de A Theory o f Justice (1971) y  con más fuerza a partir de Kantian 
Constructivism in M ora l Theory (1980), han sido muchas las críticas a 
Rawls por el uso no precisamente ortodoxo o convencional que hizo de 
la herencia de Kant. Desde luego, no es extraño proponerse la dilucida­
ción del kantismo de Rawls, toda vez que esta herencia, reconocida por 
Rawls de manera explícita, y  habría que decir, casi como seña de iden­
tidad de la primera época de su obra (algo así como el Rawls kantiano 
que va de A Theory o f Justice a Kantian Constructivism...) es crucial 
para determinar la metodología moral que venimos persiguiendo. En 
este tenor, Carlos Peña dedica un capítulo a establecer en qué consiste 
el kantismo de Rawls. Así que para entender mejor a Rawls, Peña co­
mienza por el intento de aclarar el significado más defendible de la f i ­
losofía política de Kant.

No puedo menos que coincidir con la constatación de Carlos Peña de 
que en Kant no existe de manera clara una filosofía política. Pero decir 
esto no nos pone muy lejos del punto de partida, toda vez que, en efec­
to, Kant no escribió ni una crítica de la razón política ni una de la razón 
histórica, aunque ambos terrenos de reflexión no le fueron ajenos. El 
argumento que sigue a la constatación es el que muestra el aporte analí­
tico de Carlos Peña, al proponer una interpretación de la filosofía polí­
tica de Kant conforme a una suerte de complementación de la interpre­
tación de Hannah Arendt (quien creyó encontrar en la Crítica de lju ic io  
los elementos centrales de esta filosofía) con la clave dada por las lec­
turas de Jasper y Saner, que ven en la metafísica temprana o precríti- 
ca de Kant, aquella en la que se muestra deudor de la monadología de 
Leibnitz, una prefiguración de la visión conflictiva-cohesionante de su 
reflexión política e histórica. Haciéndose eco de un (en mi opinión ex­
cesivo) juicio de Schopenhauer según el cual la filosofía del derecho de 
Kant no es más que "el mediocre pensamiento de un hombre común", 
Carlos Peña descarta que la filosofía política de Kant pueda hallarse en 
donde creyó abrevarla el propio Ralws, es decir, en la órbita de la teo­
ría moral y, en particular, en el despliegue de la filosofía del derecho y 
del Estado de su Metafísica de las costumbres.



Ra w ls : l a  m o r a l  y  su  m étodo 191

Sin embargo, cabe al menos apuntar que, si bien no sistemáticamen­
te, Kant sí desarrolló “reflexiones sobre el fundamento y los límites de 
la obligación enfrente del Estado o de otros hombres" (p. 20), que es 
como entiende Peña los discursos propios de la filosofía política y, so­
bre todo, que en la obra referida identificó de manera inequívoca al De­
recho (ese ámbito externo en el que se expresa, para regular las relacio­
nes intersubjetivas, la autónoma razón autolegisladora) con la política 
misma. El propio Rawls, en A Theory o f Justice, lee su kantismo como 
fundado en la recuperación de la noción de autonomía, es decir, de la f i ­
gura de una persona moral capaz de establecer, sin dependencias exter­
nas, los principios dejusticia que han de regir para la estructura básica 
de la sociedad (de allí, creo, su desafortunada metáfora de la persona 
noumenal para dar cuenta de esta autonomía). Aunque poco glamoro- 
sa, esta lectura de Rawls que acepta la continuidad, así sea poco o rig i­
nal, entre moral y  política en Kant, tiene su buena dosis de legitimidad 
teórica y  no debería ser descartada tan fácilmente.

En todo caso, nada nos impide ver el problema de la filosofía polí­
tica en Kant como un objeto poliédrico, en el que la continuidad en­
tre moral y política cede a veces ante el peso del conflicto y de la his­
toria, pero en el que éstas nunca quedan resueltas en mero conflicto ni 
carentes de una salida racional (el supuesto kantiano de un pueblo de 
demonios encuentra a fin de cuentas un espacio moral que le permite 
procesar el conflicto bajo leyes universales y a la vez el gobierno cons­
titucional tiene que encontrarse tras la sangre y la violencia de la revo­
lución). Por cierto, en su brillante y  crítico libro Understanding Rawls 
(Princeton University Press, 1977) Robert P. W olff, buen conocedor de 
Rawls, encontró el contacto de Rawls con Kant justamente en la con­
cepción de la posición original y  en la autonomía (autolegisladora) que 
a llí se despliega; contacto que el propio Rawls reivindicó en sus Lec- 
tures on the H istory o f M ora l Philosophy (Harvard University Press, 
2000).

Otra de las virtudes de este libro es la incursión en el debate acerca 
del posible universalismo de Rawls. Autores como Brian Barry o Javier 
Muguerza han criticado fuertemente que Rawls, en los textos posterio­
res a A Theory o f Justice, y  de manera muy abierta en P olitica l Libera- 
lism  (1993) renunciara al alcance universal de su programa de justic ia  
y lo redujera a una defensa de la tradición política norteamericana y, en 
especial, a una codificación más o menos generosa y optimista del mo­
delo constitucional de esa sociedad. Entienden que en el primer Rawls,



192 Jesús Ro d r íg u e z  Zepeda

aunque no de manera expresa, existe una argumentación cuyo desarro­
llo es compatible con una defensa universalista en sentido fuerte de las 
demandas de justic ia  distributiva. Pero Carlos Peña tiene razón. Ni si­
quiera en el momento de A Theory o f Justice, mitificado curiosamente 
por estos detractores de la segunda etapa rawlsiana, puede encontrarse 
el añorado universalismo fuerte de su programa. Peña no descarta la 
posibilidad de sostener una suerte de universalismo rawlsiano, aunque 
lo acepta en una forma ciertamente débil, a saber, "a nivel de la índo­
le del problema" es, decir, en el entendido de que "las cuestiones éticas 
son [siempre] dependientes de concepciones" y nada más (p. 69, nota 
76). Si filósofos inteligentes como Barry o Muguerza, para no hablar 
de otros, no supieron leer el contextualismo rawlsiano (esta teoría mo­
ral sujeta a una concepción históricamente contingente) desde, al me­
nos, Kantian Constructivism... es porque querían encontrar otra cosa 
en el primer Rawls y no porque en éste no estuviera ya presente esta 
perspectiva pragmatizada que Carlos Peña reconstruye con solvencia. 
Ahora bien, quiero decir que la lectura universalista de al menos la pri­
mera época de Rawls tampoco es un despropósito. Sus referencias a 
una concepción general de la justic ia , el privilegio concedido a la idea 
de persona moral autónoma (que, como tal no puede ser circunscrita a 
un espacio ni tiempo determinados) y la renuencia a la utilización de 
plasmaciones históricas en el contexto de la justificación discursiva de 
sus principio de justic ia , hacen legítimo sostener, si no un universalis­
mo rawlsiano, sí un universalismo de estirpe rawlsiana.

No quiero terminar sin hacer referencia, precisamente, al tema de las 
concepciones. Si una clave de lectura queda del todo acreditada en este 
libro es, precisamente, la que permite entender la obra rawlsiana como 
la formulación, primero, de una concepción moral y, luego de una con­
cepción política, como reconstrucción, primero kantiana y  luego polí­
tica, de la experiencia social de una democracia constitucional como 
la norteamericana. Y  digo "como la norteamericana" para dejar abier­
ta esa posibilidad, dejada por el propio Rawls, de que su teoría prag­
mática de la justic ia  sea normativamente apta para otras experiencias 
nacionales en las que se registre la vigencia de un Estado democrático 
constitucional. Pero esta clave de lectura requiere otros desarrollos que 
podemos pedir sin reservas a un talento académico tan notable como 
el de Carlos Peña. ¿Qué son de manera estricta las concepciones? ¿La 
afirmación de su condición cultural no nos puede instalar en una suerte 
de indiferenciación analítica entre principios normativos, razón públi-



Ra w ls : l a  m o r a l  y  su  m étodo 193

ca y materialidad institucional como sucede con la poco afortunada de­
finición de cultura política en el Liberalismo político? Si como sostie­
ne Rawls en A Theory o f Justice, " .. .  podemos suponer que cada quien 
tiene en sí mismo la forma completa de una concepción m o r a l. "  ¿qué 
obliga a Rawls a reservar el término mismo de "concepción" para al­
bergar a sus modelos de justic ia  -justice  as fairness en A Theory o f  
Justice, po litica l concepción o f ju s tice  en P olitica l Liberalism  y  p o liti-  
cal conception o f righ t andjustice  en The Law o f Peoples-  y  con ello 
separarlos de los términos asociados al bien (the good) y  las doctrinas 
(doctrines)? Se antoja necesaria, en todo caso, una tipología de las fo r­
mas de uso de esta noción crucial de concepción. Ello nos permitiría, 
por ejemplo, dar su justo  valor a argumentos como el que en este libro 
aboga por entender la razón pública como una concepción en sí misma 
y no como, muchos creemos, un modelo de argumentación para los su­
je tos y el diálogo públicos fundado en, esa sí, los elementos de la con­
cepción política de la justic ia . Le if Wenar registró treinta y dos apli­
caciones diferenciables del adjetivo razonable en la obra de Rawls.4 
No sería raro que una necesaria tipología del uso de "concepción" en 
Rawls arrojara números y perplejidades parecidos.

Rawls: el problema de la realidad y  la justificación en la  filosofía  
política  de Carlos Peña tiene una virtud adicional. Es un libro que nos 
obliga a releer a Rawls, a regresar a sus áridas páginas de filosofía mo­
ral, metodología y de kantismo y poskantismo y buscar, de la mano 
de nuestro colega chileno, las vertientes explícitas, pero también los 
ríos subterráneos de ese modelo de racionalidad filosófica que cambió 
nuestra manera de reflexionar sobre la justicia.

Recepción: 21/09/2009 Aceptación: 05/08/2010

4 L e if Wenar, "P o litica l Liberalism : An Intem al Critique" , en Ethics, núm. 106 (octubre, 
1995), pp. 34-35.


