
UNA NOTA SOBRE LA TOLERANCIA
René González de la Vega*

El tema del que me ocupo aquí, gira alrededor de una sola pregun­
ta. La que trataré de contestar aunque sea de manera parcial y  no 

definitiva. Esta pregunta es: ¿qué convicciones pueden, justificadamen­
te, echar a andar el mecanismo de la tolerancia?

En la literatura de filosofía moral y política contemporáneas es am­
pliamente aceptado que la tolerancia es ” algo" (y digo ” algo", pues 
para algunos autores es una virtud, para otros, una actitud, para otros, 
un procedimiento, otros la ven como un cálculo, etcétera.) que se pre­
senta en tres circunstancias que, comúnmente, son llamadas «circuns­
tancias de la tolerancia».

Estas circunstancias son: (1) la lesión de una convicción relevante; 
(2) la competencia adecuada para prohibir, frenar, obstaculizar o disua­
dir el acto que es objeto de tolerancia y, (3) la ponderación entre la con­
vicción lesionada y otro grupo de principios que nos proveen de razo­
nes para no intervenir en contra del acto en cuestión.1

Adviértase, que dichas circunstancias están en un orden cronológi­
co de aparición. Es decir, se requiere que haya tenido lugar la primera 
circunstancia para que las dos posteriores puedan aparecer. En ese sen­
tido, la primera circunstancia a la que nos enfrentamos consiste: en el 
acto de un tercero que lesiona una de nuestras convicciones relevantes. 
Es decir, el mecanismo de la tolerancia se echa andar cuando alguien 
nos afecta de una y otra forma; cuando hay conflicto. Y, en estos casos,

* Instituto de Investigaciones Jurídicas, UNAM.

1 Véanse entre otros trabajos, Annette Schmitt en "Las circunstancias de la tolerancia", Doxa. 
Cuadernos de filosofía del derecho, No.11, Alicante, España, 1992, pp. 71-85. Ernesto Garzón 
Valdés, "«No pongas tus sucias manos sobre Mozart». Algunas consideraciones sobre el con­
cepto de tolerancia", en del mismo autor, Instituciones Suicidas. Ensayos sobre ética y  política, 
Paidós- Facultad de Filosofía y  Letras UNAM , México, 2000, p. 190. Rodolfo Vázquez, Libera­
lismo, Estado de Derecho y  minorías, Paidos-Facultad de Filosofía y  Letras U NAM , México, 
2001, pp. 31-81.

ISONOMÍA No. 32 / Abril 2010



186 René Go n z á le z  de l a  V e g a

podemos, pero no queremos por determinadas razones, actuar en con­
tra del acto que la lesionó.

Con esto en la cabeza, se antoja coincidir con aquellos autores que 
argumentan que la tolerancia es algo que debería desaparecer de nues­
tros discursos prácticos. Que en el momento en el que dejemos de ha­
blar de ella, es porque ya no hay desacuerdos, diferencias, divergen­
cias, oposiciones o incompatibilidades entre nosotros los hombres; es 
decir, que en términos generales ya no habría conflictos.

Esto me recuerda a aquella frase con la que Isaiah Berlin inicia su 
ensayo Dos Conceptos de Libertad. Berlin dice que «si los hombres no 
hubieran estado en desacuerdo sobre la finalidad de la vida y nuestros 
antepasados hubiesen seguido imperturbables en el ja rd ín  del Edén, los 
estudios a los que está [dedicada] la teoría política y social [y, podría­
mos incluir aquí también a la moral] apenas podrían haber sido conce­
bidos. Pues estos estudios tienen su origen y se desarrollan en la exis­
tencia de la discordia.»2

Sin duda Berlin tiene mucha razón. Pero, si nos quitamos las gafas 
de la utopía veremos que esto no es posible. De hecho, y si apresura­
mos mucho esta idea, diría que quien mantiene esta posibilidad, la po­
sibilidad de un mundo sin conflictos es: o porque acepta ciertos grados 
de relativismo, que me parecen difíciles de justificar; o, porque acepta 
ciertas tesis autoritarias, que me parecen aún más difíciles de susten­
tar.

Y me parecen difíciles de justificar frente al problema de la toleran­
cia, fundamentalmente, porque como vengo diciendo, aceptar la exis­
tencia de convicciones «relevantes» para la consecución de sus planes 
de vida es una condición conceptual que eliminaría, ipso facto, la pos­
tura del relativista. También, si se acepta que estas convicciones pue­
den ser menguadas por un lapso determinado de tiempo a favor de al­
gún otro grupo de razones (morales o prudenciales) se eliminaría la 
posibilidad de una visión autoritaria.

Sin embargo, descartar ambas posturas no es suficiente para saber 
qué convicciones pueden ser candidatas para la tolerancia y  qué con­
vicciones no. Es decir, no es suficiente haber argumentado en contra de 
las posturas relativistas y  absolutistas para establecer un conjunto de

2 Isaiah Berlin, "Dos conceptos de libertad", en el libro del mismo autor, Cuatro ensayos so­
bre la libertad, Alianza, Madrid, España, 2004, p. 215. los corchetes son míos.



Un a  n o ta  s o b re  l a  t o le r a n c ia 187

convicciones que todos creamos pueden ser admitidas en el cerco de la 
tolerancia.

En otras palabras, todavía está pendiente resolver la cuestión de qué 
convicciones pueden echar a andar el mecanismo de la tolerancia ju s ­
tificadamente.

Ya ubicados en este problema, prestemos atención al enunciado « le ­
sión de una convicción relevante». Este enunciado definicional nos 
arroja tres elementos importantes para nuestra tarea. Qué debemos en­
tender por «lesión», por «convicción», y  por «relevancia» de una con­
vicción.

Para lo efectos de este trabajo, he adoptado un significado de «le­
sión» bastante laxo. Esto es, por lesión entenderé cualquier acto (ac­
ción u omisión), creencia, actitud, práctica o interés de un tercero que 
afecta una de nuestras convicciones relevantes.

Por convicción, recojo la definición que Luis Villoro da cuando dice: 
''convicción corresponde a las creencias que nos importan vitalmente, 

las que satisfacen nuestros fines y  dan sentido a nuestra existencia, las 
que orientan acciones necesarias para la vida, y  no forzosamente a las 
más probables o probadas ".3

En otras palabras, una convicción juega un papel importante dentro 
del sistema de valores o de reglas que la alberga.

A l menos de manera intuitiva, todos nosotros sabíamos que una con­
vicción es una creencia arraigada en nuestro sistema de valores.

Pero el punto es: ¿cómo saber qué convicciones son relevantes para 
la tolerancia?

Según Schmitt, «la importancia de una convicción puede medirse, 
por ejemplo, observando si el disgusto (o irritación), es decir, el recha­
zo que provoca su lesión es tan grande que existe una tendencia a res­
ponder con una intervención».14 Por lo tanto, según su apreciación, si 
observamos que la reacción es de tal magnitud que el sujeto lesionado 
se ve forzado a actuar en contra de la acción, ya sea para frenarla, dete­
nerla o prohibirla, lo más probable es que estamos frente a una convic­
ción relevante.

Esto me parece poco satisfactorio. Pues, en realidad, no contesta a la 
pregunta. La intensidad de la reacción del sujeto lesionado no define lo

3 Luis V illoro, Creer, saber, conocer, Siglo Veintiuno ed., México, 1982, p. 119.
4 Annette Schmitt, "Las circunstancias de la tolerancia", Doxa. Cuadernos de filoso fía  del 

derecho, No.11, Alicante, España, 1992, p. 73.



188 René Go n z á le z  de l a  V e g a

que debemos entender por relevancia. La intensidad de la reacción, tal 
y como la describe Schmitt, se produce precisamente por la relevancia 
de la convicción lesionada y no de manera contraria. Esto es, que la re­
acción ante la lesión haya hecho de la convicción, una convicción rele­
vante. Si la convicción no era relevante antes de que sucediera la lesión 
no estaríamos hablando de tolerancia de acuerdo con el mismo marco 
conceptual propuesto por Schmitt.

El punto aquí es, quién o cómo se resuelve la relevancia de una con­
vicción y no la intensidad del daño causado a la misma.

Joshua Halberstam hace algún tiempo afirmó que “no toda convic­
ción es un candidato para la tolerancia".5 Precisamente, por ser así, 
¿quién decide o cómo se decide la relevancia de una convicción?, ¿de­
bemos aceptar todas las convicciones que un agente considera relevan­
tes como candidatas para la tolerancia?; me parece que este es el quid  
de la cuestión.

Me inclino a pensar que filósofas como A. Schmitt y M. Wamock, 
contestarían a la segunda pregunta de manera afirmativa. Es decir, que 
para ellas, la relevancia de una convicción es determinada por los de­
seos o emociones de cada individuo.

Sin embargo, esta postura llevada al ámbito justificativo, las orilla a 
sostener que la tolerancia es prima hermana del relativismo. Pues aquí 
no hay otro criterio más de relevancia que los deseos y  las preferencias 
de cada individuo. Esto las llevaría a pensar que es legítimo frenar o 
prohibir el acto de un tercero que afecta una convicción que está basa­
da en un deseo o una inclinación meramente subjetiva.

Una postura radicalmente opuesta a ésta, sería aquella postura que 
considera a la tolerancia como un valor moral. Según esta otra postura 
las convicciones tienen que ser relevantes desde un punto de vista mo­
ralmente objetivo.

Pensemos en autores como D. D. Raphael y  Peter Nicholson. Ra- 
phael, por su parte argumenta que:

«la inclinación de prohibir [un acto] no debe ser el resultado de un anto­
jo  o de un disgusto arbitrario, sino tiene que estar razonablemente fun­
damentado en una desaprobación de la que puedas esperar sea con otras
personas compartida. Desaprobar algo significa que lo juzgas como

5 Joshua Halberstam, “ The Paradox o f  Tolerance” , en The Philosophical Forum, 1982-83, 
Vol. XLV:2, p. 191. Citado en el mismo sentido por Annette Schmitt, op. c it ,  p. 73.



Un a  n o ta  s o b re  l a  t o le r a n c ia 189

malo. Un ju ic io  tal, no expresa una preferencia puramente subjetiva, 
sino que tiene una pretensión de universalidad. Pretende ser aceptado 
por cualquier agente racional».6
Por otro lado, Peter Nicholson no argumenta algo muy diferente. Ni- 

cholson dice que:

«la tolerancia es un asunto de elección moral [...] nuestros gustos o in­
clinaciones son irrelevantes».7

Con estas cartas sobre la mesa, es fácil apreciar que ambas posturas 
sostienen un ámbito de circunferencia muy distinta. Mientras que, se­
gún las posturas de Schmitt y  Warnok cualquier convicción que un in­
dividuo considere relevante puede echar andar el mecanismo de la to­
lerancia. Filósofos como Nicholson y Raphael cierran ese ámbito para 
las convicciones moralmente relevantes.

Pongámoslo en otras palabras. Una postura considera que las con­
vicciones que parten de nuestros gustos e inclinaciones pueden activar 
actos de tolerancia, la otra postura no.

Un argumento, bastante usual por cierto, para aceptar convicciones 
que se derivan de nuestros gustos e inclinaciones es, que de lo contra­
rio, excluiríamos del ámbito de la tolerancia todos los casos de prejui­
cio racial. Esto es, los casos de racismo.

No sé hasta qué punto sea sensato incluir el prejuicio racial dentro 
del ámbito de la tolerancia. ¿Sensatamente se puede hablar de toleran­
cia hacía los negros, judíos o latinos por cuestión de raza? No olvide­
mos que para hablar de tolerancia no es únicamente necesario que exis­
ta un rechazo hacía 'a lgo ' sino tener el poder o la competencia para 
prevenir, detener o prohibir 'ese algo'. Me parece que en el caso de 
prejuicios raciales no es posible encontrar esta condición.

En este caso, coincido con filósofos como Bemard Williams cuando 
dice que «si un grupo simplemente odia a otro, como en una vendetta 
entre clanes o en los casos de puro racismo, no es realmente tolerancia 
lo que se necesita; los involucrados tienen más bien que deshacerse de 
su odio, de su prejuicio o de sus recuerdos implacables. Si le estamos

6 D.D. Raphael,"The intolerable", Susan Mendus (ed.), Justifying Toleration. Conceptual and  
H istorica l Perspectives, Cambridge University Press, 1988 , p. 139. Los corchetes son míos.

7 Cfr., Peter Nicholson, “ Toleration as a Moral Ideal” , en John Horton y  Susan Mendus (ed.), 
Aspects o f  Toleration, Londres/Nueva York, 1985, p. 160.



190 René Go n z á le z  de l a  V e g a

pidiendo a la gente que sea tolerante, estamos pidiendo algo más com­
plicado que esto».8

Bajo este prisma, en mi opinión, la segunda propuesta, aquella que 
propone excluir las convicciones derivadas de nuestros gustos e inc li­
naciones del ámbito de lo tolerable, es más plausible que la primera.

Sin embargo, para analizar la cuestión de la relevancia de nuestras 
convicciones, no basta con lo que he dicho. A  mi ju ic io , no creo que 
genere gran debate la cuestión de excluir aspectos como el prejuicio ra­
cial de este ámbito de cosas potencialmente tolerables o no tolerables. 
Fundamentalmente, por la irracionalidad que viene aparejada de pensar 
que uno puede cambiar o detener algo que, en realidad, está fuera de 
nuestras manos poderlo hacer.

Empero, hay convicciones que parten de nuestras inclinaciones que 
no son tan fáciles de desechar. Como podría ser el caso de las convic­
ciones religiosas. Sobre todo, si pensamos que quien sujeta una creen­
cia religiosa piensa tener en sus manos la verdad sobre nuestro destino 
divino. Y  sacar dichas creencias del ámbito de lo (no) tolerable repre­
sentaría o una especie de absolutismo moral o que dicha persona, en 
realidad, no les está otorgando el valor supuesto por el peso de su fe.

Sin embargo, en estos casos hay que tener en cuenta una cuestión im ­
portante que surge como límite a toda convicción; sea ésta, religiosa o no.

Se trata del hecho, que ya venía anotando antes, de que no podemos 
tolerar algo que el prevenirlo o detenerlo esté fuera de nuestro alcance. 
Este es el caso, por ejemplo, de cuando una conducta, acto o creencia 
esté explícitamente prohibido(a) o permitido(a) por un sistema norma­
tivo superior al nuestro; éste podría ser el caso de los derechos huma­
nos.

No dejemos de notar que esto sucede sin importar la clase de con­
vicción que ha sido lesionada. En el caso de las convicciones re lig io­
sas, por ejemplo, hoy en día sería d ifíc il (o, al menos, nos sonaría ex­
traño) que alguien trate de argumentar, como lo hizo John Locke en su 
momento9, razones por las que debemos to lerar a otras personas que 
adopten un credo religioso distinto al nuestro. Y, sobre todo, nos sona­
ría aún más extraño que al hacerlo no mencionarán los derechos huma­

8 Bernard W illiams, "Toleration: An Impossible virtue?", en David Heyd (ed.), Toleration. 
An elusive Virtue, Princeton University Press, New Jersey, 1996, p. 19.

9 John Locke, Carta sobre ¡a tolerancia, Gernika, Clásicos de Ciencia Política, México, 
1997.



Un a  n o ta  s o b re  l a  t o le r a n c ia 191

nos. Cómo vamos a hablar de tolerancia a los herejes, a los ateos, a los 
musulmanes, a los judíos o a los católicos, cuando todos los seres hu­
manos, desde hace varios años ya, tenemos y reconocemos el derecho 
-un iversa l- de adoptar cualquier creencia religiosa.

A  estas alturas, seguramente, algún crítico me podría contra-argu­
mentar con algunos de los hechos sucedidos a partir del 11-S y con el 
desate de lo que varios diarios han llamado ” la moderna guerra santa". 
Con los conflictos religiosos entre Medio Oriente y gran parte del mun­
do Occidental. También, con los conflictos que se han dado entre co­
munidades étnicas y religiosas que habitan dentro de los mismos paí­
ses europeos: como es el caso de Bélgica, Holanda, España, Irlanda del 
norte y Francia, entre otros.

M i crítico me diría que tengo que pensar, por ejemplo, en casos que 
reiteradamente se han usado como representaciones claras de intoleran­
cia. Tal sería el caso del asesinato del cineasta Theo Van Gogh10, o las 
declaraciones anti-islámicas del líder del partido de extrema derecha 
Vlaams Belang,11 en Bélgica, o los argumentos de la minoría musulma­
na en Paris, Francia, con los que defendían el uso del velo islámico.

Sin embargo, pese a estos ejemplos, y  precisamente por el recono­
cimiento de esta clase de derechos (humanos), es que estos hechos son 
criticables.12 Es decir, es criticable que hayan matado a van Gogh por 
razones de fe, es criticable que haya líderes políticos que arremetan 
contra otro credo religioso, y  es criticable que grupos minoritarios ten­
gan que defender costumbres religiosas que prim a facie no afectan a 
nadie.

Me parece obvio. Pero repito que baso mi argumento en el recono­
cimiento universal de un derecho a la libertad de creencias fundado en 
los derechos humanos.

Y, fundamentalmente, en la idea de que los derechos humanos deben 
ser entendidos como una clase de «derechos morales». En este sentido, 
«la alusión a derechos humanos adquiere una importancia radical para 
cuestionar leyes, instituciones, medidas y acciones, esos derechos no

10 Sobre el homicidio de Theo Van Gogh, véase, Ian Bruruma, M urder in Amsterdam. The 
Death o f  Theo Van Gogh and the Lim its o f Tolerance, The Penguin Press, New York, 2006.

11 Sobre estas declaraciones véase Le Monde, del Domingo 8 y  del Lunes 9 de octubre de 
2006. El Times Europe, del 21 de febrero de 2005

12 Carlos S. Nino, Etica y  Derechos Humanos. Un ensayo de fundamentación, Editorial As- 
trea, Buenos Aires, Argentina, 2a ed., 2005, p. 15



192 René Go n z á le z  de l a  V e g a

se identifican con los que surgen de normas del derecho positivo sino 
que, en todo caso, se entiende que los derechos juríd icos así creados 
constituyen sólo una consagración, reconocimiento o medio de imple- 
mentación de aquellos derechos que son lógicamente independientes 
de esta recepciónjurídica. Se reclama el respeto de los derechos huma­
nos aun frente a sistemasjurídicos que no los reconocen y precisamen­
te porque no los reconocen»13.

Esta misma forma de entender a los derechos (humanos) ha sido re­
saltada por un filósofo como Ronald Dworkin. En su caso, Dworkin 
dice que «los derechos (aun cuando no sean absolutos y puedan ceder 
frente a otros derechos u objetivos sociales colectivos especialmente 
urgentes) constituyen un lím ite  o umbral en contra de medidas funda­
das en la persecución de objetivos sociales colectivos».14

Me parece que esta postura puede aclarar también, y  hasta cierto 
grado, la pregunta de ¿si tendríamos la capacidad o no de tolerar algu­
na regla del derecho positivo que dañe alguna convicción moralmente 
relevante?

Ahora bien, puede ser que haya ido demasiado rápido. Para ejempli­
ficar mi dicho, tomemos el caso del periódico danés que publicó cari­
caturas del profeta islámico Mahoma. Este hecho llevó a una serie de 
violentas protestas encabezadas por la comunidad musulmana. Las ca­
ricaturas fueron por ellos acusadas de ser insultos culturales, islamo- 
fóbicas, blasfémicas y de llevar consigo la intención de humillar a la 
minoría musulmana que habita en Europa. Por otra parte, algunos sim ­
patizantes del periódico danés argumentaban que éste tiene el derecho 
de expresarse libremente.

Repárese que en este caso estamos frente a convicciones considera­
das moralmente relevantes y  que la opinión pública citaba la palabra 
"tolerancia" y  el papel que ésta juega en las sociedades multiculturales 
continuamente. Sin embargo, no considero que este problema, en la ac­
tualidad, involucre actos de tolerancia, sino, más bien, se trata de un 
problema de conflicto de derechos (entre la libertad religiosa y la liber­
tad de expresión) y  de su efectiva aplicación y  reconocimiento.15

13 Carlos S. Nino, op. c it ,  p. 15
14 Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously, Cambridge, Massachussets, 1977, pp. 91-2
15 Ya, qué tanto peso se esté dispuesto a atribuirle a cada uno de estos derechos es cuestión 

de otra discusión. Pues, si bien, esto en gran parte también depende desde qué peldaño interpre­
temos los derechos en cuestión, es decir, cuál es más importante o de mayor peso. Este punto



Un a  n o ta  s o b re  l a  t o le r a n c ia 193

Si aceptamos que nuestras convicciones personales tienen esta clase 
de límites normativos fincados por un sistema normativo considerado 
superior al de cualquier individuo, creo que será más fácil delim itar el 
marco de convicciones candidatas a la tolerancia.

Una postura que tome en serio a los derechos humanos limitará sus 
posibilidades para no tolerar ciertas acciones, conductas y  creencias de 
otras personas aunque ésta las juzgue erróneas. Además, tengamos en 
cuenta que esta vía es de doble sentido e.g., tampoco le será posible sa­
car todo del ámbito de la tolerancia. Los mismos derechos humanos 
marcarían los límites de lo que entra en el ámbito y de lo que sale del 
ámbito.

En esta línea de argumento que vengo considerando, se podría decir 
que los derechos humanos juegan una especie de sistema guía que nos 
dice qué convicciones pueden echar a andar el mecanismo de la tole­
rancia.

Frente a esto, mi crítico imaginario me podría argumentar que esta 
visión es demasiado reduccionista. Que este límite a las convicciones 
candidatas para la tolerancia, sólo funciona, o sólo se activa, frente 
aquellos individuos que toman a los derechos humanos de esta mane­
ra.

Que, por ejemplo, individuos de otras culturas (ajenas a la occiden­
tal, por ejemplo) no estarían dispuestos a entrar dentro de este juego.

Ciertamente, uno de los candidatos más fuertes para remplazar a los 
derechos humanos entendidos como sistema guía o como un nivel crí­
tico de las convicciones que pueden ser candidatas a la (no) tolerancia, 
sería el orden normativo religioso.

Además, recuérdese, que dije estar consciente «que quien profesa 
una religión -como nos dice Ernesto Garzón- tiene la certeza de po­
seer la verdad acerca de nuestro destino último. [Y, por lo tanto,] un 
mínimo de coherencia y, sobre todo, de benevolencia, le impiden ob­
servar pasivamente cómo heréticos o ateos toman rumbo a la perdición 
eterna.»16

Sin embargo, yo le recordaría a mi crítico que sobre esta clase de 
sistema normativo pesa una crítica que no es extensible al orden nor-

ha sido discutido por Manuel Atienza en, "Las caricaturas de Mahoma", La Información, 21 de 
marzo de 2006.

16 Ernesto Garzón Valdés, “«No pongas tus sucias manos sobre Mozart». Algunas considera­
ciones sobre el concepto de tolerancia", op. cit., p. 190. Los corchetes son míos.



194 René Go n z á le z  de l a  V e g a

mativo de los derechos humanos. Esta es, la intrasferibilidad de la fe 
religiosa. En palabras otra vez de Ernesto Garzón: «Lo intransferible 
es incomunicable y, por lo tanto, sólo imponible por un acto de volun­
tad que prescinde del recurso a razones accesibles (que no es lo mis­
mo que compartibles), a razones "puente", que puedan ser entendidas y 
utilizadas también por quienes no comparten la misma fe».17 Y, frente 
a esto sólo cabría argumentar, junto con John Locke, la irracionalidad 
que implica el querer imponer a otro creencias distintas a las que el ya 
tiene arraigadas o internalizadas.

Bajo este tenor, bajo la idea de que los derechos humanos tratan de 
proveer razones accesibles a todos los individuos, independientemen­
te de su fe, es un límite que bien puede servirnos para saber que está y 
que no está sujeto a ser objeto de tolerancia. Tras este telón, habrá mu­
chos que coincidan con aquella idea que dice, que en el ámbito público 
hablar de derechos es la virtud y de tolerancia el vicio.

Recepción: 02/02/2009 Aceptación: 05/11/2009

17 Ernesto Garzón Valdés, “El sentido actual de la tolerancia”, en RobertAlexy, Teoría del 
discurso y  derechos constitucionales, Cátedra Ernesto Garzón Valdés, Fontamara, ITAM/ELD/ 
UAM /IN AC IPE, México, 2005, pág. 24.


