UNA NOTA SOBRE LA TOLERANCIA

René Gonzalez de la Vega*

| tema del que me ocupo aqui, gira alrededor de una sola pregun-

ta. La que trataré de contestar aunque sea de manera parcial y no
definitiva. Esta pregunta es: ; qué convicciones pueden, justificadamen-
te, echar a andar el mecanismo de la tolerancia?

En la literatura de filosofia moral y politica contemporaneas es am-
pliamente aceptado que la tolerancia es “algo” (y digo "algo”, pues
para algunos autores es una virtud, para otros, una actitud, para otros,
un procedimiento, otros la ven como un calculo, etcétera.) que se pre-
senta en tres circunstancias que, comunmente, son llamadas «circuns-
tancias de la tolerancia».

Estas circunstancias son: (1) la lesién de una conviccion relevante;
(2) la competencia adecuada para prohibir, frenar, obstaculizar o disua-
dir el acto que es objeto de tolerancia y, (3) la ponderacion entre la con-
viccion lesionada y otro grupo de principios que nos proveen de razo-
nes para no intervenir en contra del acto en cuestion.’

Adviértase, que dichas circunstancias estan en un orden cronologi-
co de aparicion. Es decir, se requiere que haya tenido lugar la primera
circunstancia para que las dos posteriores puedan aparecer. En ese sen-
tido, la primera circunstancia a la que nos enfrentamos consiste: en el
acto de un tercero que lesiona una de nuestras convicciones relevantes.
Es decir, el mecanismo de la tolerancia se echa andar cuando alguien
nos afecta de una y otra forma; cuando hay conflicto. Y, en estos casos,

* Instituto de Investigaciones Juridicas, UNAM.

TV eéanse entre otros trabajos, Annette Schmitt en “Las circunstancias de la tolerancia”, Doxa.
Cuadernos de filosofia del derecho, No.11, Alicante, Espaiia, 1992, pp. 71-85. Emesto Garzén
Valdés, "«No pongas tus sucias manos sobre Mozart». Algunas consideraciones sobre el con-
cepto de tolerancia”, en del mismo autor, /nstituciones Suicidas. Ensayos sobre ética y politica,
Paidés- Facultad de Filosofia y Letras UNAM, México, 2000, p. 190. Rodolfo Vazquez, Libera-
lismo, Estado de Derecho y minorias, Paidos-Facultad de Filosofia y Letras UNAM, México,
2001, pp. 31-81.

ISONOMIA No. 32 / Abril 2010



186 RENE GONZALEZ DE LA VEGA

podemos, pero no queremos por determinadas razones, actuar en con-
tra del acto que la lesioné.

Con esto en la cabeza, se antoja coincidir con aquellos autores que
argumentan que la tolerancia es algo que deberia desaparecer de nues-
tros discursos practicos. Que en el momento en el que dejemos de ha-
blar de ella, es porque ya no hay desacuerdos, diferencias, divergen-
cias, oposiciones o incompatibilidades entre nosotros los hombres; es
decir, que en términos generales ya no habria conflictos.

Esto me recuerda a aquella frase con la que Isaiah Berlin inicia su
ensayo Dos Conceptos de Libertad. Berlin dice que «si los hombres no
hubieran estado en desacuerdo sobre la finalidad de la vida y nuestros
antepasados hubiesen seguido imperturbables en el jardin del Edén, los
estudios a los que esta [dedicada] la teoria politica y social [y, podria-
mos incluir aqui también a la moral] apenas podrian haber sido conce-
bidos. Pues estos estudios tienen su origen y se desarrollan en la exis-
tencia de la discordia.»?

Sin duda Berlin tiene mucha razén. Pero, si nos quitamos las gafas
de la utopia veremos que esto no es posible. De hecho, y si apresura-
mos mucho esta idea, diria que quien mantiene esta posibilidad, la po-
sibilidad de un mundo sin conflictos es: o porque acepta ciertos grados
de relativismo, que me parecen dificiles de justificar; o, porque acepta
ciertas tesis autoritarias, que me parecen aun mas dificiles de susten-
tar.

Y me parecen dificiles de justificar frente al problema de la toleran-
cia, fundamentalmente, porque como vengo diciendo, aceptar la exis-
tencia de convicciones «relevantes» para la consecucion de sus planes
de vida es una condicion conceptual que eliminaria, /pso facto, la pos-
tura del relativista. También, si se acepta que estas convicciones pue-
den ser menguadas por un lapso determinado de tiempo a favor de al-
gun otro grupo de razones (morales o prudenciales) se eliminaria la
posibilidad de una visién autoritaria.

Sin embargo, descartar ambas posturas no es suficiente para saber
qué convicciones pueden ser candidatas para la tolerancia y qué con-
vicciones no. Es decir, no es suficiente haber argumentado en contra de
las posturas relativistas y absolutistas para establecer un conjunto de

2 |saiah Berlin, "Dos conceptos de libertad”, en el libro del mismo autor, Cuatro ensayos so-
bre la libertad, Alianza, Madrid, Espana, 2004, p. 215. los corchetes son mios.



UNA NOTA SOBRE LA TOLERANCIA 187

convicciones que todos creamos pueden ser admitidas en el cerco de la
tolerancia.

En otras palabras, todavia esta pendiente resolver la cuestion de qué
convicciones pueden echar a andar el mecanismo de la tolerancia jus-
tificadamente.

Ya ubicados en este problema, prestemos atencion al enunciado «le-
sién de una conviccion relevante». Este enunciado definicional nos
arroja tres elementos importantes para nuestra tarea. Qué debemos en-
tender por «lesion», por «conviccion», y por «relevancia» de una con-
viccion.

Para lo efectos de este trabajo, he adoptado un significado de «le-
sion» bastante laxo. Esto es, por lesion entenderé cualquier acto (ac-
cién u omision), creencia, actitud, practica o interés de un tercero que
afecta una de nuestras convicciones relevantes.

Por conviccion, recojo la definicion que Luis Villoro da cuando dice:
"conviccion corresponde a las creencias que nos importan vitalmente,
las que satisfacen nuestros fines y dan sentido a nuestra existencia, las
gue orientan acciones necesarias para la vida, y no forzosamente a las
mds probables o probadas”.’

En otras palabras, una conviccion juega un papel importante dentro
del sistema de valores o de reglas que la alberga.

Al menos de manera intuitiva, todos nosotros sabiamos que una con-
viccion es una creencia arraigada en nuestro sistema de valores.

Pero el punto es: ;como saber qué convicciones son relevantes para
la tolerancia?

Segun Schmitt, «la importancia de una conviccion puede medirse,
por ejemplo, observando si el disgusto (o irritacion), es decir, el recha-
Zo que provoca su lesion es tan grande que existe una tendencia a res-
ponder con una intervencion».* Por lo tanto, segun su apreciacion, si
observamos que la reaccion es de tal magnitud que el sujeto lesionado
se ve forzado a actuar en contra de la accion, ya sea para frenarla, dete-
nerla o prohibirla, lo mas probable es que estamos frente a una convic-
cion relevante.

Esto me parece poco satisfactorio. Pues, en realidad, no contesta a la
pregunta. La intensidad de la reaccion del sujeto lesionado no define lo

3 Luis Villoro, Creer, saber, conocer, Siglo Veintiuno ed., México, 1982, p. 119.
4 Annette Schmitt, “Las circunstancias de la tolerancia”, Doxa. Cuadernos de filosofia del
derecho, No.11, Alicante, Espafa, 1992, p. 73.



188 RENE GONZALEZ DE LA VEGA

que debemos entender por relevancia. La intensidad de la reaccion, tal
y como la describe Schmitt, se produce precisamente por la relevancia
de la conviccion lesionada y no de manera contraria. Esto es, que la re-
accion ante la lesién haya hecho de la conviccidn, una conviccién rele-
vante. Si la conviccion no era relevante antes de que sucediera la lesion
no estariamos hablando de tolerancia de acuerdo con el mismo marco
conceptual propuesto por Schmitt.

El punto aqui es, quién o como se resuelve la relevancia de una con-
viccion y no la intensidad del dafio causado a la misma.

Joshua Halberstam hace algiin tiempo afirmé que “no toda convic-
cién es un candidato para la tolerancia”.® Precisamente, por ser asf,
iquién decide o como se decide la relevancia de una conviccion?, ;de-
bemos aceptar todas las convicciones que un agente considera relevan-
tes como candidatas para la tolerancia?; me parece que este es el quid
de la cuestion.

Me inclino a pensar que filosofas como A. Schmitt y M. Warnock,
contestarian a la segunda pregunta de manera afirmativa. Es decir, que
para ellas, la relevancia de una conviccion es determinada por los de-
seos 0 emociones de cada individuo.

Sin embargo, esta postura llevada al ambito justificativo, las orilla a
sostener que la tolerancia es prima hermana del relativismo. Pues aqui
no hay otro criterio méas de relevancia que los deseos y las preferencias
de cada individuo. Esto las llevaria a pensar que es legitimo frenar o
prohibir el acto de un tercero que afecta una conviccion que esté basa-
da en un deseo o una inclinacion meramente subjetiva.

Una postura radicalmente opuesta a ésta, seria aquella postura que
considera a la tolerancia como un valor moral. Segun esta otra postura
las convicciones tienen que ser relevantes desde un punto de vista mo-
ralmente objetivo.

Pensemos en autores como D. D. Raphael y Peter Nicholson. Ra-
phael, por su parte argumenta que:

«la inclinacion de prohibir [un acto] no debe ser el resultado de un anto-
Jjo o de un disgusto arbitrario, sino tiene que estar razonablemente fun-
damentado en una desaprobacion de la que puedas esperar sea con otras
personas compartida. Desaprobar algo significa que lo juzgas como

5 Joshua Halberstam, “The Paradox of Tolerance™, en The Philosophical Forum, 1982-83,
Vol. XLV:2, p. 191. Citado en el mismo sentido por Annette Schmitt, op. cit, p. 73.



UNA NOTA SOBRE LA TOLERANCIA 189

malo. Un juicio tal, no expresa una preferencia puramente subjetiva,

sino que tiene una pretension de universalidad. Pretende ser aceptado

por cualquier agente racional».®

Por otro lado, Peter Nicholson no argumenta algo muy diferente. Ni-
cholson dice que:

«la tolerancia es un asunto de eleccion moral [...] nuestros gustos o in-
clinaciones son irrelevantes».’

Con estas cartas sobre la mesa, es facil apreciar que ambas posturas
sostienen un ambito de circunferencia muy distinta. Mientras que, se-
gun las posturas de Schmitt y Warnok cualquier conviccion que un in-
dividuo considere relevante puede echar andar el mecanismo de la to-
lerancia. Filésofos como Nicholson y Raphael cierran ese ambito para
las convicciones moralmente relevantes.

Pongamoslo en otras palabras. Una postura considera que las con-
vicciones que parten de nuestros gustos e inclinaciones pueden activar
actos de tolerancia, la otra postura no.

Un argumento, bastante usual por cierto, para aceptar convicciones
que se derivan de nuestros gustos e inclinaciones es, que de lo contra-
rio, excluiriamos del ambito de la tolerancia todos los casos de prejui-
cio racial. Esto es, los casos de racismo.

No sé hasta qué punto sea sensato incluir el prejuicio racial dentro
del ambito de la tolerancia. ; Sensatamente se puede hablar de toleran-
cia hacia los negros, judios o latinos por cuestion de raza? No olvide-
mos que para hablar de tolerancia no es unicamente necesario que exis-
ta un rechazo hacia ‘'algo’ sino tener el poder o la competencia para
prevenir, detener o prohibir ‘ese algo’. Me parece que en el caso de
prejuicios raciales no es posible encontrar esta condicion.

En este caso, coincido con filésofos como Bernard Williams cuando
dice que «si un grupo simplemente odia a otro, como en una vendetta
entre clanes o en los casos de puro racismo, no es realmente tolerancia
lo que se necesita; los involucrados tienen mas bien que deshacerse de
su odio, de su prejuicio o de sus recuerdos implacables. Si le estamos

5D.D. Raphael,"The intolerable”, Susan Mendus (ed.), Justifying Toleration. Conceptual and
Historical Perspectives, Cambridge University Press, 1988 , p. 139. Los corchetes son mios.

! Cfr, Peter Nicholson, “Toleration as a Moral Ideal”, en John Horton y Susan Mendus (ed.),
Aspects of Toleration, Londres/Nueva York, 1985, p. 160.



190 RENE GONZALEZ DE LA VEGA

pidiendo a la gente que sea tolerante, estamos pidiendo algo mas com-
plicado que esto».?

Bajo este prisma, en mi opinion, la segunda propuesta, aquella que
propone excluir las convicciones derivadas de nuestros gustos e incli-
naciones del ambito de lo tolerable, es mas plausible que la primera.

Sin embargo, para analizar la cuestion de la relevancia de nuestras
convicciones, no basta con lo que he dicho. A mi juicio, no creo que
genere gran debate la cuestion de excluir aspectos como el prejuicio ra-
cial de este ambito de cosas potencialmente tolerables o no tolerables.
Fundamentalmente, por la irracionalidad que viene aparejada de pensar
que uno puede cambiar o detener algo que, en realidad, esta fuera de
nuestras manos poderlo hacer.

Empero, hay convicciones que parten de nuestras inclinaciones que
no son tan faciles de desechar. Como podria ser el caso de las convic-
ciones religiosas. Sobre todo, si pensamos que quien sujeta una creen-
cia religiosa piensa tener en sus manos la verdad sobre nuestro destino
divino. Y sacar dichas creencias del ambito de lo (no) tolerable repre-
sentaria o una especie de absolutismo moral o que dicha persona, en
realidad, no les estd otorgando el valor supuesto por el peso de su fe.

Sin embargo, en estos casos hay que tener en cuenta una cuestion im-
portante que surge como limite a toda conviccion; sea ésta, religiosa o no.

Se trata del hecho, que ya venia anotando antes, de que no podemos
tolerar algo que el prevenirlo o detenerlo esté fuera de nuestro alcance.
Este es el caso, por ejemplo, de cuando una conducta, acto o creencia
esté explicitamente prohibido(a) o permitido(a) por un sistema norma-
tivo superior al nuestro; éste podria ser el caso de los derechos huma-
nos.

No dejemos de notar que esto sucede sin importar la clase de con-
viccion que ha sido lesionada. En el caso de las convicciones religio-
sas, por ejemplo, hoy en dia seria dificil (o, al menos, nos sonaria ex-
trafio) que alguien trate de argumentar, como lo hizo John Locke en su
momento®, razones por las que debemos tolerar a otras personas que
adopten un credo religioso distinto al nuestro. Y, sobre todo, nos sona-
ria aun mas extrano que al hacerlo no mencionaran los derechos huma-

8 Bernard Williams, “Toleration: An Impossible virtue?”, en David Heyd (ed.), 7oleration.
An elusive Virtue, Princeton University Press, New Jersey, 1996, p. 19.

9 John Locke, Carta sobre la tolerancia, Gernika, Clasicos de Ciencia Politica, México,
1997.



UNA NOTA SOBRE LA TOLERANCIA 191

nos. Cémo vamos a hablar de tolerancia a los herejes, a los ateos, a los
musulmanes, a los_judios o a los catdlicos, cuando todos los seres hu-
manos, desde hace varios afios ya, tenemos y reconocemos el derecho
—universal— de adoptar cualquier creencia religiosa.

A estas alturas, seguramente, algun critico me podria contra-argu-
mentar con algunos de los hechos sucedidos a partir del 11-S y con el
desate de lo que varios diarios han llamado "la moderna guerra santa”.
Con los conflictos religiosos entre Medio Oriente y gran parte del mun-
do Occidental. También, con los conflictos que se han dado entre co-
munidades étnicas y religiosas que habitan dentro de los mismos pai-
ses europeos: como es el caso de Bélgica, Holanda, Espana, Irlanda del
norte y Francia, entre otros.

Mi critico me diria que tengo que pensar, por ejemplo, en casos que
reiteradamente se han usado como representaciones claras de intoleran-
cia. Tal seria el caso del asesinato del cineasta Theo Van Gogh'®, o las
declaraciones anti-islamicas del lider del partido de extrema derecha
Viaams Belang,”” en Bélgica, o los argumentos de la minoria musulma-
na en Paris, Francia, con los que defendian el uso del velo islamico.

Sin embargo, pese a estos ejemplos, y precisamente por el recono-
cimiento de esta clase de derechos (humanos), es que estos hechos son
criticables.'? Es decir, es criticable que hayan matado a van Gogh por
razones de fe, es criticable que haya lideres politicos que arremetan
contra otro credo religioso, y es criticable que grupos minoritarios ten-
gan que defender costumbres religiosas que prima facie no afectan a
nadie.

Me parece obvio. Pero repito que baso mi argumento en el recono-
cimiento universal de un derecho a la libertad de creencias fundado en
los derechos humanos.

Y, fundamentalmente, en la idea de que los derechos humanos deben
ser entendidos como una clase de «derechos morales». En este sentido,
«la alusion a derechos humanos adquiere una importancia radical para
cuestionar leyes, instituciones, medidas y acciones, esos derechos no

10 Sobre el homicidio de Theo Van Gogh, véase, lan Bruruma, Murder in Amsterdam. The
Death of Theo Van Gogh and the Limits of Tolerance, The Penguin Press, New York, 2006.

1 Sobre estas declaraciones véase Le Monde, del Domingo 8 y del Lunes 9 de octubre de
2006. EI Times Europe, del 21 de febrero de 2005

2 Carlos S. Nino, Etica y Derechos Humanos. Un ensayo de fundamentacion, Editorial As-
trea, Buenos Aires, Argentina, 2% ed., 2005, p. 15



192 RENE GONZALEZ DE LA VEGA

se identifican con los que surgen de normas del derecho positivo sino
que, en todo caso, se entiende que los derechos juridicos asi creados
constituyen sélo una consagracion, reconocimiento o medio de imple-
mentacion de aquellos derechos que son Iégicamente independientes
de esta recepcion juridica. Se reclama el respeto de los derechos huma-
nos aun frente a sistemas juridicos que no los reconocen y precisamen-
te porque no los reconocen»’>.

Esta misma forma de entender a los derechos (humanos) ha sido re-
saltada por un filésofo como Ronald Dworkin. En su caso, Dworkin
dice que «los derechos (aun cuando no sean absolutos y puedan ceder
frente a otros derechos u objetivos sociales colectivos especialmente
urgentes) constituyen un /imite o umbral en contra de medidas funda-
das en la persecucion de objetivos sociales colectivos».'

Me parece que esta postura puede aclarar también, y hasta cierto
grado, la pregunta de ;si tendriamos la capacidad o no de tolerar algu-
na regla del derecho positivo que dane alguna conviccién moralmente
relevante?

Ahora bien, puede ser que haya ido demasiado rapido. Para ejempli-
ficar mi dicho, tomemos el caso del periodico danés que publicod cari-
caturas del profeta islamico Mahoma. Este hecho llevé a una serie de
violentas protestas encabezadas por la comunidad musulmana. Las ca-
ricaturas fueron por ellos acusadas de ser insultos culturales, islamo-
fobicas, blasfémicas y de llevar consigo la intencion de humillar a la
minoria musulmana que habita en Europa. Por otra parte, algunos sim-
patizantes del periddico danés argumentaban que éste tiene el derecho
de expresarse libremente.

Reparese que en este caso estamos frente a convicciones considera-
das moralmente relevantes y que la opinién publica citaba la palabra
“tolerancia” y el papel que ésta juega en las sociedades multiculturales
continuamente. Sin embargo, no considero que este problema, en la ac-
tualidad, involucre actos de tolerancia, sino, mas bien, se trata de un
problema de conflicto de derechos (entre la libertad religiosa y la liber-
tad de expresion) y de su efectiva aplicacién y reconocimiento.’

3 Carlos S. Nino, op. cit, p. 15

1 Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously, Cambridge, Massachussets, 1977, pp. 91-2

1% Ya, qué tanto peso se esté dispuesto a atribuirle a cada uno de estos derechos es cuestion
de otra discusion. Pues, si bien, esto en gran parte también depende desde qué peldafio interpre-
temos los derechos en cuestion, es decir, cudl es mas importante o de mayor peso. Este punto



UNA NOTA SOBRE LA TOLERANCIA 193

Si aceptamos que nuestras convicciones personales tienen esta clase
de limites normativos fincados por un sistema normativo considerado
superior al de cualquier individuo, creo que serd mas facil delimitar el
marco de convicciones candidatas a la tolerancia.

Una postura que tome en serio a los derechos humanos limitara sus
posibilidades para no tolerar ciertas acciones, conductas y creencias de
otras personas aunque ésta las_juzgue erréneas. Ademas, tengamos en
cuenta que esta via es de doble sentido e.g., tampoco le seré posible sa-
car todo del ambito de la tolerancia. Los mismos derechos humanos
marcarian los limites de lo que entra en el ambito y de lo que sale del
ambito.

En esta linea de argumento que vengo considerando, se podria decir
que los derechos humanos_juegan una especie de sistema guia que nos
dice qué convicciones pueden echar a andar el mecanismo de la tole-
rancia.

Frente a esto, mi critico imaginario me podria argumentar que esta
visién es demasiado reduccionista. Que este limite a las convicciones
candidatas para la tolerancia, sélo funciona, o s6lo se activa, frente
aquellos individuos que toman a los derechos humanos de esta mane-
ra.

Que, por ejemplo, individuos de otras culturas (ajenas a la occiden-
tal, por ejemplo) no estarian dispuestos a entrar dentro de este juego.

Ciertamente, uno de los candidatos mas fuertes para remplazar a los
derechos humanos entendidos como sistema guia o como un nivel cri-
tico de las convicciones que pueden ser candidatas a la (no) tolerancia,
seria el orden normativo religioso.

Ademas, recuérdese, que dije estar consciente «que quien profesa
una religion —como nos dice Ernesto Garzon— tiene la certeza de po-
seer la verdad acerca de nuestro destino ultimo. [Y, por lo tanto,] un
minimo de coherencia y, sobre todo, de benevolencia, le impiden ob-
servar pasivamente como heréticos o ateos toman rumbo a la perdicion
eterna.»'®

Sin embargo, yo le recordaria a mi critico que sobre esta clase de
sistema normativo pesa una critica que no es extensible al orden nor-

ha sido discutido por Manuel Atienza en, “Las caricaturas de Mahoma”, La Informacion, 21 de
marzo de 2006.

16 Ernesto Garzon Valdés, “«No pongas tus sucias manos sobre Mozart». Algunas considera-
ciones sobre el concepto de tolerancia”, op. cit., p. 190. Los corchetes son mios.



194 RENE GONZALEZ DE LA VEGA

mativo de los derechos humanos. Esta es, la intrasferibilidad de la fe
religiosa. En palabras otra vez de Ernesto Garzon: «Lo intransferible
es incomunicable y, por lo tanto, sélo imponible por un acto de volun-
tad que prescinde del recurso a razones accesibles (que no es lo mis-
mo que compartibles), a razones “puente”, que puedan ser entendidas y
utilizadas también por quienes no comparten la misma fe».'” Y, frente
a esto solo cabria argumentar, junto con John Locke, la irracionalidad
que implica el querer /mponer a otro creencias distintas a las que el ya
tiene arraigadas o internalizadas.

Bajo este tenor, bajo la idea de que los derechos humanos tratan de
proveer razones accesibles a todos los individuos, independientemen-
te de su fe, es un limite que bien puede servirnos para saber que esta y
que no esta sujeto a ser objeto de tolerancia. Tras este telon, habra mu-
chos que coincidan con aquella idea que dice, que en el ambito publico
hablar de derechos es la virtud y de tolerancia el vicio.

Recepcion: 02/02/2009 Aceptacion: 05/11/2009

7" Ernesto Garzoén Valdés, “El sentido actual de la tolerancia”, en Robert Alexy, 7eoria del
discurso y derechos constitucionales, Catedra Ernesto Garzoén Valdés, Fontamara, ITAM/ELD/
UAM/INACIPE, México, 2005, pag. 24.



