
CAMBIO POLÍTICO, CONSTITUCIÓN Y 
DERECHO DE RESISTENCIA*

Ermanno Vítale"

Resumen
Después de un análisis del término resistir, el autor distingue la idea de resis­

tencia de otras formas clásicas de cambio o mutación política -como la reacción, 
la restauración, el reformismo, el conservadurismo y, en particular, la revolución. 
Posteriormente, se contrastan entre sí las ideas de conservadurismo y reformismo 
social.

En la segunda sección del texto, se revisan diversos argumentos a favor del de­
recho a la resistencia en las doctrinas históricas más relevantes al respecto, hasta 
llegar a las posturas actuales de tribunales constitucionales y de Luigi Ferrajoli. 
Finalmente, el autor ofrece argumentos tendientes a conciliar al derecho a la resis­
tencia con el actual orden democrático constitucional, al ubicarlo como un posi­
ble derecho (fundamental) más dentro del mismo.
Palabras clave: cambio político, derecho de resistencia, democracia constitucio­
nal, revolución.

Abstract
After an analysis of the term resistance, the autor distinguishes this idea from 

other classic forms of change or mutation in politics -such as reaction, restora- 
tion, reformism, conservatism and, particularly, revolution. Subsequently, he con- 
trasts the ideas of conservatism and social reformism.

In the second part of the text, many arguments in favour of the right of resist­
ance are reprised, ranging from the most important historical doctrines to the cur- 
rent opinions of constitutional courts and of Luigi Ferrajoli. Finally, the author 
offers certain arguments aimed at reconciling the right of resistance within con- 
temporary constitutional democracies, when he characterizes it as a posible (fun­
damental) right alongside others.
Keywords: political change, right of resistance, constitutional democracy, revolu- 
tion.

T raducción de Pedro Salazar U garte (IIJ-U N A M ) y  Paula S. V ázquez Sánchez (Facultad de 
Derecho de la UNAM ).

Profesor de la Universidad del Valle de Aosta, Italia.

ISONOMÍA No. 32 / Abril 2010



32 ERMANNO V ITALE

I. Resistencia y formas de cambio político

Si tomamos un diccionario de lengua italiana, encontraremos 
que del sustantivo "resistencia" y  del verbo "resistir" encontra­

mos dos acepciones bien distintas, incluso aparentemente opuestas. De 
acuerdo con la primera acepción, resistir significa “oponer fuerza a la 
fuerza"; tanto en un sentido estrictamente físico -com o en el caso de 
quién se opone a una agresión, como en un sentido más amplio, cuando 
la fuerza proviene de los argumentos y de los procedimientos, cuando 
se usa la expresión "resistir e n ju ic io " que es propia del lenguajejurídi- 
co. En la segunda acepción, que también suele utilizarse habitualmen­
te, resistir significa soportar, no ceder, por ejemplo en las expresiones 
"resistir al dolor", "al frío ", etc. En el primer caso se trata de realizar 
una acción, de hacer una cosa -lanzar un golpe al agresor, presentar un 
recurso ante un tribunal-, en el segundo se trata de om itir una acción, 
de no hacer, por ejemplo, no comernos un dulce que estamos tentados 
a probar.

Lo que tienen en común la acción y  la omisión respecto de la idea de 
resistencia se revela en su etimología latina: re-sistere, donde re indi­
ca repetición y  sistere significa detener, detenerse. En ambos casos, la 
resistencia denota una disposicion, una actitud conservadora. Quien re­
siste se esfuerza por continuar en la condición en la que se encuentra, o 
busca recuperarla lo más pronto posible, oponiéndose a un evento ex­
terno que ha impuesto o pretende imponer una modificación. Frente a 
una agresión, conservar la integridad física, frente a la tentación, con­
servar la integridad moral.

También en la política el término resistencia puede ser, sin duda, 
usado en sentido genérico, orientado a designar o a enfatizar una ac­
titud o una forma de oposición particularmente dura y  duradera. Por 
ejemplo, el obstruccionismo parlamentario del (o de un) partido m ino­
ritario hacia una medida legislativa también podría definirse, en alguna 
medida, como una manera de resistir. Pero, en mi opinión, el término 
se utiliza de una manera más apropiada cuando hace referencia a aque­
lla  oposición que, a pesar de encontrarse al margen o fuera de la lega­
lidad, se propone la conservación de instituciones y de ordenamientos 
que están próximos a ser modificados -subvertidos- o que de hecho ya 
han sido modificados o subvertidos, violando con ello normas consi­
deradas como fundamentales o, como quiera que sea, de un rango su­



Cam bio p o l ít ic o , Co n s t it u c ió n  y  d e re c h o  de r e s is t e n c ia 33

perior respecto a la autoridad y competencia que detenta quien reali­
za la acción, normas cuya abolición o modificación se considera, en 
cualquier caso, injustificada cuando son atribuidas a la divinidad, a la 
naturaleza o a costumbres ancestrales (viejo derecho natural). O bien, 
dichas normas están justificadas únicamente a través del pacto social, 
consensuado entre los contrayentes, siempre y cuando se trate de prin­
cipios o normas consideradas fundamentales pero convencionales, po­
sitivas, como las que han sido aprobadas a partir de las constituciones 
del siglo X V I I I . Cuando un estado tiene una constitución en el senti­
do moderno del término -repito: una ley fundamental que declara ina­
lienable un conjunto de derechos de las personas y  de los ciudadanos, y 
al mismo tiempo contempla las garantías de los mismos a través de un 
conjunto de pesos y  contrapesos institucionales inspirados en el prin­
cipio de la separación de los poderes- entonces, podemos decir que la 
resistencia, en sentido estricto, sólo tiene lugar cuando lo  que se pro­
pone es reestablecer principios y normas constitucionales que han sido 
total o parcialmente ignorados por quien ejerce la soberanía.

Naturalmente, la pretensión conservadora propia del pensamiento 
y de la praxis que apelan a la resistencia no se encuentra -en su fo r­
ma pura- en ningún acontecimiento histórico. Cuando la encontramos, 
aparece mezclada con otras intenciones y con otros proyectos políticos. 
Uno de los ejemplos más conocidos, la Resistencia -con mayúsculas- 
que contribuyó a liberar a Italia de la dictadura fascista y de la ocu­
pación alemana, también tenía, si consideramos algunos de sus com­
ponentes, un significado revolucionario o pre-revolucionario. Pero, me 
parece que el común denominador era el regreso al status quo ante, o 
bien, el retorno hacia los derechos de libertad, las instituciones demo­
cráticas y la autodeterminación nacional. Sin embargo, lo que más me 
importa es proponer algunas distinciones analíticas útiles para conti­
nuar de la manera más clara posible con nuestro trayecto, es decir, me 
propongo distinguir, por un lado, la acción que evoca la idea de resis­
tencia y, por el otro, (otras) formas clásicas de cambio o mutación po­
lítica.

Comenzaré desde el inicio, o por lo menos del inicio de nuestra tra­
dición cultural en sentido amplio. Como ha señalado Fromm, "[s]egún 
los mitos judaicos y helénicos, la historia del hombre se inauguró con



34 ERMANNO V ITALE

un acto de desobediencia"1. La emancipación de la subordinación to ­
tal de los individuos al poder divino, sin importar si éste se ubica en el 
marco del monoteísmo o del politeísmo porque es posible remontarnos 
al relato bíblico del Génesis, Adán y Eva que infringen la regla de no 
comer la manzana, y  al mito de Prometeo, que les robó el fuego de los 
dioses.

Estos actos de desobediencia, aunque parezca paradójico, constitu­
yen una ruptura revolucionaria. Revolucionaria en el sentido moderno 
del término porque no son un regreso al principio; revolutiones, que 
se ubican dentro de una concepción circular de la historia, moldeadas 
como revoluciones astronómicas, similares a los giros completos de las 
órbitas que describen los astros. En realidad se trata de una palingéne- 
sis, un nuevo inicio que implica una discontinuidad radical con el pasa­
do. Y, no obstante, el relato bíblico de la expulsión del Edén ha sido in­
terpretado en la tradiciónjudeocristiana como una regresión, una caída, 
que marca para siempre a la humanidad con el "pecado original", este 
relato también indica el punto inicial de la historia del hombre como 
sujeto responsable de sus propias elecciones, capaz de escapar de la ne­
cesidad natural y  de las leyes de la armonía cósmica.

En el marco de una concepción no circular o cíclica de la historia 
existe un discurso recurrente sobre qué cosa eventualmente distingue a 
la resistencia -¿el derecho de resistencia?- de la revolución. Así, po­
demos señalar que desde finales del siglo XVIII y  p r in c ip io s  del s ig lo  

X IX , algunos autores del tardío iusnaturalismo alemán (Bergk, Erhard) 
admitieron un problemático "derecho a la revolución" como comple­
mento y  evolución del derecho a la resistencia.

Por lo menos en sus concepciones más comunes, tanto resistencia 
como revolución están indubitablemente identificadas con la salida de 
la legalidad y el uso de la violencia. Siguiendo a Bobbio, se puede aco­
tar que por revolución no se debe entender necesariamente una muta­
ción repentina y  violenta, también se puede entender como un cam­
bio radical profundo sin recurrir a medios violentos. En este sentido, el 
cambio en el rol de la mujer en nuestra sociedad es una revolución; de 
igual manera, la resistencia puede ser practicada mediante medios que 
no se orientan hacia la violencia (piénsese en Gandhi y Capitini). In­

1 Eric Fromm, "La desobediencia como problema psicológico y  moral", en Sobre la deso­
bediencia y  otros ensayos, Paidós, Buenos Aires-Barcelona, 1984, p. 9.



Cam bio p o l ít ic o , Co n s t it u c ió n  y  d e re c h o  de r e s is t e n c ia 35

cluso, manteniendo firme el uso políticamente consolidado del térmi­
no -consolidado por lo menos por tres grandes eventos: la revolución 
inglesa, la francesa y  la rusa- y considerando, con Locke, la resisten­
cia como un ” rebellare"; es decir como el regreso al estado de gue­
rra, en mi opinión, entre revolución y resistencia existe una diferencia 
esencial. La resistencia evoca un orden anterior que se pretende rees- 
tablecer; la revolución, en cambio, evoca un orden nuevo, nunca visto 
y nunca practicado que solo existe como un proyecto político, que se 
busca establecer por primera vez. Si se opone resistencia a un conquis­
tador o a un usurpador en nombre del soberano legítimo; si se opone 
resistencia a un soberano que se convirtió en tirano porque vio ló las le­
yes naturales (divinas) o el pacto constitucional, (luchando por reesta- 
blecerlo), aunque pueda parecer, la resistencia implica un intento por 
reestablecer, por conservar el orden político legítimo precedente. Hoy 
diríamos que se resiste contra todas las posibles formas de ejecución de 
un golpe de estado.

Si bien la sobreposición de significados más común se presenta en­
tre revolución y resistencia, ésta última no debe confundirse con otras 
formas de cambio político y social, como es el caso de la reacción, 
la restauración, el reformismo y el conservadurismo. Veamos qué sig­
nifica cada una de ellas. La reacción no busca conservar el orden le­
gítimo precedente, sino que intenta regresar a una sociedad y a su régi­
men político hacia un estadio que no sólo es anterior sino que también 
fue abandonado definitivamente y se superó hace mucho tiempo. Por 
ejemplo, el fascismo y el nazismo, en cuanto movimientos reacciona­
rios, expresaban, por un lado, el rechazo a la democracia liberal y, por 
el otro, el repudio a toda la visión antropológica de la modernidad que 
ofrece fundamento al estado democrático de derecho. Por decirlo de al­
guna manera, la reacción es la revolución a la inversa. No imagina un 
mundo nuevo, un salto hacia delante en el tiempo, sino un mundo anti­
guo considerado como perenne y perfecto, de valor trascendente, cuyo 
espíritu se buscar recuperar, dando un salto atrás. (Recordemos el mito 
fascista de la antigua Roma). Tampoco en este caso se repara en existe 
la legitimidad o la legalidad preexistente: reacción y revolución se pa­
recen porque ambas pretenden ser un momento de ruptura, de disconti­
nuidad frente al pasado y, jurídicamente, se configuran como fases del 
poder constituyente de un "nuevo orden", (expresión de la cual, no ca­



36 ERMANNO V ITALE

sualmente, se han aprovechado tanto reaccionarios como revoluciona­
rios).

También el concepto de restauración es distinto, a pesar de que se le 
suela confundir con el de reacción. Se puede observar que la Restau­
ración histórica -aquella época que siguió al final de la aventura napo­
leónica y  del periodo revolucionario- había elegido el principio de le­
gitimidad como su principio inspirador y ordenador. Es cierto que esta 
acción constituía un retorno a lo antiguo, a l'ancien regime, pero tam­
bién se proponía, especialmente, restituir el trono a los legítimos sobe­
ranos que gobernaban los estados europeos antes de la revolución. Este 
llamado a la legitimidad violada, a la usurpación, es indudablemente 
una de las razones en las que se justifica el derecho a la resistencia del 
pueblo en buena parte del pensamiento político y ju ríd ico  medieval (y 
después en Locke). Pero, precisamente, los promotores del derecho de 
resistencia sostienen que es el pueblo todo o en parte, directa o indirec­
tamente (por ejemplo, mediante magistrados inferiores, como propo­
ne Althusius) y  no los ejércitos de las potencias extranjeras quien debe 
oponerse. En una óptica más general, me parece que lo que distingue 
a la resistencia de la restauración es el carácter de acción (individual, 
pero sobre todo colectiva) desde abajo (y no desde arriba), ex parte po- 
p u li (y no ex parte principis).

También el derecho a la resistencia se distingue de la acción refor­
mista. Por más que la defensa de la legitimidad pueda estar acompa­
ñada de reformas profundas y radicales (como una constitución rígida 
en lugar del Estatuto Albertino, que era totalmente flexible), lo cierto 
es que el fin principal de la resistencia es la conservación de las insti­
tuciones consideradas como legítimas. Por su parte, el reformista es 
quien pretende mejorar y  perfeccionar -más o menos incisivamente- el 
ordenamiento existente, pero sin buscar subvertirlo para sustituirlo in­
tegralmente, como pretendería un revolucionario. En otras palabras, el 
reformista no espera que el ordenamiento peligre para proponer mejo­
rarlo; actúa permanentemente en esa dirección, (y lo hace pacíficamen­
te, dentro del marco de la legalidad). En cambio, la resistencia es esen­
cialmente una respuesta frente a acciones que pretenden cambiar total 
o parcialmente el orden constituido, mediante la fuerza de las armas, o 
violando principios y  normas "constitucionales" o fundamentales (aun­
que una ley fundamental también es la ley de sucesión al trono). Por su 
parte, el conservador actúa en la dirección opuesta respecto del refor­



Cam bio p o l ít ic o , Co n s t it u c ió n  y  d e re c h o  de r e s is t e n c ia 37

mista, es aquel que considera que el ordenamiento existente no nece­
sita ninguna reforma sustancial y  por lo tanto propone "políticas" con­
servadoras. Por ejemplo, los liberales conservadores del final del siglo 
xx estaban en contra de la extensión del derecho al voto, y  en la posi­
ción contraria se encontraban los liberales progresistas o reformistas. 
Con este mismo fin, es muy importante tener clara la siguiente distin­
ción: cuando se afirma que el resistente se propone conservar o recupe­
rar el ordenamiento legítimo violado o amenazado lo que pretende es 
muy distinto a lo que busca quien -dentro de un ordenamiento político 
considerado legítimo o no sujeto a procesos de deslegitimación- persi­
gue una política (entendida como un conjunto de políticas, de policies) 
conservadora.

En síntesis, el "conservador de la constitución" es quien actúa -en 
el caso extremo, una vez agotada toda posibilidad de oposición legal, 
resiste- teniendo como objetivo la defensa de los principios y de las 
normas constitucionales cuando considera que los mismos se encuen­
tran seriamente amenazados o, incluso, que han sido subvertidos no 
sólo mediante su abrogación, sino incluso a través de mecanismos que 
los debilitan o vacían su contenido por lo que comprometen sus efec­
tos dentro del ordenamientojurídico y en la realidad social. Por el con­
trario, el "conservador político" es aquel que, dentro del marco de la 
constitución, es decir observando aquellas materias que la constitución 
de un estado democrático ofrece y confía a la deliberación y  a la deci­
sión del parlamento y de la administración pública, hace propuestas y, 
si cuenta con el respaldo de la mayoría, emite normas orientadas a tute­
lar valores tradicionales o intereses consolidados.

II. Justificar el derecho a la resistencia

Dentro del tema de la justificación de la resistencia, del derecho a 
resistir y  dejando de lado a Adán y  a Prometeo, un lugar clásico lo 
representa la desobediencia que -en la tragedia homónima de Sófo­
cles- Antígona opone a Creonte, tirano y señor de Tebe. Sin detenerme 
demasiado en la intrincados avatares humanos y políticos de los her­
manos Etéocles y  Polínice que se asesinaron recíprocamente -e l p ri­
mero en defensa de Tebe, y  por lo tanto fue enterrado con todos los ho­
nores; el segundo como traidor por haberse alineado con los invasores



38 ERMANNO V ITALE

de A rg o - el punto que, en realidad, interesa a nuestro discurso es que 
Creonte, tío de los contendientes, emitirá un ju ic io  condenatorio, tan­
to en el plano moral como en el político del traidor Polínice, llegando 
al grado de inflingirle la sanción más humillante: la prohibición abso­
luta para sepultar su cadáver. Ello significa que Creonte no le concede 
a Polínice ninguna dignidad, hasta el punto de negarle la pertenencia a 
su propia estirpe (genos).2 Contra este hecho se rebela Antígona, (her­
mana de Etéocles y Polínice y, por lo tanto, sobrina de Creonte) porque 
no le reconocía a Creonte la autoridad suficiente para dictar esta orden. 
En otras palabras, las leyes no escritas de la tradición son una fuente de 
derecho superior al mandato positivo de cualquier soberano.

Las costumbres ancestrales de una estirpe, de un genos o gens, o 
bien de una tribu, (de éste o de aquél grupo étnico) tienen la caracte­
rística de la particularidad, son expresiones de vínculos comunitarios. 
Desde esta perspectiva, las costumbres se diferencian de las leyes na­
turales y/o divinas, ya que éstas se caracterizan por una pretendida va­
lidez universal; validez que los respectivos ordenamientos de derecho 
positivo que regulan la vida en sociedad deben reconocer y a la cual 
deben adaptar sus efectos particulares.

Las diferentes teorías medievales del derecho de resistencia se re­
montan a la idea de un orden natural o divino que ha sido abiertamen­
te violentado por el titu lar del poder político, cuya legitimidad o cuyas 
normas positivas estarían en una sistemática contradicción con la ley 
natural y  divina, ex defectu titu li, (en ausencia de título, es decir usur­
pador) y  quoad exercitium (en función del ejercicio, por ejemplo en el 
caso de un gobernante legítimo que ha dejado de actuar en conformidad 
con la ley natural). Se trata de dos perspectivas diferentes y aparente­
mente opuestas -particularista la primera y universalista la segunda-, 
pero que comparten la idea de que el derecho tiene un origen "natu­
ral" porque es producto de un acontecimiento particular y  mitológico 
que termina por convertirse en una segunda naturaleza (las costumbres 
antiguas de una estirpe o de un pueblo de orígenes remotos). Derecho 
que es producto de la convicción en una naturaleza originaria entendi­
da como orden y no como caos; o sea, como un orden natural identifi- 
cable capaz de funcionar como medida, como norma, como criterio de

2 [N. del T.] Relación cuyos honores fúnebres presenciamos regulados por ritos o costumbres 
muy antiguos; honores brindados a alguien que pertenece a su estirpe.



Cam bio p o l ít ic o , Co n s t it u c ió n  y  d e re c h o  de r e s is t e n c ia 39

regulación de los actos humanos; con fuerza de ley, que se fundamenta 
y está garantizado - a  final de cuentas- en la creencia en una divinidad 
ordenadora y sancionadora. Si se verificaba una flagrante violación por 
parte del derecho positivo, o del propio soberano terreno que lo produ­
cía, dicho orden natural justificaría el derecho a la resistencia por parte 
de las personas que estaban sometidas al mismo.

Ya si después el tirano ordenaba al súbdito cometer actos impuros, 
que lo alejarían de la salvación ultraterrena, la vida eterna, entonces la 
resistencia individual, incluso si era necesario, hasta el martirio, deja­
ría de concebirse no sólo como un derecho, para convertirse incluso en 
un deber.

En el pensamiento de los llamados " monarcomachi" (promotores de 
la posibilidad de cometer tiranicidio) -compilados en la célebre Vindi- 
ciae contra tyrannos,3 pero que también está contenida en el capítulo 
XXXVI11 de la política  de A lthusius-4 la justificación para cometer ti­
ranicidio descansa en la combinación de dos elementos: a) el argumen­
to más tradicional que se funda en la insalvable distancia entre el orden 
natural y  divino y la acción del tirano y; b) el segundo argumento, de 
corte contractualista, que anticipa las tesis de Locke sobre la legitima­
ción del derecho de resistencia incluso frente a un estado representati­
vo constitucional, que emerge del consenso expreso de los contrayen­
tes que se atribuyen derechos, que constituyen límites constitucionales 
a la producción de derecho positivo a cargo del soberano. En la terce­
ra cuestión de las Vindiciae se afirma que, por lo que hace a la institu­
ción del rey, además de un primer pacto estipulado entre Dios, el rey y 
el pueblo respecto al compromiso del rey a observar la ley divina. ("la 
obligación a la piedad", "a obedecer religiosamente a Dios"), tiene lu­
gar un segundo pacto, cuyos términos son los siguientes: "El pueblo 
preguntaba al rey si pretendía reinar con justic ia  y de acuerdo a la ley; 
el rey prometía hacerlo. Entonces el pueblo respondía y prometía que 
obedecería fielmente a aquel que emitiera órdenes justas. Por lo tanto, 
el rey prometía simple y absolutamente mientras que el pueblo lo ha­
cía con una condición; si esta era incumplida, el pueblo, de conform i­

3 Texto clásico de la filosofía política pub licada bajo el pseudónim o de S tephen Junius Bru- 
tus en 1579 y  que expone la doctrina de los hugonoter franceses a raíz de la matanza de San Bar­
tolomé en 1552. (N.T.).

4 Cfr. Norberto Bobbio, Teoría general de la política, edición a cargo de Michelangelo Bove- 
ro, Trotta, España, 2003, en particular el párrafo 1 del capítulo 5.



40 ERMANNO V ITALE

dad con el derecho y  la razón estaría liberado de su promesa". A  partir 
de un pacto análogo entre representantes y representados, en el que la 
definición de “orden justo” depende de los derechos naturales del indi­
viduo, Locke, escribe:

Y si quienes por la fuerza desechan el legislativo son rebeldes, los mis­
mos legisladores, como se ha visto, no serán menos tenidos por tales 
cuando ellos, establecidos para la protección y preservación del pueblo, 
sus libertades y propiedades, por fuerza las invadan y quieran derrocar; 
por lo que al ponerse en estado de guerra contra quienes les elevaran 
a protectores y guardianes de la paz, serán propiamente, y con la peor 
agravación imaginable, rebellantes, rebeldes.5

A  favor del derecho de resistencia, una vez que el elemento re lig io­
so había adquirido un papel secundario incluso llegando hasta desapa­
recer, ganó terreno su condición de respuesta ex parte popu li ante la 
subversión ex parte principis, es decir su carácter de respuesta extrema 
pero necesaria ante la sistemática violación de los acuerdos constitu­
cionales, del pacto fundacional imaginado en el origen de la sociedad 
política (pacto que obviamente establece relaciones de mando/obe­
diencia, pero que no implica, por parte del contrayente-ciudadano, una 
alienación de [casi] todos los derechos individuales, o bien la obedien­
cia simple (Hobbes) o la reducción a miembro orgánico del yo  común 
(Rousseau). Pero incluso dentro de aquellas perspectivas contractua- 
listas que no desembocaban en formas de absolutismo o en utopías de 
asambleísmo democrático, sino en modelos de gobierno representati­
vo y limitado -es decir, en aquellos modelos (proto) liberales en los 
que la extensión progresiva del sufragio y una más conciente y puntal 
determinación de los derechos y de las garantías han transformado lo 
que hoy se suele definir como estado democrático de derecho- la afir­
mación del derecho de resistencia no puede darse por descontada, de 
hecho, es francamente minoritaria. Y no me refiero únicamente a la cé­
lebre expresión de Kant con la que define al estado liberal como un es­
tado en el que los ciudadanos pueden discutir todo lo que quieran so­
bre las cuestiones públicas pero en el que, como quiera que sea, deben 
obedecer la ley emanada del soberano. Me refiero al mismo Locke que,

5 John Locke, Segundo tratado deIgobierno civil, cap. X IX , secc. 227.



Cam bio p o l ít ic o , Co n s t it u c ió n  y  d e re c h o  de r e s is t e n c ia 41

definiendo a la resistencia en términos de “apelación al cielo”6, de opo­
sición de la fuerza con la fuerza, parece ser una cuestión de hecho más 
que de derecho. Un hecho que siempre puede suceder en ciertas c ir­
cunstancias históricas, pero que no es necesario prever en el ordena­
miento ju ríd ico ; en una especie de excusatio nonpetita  que se convier­
te en accusatio manifesta (de duda legítima al poder constituido), en un 
supuesto ju ríd ico  de un derecho positivo a la resistencia. Y  esto resul­
ta ser aun más cierto cuando el estado territorial moderno se transfor­
ma en un sentido democrático y constitucional; cuando se dota, sobre 
la vía abierta del principio de la separación de poderes, de instituciones 
positivas de resistencia y eventuales arbitrios de estos mismos pode­
res como, por ejemplo, las cortes constitucionales. En este sentido, en 
el pensamiento liberal y  democrático y  en la doctrina constitucionalis- 
ta ha prevalecido la indicación kantiana de la libre discusión que debe 
trabajar para abolir o modificar las leyes injustas o ineficaces (pero, sin 
dejar de observarlas cuando siguen estando en vigor). En este sentido, 
el artículo 35 de la constitución jacobina que reconocía como derecho 
"la resistencia a la opresión", y  que ya en su época suscitó tantas per­
plejidades, puede considerarse como una curiosidad histórica; una es­
pecie de extravagancia conceptual propuesta en tiempos en los que la 
pasión revolucionaria no permitía percatarse de su carácter self-defea- 
ting  y  autocontradictorio.

En resumen, una constitución que tiene como objetivo lim itar el po­
der político, contemplando formas e instrumentosjurídicos para hacer­
lo, no puede incluir en su texto un artículo, un párrafo, que haga legal 
la resistencia extra ordinem; no importa si ésta es decididamente v io ­
lenta o relativamente pacífica. No puede justificar la rebelión porque ya 
prevé formas y modalidades de resistencia legal en caso de violaciones 
de principios y normas constitucionales. De hecho, las constituciones 
modernas, rígidas o semi-rígidas, incorporan dos mecanismos funda­
mentales de autoconservación: el ju ic io  de constitucionalidad de las le­
yes ordinarias y los procedimientos especiales para la modificación del 
texto constitucional (modificación que la jurisprudencia constitucional 
sólo considera relativamente posible para las disposiciones que versan 
sobre la organización del estado, no para los artículos que conciernen 
a principios y  derechos fundamentales). En consecuencia, quien no su­

6 John Locke, cit., cap. XIV , secc. 168.



42 ERMANNO V ITALE

pera los procedimientos, se encuentra fuera de la legalidad constitucio­
nal.

El argumento parece atinado y definitivo. Sin embargo, a esta po­
sición pueden oponerse dos objeciones relevantes. La primera: ¿qué 
se debe hacer cuando un poder político fuerte -supongamos, con una 
mayoría lo suficientemente amplia como para superar el obstáculo de 
los procedimientos especiales y con la capacidad de adueñarse de las 
instituciones de garantía- viola abiertamente la constitución? La se­
gunda: dado que las sociedades humanas no son estáticas - y  de hecho, 
Occidente siempre presume la rapidez de sus procesos de transforma­
ción social y  política-, es posible que emerjan, (como de hecho lo ha­
cen), nuevas reivindicaciones de derechos mediante luchas similares a 
las que condujeron a la positivización de los derechos en las constitu­
ciones vigentes. Pensemos, por ejemplo, en el derecho de huelga, que 
durante algún tiempo se consideró ilegal y  que ahora está reconocido 
como un derecho constitucional. Para resumir, los derechos siempre se 
reconocen y se positivizan después de luchas sociales y políticas que 
impulsan su constitucionalización.

En cuanto a la primera pregunta, se podría decir que la evolución del 
constitucionalismo - y  en particular la creación de las cortes constitu­
cionales- ha convertido "la apelación al cielo" de Locke en una extre­
ma ra tio  aún demasiado extrema, pero no la ha excluido del catálogo de 
opciones políticas de defensa contra toda forma de tiranía o dictadura, 
incluso si ésta es una mayoría parlamentaria democráticamente electa. 
El punto controvertido es si debemos hablar de la resistencia en térm i­
nos de hecho o de derecho. La respuesta dominante es la que resulta de 
la distinción entre la letra de las constituciones positivas y el espíritu 
del constitucionalismo moderno, o bien de aquel pensamiento plural y 
articulado que promueve la lim itación del poder a través de instrumen- 
tosjurídicos. Quien viola, deliberada y abiertamente, como individuo o 
como colectivo (como minoría), ésta o aquélla ley considerada injusta 
-a l no ser coherente con los principios ideales del constitucionalismo- 
no lo hace por motivos personales o de grupo, sino porque -después 
de haber practicado sin respuesta todas las formas constitucionalmen­
te reconocidas-, considera como un deber recurrir a aquella forma de 
resistencia que se expresa en la desobediencia c iv il (y/o en la objeción 
de conciencia). Se trata de un último intento por usar un "instrumento 
intermedio" que actúa, por fuera de la legalidad escrita (que prescribe



Cam bio p o l ít ic o , Co n s t it u c ió n  y  d e re c h o  de r e s is t e n c ia 43

obediencia a todas las normas positivas), pero aun comprometido con 
el espíritu de la misma, o bien, todavía dispuesto a reconocer la legiti­
midad del poder político constituido y de la constitución vigente. Sobre 
este tema escribe Rawls: "La teoría de la desobediencia c iv il enriquece 
una concepción puramente legalista de la democracia constitucional. 
Ésta intenta formular los motivos mediante los cuales es posible disen­
tir de la autoridad democrática legítima mediante acciones que, a pesar 
de haber sido declaradas contrarias a la ley, siguen expresando una f i ­
delidad a ésta y un llamado a los principios políticos fundamentales de 
un régimen democrático. Por ello es posible agregar a las formas ju r í ­
dicas del constitucionalismo ciertas modalidades de protesta ilegal que 
no violan los objetivos de una constitución democrática, a la luz de los 
principios por los que está guiado el disenso".7 El riesgo de reducir la 
legitimidad a la legalidad -aquello que en palabras simples se podría 
definir como la incapacidad de distinguir entre un desobediente y un 
delincuente- es, parece sugerir Rawls, producir rebeldes en el senti­
do lockeano del término. Y por lo tanto provoca un conflicto violento 
y recíprocamente deslegitimador, cuando, en un principio, el objetivo 
de la protesta y de la resistencia se encontraba dentro de la legitimidad 
constitucional y  apuntaba, en última instancia, a la defensa o a un des­
empeño más completo de la democracia constitucional.

Bajo esta óptica, escribe Ferrajoli, las tesis de derivación kantiana 
que sostienen que en los estados democráticos no es necesario configu­
rar un derecho de resistencia "supone a p r io r i efectividad de las fun­
ciones de garantía previstas para sancionar o evitar las rupturas del or­
den constitucional: por lo tanto, genera una confusión ideológica entre 
hecho y  derecho, entre normatividad y efectividad".8 Esta tesis es vá li­
da para definir, con un argumento en contrario las condiciones excep­
cionales y patológicas de la legitimidad de dicho derecho: "ninguna re­
sistencia es legítima, mucho menos si es violenta; tanto menos cuando 
pueden ejercerse con normalidad las funciones y las instituciones de 
garantía secundaria".9 Pero es precisamente cuando dichas funciones 
e instituciones son inaccesibles -cuando el pacto constitucional se ha 
roto y el estado c iv il vuelve al estado de naturaleza -  que el derecho de

7 John Rawls, Teoría de laJusticia, FCE, México, 1979, pp. 427-428.
8 Cfr., Luigi Ferrajoli, Principia iuris. Teoria del d iritto  e de la democrazia, vol. I, Laterza, 

Roma-Bari, 2007.
9 Ibidem, p. 846.



44 ERMANNO V ITALE

resistencia se configura como la solución extrema a la subversión des­
de lo alto. Un derecho de resistencia, (ya sea ejercitado singular o co­
lectivamente), cuya legitimidad es moral, extrajurídica y que evoca la 
idea del derecho subjetivo hobbesiano en el estado de naturaleza, al 
que no le corresponde, evidentemente, ninguna obligación por parte de 
instituciones públicas que se han convertido, o al menos así son con­
sideradas por los rebeldes, como enemigas, como instrumentos de la 
subversión desde lo alto.

La delimitación de la actuación completa de las normas constitucio­
nales, o incluso de la implementación del derecho, nos lleva a la segun­
da cuestión, relativa a la relación entre constituciones vigentes, nuevas 
reivindicaciones de derechos, transformaciones sociales y luchas polí­
ticas. Si bien no se trata propiamente de resistencia, por lo menos en el 
sentido mencionado anteriormente (y que se define por una acción ten­
diente a conservar y defender la constitución, no a modificarla, aunque 
sea con el fin de ampliar la extensión de los derechos contenidos en la 
misma). Sin embargo, todavía podría afirmarse que también se ejerce 
(en un sentido más laxo), una resistencia cuando se lucha por defen­
der la constitución exigiendo que se desarrollen coherentemente todas 
las consecuencias juríd icas implícitas en los derechos fundamentales 
previstos en la misma y que se colmen las lagunas juríd icas existentes 
dentro del ordenamiento que provocan que ésta sea parcialmente inefi­
caz. Otra vez, cuando nos enfrentamos al problema de determinar si d i­
cha resistencia es un derecho de hecho o de derecho, la solución más 
avanzada es aquella que distingue entre la letra de la constitución y el 
espíritu del constitucionalismo moderno. Dice Ferrajoli:

Sobre este aspecto, debe reconocerse la supremacía, en la transforma­
ción progresiva del derecho, de la perspectiva externa al mismo. Ello 
en dos sentidos. En primer lugar, en el sentido de la supremacía prácti­
ca de la moral y de la justicia sobre el derecho, que justifica la desobe­
diencia civil contra un derecho injusto; obviamente esta desobediencia 
-si realmente el derecho en su conjunto es "injusto" aunque no esté en 
contradicción con las normas constitucionales- no puede invocar a su 
favor el derecho mismo... En este caso, la desobediencia es un deber 
moral, aunque antijurídico, que tiene aquel que desobedece y que asu­
me la responsabilidad, exponiéndose a las sanciones que el propio de­
recho tiene previstas en caso de violaciones al mismo. En segundo lu­
gar se encuentra, siempre desde un punto de vista externo -es el caso de



Cam bio p o l ít ic o , Co n s t it u c ió n  y  d e re c h o  de r e s is t e n c ia 45

los sujetos que, incluso desobedeciendo, reivindican nuevos derechos, 
o bien, la falta de sus respectivas garantías, o bien denuncian las viola­
ciones a las garantías existentes, o bien impugnan los privilegios y des­
igualdad social- el motor de la lucha por el derecho y la transformación 
jurídica de los diversos niveles del ordenamiento: constitucional, legis­
lativo yjudicial.10

Como podemos ver con Ferrajoli, la desobediencia c iv il se propo­
ne como una forma de resistencia parcial, que tiene como única (aun­
que importante cuestión), la de presuponer que el estado democrático 
de derecho debe perfeccionarse siempre que no se encuentre en peligro 
serio; si esto último sucede se invoca el verdadero "derecho de resis­
tencia". El perfeccionamiento de esta forma de estado se alimenta del 
espíritu del constitucionalismo de los derechos y de las ideas implícitas 
en el mismo, comenzando por la igualdad de todos en derechos funda­
mentales. Sin embargo, en tanto se combate en contra del ordenamien­
to ju ríd ico , el desobediente debe estar dispuesto a asumir las conse­
cuencias juríd icas de sus acciones, de conformidad con la letra de la 
norma vigente, que se apega a la constitución. En el caso de la desobe­
diencia c iv il, la decisión sobre cuánto castigar y  por cuáles delitos ha­
cerlo, queda delegada a la discrecionalidad del juez e, inevitablemente, 
depende del clima político del momento. Pero, el hecho de que llegará 
una sanción significativa debe tomarse en cuenta.

A la luz de esta afirmaciones incluso Ferrajoli -que considero como 
el autor paradigmático del frente más avanzado del constitucionalismo 
de los derechos fundamentales- parece considerar, cuando no contra­
dictorio, por lo menos inútil, insertar en las constituciones de los es­
tados democráticos de derecho un artículo o un párrafo que convierta 
-no  sólo moralmente sino también juríd icam ente- legítima, y por tan­
to legal, la resistencia (y, atribuyendo con ello a los ciudadanos o in­
cluso a todos los individuos el derecho a la resistencia y, en determina­
dos casos, también contra el estado democrático constitucional). Como 
ya se dijo, predomina el argumento "kantiano" contra la positivizacion 
del derecho de resistencia e, incluso, parece ser incontrovertible. Evitar 
caer en los absurdos es una cuestión de lógica, antes que de derecho. 
Pero falta preguntarse porqué no sólo en la declaración de 1789 (artí­
culo 2°) y  en la constitución jacobina de 1793, o en la declaración de

10 Ibidem, vol. II, p. 104.



46 ERMANNO V ITALE

Virginia de 1776, y  también en textos constitucionales más bien recien­
tes existen huellas e intentos por positivizar la resistencia. Por lo que 
yo sé, entre los proyectos de constitución que fueron aprobados (y, por 
tanto, transformados en constituciones efectivas), la Ley fundamental 
alemana y las constituciones de algunos lander -así como en la decla­
ración de 1948 y en algunas constituciones vigentes el día de hoy (Por­
tugal, Nicaragua)-, se pueden encontrar referencias al reconocimiento 
del derecho de resistencia. Por ejemplo, el articulo 20.4 de la Grundge- 
setz se lee: "Todos los alemanes tienen el derecho a la resistencia con­
tra cualquiera que se disponga a suprim ir el ordenamiento vigente, de 
no ser posible algún otro remedio".

¿Cómo explicarse esta aparente contradicción? ¿Qué sentido pue­
de tener afirmar el derecho de resistencia en el marco del estado de­
mocrático de derecho? Pienso que una constitución también tiene, o 
puede tener, un valor pedagógico, o mejor dicho prescriptivo y progra­
mático. Así como, en efecto, lo han tenido y lo tienen muchas consti­
tuciones vigentes. Si pensamos en el primer artículo de la constitución 
italiana, que no contempla el derecho de resistencia, Italia es una re­
pública democrática fundada en el trabajo. En muchas ocasiones se ha 
observado que este 'derecho al trabajo" no es exigible: ningún desem­
pleado puede, con alguna pretensión fundada, acudir ante un juez para 
que le sea reconocido y garantizado dicho derecho (si lo que se preten­
de es que el juez  pueda logra que alguien le encuentre o le ofrezca una 
ocupación). En otras palabras, está claro que el derecho al trabajo no 
tiene correspondencia con ningún deber de los sujetos o de las institu­
ciones creadas para proveer trabajo a cualquier individuo o ciudada­
no. Evidentemente, lo que dicho artículo señala es que la colectividad 
y las instituciones republicanas reconocen como un factor fundacional 
del pacto de convivencia la prioridad y la centralidad del trabajo y de 
la riqueza -material, moral, c iv il política- que provienen del mismo, 
respecto de otras formas sociales en las cuales, por ejemplo, lo que es 
central es el rol otorgado al capital en sus diversas formas. En síntesis, 
que las leyes ordinarias y las políticas económicas deben orientarse a la 
protección del trabajo. Se podría decir algo sim ilar a propósito del de­
recho de resistencia: que es más inexigible que el derecho al trabajo, 
porque está menos presente el deber correspondiente, aunque tiene un 
significado pedagógico y prescriptivo igual.



Cam bio p o l ít ic o , Co n s t it u c ió n  y  d e re c h o  de r e s is t e n c ia 47

Su sentido podría residir en recordar a todos, ciudadanos e institu­
ciones, que las constituciones modernas - y  en especial aquellas poste­
riores a la segunda guerra, basadas en las declaraciones de derechos de 
libertad, políticos y sociales que se acompañan con un diseño coherente 
de los poderes del estado- se materializan mediante dicho ordenamien­
to, pero que no dejan de lado el caso-límite en el que, eventualmente, 
puede generarse una fractura profunda, por un lado, entre principios y 
normas constitucionales y, por el otro, entre poderes que, al ser leg iti­
mados constitucionalmente, produzcan de hecho una (paradójica) le­
galidad anticonstitucional. Cuando se presentara un caso de esta natu­
raleza, si existiera un artículo que recoja el derecho de resistencia, se 
podría afirmar que la constitución -y  no solo el espíritu del constitucio­
nalismo- vive y se realiza ya no sólo a través del ordenamiento de los 
poderes previstos en ella, sino en la resistencia a los mismos por parte 
de ciudadanos que se niegan a aceptar pasivamente la reversión en una 
forma autocrática de su concessio imperii. De esta manera, también 
queda superado el argumento que sostiene que las constituciones que 
incluyen dicho derecho están ilógicamente predispuestas al suicidio. A l 
contrario, por un lado, de este modo se asegura una especie de eterna 

juventud a la validez de la constitución: consagrar en la constitución el 
derecho de resistencia significa reconocer, precisamente, la legalidad 
en el ámbito de la constitución misma de un acto, la resistencia, que 
de otra manera podría parecer una fractura en la validez de la constitu­
ción. Por el contrario, al contener dicha norma, la constitución asegu­
ra su propia continuidad frente a las tentativas subversivas de las cla­
ses dirigentes que, de hecho, con su actuación provocasen la legítima 
resistencia; por otro lado, se obtendría un instrumento ju ríd ico , si bien 
débil, para distinguir entre las personas que conscientemente deciden 
asumir el riesgo de desobedecer y de resistir en defensa de la constitu­
ción y los bandidos o los delincuentes comunes.

Recepción: 12/03/2009 Aceptación: 5/11/2009


