
JUSTICIA GLOBAL EN UNA SOCIEDAD 
MUNDIAL PLURALISTA

Cristina Lafont*

Resumen
Este artículo propone un análisis concreto y puntual de dos de las más impor­

tantes teorías de las justicia contemporáneas: la propuesta por John Rawls en El 
liberalismo político y la asentada en Entre facticidady validez de Jürgen Haber- 
mas. A  la vez que desmenuza y explica cada una de ellas, la autora contrasta y 
enfatiza las diferencias, bondades y puntos débiles existentes, centrándose en las 
habermasianas. En particular, retoma el tema de la protección de los derechos hu­
manos por parte de la comunidad internacional, así como las medidas redistributi- 
vas del ingreso necesarias para su aseguramiento eficaz. Finalmente, la autora 
concluye que, además de los principios dejusticia transnacional reconocidos por 
la comunidad internacional asentados en diversos instrumentos internacionales 
(como podrían ser los que consagran derechos humanos), es necesario incluir cier­
tos principios dejusticia económica y medidas de tipo redistributivo.
Palabras Clave: Habermas, Rawls, justicia global, redistribución, derecho inter­
nacional.

Abstract
This article proposes a concrete and punctual analysis o f two o f the most im- 

portant contemporary theories of justice: the one exposedby John Rawls inPoliti- 
cal Liberalism and the one stated in Between Facts and Norms: Contributions to a 
Discourse Theory of Law and Democracy, by Jürgen Habermas. While analyzing 
and explaining thoroughly each one o f them, the author contrasts and stresses their 
differences, their strong and weak points, specifically focusing on the Haberma- 
sian ones. Particularly, she elaborates on the issue o f human rights protection by 
the international community, as well as on the redistributive measures of income, 
necessary for the effective securement o f human rights. Finally, the author con- 
cludes that, besides the transnational principles of justice recognized by the inter­
national community in diverse legal instruments (such as those containing human 
rights), certain principles o f economic justice and redistributive measures of the 
income should be included.
Keywords: Habermas, global justice, redistributive measures, internacional law.

Hacia el final de la Guerra fría y prácticamente el mismo año, 
se publicaron dos obras seminales de filosofía política, E l libe­

* Universidad de Northwestern.

ISONOMÍA No. 31 / Octubre 2009



108 Cr i s t i n a  La f o n t

ralismo po lítico de John Rawls y Entre factic idady validez de Jürgen 
Habermas. En ellas, ambos autores articulaban interesantes soluciones 
al problema de cómo compatibilizar las demandas de justicia y el res­
peto al pluralismo en las sociedades democráticas modernas: la idea de 
un consenso por solapamiento, en el caso de Rawls, y el ideal de una 
democracia deliberativa en el caso de Habermas. Pero, como ya vati­
cinó Hegel, también en este caso la lechuza de Minerva había alzado 
el vuelo al atardecer. Justo cuando se vislumbraban soluciones a la d i­
fícil tarea de compatibilizar justicia y pluralismo en el plano domésti­
co del Estado nacional, el final de la Guerra fría dio paso a un proce­
so de globalización difícilmente reversible que ha dado al traste con 
la viabilidad de cualquier solución meramente doméstica. Desde esa 
perspectiva, no es sorprendente que ambos autores pasaran de inme­
diato a intentar ampliar sus respectivas soluciones al contexto global 
de un emergente orden internacional, Rawls en su Derecho de gentes 
y Habermas en diversos escritos, el más reciente titulado ”¿Una cons­
titución política para la sociedad mundial pluralista?”.1 Lo que sí ha 
resultado sorprendente para muchos, sin embargo, es la naturaleza de 
sus propuestas. Tratándose de dos de los defensores más acérrimos de la 
prioridad de la justicia sobre el pluralismo de las concepciones del bien, 
resulta llamativo lo vacilante que se torna esta defensa al pasar del con­
texto doméstico al internacional en sus respectivas utopías realistas. De 
hecho, la preocupación por respetar el pluralismo global parece haber 
minado seriamente la confianza de ambos autores en la aplicabilidad 
de sus soluciones domésticas al contexto internacional.

En el caso de Rawls, esto puede apreciarse con toda claridad en la 
transformación que sufre su concepción del consenso por solapamien­
to al pasar del contexto doméstico al internacional -la  cual trae consi­
go una reducción drástica de las aspiraciones de justicia ancladas en 
dicha concepción. En el contexto doméstico, Rawls daba cuenta del 
hecho del pluralismo al interpretar el consenso constitucional en los 
Estados democráticos modernos como un consenso por solapamiento, 
es decir, un consenso en torno a un único conjunto de derechos y liber­

1Véase Habermas (1998), (2004), (2005) y  (2007).



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 109

tades constitucionales,2 justificable, sin embargo, por razones diversas 
(procedentes de las diversas doctrinas comprehensivas y concepciones 
del bien de los ciudadanos). Sin embargo, en el contexto internacional, 
Rawls propone un consenso que no sólo puede justificarse por razones 
diferentes, sino que tiene un contenido diferente y mucho menos exi­
gente que en el caso doméstico. Según Rawls, lo que justifica esta di­
ferencia es que los derechos constitucionales que las democracias libe­
rales occidentales garantizan a sus ciudadanos expresan "aspiraciones 
liberales” que, en cuanto tales, sería ilegítimo imponer en otras socieda­
des una vez reconocido el hecho del pluralismo global. Por esta razón, 
los estándares de derechos humanos internacionales deben ser distintos 
y mucho menos exigentes que los estándares de derechos constitucio­
nales reconocidos a los ciudadanos de democracias liberales. Curiosa­
mente, el acuerdo internacional expresado en la Declaración Universal 
de Derechos Humanos de 1948 es considerado por muchos como un 
ejemplo histórico de consenso por solapamiento ralwsiano, es decir, 
como un consenso en torno a un conjunto de derechos internacionales 
que deja abierta, sin embargo, la justificación última de los mismos.3 
Sin embargo, este punto de vista en realidad es incompatible con el 
que defiende Rawls en su Derecho de gentes. El consenso que propone 
Rawls para el orden internacional no implica sólo un minimalismo de 
la justificación, sino sobre todo un minimalismo sustantivo,4 es decir,

2 Rawls indica explícitamente que el grado de variación en la forma en que dichos derechos 
y  libertades se pueden especificar siguiendo diversas concepciones políticas de la justicia  razo­
nables es mínimo. Véase Rawls (1993), p. 228.

3 Para un ejemplo de esta interpretación véase Beitz (2004). Aunque Beitz ofrece argumen­
tos convincentes para defender su interpretación de la DUDH como un caso histórico de consenso 
por solapamiento ralwsiano, su interpretación del consenso que Rawls defiende en su Derecho 
de gentes para el contexto internacional como un caso de minimalismo de la justificación similar 
al defendido en El liberalismo político para el contexto doméstico de democracias liberales no 
resulta convincente (véase p. 202). Beitz no parece darse cuenta de que el punto de vista defen­
dido por Rawls en su Derecho de gentes al considerar que los derechos humanos "son un sub- 
conjunto de los derechos que poseen los miembros de un regimen constitucional liberal o de los 
derechos de los miembros de una sociedad jerárquica decente”  (Rawls 1999, p. 81) no se refiere 
a la justificación sino al contenido de los mismos, es decir, no es sólo una forma de defender un 
minimalismo de la justificación sim ilar al caso doméstico, sino que es, sobre todo, una defensa 
explícita de un minimalismo sustantivo para el contexto internacional.

4 Respecto a la diferencia entre minimalismo de la justificación y  minimalismo sustantivo 
véase J. Cohén (2004). Aunque la distinction de Cohén es importante e iluminadora, la línea 
argumentativa que ofrece en ese artículo es confundente, si no contradictoria. Cohén introdu­
ce la distinction entre minimalismo de la justificación y  minimalismo sustantivo para mostrar 
que ambos son lógicamente independientes y, por tanto, que una defensa del primero no impli-



110 Cr i s t i n a  La f o n t

una reducción severa en contenido y alcance de los derechos recono­
cidos en la Carta de las Naciones Unidas.5 Mientras que en el contexto 
doméstico la idea de un consenso por solapamiento prometía compati- 
bilizar las exigencias dejusticia con el respeto al pluralismo, en el con­
texto internacional esto ya no parece posible. Aceptar la propuesta de 
Rawls es aceptar que el pluralismo global impone drásticas cortapisas 
a las demandas dejusticia global.

En el caso de Habermas, la situación es más compleja en tanto que 
su propuesta para un nuevo orden internacional todavía no ha sido de­
sarrollada en todos sus detalles. Por un lado, dado el marcado carácter 
procedimental del modelo discursivo de democracia deliberativa ela­
borado por Habermas no es de esperar que esta propuesta se pronuncie 
respecto al contenido exacto que los estándares de derechos humanos 
internacionales deberían abarcar. En perfecta continuidad con el caso 
doméstico, en el diseño institucional que Habermas propone para un 
nuevo orden internacional la determinación de los principios dejusticia 
transnacional se hace depender de un proceso de deliberación por parte 
de la comunidad internacional en una organización mundial adecuada­
mente reformada. En la medida en que esta determinación depende en 
última instancia de qué argumentos resulten más convincentes a la hora 
de justificar qué es lo que la justicia global exige de la comunidad in­
ternacional, no hay razón alguna para suponer, como hace Rawls, que 
dichos estándares tengan que ser distintos y menos exigentes que los 
reconocidos en las democracias liberales o en la Carta de las Naciones 
Unidas. Este rasgo cosmopolita del modelo de Habermas sugiere que el

ca necesariamente una defensa del segundo. Cohen argumenta que la determinación del conte­
nido preciso de los derechos humanos "debe dejarse abierta a un argumento independiente sobre 
las condiciones para ser miembro de una comunidad política que debe tener lugar en el ámbito 
de una razón pública global" (p. 210). Es decir, dicha determinación dependerá, en última ins­
tancia, de qué argumento logre por merito propio encontrar apoyo en las diferentes visiones del 
mundo éticas y religiosas. En la medida en que dicho diálogo no ha tenido lugar todavía no hay 
razón alguna para suponer que el minimalismo de la justificación implícito en dicho diálogo 
conducirá necesariamente a un minimalismo sustantivo. Sin embargo, nada más articular los de­
talles de este convincente argumento, Cohen da un paso más que parece directamente socavar 
dicho argumento al defender explícitamente el minimalismo sustantivo de Rawls, según el cual 
"los estándares de derechos humanos deben ser diferentes y  mucho menos exigentes que los es­
tándares que defendemos para nuestras propias sociedades". (Ibid.)

5 Derechos recogidos en la Declaración Universal que están excluidos en la propuesta Rawl- 
siana son, por ejemplo, el derecho a igualdad plena y  no discriminación por razones de sexo, 
raza o religión (artículos 1 y 2), libertad de expresión y asociación (artículo 19 y 20), así como 
derechos políticos de participación democrática (artículo 21).



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 111

respeto al pluralismo no tiene por qué conducir a una reducción drásti­
ca de las aspiraciones de justicia. De hecho, el modelo Habermasiano, 
en marcado contraste con el de Rawls, contempla como meta legítima 
la necesidad de reducir el extremo diferencial de riqueza en la sociedad 
mundial mediante la adopción de medidas redistributivas. Ahora bien, 
así como en el caso doméstico, dicha meta está internamente conecta­
da a las exigencias de justicia ancladas en los derechos constituciona­
les reconocidos a los ciudadanos, esta conexión desaparece en el caso 
internacional. Según la propuesta de Habermas, las cuestiones econó­
micas deben desconectarse de las obligaciones de justicia de la comu­
nidad internacional e interpretarse como aspiraciones políticas que, en 
cuanto tales, reflejan diferentes orientaciones valorativas y, por tanto, 
su realización debe depender de los compromisos negociados entre los 
valores e intereses encontrados de los diferentes poderes transnacio­
nales. De este modo, las ambiciones de justicia generadas al aplicar el 
modelo deliberativo a las funciones adscritas a la comunidad interna­
cional en una organización mundial reformada quedan contrarestadas 
drásticamente al aplicar el modelo pluralista de negociación y compro­
miso a las funciones adscritas a los poderes transnacionales. Aunque 
por una vía muy diferente, parece que aquí se impone la misma conclu­
sión: aceptar la argumentación que subyace a esta propuesta es acep­
tar que el respeto al pluralismo global impone cortapisas drásticas a las 
demandas de justicia global. Que los autores de dos de las concepcio­
nes de justicia doméstica contemporáneas más exigentes lleguen a una 
conclusión similar respecto al caso internacional no deja de ser inquie­
tante para aquellos que albergamos ambiciones dejusticia global.

Aún y así, a continuación quisiera resistir esa conclusión, median­
te un análisis crítico de los argumentos que Habermas ofrece en defen­
sa de su modelo y que, en mi opinión, conducen a una interpretación 
ultraminimalista de las obligaciones de justicia de la comunidad in­
ternacional. Mi intención última, sin embargo, no es meramente críti­
ca. Mostrar la debilidad de dichos argumentos permitiría recuperar los 
otros elementos de su modelo para una defensa ambiciosa de las exi­
gencias de justicia en una sociedad mundial pluralista, aunque eso es 
algo que sólo apuntaré brevemente al final pero no puedo defender en 
detalle aquí.6

6 Para el análisis que ofrezco a continuación me apoyo en Lafont (2008).



112 Cr i s t i n a  La f o n t

El modelo habermasiano para un futuro orden internacional está d i­
señado en respuesta a la audaz y difícil cuestión de cómo concebir una 
“política interior global sin un gobierno mundial”. Esta tarea ya revela 
dos puntos fijos para cualquier interpretación del modelo; a saber: sus 
objetivos claramente cosmopolitas y la estructura heterárquica de las 
instituciones que deben conseguirlos. Ambos rasgos del modelo me pa­
recen muy atractivos. Es decir, estoy de acuerdo en que la constitucio- 
nalización del derecho internacional tiene interés normativo sobre todo 
en la medida en que permita una “política interior global” orientada al 
logro de mayorjusticia global, a la resolución de problemas ecológicos 
globales, etc. También estoy de acuerdo en que, para el orden mundial, 
una estructura política heterárquica es preferible a un gobierno mun­
dial, dado que minimiza los riesgos de una concentración excesiva de 
poder político (del mismo modo que, cuando de estados se trata, éstos 
se minimizan mediante los habituales mecanismos de división de po­
deres, sistema de contrapesos, estructuras federales, etc.). Por otra par­
te, también me parece muy atractivo el diseño específico de un sistema 
multinivel con diferentes unidades políticas en el plano supranacional, 
transnacional y nacional. Donde encuentro dificultades es con la asig­
nación de tareas y de medios específicos a las diferentes unidades del 
sistema. Habermas los describe brevemente en los siguientes términos:

Una organización mundial convenientemente reformada podría realizar 
las funciones -vitales aunque claramente delimitadas- de asegurar la 
paz y promover los derechos humanos en el nivel supranacional ... En 
el nivel intermedio, el transnacional, las principales potencias se ocupa­
rían de los difíciles problemas de una política interior global que ya no 
se limita a la mera coordinación sino que incluye la promoción activa 
de un orden mundial más equilibrado. Tendrían que habérselas con pro­
blemas económicos y ecológicos globales en el marco de conferencias 
permanentes y sistemas de negociación... El sistema multinivel delinea­
do cumpliría los objetivos de paz y derechos humanos de la Carta de las 
Naciones Unidas en el nivel supranacional y gestionaría los problemas 
de política interior global en el nivel transnacional mediante compromi­
sos entre unas grandes potencias domesticadas” (2004, p. 136).

Como trataré de mostrar a continuación, cuando se intentan armoni­
zar los medios y los fines previstos en este sistema multinivel surgen 
posibilidades de interpretación del modelo extremadamente diferentes,



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 113

algunas de las cuales son tan minimalistas desde un punto de vista nor­
mativo como para generar serias dudas sobre los reconocidos objetivos 
cosmopolitas del mismo.

En la discusión contemporánea sobre modelos normativos para un 
nuevo orden internacional está ampliamente aceptado que la justicia 
internacional requiere garantizar la paz, la seguridad y la defensa de los 
derechos humanos. Sin embargo, así como los objetivos de paz y se­
guridad son incontrovertibles, no puede decirse lo mismo del objetivo 
de protección de los derechos humanos. Los habituales candidatos al 
desacuerdo son los llamados derechos económicos y sociales, seguidos 
por los derechos políticos a la participación democrática. Pero, des­
graciadamente, ni siquiera el derecho a la igualdad plena es incuestio- 
nado.7 Algunos autores optan por la estrategia minimalista de identifi­
car derechos humanos básicos, con la esperanza de suscitar aprobación 
universal en el seno de la comunidad internacional,8 mientras que otros 
siguen una estrategia más generosa, con la intención de incrementar 
las consecuencias normativas de sus propuestas. Pero incluso los idea­
listas más utópicos de entre estos últimos están lejos de proponer algo 
tan ambicioso como el conjunto de disposiciones contenido en la Carta 
Internacional de Derechos Humanos9 que la Asamblea General de las 
Naciones Unidas ha ido adoptando en los últimos decenios y que ya ha 
sido aprobada por la mayoría de los países del mundo. Entre estas dis­
posiciones, el candidato favorito a burla por parte de los críticos de las 
agendas maximalistas es el derecho a "vacaciones periódicas pagadas" 
contenido en el Artículo 24 de la Declaración Universal de Derechos 
Humanos.

Ahora bien, si se analiza el modelo habermasiano con la intención 
de delinear el alcance exacto de las disposiciones sobre derechos hu­
manos que un futuro orden internacional debería reconocer, resulta que 
la exposición de su propuesta es ambigua. Como es habitual, Haber- 
mas sostiene que una organización mundial reformada tendría las fun­
ciones de asegurar la paz y proteger los derechos humanos. Sin em­

7 Véase Rawls (1999).
8 Las propuestas minimalistas abundan, así como el desacuerdo entre ellas. Para ejemplos re­

cientes bien diversos véase Shue (1996), Rawls (1999), Ignatie ff (2001), N ickel (2007).
9 La Carta Internacional de Derechos Humanos consta de la Declaración Universal de Dere­

chos Humanos (D U D H ), el Pacto Internacional de Derechos Económicos, Sociales y  Culturales y  

el Pacto Internacional de Derechos Civiles y  Políticos y  sus dos Protocolos Facultativos.



114 CRISTINA LAFONT

bargo, no detalla qué entiende exactamente por "proteger los derechos 
humanos". A  veces sugiere una lectura ultraminimalista, según la cual 
proteger los derechos humanos debe entenderse como ” la [función] 
claramente delimitada" de evitar "violaciones a gran escala de los de­
rechos humanos" tales como el genocidio o la limpieza étnica, median­
te la movilización, si es preciso, de las fuerzas armadas de los estados 
miembros contra países criminales. (2004, pp. 143, 170). Otras veces 
ofrece una lectura ambiciosísima, según la cual proteger los derechos 
humanos equivale a cumplir "los objetivos en materia de derechos hu­
manos de la Carta de las Naciones Unidas" (2004, p. 136). Evidente­
mente, hay una diferencia abismal entre si el modelo pretende alcanzar 
un objetivo o el otro.

La dificultad es más profunda de lo que puede parecer a primera 
vista, pues ninguna de esas dos lecturas ofrece una base estable para 
una interpretación general de los objetivos globales del modelo. En el 
caso de la interpretación ambiciosa, la función de proteger los derechos 
humanos requeriría garantizar, entre otras cosas, las condiciones so­
cioeconómicas mínimas necesarias para lograr los objetivos de la Carta 
de las Naciones Unidas en materia de derechos humanos. Sin embargo, 
esta interpretación está explícitamente excluida por la afirmación de 
Habermas de que la organización mundial debe alejarse de cualquier 
objetivo “político” relacionado con la economía, es decir, que “incida 
en cuestiones de distribución equitativa" (2005, p. 336). Habermas in­
siste en que las cuestiones distributivas son intrínsecamente “políticas” 
y afirma que, por esta razón, la organización mundial reformada debe­
ría ser “exonerada de las ingentes tareas de una política interior glo­
bal” (2005, p. 346). Esta afirmación deja como única alternativa la in­
terpretación ultraminimalista, según la cual la función de proteger los 
derechos humanos consiste única y exclusivamente en el deber negati­
vo de prevenir "violaciones masivas de derechos humanos" debidas a 
conflictos armados, tales como la limpieza étnica o el genocidio. Ahora 
bien, una vez que la misión de proteger los derechos humanos y la ta­
rea de implementar una política interior global son disociadas de este 
modo, esta última ya no puede entenderse como responsable de ga­
rantizar las condiciones socioeconómicas necesarias para cumplir los 
objetivos en materia de derechos humanos de la Carta de las Nacio­
nes Unidas, pues la función de proteger los derechos humanos (junto 
con asegurar la paz) compete exclusivamente, según Habermas, a la or­



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 115

ganización mundial reformada. Sin embargo, la organización mundial 
tampoco es la encargada de garantizar tales condiciones. Resulta, pues, 
que se mire como se mire, en el reparto de tareas previsto por el mode­
lo habermasiano nadie es responsable de garantizar las condiciones so­
cioeconómicas necesarias para proteger los derechos humanos recono­
cidos en la Carta de las Naciones Unidas. El problema aquí no es tanto 
que el alcance y contenido exacto de las disposiciones de derechos hu­
manos está indeterminado, sino que su implementación está en un lim ­
bo normativo.10

Veo dos grandes problemas en el reparto de tareas que defiende el 
modelo habermasiano. En primer lugar, resulta inquietante la extrema­
da reducción de funciones que este modelo adscribe a una organización 
mundial reformada. La crítica habitual a la actual organización mun­
dial es que no hace lo suficiente. Sin embargo, esta propuesta de refor­
ma arguye que debería hacer todavía menos. Es preciso, pues, examinar 
las razones en favor de "exonerar" a una futura organización mundial 
de la mayoría de las funciones que las instituciones de las Naciones 
Unidas intentan desempeñar actualmente mediante una multiplicidad 
de organismos especiales, y reducirlas a las que suelen adscribirse al 
Consejo de Seguridad. Por supuesto, si las razones fueran meramente 
prudenciales o técnicas, la discusión no tendría demasiado interés des­
de un punto de vista normativo. Si se considera la cuestión desde un 
punto de vista puramente práctico relativo al diseño institucional, bien 
pudiera ser que otras instituciones futuras estuvieran mejor capacitadas 
para proteger los derechos humanos recogidos en la Carta de las Na­
ciones Unidas que una organización mundial. A fin de cuentas, todo el 
mundo está de acuerdo en que la actual organización mundial necesi­

10 El problema, en pocas palabras, es el siguiente. Las instituciones a nivel supranacional en­
cargadas de realizar los objetivos en materia de derechos humanos de la Carta de las Naciones 
Unidas carecen de medios legales o políticos para hacerlo, dado que el único medio de que dis­
ponen, de acuerdo con este modelo, es la intervención m ilitar en caso de guerra de agresión o 
genocidio, mientras que las instituciones a nivel transnacional que tienen los medios legales y 
políticos para implementar una política interior global mediante acuerdos negociados no están 
constreñidas legalmente por ninguna institución encargada de comprobar que las políticas que 
resulten de tales compromisos no infrinjan la obligación de proteger los derechos humanos de la 
Carta de las Naciones Unidas. Si extendemos esta analogía al nivel nacional, tendríamos un Es­
tado constitucional en el que la institución encargada de proteger la constitución sólo tendría po­
der legal para apelar a la intervención militar en caso de graves conflictos civiles, pero carecería 
de medios legales para supervisar la constitucionalidad de la legislación ordinaria. Ninguna ins­
titución estaría encargada de desempeñar dicha función (véase nota 12).



116 Cr i s t i n a  La f o n t

ta reformas urgentes. Sin embargo, las razones que Habermas aduce en 
apoyo de su propuesta no atañen sólo a cuestiones técnicas sobre me­
dios sino a cuestiones normativas sobre cómo deben concebirse los f i­
nes de un futuro orden internacional. Estas razones normativas origi­
nan un segundo problema aún más preocupante. En mi opinión, lo más 
problemático de esta propuesta no es tanto que "exonere" a las institu­
ciones encargadas de proteger los derechos humanos de las inmensas 
tareas de una política interior global, sino que, al mismo tiempo, con 
ello se “exonera” a la política interior global de la función de proteger 
los derechos humanos. En consecuencia, los fines de la política interior 
global ya no pueden concebirse como estrictas obligaciones de j usti­
cia, sino que pasan a ser meras metas a las que aspirar; es decir, metas 
“políticas” que reflejan diferencias en orientaciones valorativas e idea­
les y que, por tanto, deben ser acordadas mediante compromisos nego­
ciados entre las preferencias valorativas e intereses en conflicto de las 
diferentes potencias participantes. Siguiendo esta interpretación, el ob­

j etivo que Habermas menciona de "superar la extrema diferencia en ni­
veles de bienestar en una sociedad mundial altamente estratificada” se 
convierte en una de tantas nobles aspiraciones políticas, como la pro­
tección de los arrecifes de coral o la promoción del arte. Efectivamen­
te, dado que los objetivos de una política interior global no están dirigi­
dos al cumplimiento de obligaciones estrictas de j usticia, su contenido 
no se puede determinar de antemano. Cuáles resulten ser dichos objeti­
vos dependerá, en cada caso, de la constelación de orientaciones ético- 
políticas de las grandes potencias mundiales implicadas en su determi­
nación. La protección universal de los derechos humanos más básicos 
mediante la erradicación de la pobreza severa, por ejemplo, podría ser 
una de las metas de la política interior global. Pero también podría no 
serlo. Todo depende de si los valores altruistas lograran triunfar so­
bre otros valores e intereses legítimos de los grandes actores mundia­
les, como el interés en erradicar primero las diferencias de bienestar 
dentro de cada país, por ejemplo. Pero, ¿es verdaderamente plausible 
pensar que, desde un punto de vista normativo, todo lo que la j usticia 
exige de la comunidad internacional en materia de protección de dere­
chos humanos es prevenir las guerras de agresión y el genocidio y que 
cualquier otro fin más ambicioso es en última instancia una cuestión 
de elección entre ideales políticos en conflicto? Para responder a esta 
cuestión, necesitamos examinar con más detenimiento las razones nor­



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 117

mativas que Habermas aduce en favor de la interpretación ultramini­
malista de los deberes dejusticia de la comunidad internacional.

Según la interpretación ultraminimalista de la función de proteger 
los derechos humanos, la comunidad internacional representada en una 
organización mundial reformada tendría el deber de evitar violaciones 
a gran escala de los derechos humanos (como limpieza étnica o geno­
cidio) y, llegado el caso, de hacerlo mediante intervención militar. Pero 
evitar otro tipo de violaciones de los derechos humanos no forma parte 
de los deberes negativos de justicia, sino que es una tarea política posi­
tiva o, en palabras de Habermas, "constructiva".11 Es decir, es un tipo 
de tarea ligada a preferencias ético-políticas que son intrínsecamente 
plurales y que, en última instancia, dependen de diferentes concepcio­
nes del bien. Por este motivo, así prosigue el argumento, estas tareas 
deben relegarse al ámbito de una política interior global que, de modo 
similar a lo que ocurre con la política interior de los estados naciona­
les,12 debe determinarse mediante compromisos negociados entre las 
diferentes concepciones políticas, ideales e intereses de los principales 
actores implicados. Habermas explicita este punto de vista del modo 
siguiente:

Si la comunidad internacional se limita a garantizar la paz y proteger 
los derechos humanos, la solidaridad entre los ciudadanos del mundo 
que se requiere no necesita alcanzar el nivel de consenso implícito en 
las orientaciones axiológicas políticas profundas necesario para el tipo 
de solidaridad ciudadana entre connacionales a que estamos acostum­
brados. Basta que haya una unísona reacción de indignación moral fren­
te a las violaciones flagrantes de los derechos humanos y actos de agre­
sión manifiestos. Este acuerdo de respuestas afectivas negativas frente 
a actos percibidos como crímenes masivos es suficiente para integrar 
una comunidad abstracta de ciudadanos del mundo. En última instancia,

11 El término empleado por Habermas es "politische Gestaltungaufgaben". Un ejemplo de su 
uso nos lo brinda el siguiente pasaje: "D ie Vereinten Nationen sind unter der Voraussetzung der 
souveranen Gleicheit ihrer M itglieder eher auf normativ geregelte Konsensbildung ais auf po- 
litisch erkampften Interessenausgleich zugeschnitten, also fü r politische Gelstanltungsaufgaben 
nicht geeignet.”  (2005, p. 359; las cursivas son mías).

12 Como ya apuntaba en la nota 10, parece claro que la analogía con el nivel nacional no se 
sostiene. En las democracias constitucionales, los derechos fundamentales de los ciudadanos no 
están sujetos a decisiones mayoritarias obtenidas mediante compromisos entre diferentes orien­
taciones políticas. A l contrario, los derechos constitucionales de los ciudadanos marcan los lím i­
tes dentro de los cuales la legislación ordinaria puede considerarse legítima.



118 Cr i s t i n a  La f o n t

los claros deberes negativos de una moral universalista de justicia - el 
deber de no cometer guerras de agresión ni crímenes contra la huma­
nidad- constituyen los criterios para los veredictos de las cortes inter­
nacionales y para las decisiones políticas de la organización mundial. 
Esta base para juzgar que nos brindan las disposiciones culturales co­
munes es fina pero robusta. Basta para aglutinar las reacciones norma­
tivas que se dan en todas partes del mundo en torno a una agenda para 
la comunidad internacional y para dotar de fuerza legitimadora a las 
voces de un público global cuya atención es dirigida continuamente por 
los medios de comunicación hacia temas específicos”. (2004, p. 143; las 
cursivas son mías).

Según este pasaje, todo lo que se le exige a la comunidad interna­
cional para que cumpla la función de proteger los derechos humanos 
es que se limite a evitar guerras de agresión y crímenes contra la hu­
manidad. Un elemento clave de esta interpretación ultraminimalista de 
la función de proteger los derechos humanos es el recurso a la proble­
mática distinción entre deberes positivos y deberes negativos. Esta dis­
tinción justifica, a su vez, una distinción entre tipos de violación de los 
derechos humanos; a saber: los que desencadenan en la comunidad in­
ternacional una responsabilidad de actuar universal e ineludible y los 
que no. Aunque Habermas no ofrece una justificación detallada de la 
distinción, el pasaje sugiere dos posibles líneas argumentativas inter- 
conectadas. Por una parte, tal y como suelen argumentar los defensores 
de la distinción entre deberes negativos y positivos, se sugiere que los 
deberes negativos sólo exigen auto-contención. Es decir, el agente está 
obligado a abstenerse de hacer algo, pero no a actuar positivamente en 
un sentido u otro. Por tal motivo, así prosigue el argumento, los deberes 
negativos son suficientemente específicos y de alcance genuinamente 
universal, mientras que los deberes positivos son intrínsecamente im­
precisos respecto a la cuestión de quién debe hacer qué cosa. Por otra 
parte, esta imprecisión remite a un problema más profundo; a saber: 
todo intento de especificar tales deberes requiere interpretación y, por 
tanto, reflejará inevitablemente diferencias de orientación valorativas. 
Por ello, es mucho más difícil que grupos con diferentes concepciones 
ético-políticas alcancen un consenso sobre tales deberes. En esa me­
dida, adscribir deberes "positivos" a la comunidad internacional pon­



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 119

dría en entredicho la legitimidad de las decisiones de la organización 
mundial. Examinemos detalladamente ambas líneas argumentativas.

Según la primera línea argumentativa, los deberes negativos que 
sólo requieren autocontención por parte del agente, serían los únicos 
"claros deberes negativos de una moral universalista de justicia". Pero 
incluso si se concede este punto por mor del argumento, no parece ser 
muy útil en nuestro contexto, porque lo que está en cuestión aquí no 
son tanto los deberes "negativos" de no cometer guerras de agresión 
ni crímenes contra la humanidad, sino, sobre todo, los deberes “positi­
vos” de intervenir contra tales crímenes mediante el uso de fuerza mi­
litar, de suministrar los recursos necesarios para garantizar la seguridad 
de la población civil, de arriesgar las vidas de soldados y otros ciuda­
danos enteramente ajenos al conflicto en cuestión, etc. En una palabra, 
lo que necesita justificación en este contexto es, precisamente, la obli­
gación "positiva" de la comunidad internacional de actuar en vez de 
abstenerse de intervenir cuando cualquier país cometa crímenes con­
tra la humanidad o inicie una guerra de agresión. La auto-contención 
de los miembros de la comunidad internacional es parte del proble­
ma, no la solución. Es más, dado que en casos de violación de los de­
rechos humanos de este tipo lo que se exige "positivamente" de la co­
munidad internacional en términos de recursos militares, económicos y 
humanos es tan extremadamente alto, el argumento de la abstención o 
auto-contención parece especialmente inapropiado para identificar es­
tos tipos de violaciones de derechos humanos como los únicos capaces 
de desencadenar obligaciones universales de intervención por parte de 
la comunidad internacional.13 Pero examinemos la segunda línea argu­
mentativa.

13 Si aceptamos la ú til distinción de Shue entre el deber de “ 1) evitar privar”  y  el deber de “ 2) 
proteger de la privación mediante el deber de hacer cumplir 1)”  (Shue, 1996, p. 60), parece ob­
vio que el primer deber es universal en un sentido en que no lo es el segundo, dado que respecto 
al segundo tipo de deber se plantea necesariamente la cuestión de a quién en particular hay que 
atribuir en cada caso la responsabilidad de proteger. Mi argumentación no pretende negar esta 
distinción, sino sólo indicar que deberes de protección por parte de la comunidad internacional 
se plantean tanto en el caso de violaciones masivas de los derechos humanos causadas por con­
flictos armados (como limpieza étnica o genocidio) como en el caso de violaciones de origen 
económico. Véase Shue (1998, pp. 222 y  ss.), para una defensa convincente de la tesis general 
de que deberes positivos están implicados siempre en la estructura de aplicación de cualquier 
derecho, independientemente de su contenido (es decir, independientemente de si su contenido 
es positivo o negativo).



120 Cr i s t i n a  La f o n t

Según ésta, lo que distinguiría este tipo de violaciones de los dere­
chos humanos de todas las otras no es tanto la naturaleza de las accio­
nes que se exigen, sino la envergadura de las atrocidades en cuestión. 
Se trata simple y llanamente de las peores acciones posibles desde el 
punto de vista moral. Por tanto, si existe la más mínima posibilidad de 
que los miembros de la comunidad internacional se pongan de acuerdo 
en la obligación de evitar alguna violación de los derechos humanos, 
este tipo de violaciones estarán incluidas o ninguna lo estará en abso­
luto. Habermas apunta a este argumento del consenso cuando afirma 
que “los deberes negativos de una moral universalista de la justicia -el 
deber de no iniciar guerras de agresión y de no cometer crímenes con­
tra la humanidad- están enraizados en todas las culturas y afortuna­
damente coinciden con los criterios legalmente especificados que usan 
las instituciones de la organización mundial para justificar sus decisio­
nes” (2005, p. 358; las cursivas son mías). Sería difícil negar que las 
guerras de agresión y los crímenes contra la humanidad son violacio­
nes de los derechos humanos de la peor especie. Efectivamente, si este 
tipo de violaciones no pudieran generar un consenso respecto a la obli­
gación de prevención activa por parte de la comunidad internacional, 
nada podría generar tal consenso. Ahora bien, lo que está en cuestión 
aquí es una aserción diferente; a saber: que no es plausible suponer que 
otro tipo de violaciones de los derechos humanos pudiera también ge­
nerar el consenso moral universal de la comunidad internacional. Para 
justificar esta afirmación lo que habría que mostrar es que este tipo de 
violación de los derechos humanos posee algún rasgo peculiar que lo 
distingue radicalmente, en términos de significado moral, de cualquier 
otro. Veamos si esto es así.

Como ya mencioné antes, uno de los rasgos más distintivos de este 
tipo de violaciones es la envergadura de las atrocidades potencialmen­
te incluidas en ellos. Se trata de violaciones “masivas” de los dere­
chos humanos. Pero sufrimiento y muerte a gran escala se dan también 
en muchas catástrofes naturales. La relevancia moral de ese tipo de 
violaciones no puede reducirse, pues, al mero número de seres huma­
nos potencialmente perjudicados. Pero tampoco se debe simplemente a 
que estas violaciones son producto de la acción humana, pues muchas 
otras también lo son. Además de ser producto de la acción humana y 
de su enorme envergadura, lo que hace tan horripilantes estas violacio­
nes desde un punto de vista moral es que son totalmente inmerecidas y



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 121

no responden a provocación alguna por parte de las víctimas; y, por si 
esto fuera poco, en la mayoría de los casos las víctimas carecen de me­
dios de auto-defensa mínimamente eficaces. Este último rasgo es cru­
cial en nuestro contexto pues es el que desencadena la obligación po­
sitiva de actuar por parte de miembros de la comunidad internacional 
no directamente implicados en el conflicto. Precisamente porque estas 
atrocidades pueden evitarse, a diferencia de lo que ocurre con muchas 
catástrofes naturales, pero no por las víctimas mismas, no sólo los per­
petradores sino también aquellas partes no implicadas que disponen de 
medios eficaces están moralmente obligadas a prevenirlas como una 
cuestión dejusticia básica.

Ahora bien, si utilizamos como hilo conductor esta breve diluci­
dación de rasgos moralmente significativos, mi impresión es que hay 
otros tipos de violación de los derechos humanos que satisfacen la des­
cripción. Tomemos, por ejemplo, las muertes y sufrimiento a gran es­
cala que causan en el mundo enfermedades de fácil curación. Según 
la OMS, aproximadamente 18 millones de seres humanos mueren cada 
año de forma prematura por deficiencias médico-sanitarias fácilmente 
subsanables.14 Estas víctimas carecen de acceso a medicinas esenciales 
que, en general, son fáciles de adquirir, porque el precio de las mismas 
no está a su alcance (y, a veces, tampoco al de sus gobiernos). Este dato 
está directamente relacionado con el hecho de que más de 2.800 m i­
llones de individuos15 viven en condiciones de carencia extrema, des­
nutrición, sin acceso a agua potable, etc., pues la pobreza severa es la 
principal causa de la alta mortalidad por enfermedades curables. Dado 
que, afortunadamente, el derecho a la vida no está todavía en entredi­
cho, parece sensato afirmar que los derechos humanos más básicos de 
los 18 millones de individuos que mueren anualmente a causa de en­
fermedades curables no están protegidos. Y, sin embargo, por mucho 
que nos pueda asombrar a algunos, el acuerdo respecto a este hecho 
indiscutible no basta para motivar acuerdo sobre que en estos casos se 
esté produciendo alguna violación específica de los derechos humanos. 
Aunque la envergadura de la atrocidad no está en disputa y, al menos 
con respecto a 2/3 de las víctimas que son niños menores de 5 años, 
ninguna concepción moral mínimamente razonable puede negar que se

14 Citado por Pogge (2005), 190.
15 Este cálculo del Banco Mundial es considerado incorrecto por muchos. Para más informa­

ción sobre este tema, véase Pogge (2004).



122 Cr i s t i n a  La f o n t

trata de un mal inmerecido, la ausencia de un perpetrador específico 
a quien imputar causalmente la "violación" de esos derechos huma­
nos suele alegarse como razón de por qué estos casos no pertenecen al 
tipo de violaciones de derechos humanos característicos de atrocidades 
como la limpieza ética o el genocidio. Debo confesar que no veo cómo 
esta supuesta falta de analogía puede bastar para inhibir toda obliga­
ción de intervenir por parte de aquellos que disponen de medios efica­
ces para evitar que ocurra; pero, de todos modos, vayamos a un caso 
más concreto. Como es bien sabido, en el caso concreto de las víctimas 
del VIH/SIDA,16 los gobiernos de los países pobres no pueden garantizar 
el acceso al tratamiento a sus ciudadanos, no porque carezcan de me­
dios para producirlo, sino porque están obligados a acatar el Acuerdo 
sobre los Aspectos de los Derechos de Propiedad Intelectual (ADPIC, 
1995) al que llegó la comunidad internacional bajo los auspicios de la 
OMC. Este acuerdo garantiza a las compañías farmacéuticas el mono­
polio de la producción de medicamentos por un período de 20 años, pe­
ríodo durante el cual pueden cobrar por ellos tanto como deseen para 
recuperar su inversión inicial en investigación.17 Dado que en este caso 
la violación masiva del derecho básico a la vida puede conectarse di­
rectamente a una normativa internacional concreta, parece claro que si 
alguna atrocidad es producto de la acción humana, ésta lo es. Además, 
en este caso se da la feliz coincidencia (que, según algunos, no se da en 
el caso de muertes por pobreza severa) entre perpetradores y aquellos 
que poseen los medios para evitar que ocurra la violación en cuestión. 
Pero, entonces, ¿qué rasgo moral concreto justificaría la falta de con­
senso moral universal sobre la obligación de la comunidad internacio­
nal de evitar activamente este tipo de violación masiva de los derechos 
humanos? ¿En virtud de qué argumento o razón podría una concep­
ción moral justificar la inacción en estos casos de muerte a gran esca­
la producida por la acción humana y no en los otros? Por supuesto que 
encontrar una nueva normativa que solucione todos los problemas so­
ciales, económicos y técnicos aquí involucrados puede resultar muy di­

16 Según el Resumen mundial sobre la epidemia V IH -S ID A  elaborado por O N U S ID A y  actuali­
zado en diciembre de 2006, en 2006 había en el mundo 40 millones de personas infectadas por 
V IH . Cada año fallecen 3 millones de personas de muertes relacionadas con el S ID A . Para más in­
formación, véase <http://www.unaids.org/en/HIV_data/epi2006>.

17 Según recientes estadísticas, en la actualidad, el 75% de los adultos y el 90% de los niños 
infectados por V IH  que necesitan tratamiento urgentemente no lo están recibiendo. Para más in­
formación, véase <http://www.stopaidscampaign.org.uk>.

http://www.unaids.org/en/HIV_data/epi2006
http://www.stopaidscampaign.org.uk


Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 123

fícil,18 pero, ni que decir tiene, esta dificultad es todavía más clara en 
los casos de violaciones de derechos humanos causadas por conflictos 
étnicos.

De hecho, algunos datos indican que la posibilidad de un consen­
so universal en torno a este caso por parte de la comunidad interna­
cional es bastante probable. En los últimos años, países relativamente 
débiles como Tailandia y Sudáfrica han emitido licencias obligatorias 
o han aprobado leyes que permiten la producción de antirretrovirales 
genéricos para tratar el SIDA en directa confrontación con las compa­
ñías farmacéuticas que lo consideran una violación de las reglas de la 
normativa ADPIC. Por el momento han sido capaces de proseguir con 
esta supuesta violación sin sufrir un boicot comercial por parte de la 
comunidad internacional precisamente porque hay un consenso cada 
vez mayor en que la reglamentación actual es moralmente inaceptable. 
En este caso observamos ya el tipo de reacciones de indignación mo­
ral frente a violaciones masivas de los derechos humanos por parte de 
la opinión pública mundial que Habermas predice para el otro tipo de 
violaciones.19 Estas reacciones han impulsado a algunas compañías far­
macéuticas, que en un principio intentaron procesarjudicialmente a los 
gobiernos de esos países, a extenderles voluntariamente licencias de 
fabricación.20 El hecho de que la violación de la actual normativa sea 
vista por la opinión pública como un acto de desobediencia civil, puede 
ser un factor decisivo para impulsar a los actores mundiales implicados 
a establecer una normativa de patentes moralmente aceptable.21

18 Véase una interesante propuesta alternativa al actual régimen AD PIC  en Pogge (2005).
19 En 2001, treinta y  nueve grandes farmacéuticas intentaron procesar judicialm ente al go­

bierno sudafricano por aprobar una ley (que ellos consideraban contraria a la normativa AD P IC ) 
que facilitaba la producción e importación de medicamentos genéricos. Tuvieron, sin embargo, 
que dar marcha atrás tras recibir inmensas presiones del gobierno de la República Sudafricana, 
del Parlamento Europeo y de 300 000 personas de más de 130 países que firmaron una petición 
contra esa iniciativa. Para más información sobre este asunto, véase <http://www.aegis.com/ 
news/re/2001/RE011009.html>. Desde entonces, ha aumentado considerablemente el número 
de campañas que exigen que todos dispongan de un tratamiento con garantías contra el V IH . 

Para obtener información sobre las actuales campañas en todo el mundo, véase <http://www.sto- 
paidscampaign.org.uk>.

20 Para la decisión de GlaxoSmithKline de conceder una licencia voluntaria a Aspen, uno de 
los grandes fabricantes sudafricanos de genéricos, véase <http://www.aegis.com/news/re/2001/ 
RE011009.html>. Para la campaña actual que activistas de todo el mundo llevan a cabo contra 
el intento de Abbot de impedir que Tailandia produzca versiones genéricas de los actuales trata­
mientos contra el S ID A , véase <http://www.abbottsgreed.com>.

21 Para algunas evidencias en esa dirección, véase la Declaración de Doha de 2001sobre los 
ADPIC y  la salud pública en <http://www.wto.org/english/thewto_e/minist_e/min01_e/minde- 
cl_trips_e.htm>.

http://www.aegis.com/%e2%80%a8news/re/2001/RE011009.html
http://www.aegis.com/%e2%80%a8news/re/2001/RE011009.html
http://www.sto-%e2%80%a8paidscampaign.org.uk
http://www.sto-%e2%80%a8paidscampaign.org.uk
http://www.aegis.com/news/re/2001/%e2%80%a8RE011009.html
http://www.aegis.com/news/re/2001/%e2%80%a8RE011009.html
http://www.abbottsgreed.com
http://www.wto.org/english/thewto_e/minist_e/min01_e/minde-%e2%80%a8cl_trips_e.htm
http://www.wto.org/english/thewto_e/minist_e/min01_e/minde-%e2%80%a8cl_trips_e.htm


124 CRISTINA LAFONT

Ahora bien, del mismo modo que la normativa ADPIC puede dar lu­
gar a violaciones masivas de los derechos humanos, muchas otras re­
glamentaciones económicas adoptadas por la OMC son acusadas de 
producir efectos semejantes por participantes activos en la emergen­
te esfera pública global. Según la Conferencia de las Naciones Uni­
das sobre Comercio y Desarrollo (UNCTAD), los países pobres podrían 
aumentar el valor de sus exportaciones en más de 700 mil millones de 
dólares si los países ricos abrieran sus mercados en la misma medi­
da en que los pobres están obligados a hacerlo en virtud de la regla­
mentación del comercio internacional adoptada por los miembros de la 
OMC.22 Según el Banco Mundial, la abolición de todas las barreras co­
merciales actuales podría hacer que 320 millones de personas salieran 
de la pobreza en 2015.23 Este cambio de política ayudaría ciertamente 
a proteger los derechos humanos básicos de los ciudadanos de los paí­
ses pobres, reduciendo considerablemente el enorme número de muer­
tes anuales causadas por enfermedades curables. Por supuesto, todos 
estos asuntos regulativos son complejísimos y por lo tanto altamente 
polémicos, pero, por suerte, no necesito defender aquí ninguna norma­
tiva concreta. Me limito a señalar ejemplos de reglamentos internacio­
nales actuales que pueden tener implicaciones drásticas en la posibili­
dad de proteger los derechos humanos básicos de amplísimos sectores 
de la población mundial. Y, lo que es más importante, estoy eligiendo 
intencionadamente ejemplos que no implican la adopción de medidas 
redistributivas dirigidas a "superar las enormes diferencias en niveles 
de bienestar en una sociedad mundial altamente estratificada”. Aunque 
no estoy de acuerdo en que todas las cuestiones distributivas sean esen­
cialmente “políticas” (en sentido habermasiano), no quiero que mi ar­
gumentación dependa de tener que negar esta afirmación, ya que es un 
asunto controvertido. Lo único que intento mostrar es que no hay nin­
guna razón convincente para aceptar la interpretación ultraminimalista 
de lo que constituyen “violaciones masivas de derechos humanos”. Re­
sulta difícil creer que por muy horripilantes que puedan ser los efectos 
de las reglamentaciones del orden económico mundial respecto a la po­
sibilidad de proteger los derechos humanos más elementales de la po­
blación mundial, sólo acciones militares o armadas tales como guerras

22 Esta cantidad es diez veces el monto anual de toda la ayuda oficial al desarrollo a nivel 
mundial. Véase UNCTAD (1999).

23 Véase Banco Mundial (2001).



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 125

de agresión o limpieza étnica caen dentro de los criterios de justicia 
que “las instituciones de la organización mundial usan para justificar 
sus decisiones" (2005, p. 358). En particular, y en vista de los ejemplos 
que acabo de poner, resulta inverosímil sugerir que cualquier interpre­
tación más generosa de la función de proteger los derechos humanos 
ha de incluir tareas políticas “constructivas” que no pueden justificar­
se como deberes negativos de justicia y que, por tanto, deben deter­
minarse mediante compromisos negociados. Dado que estos ejemplos 
“no tocan cuestiones distributivas” en absoluto, ¿qué justificación hay 
para excluirlos de antemano del ámbito de los criterios de justicia que 
justifican las “decisiones políticas de la organización mundial” y dejar 
su prevención al albur de los acuerdos negociados entre unos actores 
mundiales que buscan su propia ventaja?

Una razón que Habermas menciona para excluir del ámbito estricta­
mente demarcado y legalmente especificado de violaciones de los dere­
chos humanos todo “problema” de raíz económica es que “estos pro­
blemas no pueden resolverse de una manera directa, aplicando el 
derecho y el poder contra Estados nacionales poco dispuestos o incom­
petentes" (2005, p. 346). Pero no veo cómo esto es diferente en el caso 
de violaciones de los derechos humanos producidas por conflictos ar­
mados. Es cierto que la comunidad internacional puede intervenir m i­
litarmente contra un estado poco dispuesto para evitar violaciones de 
ese tipo de derechos humanos, especialmente si se trata de un estado 
militarmente débil. Pero, evidentemente, esto sólo es posible siempre 
y cuando los demás estados implicados no estén poco dispuestos a in­
tervenir. En este momento somos testigos de un genocidio de enormes 
proporciones en Darfur, y tenemos que reconocer que, tristemente, este 
problema “no puede resolverse... aplicando el derecho y el poder con­
tra Estados nacionales poco dispuestos o incompetentes". Nada puede 
conseguirse en el ámbito internacional sin la colaboración o el consen­
so de los estados implicados, pero esto difícilmente distingue las viola­
ciones de los derechos humanos de origen económico de las originadas 
por conflictos armados. De hecho, me parece más razonable esperar 
que los estados miembros de la comunidad internacional estén dispues­
tos a implicarse voluntariamente en cambiar algunas regulaciones del 
orden económico internacional (como la normativa ADPIC, por ejem­
plo) que en participar en caras y arriesgadas operaciones militares.



126 CRISTINA LAFONT

Evidentemente, estoy de acuerdo que siempre será difícil alcanzar 
un consenso en la comunidad internacional respecto a cambios legales 
que afecten a los intereses económicos de sus miembros, sobre todo si 
afectan a los intereses de los miembros más poderosos. Sin embargo, 
considero que una concesión al realismo en este punto no aporta nin­
guna ventaja a un modelo normativo de un futuro orden internacional, 
puesto que debilita las metas normativas sin facilitar tampoco su reali­
zación. En una palabra, el resultado no es ni realista ni utópico. Dejan­
do de lado, de momento, el objetivo de solucionar las amenazas eco­
lógicas globales, voy a centrarme en la otra meta utópica del modelo 
habermasiano, a saber, la de "superar las enormes diferencias en nive­
les de bienestar en una sociedad mundial altamente estratificada”.

Si es verdad que no cabe esperar un consenso global sobre la nece­
sidad de evitar violaciones masivas de los derechos humanos de origen 
económico, entonces tampoco cabe esperar una política interior global 
que se dirija a alcanzar esas metas y, mucho menos aún, una que se di­
rija a la meta igualitaria muchísimo más ambiciosa y polémica de “su­
perar las enormes diferencias en niveles de bienestar en una sociedad 
mundial altamente estratificada”. En este sentido, poco importa si los 
principales actores que han de ejecutar tal “política interior global” son 
gobiernos estatales en calidad de miembros de una organización mun­
dial transformada a nivel supranacional o los mismos gobiernos en ca­
lidad de miembros de regímenes continentales a nivel transnacional. Si 
no cabe esperar un consenso sobre esas metas, no se realizarán en nin­
gún nivel. Y dado que a los países ricos y poderosos no les van nada 
mal las cosas con las normativas que actualmente regulan el orden eco­
nómico mundial (el llamado consenso de Washington24), no hay motivo 
para esperar que estén dispuestos a “re-regular la economía mundial” 
voluntariamente, sustituyendo las regulaciones actuales por otras que 
les sean menos ventajosas. Teniendo esto en cuenta, habría que buscar 
qué razones realistas puede haber para "exonerar" a la comunidad in­
ternacional (representada en una futura organización mundial) de toda 
implicación directa en una “política interior global” y dejar que ésta se 
determine mediante acuerdos negociados entre unas grandes potencias 
domesticadas que buscan su propia ventaja.

24 Para un resumen de los rasgos básicos de la agenda económica que suele denominarse el 
Consenso de Washington y de sus principales críticos, véase Held (2004, pp. 55 y ss.)



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 127

Una razón realista obvia equivaldría simplemente a una concesión 
escéptica; a saber: que o sucede de este modo o no sucederá en abso­
luto. Esta valoración puede que sea realista, pero difícilmente podría 
considerarse un ingrediente positivo de un modelo normativo. Es decir, 
tras hacer semejante concesión, el modelo ya no podría presentarse a sí 
mismo como ofreciendo una respuesta a la cuestión utópica de cómo es 
posible una política interior global dirigida a conseguir justicia global 
en concreto y no cualquier otra meta. Sin embargo, el uso habermasia­
no del término “domesticado” para calificar a los principales actores 
mundiales apunta a una razón realista de otra índole. Por una parte, el 
uso del término deja clara la orientación estratégica en busca de la pro­
pia ventaja que se atribuye a tales actores mundiales. Pero, por otra, el 
término sugiere también que existe alguna constricción que puede for­
zarles a modificar la actual regulación del orden económico mundial en 
favor de otra más igualitaria. Habermas señala que “una política inte­
rior global sin un gobierno mundial tendría que encastrarse dentro del 
marco de la organización mundial" (2004, p. 136). Esto sugiere que 
las grandes potencias se verían “domesticadas” por las constricciones 
que impondría el sistema supranacional. Sin embargo, la única cons­
tricción que Habermas menciona en este contexto es ” el hecho de que, 
bajo un régimen efectivo de paz y seguridad de las Naciones Unidas, 
incluso los actores mundiales tendrían prohibido recurrir a la guerra 
como medio legítimo de solucionar conflictos” (idem.). Esta limitación 
concuerda, ciertamente, con la interpretación ultraminimalista de las 
funciones de una futura organización mundial, dado que si esta última 
impusiera restricciones directamente relacionadas con la política econó­
mica, se enredaría en decisiones genuinamente “políticas” y arriesgaría 
su legitimidad. Pero lo que no queda claro es cómo una restricción en 
el uso de medios militares puede contribuir a que las grandes potencias 
estén dispuestas a cambiar, en contra de sus propio beneficio, las leyes 
y normativas que rigen el actual orden económico mundial por otras 
másjustas e igualitarias. Lo que está en cuestión en la re-regulación de 
la economía mundial no es evitar el uso de la fuerza militar por parte 
de algunos actores mundiales sino, fundamentalmente, evitar la inac­
ción de aquellos actores que se benefician directamente del status quo. 
Por suerte o por desgracia, el uso de la fuerza militar no es una opción 
viable (ni desde un punto de vista realista ni normativo) para cambiar 
las leyes y normativas de la economía global. Ahora bien, dado que



128 Cr i s t i n a  La f o n t

ésta es la única constricción contemplada por la interpretación ultrami- 
nimalista del mandato y funciones que deberían tener las instituciones 
de una futura organización mundial en el nivel supranacional, quizá 
habría que buscar una constricción más adecuada en un nivel inferior, 
es decir, en la relación entre el nivel transnacional y el nacional.

En ese contexto, la razón que aduce Habermas para dejar todo lo rela­
tivo a la regulación de la economía mundial al albur de acuerdos nego­
ciados entre los grandes actores mundiales tiene que ver con la legiti­
midad de este tipo de decisión política. Bajo el supuesto de que toda 
regulación económica es o técnica o política y, lo que aún es más cues­
tionable, que toda normativa política es, en última instancia, una cuestión 
de elección o compromiso entre las preferencias valorativas e intereses 
encontrados de los participantes implicados, Habermas sugiere que toda 
reglamentación económica que no sea meramente técnica necesita un 
tipo de legitimidad democrática genuinamente diferente de los criterios 
de justicia que puede proporcionar la comunidad internacional. Como 
es el caso en el ámbito de los Estados nacionales, las diferentes metas 
políticas tienen que decidirse por mayoría democrática, dado que éstas 
reflejan, en última instancia, los valores y concepciones del bien de los 
participantes que son diversos y mutuamente incompatibles. Aunque 
esta línea argumentativa no está perfilada en todos sus detalles, parece 
que incluye tanto consideraciones realistas como normativas.

Desde un punto de vista realista, la afirmación optimista es que, en 
la medida en que alguno de los actores mundiales o “regímenes con­
tinentales" más poderosos están constituidos democráticamente, cabe 
esperar presión desde abajo, es decir, desde los propios ciudadanos, 
hacia una determinación más democrática de las metas de una “políti­
ca interior global" en el nivel transnacional. Esto puede que sea cierto. 
Pero me parece más probable que los ciudadanos de los regímenes de­
mocráticos continentales se sientan inclinados a exigir a sus represen­
tantes que establezcan regulaciones de la economía global más justas y 
equitativas si consideran su impacto como una cuestión de protección 
frente a violaciones masivas de los derechos humanos que si lo consi­
deran una cuestión de regateo político entre socios que buscan su pro­
pia ventaja. De hecho, si nos situamos en un contexto entendido como 
de cooperación voluntaria entre miembros orientados a maximizar el 
propio interés, tal y como lo describe el modelo habermasiano, cuesta 
ver por qué sería ilegítimo que los ciudadanos de cada uno de los regí­



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 129

menes continentales esperaran que sus representantes defendieran sus 
intereses nacionales o continentales con la mayor firmeza posible, pre­
sionando para lograr la reglamentación más beneficiosa para ellos. Sin 
duda nos gustaría que los actores más débiles hicieran esto. Pero enton­
ces ¿por qué sería injusto que los más fuertes hicieran lo mismo?

Precisamente desde esta perspectiva "realista" resulta de crucial im­
portancia que los criterios dejusticia y deberes negativos que se atribu­
yen a la comunidad internacional en un modelo normativo sean inter­
pretados de la manera más amplia posible, de modo que no haya riesgo 
de que ninguna violación masiva de los derechos humanos, especial­
mente las de origen económico, quede excluida. De hecho, el progresi­
vo reconocimiento por parte de la comunidad internacional de que al­
gunas normativas económicas conducen a violaciones masivas de los 
derechos humanos me parece la única esperanza realista que tienen los 
países o regímenes continentales débiles de doblegar la voluntad de los 
regímenes continentales más poderosos. Esa “constricción” desde arri­
ba podría “domesticar” a las grandes potencias que se aprovechan del 
status quo y llevarlas a aceptar reglamentaciones económicas menos 
ventajosas para ellas. Una interpretación ultraminimalista de las vio­
laciones de los derechos humanos que restrinja éstas exclusivamente a 
las de origen militar o armado, no brinda constricción alguna a las re­
gulaciones económicas de una política interior global. Desde este pun­
to de vista, importa muchísimo determinar si los cambios en las regula­
ciones económicas actuales son necesarios por motivos dejusticia para 
evitar violaciones masivas de los derechos humanos o si se han de en­
tender simplemente como metas políticas deseables a alcanzar median­
te compromisos entre preferencias legítimas pero incompatibles. Puede 
que alcanzar un consenso sobre lo que es correcto en materia dejusticia 
sea harto difícil; pero ese tipo de consenso tiene un rasgo insustituible; 
a saber: que liga a sus miembros al deber de garantizar su cumplimien­
to, mientras que el consenso sobre fines políticos deseables no tiene 
la fuerza vinculante de una obligación y, por ello, quedará siempre a 
merced de los caprichos de la voluntad política y del conflicto poten­
cial con otras metas también valiosas (como el crecimiento económico, 
el interés nacional, etc.). Y  lo que es peor, precisamente por esa razón, 
ofrece respaldo normativo a la inacción de aquellos que se benefician 
del status quo. Parece pues que, desde un punto de vista realista, una 
interpretación ultraminimalista de la función de proteger los derechos



130 Cr i s t i n a  La f o n t

humanos por parte de la comunidad internacional que deja fuera de su 
ámbito y a merced de acuerdos negociados entre actores mundiales las 
regulaciones económicas de una política interior global, toma utópica, 
en el peor sentido de la palabra, la aspiración de justicia global. Pero 
quizá haya razones normativas para sostener esta interpretación.

La insistencia de Habermas en la naturaleza “genuinamente políti­
ca” de los fines de una “política interior global” (2005, p. 336), sugiere 
que sería desacertado extender en exceso los criterios de justicia inter­
nacional que justifican las decisiones de las instituciones de la organi­
zación mundial para hacerles abarcar las reglamentaciones económicas 
de una política interior global. Por decirlo claro: el problema de una 
lectura generosa de la función de proteger los derechos humanos, des­
de un punto de vista normativo, parece estribar en que colaría de ron­
dón entre las funciones y mandatos adscritos a una futura organización 
mundial el compromiso con una agenda política socialdemócrata de re­
distribución generalizada de riqueza a nivel global bajo la coartada de 
“proteger los derechos humanos”. Tratar de “camuflar” como un asun­
to dejusticia internacional lo que en el fondo no es sino un controver­
tido ideal político igualitario, socavaría la legitimidad de los criterios y 
acciones de la organización mundial, mientras que no habría déficit de 
legitimidad si tales "medidas redistributivas" fueran fruto de los acuer­
dos voluntariamente negociados entre los actores globales. Ésta parece 
ser la razón que subyace a la recomendación de Habermas de que "la 
reforma pendiente de las Naciones Unidas no debe poner el acento úni­
camente en fortalecer las instituciones nucleares sino, a la vez, en se­
parar este núcleo del complejo de organizaciones especiales de la ONU" 
(2005, pp. 334-335), puesto que, como señala en otro lugar, "muchas 
de las más de 60 organizaciones y suborganizaciones de la familia de la 
ONU [...] están implicadas en esas tareas políticas [...] Los mandatos 
de organizaciones tales como el Banco Mundial, el FMI y, sobre todo, la 
OMC se extienden a decisiones políticas cuyo impacto en la economía 
global es inmediato” (2004, pp. 174-175). Según este punto de vista, 
sería mejor que las funciones de instituciones de las Naciones Unidas 
como el FMI o el Banco Mundial (que impactan directamente la regla­
mentación de la economía global) quedaran desligadas de la función de 
la organización mundial de proteger los derechos humanos y fueran re­
legadas a las decisiones políticas de grandes actores mundiales a nivel



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 131

transnacional. La función de protección de los derechos humanos de­
bería “despolitizarse” para que mantenga su legitimidad.

No cabe duda que las reglamentaciones económicas son políticas. 
Pero, por eso mismo, tampoco cabe duda que pueden suscitar cuestio­
nes dejusticia y conducir a violaciones masivas de los derechos huma­
nos. En este sentido, el problema de muchas de las normativas del FMI 
o de la OMC no es que sean políticas (difícilmente podría ser de otro 
modo) sino que son inadecuadas desde el punto de vista de la justicia. 
En la medida en que lo son deberían revisarse para que se ajustaran a 
los estándares de derechos humanos aceptados por la comunidad inter­
nacional.25 Pero esto se vuelve imposible si tales éstandares son inter­
pretados en el sentido ultraminimalista que sólo incluye aquellas vio­
laciones que justifican la intervención militar. La función crucial de un 
acuerdo internacional sobre derechos humanos es fijar los límites de 
la tolerancia internacional y la necesidad de intervención. Pero no hay 
razón alguna para reducir el tipo de intervenciones posibles exclusiva­
mente al uso de fuerza militar. Si el origen de una violación de los de­
rechos humanos es político, los medios para evitarla tendrán que ser 
políticos también. Intervenciones políticas encaminadas a exigir la re­
vocación de cualquier reglamentación del orden económico global que 
de forma patente produzca violaciones masivas de derechos humanos, 
son el único modo en que se puede cumplir la función de proteger tales 
derechos. Y, como se puede ver en los ejemplos que mencioné antes, 
estas intervenciones no tienen por qué consistir en la adopción de me­
didas redistributivas o estar motivadas por ideales políticos igualitarios 
de socialdemócratas recalcitrantes. Una cosa es perseguir el fin de “su­
perar las diferencias en niveles de bienestar en una sociedad mundial 
altamente estratificada” por sí mismo, es decir, en aras de una sociedad 
mundial más igualitaria y otra muy diferente es cumplir el deber nega­
tivo de no dañar a otros mediante la revisión de cualquier regulación 
económica que, de forma patente, conduzca a violaciones masivas de 
los derechos humanos,26 independientemente de si ello requiere adop­

25 Véase Hockett (2005) para un interesante y detallado análisis de cómo podría lograrse esto 
mediante una reforma del F M I, la OMC y el Banco Mundial.

26 Véase Pogge (2002) y  (2005a) para una enérgica defensa desde esta posición del deber ne­
gativo de los países ricos de acabar con la pobreza severa. Algunas de las propuestas de Pogge 
para cumplir con este deber entrañan medidas distributivas mientras que otras no. En cualquier 
caso, estas propuestas son un componente adicional de su posición que en modo alguno afecta a 
la corrección de sus análisis normativos.



132 CRISTINA LAFONT

tar medidas redistributivas o no. Mientras que lo primero puede que sea 
un ideal político discutible, lo segundo parece ser tanto una obligación 
de justicia como el evitar la limpieza étnica o el genocidio. Si cumplir 
estas obligaciones exige o no, en última instancia, la adopción de me­
didas distributivas, dependerá en cada caso de la naturaleza específica 
de la regulación y de sus consecuencias, de cuál sea la mejor forma de 
evitarlas o fomentarlas, etc. Pero lo que parece claro es que el debate y 
el acuerdo de la comunidad internacional sobre los criterios dejusticia 
adecuados para la protección de los derechos humanos no puede hacer­
se depender de si su implementación tendrá o no efectos distributivos 
(es decir, por ponerlo en palabras de Habermas, de si "incidirá en cues­
tiones de distribución equitativa que afectan intereses arraigados e ina­
movibles de las sociedades nacionales" [2005, p. 336]). La discusión y 
determinación de qué constituyen violaciones de los derechos huma­
nos debe seguir la lógica interna de los discursos morales en la comu­
nidad internacional. Y  sólo a la luz de un consenso internacional sobre 
qué es lo que la justicia exige será posible determinar qué decisiones 
son genuinamente “políticas” (y deben, por tanto, relegarse al resulta­
do incierto de los compromisos negociados entre los ideales ético-po­
líticos y los intereses enfrentados de los diversos actores mundiales) y 
qué decisiones deben ser "despolitizadas" y consideradas estrictamen­
te como un asunto de justicia internacional. Asumir que todas las de­
cisiones económicas, por su propia naturaleza, han de pertenecer a la 
primera de esas categorías me parece totalmente erróneo. Pero no veo 
qué otra razón puede haber para asumir que decisiones que no requie­
ren intervención militar sino intervención política en la regulación de 
la economía global caen automáticamente fuera del mandato legítimo 
de protección de los derechos humanos de la comunidad internacio­
nal y no pueden considerarse, por tanto, como una cuestión de evitar 
violaciones de derechos humanos en sentido estricto. Como Habermas 
señala en un artículo reciente: “la Asamblea General es el lugar insti­
tucional, entre otros, para una formación inclusiva de la opinión y la 
voluntad respecto a los principios de justicia transnacional que deben 
servir de guía a una política interior global" (2007, p. 450). Esta afir­
mación apunta hacia la lectura ambiciosa de la propuesta Habermasia- 
na a la que me referí al principio. De acuerdo con ella, los criterios de 
justicia transnacional tienen que establecerse en el nivel supranacional 
por una organización mundial reformada. Estos criterios tendrán que



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 133

especificar el “valor justo” (fa ir valué) de los derechos humanos que se 
reconocen a los ciudadanos del mundo, es decir, precisarán "las con­
diciones que es necesario garantizar a los ciudadanos del mundo para 
que, atendiendo a sus respectivos contextos locales, puedan hacer uso 
efectivo de sus derechos formalmente iguales" (2007, p. 451). Pero, 
obviamente, un proceso de formación de la opinión y la voluntad d iri­
gido a establecer principios de justicia transnacional sólo podrá guiar 
la política interior global si tiene algún impacto en ella. Como mínimo, 
tendría que ser capaz de excluir algunas políticas y admitir otras. Y re­
conocer esto no es sino admitir que este proceso no puede permanecer 
tan asépticamente delimitado como para evitar implicaciones “políti­
cas” en el sentido habermasiano del término. Sólo si los principios de 

justicia transnacional reconocidos por la comunidad internacional son 
lo suficientemente ambiciosos como para incluir la justicia económi­
ca podrán servir de guía a una política interior global. Por difícil que 
esto sea, no deja de ser una exigencia básica dejusticia en una sociedad 
mundial pluralista.



134 Cr i s t i n a  La f o n t

Bibliografía

Barry, C. y Pogge, Th. (eds.) (2005), Global Institutions andResponsi- 
bilities. Achieving Global Justice, Oxford, Blackwell.

Beitz, C. (1999), P o litica l Theory and International Relations, con un 
nuevo epílogo del autor, Princeton, New Jersey.

Beitz, C. (2004), "Human rights and the law of peoples", en Chatterjee, 
D., (ed.), The Ethics o f Assistance, Cambridge, Cambridge Univer- 
sity Press, 193-216.

Buchanan,A. (2004)\ Justice, Legitimacy, andSelf-Determination. M o­
ra l Foundations fo r International Law, Oxford.

Follesdal, A. y Pogge, Th. (eds.) (2005), Real World Justice. Grounds, 
Principles, Human Rights, and Social Institutions, Dordrecht, Sprin- 
ger.

Habermas, J. (1998), “Die postnationale Konstellation und die Zukunft 
der Demokratie", en Die postnationale Konstellation. Politische Es- 
says. Frankfurt, Suhrkamp, 91-169.

__________ (2004), “Hat die Konstitutionalisierung des Vólkerrechts
noch eine Chance?", en Der gespaltene Westen. Kleine politische 
Schriften X, Frankfurt, Suhrkamp, 113-193.

__________ (2005), “Eine politische Verfassung für die pluralistische
Weltgesellschaft?", en Zwischen Naturalismus und Religión, Frank­
furt, Suhrkamp, 324-365

__________  (2007), “Kommunikative Rationalitát und grenzüber-
schreitende Politik: eine Replik”, en P. Niesen y B. Herborth (eds.), 
Anarchie der kommunikativen Freiheit. J. Habermas und die Theo- 
rie  der internationalen Politk, Frankfurt, Suhrkamp, 406-59.

Held, D. (2004), Global Covenant. The Social Democratic Alternative 
to the Washington Consensus, Cambridge, Polity Press.

Hockett, R. (2005), “Three (Potential) Pillars of Transnational Econo- 
mic Justice: The Bretton Woods Institutions as Guarantors of Global 
Equal Treatment and Market Completion", en Barry y Pogge (2005), 
90-123.

Ignatieff, M. (2001), Human Rights as Politics andIdolatry, Princeton, 
NJ, Princeton University Press.

Lafont, C. (2008), "Alternative Visions of a New Global Order: What 
should Cosmopolitans hope for?", Ethics &  Global Politics, en prensa.



Ju s t ic ia  g l o b a l  en u n a  s o c ie d a d  m u n d ia l  p l u r a l i s t a 135

Martin, R., y Reidy, D. (eds.) (2006), Rawls's Law o f Peoples. A Rea- 
lis tic  Utopia?, Oxford, Blackwell.

Nickel, J. (2006), “Are Human Rights Mainly Implemented by Inter- 
vention?”, en Martin y Reidy (2006), 263-77.

__________ (2007), Making Sense o f Human Rights, 2a ed., Oxford,
Blackwell.

Pogge, Th. (2002), World Poverty and Human Rights, Cambridge, Po- 
lity Press.

__________ (2004), "The First UN Millennium Development Goal",
en Journal o f Human Development 5/3, 377-97.

__________ (2005a), “Human Rights and Global Health: A Research
Program", en Barry y Pogge (2005), 190-217.

__________ (2005b), "A  cosmopolitan perspective on the global eco-
nomic order", en Brock, G. y Brighouse, H. (eds.), The P olitical 
Philosophy o f Cosmopolitanism, Cambridge, Cambridge University 
Press, 92-109.

Rawls, J. (1999), The Law o f Peoples, Cambridge, MA., Harvard Uni­
versity Press.

Risse, Th, Ropp, S. y Sikkink, K. (eds.) (1999), The Power o f Human 
Rights. International Norms and Domestic Change, Cambrid­
ge, Cambridge University Press.

Shue, H. (1996), Basic Rights. Subsistence, Affluence and U.S. Foreign 
Policy, 2a ed. con un epílogo del autor, Princeton, NJ, Princeton Uni­
versity Press.

__________ (1998), "Thickening convergence: human rights and cul­
tural diversity", en D. Chatterjee (ed.), The Ethics o f Assistance, 
Cambridge, Cambridge University Press, 2004, 217-241.

UNCTAD (United Nations Conference on Trade and Development), Tra- 
de and Development Report 1999, NY, UN Publications, 1999.

World Bank (2001), Global Economic Prospects 2002: Making Trade 
Workfor the World’s Poor, Washington DC, World Bank.

Recepción: 15/07/2008 Aceptación: 05/06/2009


