95-105

DOI: doi.org/10.19130/irh.2022.1.2701X45
Dossier

Formalistas, Bajtin y los regimenes de relevancia
The Formalists, Bakhtin and Regimes of Relevance

Tatiana Bubnova

Universidad Nacional Autonoma de México
Instituto de Investigaciones Filoldgicas
t_bubnova@yahoo.com

ORCID: 0000-0002-0876-6540

Resumen:

Este texto es un articulo-resefia sobre un reciente libro acerca de los destinos de la teoria
literaria hacia finales del siglo pasado. El libro The Birth and Death of Literary Theory.
Regimes of Relevance in Russia and Beyond es obra del conocido tedrico del bajtinismo Galin
Tihanov (The Master and the Slave. Lukacs, Bakhtin and the Ideas of Their Time, 2000), que
hace una interesante propuesta acerca del proceso historico-cultural europeo desde que la
literatura se constituye en un dominio autdnomo. Se trata de comentar y de responder a
algunas alternativas que Tihanov propone, y de poner en un contexto mas amplio a otras.

Palabras clave: teoria literaria, régimen de relevancia, formalismo, Bajtin, lenguaje, cultura,
Tihanov

Abstract:

This text is an article-review on the recent book about the destiny of Literary Theory by the
end of 20" century. Galin Tihanov, a theorist of bakhtinism (The Master and the Slave.
Lukacs, Bakhtin and the Ideas of Their Time, 2000), now presents The Birth and Death of
Literary Theory. Regimes of Relevance in Russia and Beyond, a new book with an interesting
explanation about the historical and cultural process in Europe since Literature is considered
an autonomous domain. The purpose is to comment and respond some alternatives that
Tihanov proposes and put them in a wider context.

Keywords: Literary Theory, regime of relevance, Formalism, Bakhtin, language, culture,
Tihanov

Recibido: 20 de octubre de 2021



Aceptado: 15 de noviembre de 2021

Galin Tihanov es un profesor britanico en la Queen Mary University of London, de origen
balgaro, tedrico de literatura y cultura y, particularmente, bajtinista, que, ademas de las ideas
del circulo de Bajtin, ha estudiado el panorama tedrico cultural del Este y Centro de Europa.
En su libro The Birth and Death of Literary Theory. Regimes of Relevance in Russia and
Beyond,* Tihanov retne estudios acerca de los diversos temas y figuras culturales de estas
zonas. En virtud de los multiples vinculos entre las problematicas y la coherencia del campo
analizado, él encuentra elementos que justifican la aparicion historica de las teorias literarias
modernas en estas partes de Europa durante el primer cuarto del siglo pasado, postulando la
historicidad radical de las teorias literarias del siglo XX. Historicidad, o bien, agregamos, su
peculiar cronotopia, al situar su génesis no solo en un periodo determinado de la historia,
sino también en una geografia especifica. De hecho, se trata de un ejercicio de historia
intelectual situada en el espacio y el tiempo, aunque el pensamiento tedrico acerca de la
literatura pretenda a veces ser intemporal.

Desde un principio, Tihanov subraya que no se debe confundir la reflexion metodoldgica
sobre la literatura, que existe en el mundo occidental desde Platén, con la teoria literaria. La
teoria literaria es solo un matiz de un pensamiento disciplinado y racional sobre la literatura.

Los estudios tedricos que retne se han publicado en diversos medios académicos a lo largo
de unos 20 afios y, repensados Yy vinculados por una coherencia intrinseca, dieron lugar al
surgimiento de este libro. EI concepto que los relaciona es, en parte, de origen foucaultiano
y, en parte, derrideano, pero, como el mismo autor comenta, se trata tan solo de un punto de
partida. Es la idea del “régimen de relevancia”, que Tihanov sigue con mucha precision y, se
podria decir, casi con precaucion, buscando mantener un didlogo inter pares con sus
interlocutores académicos postmodernos.

Caryl Emerson explica el significado del régimen de relevancia como “los
contextualmente especificos modos de justificacion y consumo de algin valor cultural, en
nuestro caso, de la literatura, en un tiempo y un lugar determinado”.?

El “régimen de relevancia”, gracias al cual los estudios tedricos acerca de la literatura y
fendmenos afines surgen, se desarrollan y pierden vigencia, parece ser derivado de los
conceptos de “régime de vérité” y de “régime de savoir” foucaultianos (Tihanov solo ofrece
referencias marginales).

A la luz de las propuestas de Tihanov, se visualizan tres modos de uso de la literatura: 1)
como valor social y educativo (ético y politico), en su funcion de la difusion e implantacion
de las ideas “correctas” en la sociedad; 2) como valor estético, basado en la funcion de la
literatura como recurso de la creacion de formas validas por si mismas, y en la autonomia del
campo estético; 3) como valor de mercado y de consumo, derivado de la funcion de la
literatura como fuente de ocio y diversidn, y de su posibilidad autoterapéutica.

! Galin Tihanov, The Birth and Death of Literary Theory. Regimes of Relevance in Russia
and Beyond (Stanford: Stanford University Press), 2019.

2 Novoe Literaturnoe Obozrenie 1 (2021), en https://magazines.gorky.media/nlo/2021/1
(consultado el 20 de octubre de 2021).



Todos estos regimenes pueden coexistir, disputdndose mutuamente un espacio social,
sobreponerse uno al otro: asi, la primera y la tercera funciones coexisten hasta ahora. La
primera surge con la tradicion misma de la escritura. La tercera se vuelve “relevante”
paralelamente al auge del comercio de los objetos arte y de los libros en el siglo XV111.3

Tihanov explicita su idea dando mas espacio a la autonoma funcion estética de la literatura,
relacionada mas directamente con la teoria literaria. Sus condiciones de existencia se van
preparando durante el siglo que mide entre la aparicion de De [’Allemagne (1813), de Mme.
de Staél, y la ponencia dictada en 1913 por Victor Shklovski sobre “La resurreccion de la
palabra”, un primer manifiesto formalista.

Se encuentra de por medio la concepcion romantica del arte. En los roménticos alemanes,
la funcidn ancilar del arte, como lo habria expresado don Alfonso Reyes, se menosprecia, y
la esfera de la creacion artistica se declara como exclusiva y autonoma: es en el arte donde
se realiza el “genio” libre e individual.

En el transcurso de esos 100 afios, la concepcion romantica del arte y del creador, atacada
primero por su propia autoironia congénita, luego por el positivismo y el marxismo (el papel
del genio individual en la historia es cuestionado por el materialismo histérico); después, por
el freudismo (puesto que la psique humana individual no aparece centrada en si misma, sino
que estd sujeta a una diseminacion), se transforma. Paulatinamente, la dignidad e
individualidad del arte se deposita en la indiscutible autoridad de la ciencia y en su propia
capacidad de encarnarla y actualizarla.

Segun Tihanov, el ultimo refugio del genio romantico es el bastion del pensamiento
tedrico, con su pretension de cientificismo, incluso a condicion del rechazo de todo
subjetivismo, inherente a la concepcion original. Cabe mencionar que el estructuralismo
mantiene y desarrolla esta actitud, tanto en la linguistica como en los estudios literarios o
culturales, de modo que la linguistica se declara ciencia piloto del siglo XX.

Para Tihanov el régimen de relevancia de la teoria literaria moderna de alguna manera esta
relacionado con la “extranjeria” o bien la liminalidad existencial de sus creadores.

8 “Similarly, in the 1960s, we can begin to discern the complex overlap of all three regimes
that | have just described: a lingering appreciation of literature on the basis of literariness;
the eruptive sway of literature in activist social and political debates on campuses in Paris,
Prague, and Berkeley; and finally, the withdrawal into a private consumption of literature as
a largely escapist practice in the face of increasingly mediated forms of communication and
the enhanced commodification of leisure”, en Galin Tihanov, The Birth and Death of Literary
Theory, 24 [De un modo parecido, en los afios sesenta comenzamos a discernir la compleja
sobreposicién de los tres regimenes que acabo de describir: la extendida apreciacion de la
literatura sobre la base de la literariedad; la irrupcion volcanica de la literatura en los debates
sociales y politicos en los campus universitarios de Paris, Praga y Berkeley; y, finalmente, el
retiro hacia el consumo privado de la literatura como importante practica escapista frente a
las formas mediaticas de la comunicaciéon y la creciente mercantilizacién del ocio]. La
traduccion es mia.



La teoria literaria moderna nace en los paises de la Europa Oriental —Chekoslovaquia
(Circulo Linguistico de Praga), Polonia (R. Ingarden), Rusia (los formalistas), Hungria (G.
Lukécs)—, donde no existia una tradicion filoséfica propia. Entonces, se importan corrientes
filos6ficas para aplicar a literatura (en su mayoria, alemanas y austriacas) como el
neokantismo, el marxismo, la fenomenologia o el psicoanalisis. En medio de, a veces, un
completo divorcio de la estética, condicionada por la inherente poliglosia y heterotopia
(exilio), y cierta orientacién hacia las lenguas originarias, tales circunstancias parecen ser la
condicion de posibilidad de estos estilos de pensamiento. No obstante, como base, en vez de
la singularidad de una literatura autdctona, se postula una tipologia, y leyes generales de la
construccion y evolucién de los textos.

Un régimen de percepcion social del arte, ya establecido desde la segunda mitad del siglo
XVIIl'y consolidado 100 afios después ,en el siglo XIX aparece marcado por el surgimiento
de catedras de literaturas nacionales en las principales universidades de Europa y de los
Estados Unidos.

Recordemos que las primeras catedras eran de literatura comparada y su proposito, mas
bien su justificacion, se constituia en contribuir y dar sustento cultural e ideoldgico a la
formacion de las naciones modernas en las sociedades industriales, en contraste con otras
naciones rivales. Paradogjicamente, una de las primeras catedras de estudios literarios
universitarios fue la rusa (1835), contrariamente a lo que se hubiera podido suponer, debido
al supuesto atraso sociocultural, econémico y politico del pais. Pero los rusos dicen
jactanciosamente de si mismos que gastan mucho tiempo en enganchar sus caballos, pero
corren muy répido (lo digo con cierto sarcasmo). En este sentido, la catedra de Harvard
(1874) fue casi la que mas tardo6 en aparecer. En esta presuposicién ideoldgica, la literatura
se consideraba en funcion de su utilidad para la consolidacion de los nuevos Estados, al
integrar estudios literarios en los proyectos de nacién. Hay que recordar, por ejemplo, que
Alemania e Italia emergen como naciones unificadas hacia la segunda mitad del siglo XIX.
Interesante perfil nacionalista habria tenido el Imperio Austrohtngaro, con su composicion
abigarrada de etnias germanas, eslavas, romanicas y ugras, que tenian que organizarse en una
nacion homogénea. Como resultado de aquel matrimonio forzado, Austro-Hungria mostré
logros culturales importantes en diversas ramas, de la psicologia, las artes figurativas y la
literatura,* amén de las ciencias, dando origen a creadores y cientificos de primera linea, para
extinguirse como Estado en 1916.

La emergencia de este estilo de pensamiento ha sido condicionada, segin Tihanov, por la
aparicion de los nuevos Estados desde mediados del siglo X1X, por el multilingtiismo de la
Europa Central y por la ausencia de una tradicion filosofica propia.

Por cierto, homologar la situacion existencial de Lukéacs, Ingarden y los checos respecto
de la ausencia de una tradicion filosofica autoctona puede resultar una empresa discutible.

La biografia de Shklovski, uno de los agentes mas visibles del formalismo ruso, bien
conocida por lo demas, se encuentra muy lejos de producir la imagen de un estudioso
solitario, que pergefia sus intrincadas propuestas intelectuales en el silencio de su estudio.
Solo para poner algunas pautas: la juventud de Shklovski (nace en 1893) se proyecta sobre

4 Es en esta encrucijada cuando emerge un Franz Kafka, judio checo de habla y educacion
alemanas.



la Primera Guerra Mundial —en la que particip0 y fue condecorado—, la revolucién y la
guerra civil. Uno de sus hermanos mayores fue fusilado en 1918 por pertenecer a una
fraccion revolucionaria “incorrecta”; otro, relacionado con grupos religiosos, en 1937. Su
hermana muere en condiciones de hambruna a principios de los afios veinte en Petrogrado.
Su biografia, especialmente durante la Primera Guerra Mundial, la revolucién y la guerra
civil, se parece mas a la de algiin personaje de Pérez Reverte que a la de un “cientifico”
humanista, solo que todas sus aventuras eran verdaderas. Basta decir que Shklovski fue el
prototipo de uno de los personajes con la funcidn trickster (que conecta e involucra las dos
partes del conflicto militar revolucionario: los rojos y los blancos) de la primera novela de
M. Bulgékov, La guardia blanca (1925).

Sobre la relacion historicamente significativa entre Shklovsky y el surgimiento de la teoria
literaria moderna, Tihanov nos deja —desde su punto de vista—una memorable conclusion:
“Shklovsky’s Sentimental Journey is thus not just a monument to the February and October
revolutions and the ensuing civil war; it is also a monument to one of the most seminal
moments in the evolution of literary theory, which still reverberates in our current debates on
world literature”.® Lo dice a propdsito de —entre otras cosas— la importancia de la lengua
original y/o lengua de socializacién, como él dice, para la comprension y valoracion de las
obras literarias, pero sobreentendiendo a la vez, el caracter revolucionario del nacimiento de
un pensamiento independiente acerca del vinculo del fenémeno literario con la historia y la
sociedad, y de su exclusividad.

Finalmente, en el libro de Tihanov resulta que la aparicion de la teoria literaria moderna,
justamente en Rusia y en aquel momento liminar, se debe a la convergencia de una
multiplicidad de factores, que expone a través de los cinco capitulos de su libro. Por eso habla
de una radical historicidad de la teoria literaria moderna.

Tihanov subraya, junto a las circunstancias sociohistéricas y hasta econdémicas de su
surgimiento, el origen étnico-nacional caracteristico de los jovenes teoricos, de los cuales un
gran porcentaje era de origen judio. Dada la posicién social de esta etnia en el panorama
socioldgico del Imperio Ruso,® Tihanov atribuye a esta circunstancia una importancia
especial. El desarraigo, la homelessness, viene a ser, junto a otros elementos, la condicion de
posibilidad del surgimiento de las teorias literarias y culturales.

® Tihanov, The Bird and Death of Literary Theory, 182. [La Educacion sentimental de
Shklovski no es tan solo un monumento a las revoluciones de Febrero y de Octubre y de la
consiguiente guerra civil; también es un monumento a uno de los momentos mas seminales
de la evolucidn de teoria literaria, que aun sigue reverberando en los actuales debates acerca
de la literatura mundial.] La traduccion es mia.

® Los judios rusos, confinados a la permanencia en las zonas de asentamiento especiales,
tenian que cruzar esta “linea” fronteriza mostrando capacidades intelectuales y sociales
extraordinarias, para poder integrarse a las estructuras del Estado y a la educacién. La doble
barrera cultural y estatal que habia que superar para la integracién producia una atencion
analitica hacia las propias estructuras, que es lo que obviamente sobreentiende Tihanov.



El primer capitulo del libro esta dedicado a la compleja relacion entre el formalismo ruso
y el marxismo oficial. Los formalistas buscaban inscribirse en las estructuras ideologicas del
nuevo régimen, pero, habiendo perdido la polémica con otros grupos literarios, mas
combativos (LEF, “Frente Izquierdista de las Artes”, y RAPP, “Asociacion Rusa de
Escritores Proletarios™), tuvieron que desaparecer y dispersarse como grupo. Los grupos
rivales tampoco prosperaron, y en breve cedieron a favor de la centralizadora Union de
Escritores Soviéticos fundada por Gorky. En la Union Soviética, el membrete de “formalista”
se convertiria en una grave acusacion ideoldgica por muchos decenios: las criticas hacia las
teorias de Bajtin, ya en la década de los sesenta, se realizaban bajo esa misma acusacion.

En el segundo capitulo, Tihanov rescata la personalidad intelectual del psicologo y fildésofo
del lenguaje Gustav Shpet, un ruso de origen aleman borrado del panorama por el
establishment soviético. En el cuarto capitulo expone y analiza aspectos de la paleontologia
semantica de Nikolai Marr, teoria que tuvo un importante ascendiente sobre ciertas ideas de
M. Bajtin. En el quinto capitulo habla de la creacidn teorica de los emigrados rusos en
Europa.

En el tercero, plantea Tihanov las teorias de Bajtin como evolucion a partir de la éticay la
estética hacia la filosofia de la cultura. Es una parte muy importante del libro porque justifica
la supervivencia de las teorias de Bajtin mas alla de la retirada de la teoria literaria.

El interés bajtiniano por el género literario durante los afios treinta, dice Tihanov, parte de
su profunda preocupacion por la filosofia y la historia de las formas culturales. Debido a este
cambio de rumbo hacia una filosofia de la cultura, Bajtin fue capaz de construir, durante
aquella década, su teoria basada en una sintesis de diferentes tradiciones culturales, asi como
reelaborar y ampliar creativamente los conceptos procedentes de disciplinas mas diversas.

El giro bajtiniano desde la estética y la ética de la década de los afios veinte hacia la
filosofia de la cultura, y el correspondiente abandono del interés por el escritor individual y
la valoracion moral de su obra (de una manera analoga evolucionaron los formalistas), es
evidente en el desplazamiento que Bajtin realiza desde la polifonia hacia la heteroglosia como
el rasgo definitorio de la novela.

Bajtin explica la cultura y la sociedad a partir de la actitud hacia el lenguaje, y desde ahi
vislumbra el origen de la novela. La novela surge en la periferia estratificadora de las fuerzas
de la historia, donde se evidencia la posibilidad de decir de muchas maneras y en muchos
lenguajes sociales una misma verdad, relativizandola de esta manera.

Como los formalistas, dice Tihanov, Bajtin nunca se distancia del andlisis del lenguaje. Lo
que lo distingue de estos es el hecho de abordar el lenguaje a partir de las entidades mas
grandes que la literatura en si misma. Su teoria de la cultura, centrada en el lenguaje, logra
restaurar, de una manera mucho mas sutil y mediatizada que la que intentaron los formalistas
con su teoria literaria, el vinculo entre lenguaje y cultura.

En resumen, Tihanov afirma que la supervivencia de las ideas bajtinianas frente al
formalismo se debe a un humanismo especifico, carente de subjetividad.”

Segun los bajtinistas rusos, Bajtin habia sido entendido fuera de su pais “con la exactitud
de hasta al revés” (S. S. Avérintsev acerca de J. Kristeva). V. L. Makhlin decia que la
pensadora francobulgara hizo asociar las ideas de Bajtin con aquellas cuya critica se

" Tihanov, The Birth and Death of Literary Theory, 108.



encontraba en el mismo fundamento de su pensamiento, teniendo en mente justamente el
formalismo y el estructuralismo.

Tihanov emprende, con mucho acierto, un intento por evaluar la recepcién y la
reelaboracion del legado bajtiniano por los destinatarios occidentales, advirtiendo la
oposicion congénita del pensador ruso a los principios estructuralistas. Tihanov va a referirse
a los dos representantes mas notables del postestructuralismo.

Desde esta perspectiva, Julia Kristeva, interpreta a Bajtin, con su principio dialdgico y la
ambivalencia menipica,® como “encarnacién del proceso de abandono de identidad,
substancia, causalidad y definicion, en favor de analogia, relacion, oposicion”.®

La polifonia, despojada de la connotacion de la intersubjetividad, ha sido interpretada
como un espacio intertextual abierto e indefinido en el cual “el ‘personaje’ no es sino un
punto de vista discursivo de un ‘yo’ que escribe a través de otro ‘yo’”.1% No sé si vale la pena
repetir aqui la declaracion de los principios del grupo Tel Quel'! acerca de la
desubstanciacion de los sujetos discursivos en la narrativa, codificados en los pronombres
personales, alla en 1966.

A su vez, Paul de Man también mostraba cierto escepticismo acerca del enfoque
hermenéutico de Bajtin, que ponia a prueba la verdad mediante la otredad.? De una manera
algo inconsecuente, el propio De Man remite este enfoque a lo individual. Como resultado,
la lectura edificante de De Man aleja a Bajtin de las premisas de su propio pensamiento,
concluye Tihanov.3

Al interpretar el “dualismo” bajtiniano en torno al “gran tiempo” y el “microtiempo”,
pardmetros aplicados al surgimiento y pervivencia de los fendmenos culturales en la historia,
Tihanov encuentra su origen en la sintesis de tres grandes corrientes del pensamiento. El

& Cf. Julia Kristeva, “Bajtin, la palabra, el didlogo y la novela” [1966], en Intertextualité.
Francia en el origen de un término y el desarrollo de un concepto, trad. Desiderio Navarro
(La Habana UNEAC-Casa de las Américas-Embajada de Francia en Cuba, 1997), 1-24.

% Tihanov, The Birth and Death of Literary Theory, 127.

10 1bidem.

11 Redaccion de Tel Quel, Teoria de conjunto, trad. Salvador Oliva, Narcis Comadira y
Dolores Oller (Barcelona: Seix Barral, 1971).

12 Cf. Paul de Man, “Dialogue and Dialogism”, Poetics Today 4, niim. 1 (1983): 99-107.

13 bidem: 128. “Unlike Kristeva, de Man was also skeptical about the potential of Bakhtin’s
hermeneutic approach —which de Man somewhat incongruously applies with reference to
the individual— to truly appreciate otherness. De Man’s reading of Bakhtin is edifyingly
critical at the price of detaching itself from the premises of Bakhtin’s own thinking”. [A
diferencia de Kristeva, De Man se mostrd escéptico sobre el potencial del enfoque
hermenéutico bajtiniano —que De Man aplica de manera un tanto inconsecuente con
referencia al individuo— para apreciar verdaderamente la otredad. La lectura que hace De
Man de Bajtin es edificantemente critica, hasta el punto de distanciarse de las premisas del
propio pensamiento de Bajtin].



primero es el neokantismo, con su separacion entre el “hecho” y el “valor”, paralelamente a
la concepcion del caracter abierto del ser, debido a la tension entre lo dado y lo planteado
(posited), conceptos seguidos por Bajtin en su ético-estética. La segunda es la idea hegeliana
de la totalidad de la cultura en cuanto unidad despersonalizada en su universalismo histérico,
dentro de la cual es posible el contacto entre los sentidos mas diversos y un potencial dialogo
entre todos ellos.

La tercera es la tradicion del escatologismo ruso, que implica la esperanza de que cada
sentido tendria su renacimiento y cada palabra esperaria el Segundo Advenimiento en el
“gran tiempo”, en el cual la nueva gran experiencia seria justificada, a pesar de haber sido
relegada antes. Para ser acogido en el seno del “gran tiempo”, el sentido ha de ser inestable
y —en un grado considerable— despersonalizado, como Bajtin claramente insiste, comenta
Tihanov. De hecho, es una paréafrasis extendida de la famosa y popular sentencia bajtiniana
acerca de que no hay nada absolutamente muerto, y cada sentido tendra su fiesta de
renacimiento.

Me abstengo de opinar acerca de esa Ultima tradicion en cuanto tal, ya que no estoy
familiarizada con la filosofia religiosa rusa del siglo XIXy, en parte, porque conozco criticas
a las correspondientes ideas bajtinianas por parte de los filésofos religiosos rusos actuales,
justamente en el sentido de la subversion que emprende el pensador respecto de las bases de
esta filosofia (me refiero, particularmente, a N. K. Bonetskaia y, en parte, S. S. Avérintsev).

La otra idea bajtiniana “alarmante”, pero muy popular, es la del ‘carnaval’.

Tihanov dice que hay un estrato ideol6gicamente perturbador en la celebracion de la
resistencia de la corporalidad colectiva: el cuerpo popular bajtiniano. Al dejar de lado la
carga negativa en el sentido postestructuralista, dice que este ribete del pensamiento
bajtiniano da lugar al ascenso de un anticuado, frio y descentrado humanismo, en el cual la
humanidad sobrepuja y sobrevive a las existencias humanas individuales. Asi, en su libro
sobre Rabelais, el régimen liberal del didlogo y la valoracién del otro ser humano son
desplazados por una fascinacion antiliberal con los poderes de la colectividad.* Me parece
gue una postura semejante nos invita a revisitar la polémica desarrollada, a partir del afio

14 Tihanov, The Birth and Death of Literary Theory, 132 Bakhtin’s vision of carnival affirms
a notion of alterity materialized in a collectivist action that, in its corporeal intensity, appears
to be expressive of a pre- or postlinguistic notion of otherness. In addition, in Bakhtin’s
optimistic version of carnival, negativity and death are negated and established as no more
than sublatable moments in the immortality of the people; but the refusal to recognize pain,
negativity, and death as irreducible elements of the human condition amounts to refusing to
fully recognize alterity, in whose engendering they are bound to partake. [La vision bajtiniana
del carnaval afirma una nocién de la alteridad materializada en una accién colectiva, que, en
su intensidad corporal, parece ser la expresién de una nocion pre o postlinguistica de la
otredad. Ademas, en la version optimista del carnaval bajtiniano, la negatividad y la muerte
son negados y se establecen como apenas unos momentos colaterales de la inmortalidad del
pueblo; pero al rechazar el dolor, la negatividad y la muerte como momentos irreductibles de
la condicion humana, ello equivale al rechazo de una alteridad plenamente reconocida, en
cuya generacion ellos estan forzados a participar].



1990 —el de la aparicion de la Prosaics de Morson y Emerson—, por Anthony Wall y Clive
Thomson.™®

Al centrarme en la percepcion de las ideas de Bajtin que Tihanov explicita, he pasado por
alto otras figuras referentes al tema que aparecen analizadas en este valioso libro, entre ellos,
por ejemplo, Gadamer, Freyer, Marr y varios mas. Dejo para mas adelante la exposicion de
los planteamientos correspondientes y su posible comentario critico.

Finalmente, después de sefialar las aportaciones fructiferas del aparato conceptual
bajtiniano en la critica literaria contemporanea, y de evaluar sus ventajas ante las ideas
eurocéntricas de los formalistas, basadas en un corpus muy limitado de modelos literarios,
Galin Tihanov considera que la aproximacion bajtiniana permite aspirar al analisis de un
universo mucho mas abarcador y receptivo de culturas literarias y horizontes valorativos,
haciendo un guifio, sobre todo, hacia el continente africano. De hecho, se trata de una
invitacion a renovar el canon y sus principios. Solo que me parece injusto que olvide el
horizonte cultural latinoamericano que, combinado con el ibérico general, promete un nivel
de problematicas y de propuestas metodoldgicas muchisimo més desarrollado y apto de ser
traducido/transferido a los lenguajes culturales que son accesibles a la mirada analitica
eurocentrista.

La de Galin Tihanov es una propuesta analitica interesante y con un potencial heuristico,
Ilena de informaciones e iluminaciones sugerentes, que invitan a su verificacion mediante un
cotejo con muestras del pensamiento literario y cultural desde este lado del Atlantico, algunas
de ellas fecundadas por un didlogo potencial con Bajtin.

Bibliografia

Averintsev, Sergei S. “Bajtin, la risa, la cultura cristiana”, trad. T. Bubnova, Acta Poetica
18/19, nums. 1-2 (1997-1998): 25-46.

Bonetskaia, Natalia Konstantinovna. Bajtin glazami metafizika [Bajtin a los ojos de un
metafisico], Centro de Iniciativas Humanisticas, Moscu-San Petersburgo, 2016.

Kristeva, Julia. “Bajtin, la palabra, el didlogo y la novela” [1966], en Intertextualité. Francia
en el origen de un término y el desarrollo de un concepto, trad. Desiderio Navarro, 1-24. La
Habana: UNEAC-Casa de las Américas-Embajada de Francia en Cuba, 1997.

Makhlin, Vitali. ““Una risa invisible al mundo’. La anatomia carnavalesca de la Nueva Edad
Media”, trad. T. Bubnova, Acta Poetica 18/19, nims. 1-2 (1997-1998): 47-116.
Man, Paul de. “Dialogue and Dialogism”, Poetics Today 4, nim. 1 (1983): 99-107.

15 Cf. Anthony Wall y Clive Thomson, “Cleaning Up Bakhtin’s Carnival Act”, Diacritics 22-
23 (1993): 47-70, y la consiguiente respuesta: Gary Saul Morson y Caryl Emerson,
“Imputations and Amputations: Reply to Wall and Thomson”, Diacritics 23-24 (1993): 96-
99.



Novoie Literaturnoe Obozrenie, revista electronica, https://magazines.gorky.media/nlo/
2021/1 seccién Kniga kak sobytie [Libro como suceso].

Tatiana Bubnova

Es doctora en letras hispénicas e investigadora del IIFL de la UNAM. Se ha dedicado a la
vision de la cultura hispanica a través de las ideas del pensador ruso M. M. Bajtin —cuya
obra ha traducido al espafiol —, observando especificamente los textos de la creacion
verbal como resultado de la funcion antropoldgica por excelencia. Es autora de libros y
articulos sobre la obra de Bajtin y su circulo y sobre autores hispanicos como figuras
culturales que trascienden en la historia el significado estrictamente literario y se inscriben
en el dialogo universal del “gran tiempo”. Entre sus publicaciones estan: F. Delicado
puesto en didlogo: las claves bajtinianas de La Lozana andaluza (1987) y Do corpo a
palavra: leituras bakhtinianas (2016).



