
95-105 

 

DOI: doi.org/10.19130/irh.2022.1.2701X45 

Dossier 

Formalistas, Bajtín y los regímenes de relevancia 

The Formalists, Bakhtin and Regimes of Relevance 
 

 

Tatiana Bubnova 

 

Universidad Nacional Autónoma de México 

Instituto de Investigaciones Filológicas 

t_bubnova@yahoo.com 

ORCID: 0000-0002-0876-6540 

 

Resumen:   

Este texto es un artículo-reseña sobre un reciente libro acerca de los destinos de la teoría 

literaria hacia finales del siglo pasado. El libro The Birth and Death of Literary Theory. 

Regimes of Relevance in Russia and Beyond es obra del conocido teórico del bajtinismo Galin 

Tihanov (The Master and the Slave. Lukács, Bakhtin and the Ideas of Their Time, 2000), que 

hace una interesante propuesta acerca del proceso histórico-cultural europeo desde que la 

literatura se constituye en un dominio autónomo. Se trata de comentar y de responder a 

algunas alternativas que Tihanov propone, y de poner en un contexto más amplio a otras. 

 

Palabras clave: teoría literaria, régimen de relevancia, formalismo, Bajtín, lenguaje, cultura, 

Tihanov 

 

Abstract:   

This text is an article-review on the recent book about the destiny of Literary Theory by the 

end of 20th century. Galin Tihanov, a theorist of bakhtinism (The Master and the Slave. 

Lukács, Bakhtin and the Ideas of Their Time, 2000), now presents The Birth and Death of 

Literary Theory. Regimes of Relevance in Russia and Beyond, a new book with an interesting 

explanation about the historical and cultural process in Europe since Literature is considered 

an autonomous domain. The purpose is to comment and respond some alternatives that 

Tihanov proposes and put them in a wider context. 

 

Keywords: Literary Theory, regime of relevance, Formalism, Bakhtin, language, culture, 

Tihanov 

 

Recibido:  20 de octubre de 2021 



Aceptado: 15 de noviembre de 2021 

 

Galin Tihanov es un profesor británico en la Queen Mary University of London, de origen 

búlgaro, teórico de literatura y cultura y, particularmente, bajtinista, que, además de las ideas 

del círculo de Bajtín, ha estudiado el panorama teórico cultural del Este y Centro de Europa. 

En su libro The Birth and Death of Literary Theory. Regimes of Relevance in Russia and 

Beyond,1 Tihanov reúne estudios acerca de los diversos temas y figuras culturales de estas 

zonas. En virtud de los múltiples vínculos entre las problemáticas y la coherencia del campo 

analizado, él encuentra elementos que justifican la aparición histórica de las teorías literarias 

modernas en estas partes de Europa durante el primer cuarto del siglo pasado, postulando la 

historicidad radical de las teorías literarias del siglo XX. Historicidad, o bien, agregamos, su 

peculiar cronotopía, al situar su génesis no solo en un periodo determinado de la historia, 

sino también en una geografía específica. De hecho, se trata de un ejercicio de historia 

intelectual situada en el espacio y el tiempo, aunque el pensamiento teórico acerca de la 

literatura pretenda a veces ser intemporal. 

Desde un principio, Tihanov subraya que no se debe confundir la reflexión metodológica 

sobre la literatura, que existe en el mundo occidental desde Platón, con la teoría literaria. La 

teoría literaria es solo un matiz de un pensamiento disciplinado y racional sobre la literatura. 

Los estudios teóricos que reúne se han publicado en diversos medios académicos a lo largo 

de unos 20 años y, repensados y vinculados por una coherencia intrínseca, dieron lugar al 

surgimiento de este libro. El concepto que los relaciona es, en parte, de origen foucaultiano 

y, en parte, derrideano, pero, como el mismo autor comenta, se trata tan solo de un punto de 

partida. Es la idea del “régimen de relevancia”, que Tihanov sigue con mucha precisión y, se 

podría decir, casi con precaución, buscando mantener un diálogo inter pares con sus 

interlocutores académicos postmodernos. 

Caryl Emerson explica el significado del régimen de relevancia como “los 

contextualmente específicos modos de justificación y consumo de algún valor cultural, en 

nuestro caso, de la literatura, en un tiempo y un lugar determinado”.2 

El “régimen de relevancia”, gracias al cual los estudios teóricos acerca de la literatura y 

fenómenos afines surgen, se desarrollan y pierden vigencia, parece ser derivado de los 

conceptos de “régime de vérité” y de “régime de savoir” foucaultianos (Tihanov solo ofrece 

referencias marginales). 

A la luz de las propuestas de Tihanov, se visualizan tres modos de uso de la literatura: 1) 

como valor social y educativo (ético y político), en su función de la difusión e implantación 

de las ideas “correctas” en la sociedad; 2) como valor estético, basado en la función de la 

literatura como recurso de la creación de formas válidas por sí mismas, y en la autonomía del 

campo estético; 3) como valor de mercado y de consumo, derivado de la función de la 

literatura como fuente de ocio y diversión, y de su posibilidad autoterapéutica. 

 
1 Galin Tihanov, The Birth and Death of Literary Theory. Regimes of Relevance in Russia 

and Beyond (Stanford: Stanford University Press), 2019. 
2 Novoe Literaturnoe Obozrenie 1 (2021), en https://magazines.gorky.media/nlo/2021/1 

(consultado el 20 de octubre de 2021). 

 



Todos estos regímenes pueden coexistir, disputándose mutuamente un espacio social, 

sobreponerse uno al otro: así, la primera y la tercera funciones coexisten hasta ahora. La 

primera surge con la tradición misma de la escritura. La tercera se vuelve “relevante” 

paralelamente al auge del comercio de los objetos arte y de los libros en el siglo XVIII.3 

Tihanov explicita su idea dando más espacio a la autónoma función estética de la literatura, 

relacionada más directamente con la teoría literaria. Sus condiciones de existencia se van 

preparando durante el siglo que mide entre la aparición de De l’Allemagne (1813), de Mme. 

de Staël, y la ponencia dictada en 1913 por Víctor Shklovski sobre “La resurrección de la 

palabra”, un primer manifiesto formalista. 

Se encuentra de por medio la concepción romántica del arte. En los románticos alemanes, 

la función ancilar del arte, como lo habría expresado don Alfonso Reyes, se menosprecia, y 

la esfera de la creación artística se declara como exclusiva y autónoma: es en el arte donde 

se realiza el “genio” libre e individual. 

En el transcurso de esos 100 años, la concepción romántica del arte y del creador, atacada 

primero por su propia autoironía congénita, luego por el positivismo y el marxismo (el papel 

del genio individual en la historia es cuestionado por el materialismo histórico); después, por 

el freudismo (puesto que la psique humana individual no aparece centrada en sí misma, sino 

que está sujeta a una diseminación), se transforma. Paulatinamente, la dignidad e 

individualidad del arte se deposita en la indiscutible autoridad de la ciencia y en su propia 

capacidad de encarnarla y actualizarla. 

Según Tihanov, el último refugio del genio romántico es el bastión del pensamiento 

teórico, con su pretensión de cientificismo, incluso a condición del rechazo de todo 

subjetivismo, inherente a la concepción original. Cabe mencionar que el estructuralismo 

mantiene y desarrolla esta actitud, tanto en la lingüística como en los estudios literarios o 

culturales, de modo que la lingüística se declara ciencia piloto del siglo XX. 

Para Tihanov el régimen de relevancia de la teoría literaria moderna de alguna manera está 

relacionado con la “extranjería” o bien la liminalidad existencial de sus creadores. 

 
3 “Similarly, in the 1960s, we can begin to discern the complex overlap of all three regimes 

that I have just described: a lingering appreciation of literature on the basis of literariness; 

the eruptive sway of literature in activist social and political debates on campuses in Paris, 

Prague, and Berkeley; and finally, the withdrawal into a private consumption of literature as 

a largely escapist practice in the face of increasingly mediated forms of communication and 

the enhanced commodification of leisure”, en Galin Tihanov, The Birth and Death of Literary 

Theory, 24 [De un modo parecido, en los años sesenta comenzamos a discernir la compleja 

sobreposición de los tres regímenes que acabo de describir: la extendida apreciación de la 

literatura sobre la base de la literariedad; la irrupción volcánica de la literatura en los debates 

sociales y políticos en los campus universitarios de París, Praga y Berkeley; y, finalmente, el 

retiro hacia el consumo privado de la literatura como importante práctica escapista frente a 

las formas mediáticas de la comunicación y la creciente mercantilización del ocio]. La 

traducción es mía. 

 



La teoría literaria moderna nace en los países de la Europa Oriental —Chekoslovaquia 

(Círculo Lingüístico de Praga), Polonia (R. Ingarden), Rusia (los formalistas), Hungría (G. 

Lukács)—, donde no existía una tradición filosófica propia. Entonces, se importan corrientes 

filosóficas para aplicar a literatura (en su mayoría, alemanas y austríacas) como el 

neokantismo, el marxismo, la fenomenología o el psicoanálisis. En medio de, a veces, un 

completo divorcio de la estética, condicionada por la inherente poliglosia y heterotopía 

(exilio), y cierta orientación hacia las lenguas originarias, tales circunstancias parecen ser la 

condición de posibilidad de estos estilos de pensamiento. No obstante, como base, en vez de 

la singularidad de una literatura autóctona, se postula una tipología, y leyes generales de la 

construcción y evolución de los textos. 

Un régimen de percepción social del arte, ya establecido desde la segunda mitad del siglo 

XVIII y consolidado 100  años después  ,en el siglo XIX aparece marcado por el surgimiento 

de cátedras de literaturas nacionales en las principales universidades de Europa y de los 

Estados Unidos. 

Recordemos que las primeras cátedras eran de literatura comparada y su propósito,  más 

bien su justificación, se constituía en contribuir y dar sustento cultural e ideológico a la 

formación de las naciones modernas en las sociedades industriales, en contraste con otras 

naciones rivales. Paradójicamente, una de las primeras  cátedras de estudios literarios 

universitarios fue la rusa (1835), contrariamente a lo que se hubiera podido suponer, debido 

al supuesto atraso sociocultural, económico y político del país. Pero los rusos dicen 

jactanciosamente de sí mismos que gastan mucho tiempo en enganchar sus caballos, pero 

corren muy rápido (lo digo con cierto sarcasmo). En este sentido, la cátedra de Harvard 

(1874) fue casi la que más tardó  en aparecer. En esta presuposición ideológica, la literatura 

se consideraba en función de su utilidad para la consolidación de los nuevos Estados, al 

integrar estudios literarios en los proyectos de nación. Hay que recordar, por ejemplo, que 

Alemania e Italia emergen como naciones unificadas hacia la segunda mitad del siglo XIX. 

Interesante perfil nacionalista habría tenido el Imperio Austrohúngaro, con su composición  

abigarrada de etnias germanas, eslavas, románicas y ugras, que tenían que organizarse  en una 

nación  homogénea. Como resultado de aquel matrimonio forzado, Austro-Hungría mostró 

logros culturales importantes en diversas ramas, de la psicología, las artes figurativas y la 

literatura,4 amén de las ciencias, dando origen a creadores y científicos de primera línea, para 

extinguirse como Estado en 1916. 

La emergencia de este estilo de pensamiento ha sido condicionada, según Tihanov, por la 

aparición de los nuevos Estados desde mediados del siglo XIX, por el multilingüismo de la 

Europa Central y por la ausencia de una tradición filosófica propia. 

Por cierto, homologar la situación existencial de Lukács, Ingarden y los checos respecto 

de la ausencia de una tradición filosófica autóctona puede resultar una empresa discutible. 

La biografía de Shklovski, uno de los agentes más visibles del formalismo ruso, bien 

conocida por lo demás, se encuentra muy lejos de producir la imagen de un estudioso 

solitario, que pergeña sus intrincadas propuestas intelectuales en el silencio de su estudio. 

Solo para poner algunas pautas: la juventud de Shklovski (nace en 1893) se proyecta sobre 

 
4 Es en esta encrucijada cuando emerge un Franz Kafka, judío checo de habla y educación 

alemanas. 

 



la Primera Guerra Mundial —en la que participó y fue condecorado—, la revolución y la 

guerra civil. Uno de sus hermanos mayores fue fusilado en 1918 por pertenecer a una 

fracción revolucionaria “incorrecta”; otro, relacionado con grupos religiosos, en 1937. Su 

hermana muere en condiciones de hambruna a principios de los años veinte en Petrogrado. 

Su biografía, especialmente durante la Primera Guerra Mundial, la revolución y la guerra 

civil, se parece más a la de algún personaje de Pérez Reverte que a la de un “científico” 

humanista, solo que todas sus aventuras eran verdaderas. Basta decir que Shklovski fue el 

prototipo de uno de los personajes con la función trickster (que conecta e involucra las dos 

partes del conflicto militar revolucionario: los rojos y los blancos) de la primera novela de 

M. Bulgákov, La guardia blanca (1925). 

Sobre la relación históricamente significativa entre Shklovsky y el surgimiento de la teoría 

literaria moderna, Tihanov nos deja —desde su punto de vista—una memorable conclusión: 

“Shklovsky’s Sentimental Journey is thus not just a monument to the February and October 

revolutions and the ensuing civil war; it is also a monument to one of the most seminal 

moments in the evolution of literary theory, which still reverberates in our current debates on 

world literature”.5 Lo dice a propósito de —entre otras cosas— la importancia de la lengua 

original y/o lengua de socialización, como él dice, para la comprensión y valoración de las 

obras literarias, pero sobreentendiendo a la vez, el carácter revolucionario del nacimiento de 

un pensamiento independiente acerca del vínculo del fenómeno literario con la historia y la 

sociedad, y de su exclusividad. 

Finalmente, en el libro de Tihanov resulta que la aparición de la teoría literaria moderna, 

justamente en Rusia y en aquel momento liminar, se debe a la convergencia de una 

multiplicidad de factores, que expone a través de los cinco capítulos de su libro. Por eso habla 

de una radical historicidad de la teoría literaria moderna. 

Tihanov subraya, junto a las circunstancias sociohistóricas y hasta económicas de su 

surgimiento, el origen étnico-nacional característico de los jóvenes teóricos, de los cuales un 

gran porcentaje era de origen judío. Dada la posición social de esta etnia en el panorama 

sociológico del Imperio Ruso,6 Tihanov atribuye a esta circunstancia una importancia 

especial. El desarraigo, la homelessness, viene a ser, junto a otros elementos, la condición de 

posibilidad del surgimiento de las teorías literarias y culturales. 

 
5 Tihanov, The Bird and Death of Literary Theory, 182. [La Educación sentimental de 

Shklovski no es tan solo un monumento a las revoluciones de Febrero y de Octubre y de la 

consiguiente guerra civil; también es un monumento a uno de los momentos más seminales 

de la evolución de teoría literaria, que aún sigue reverberando en los actuales debates acerca 

de la literatura mundial.] La traducción es mía.  
6 Los judíos rusos, confinados a la permanencia en las zonas de asentamiento especiales, 

tenían que cruzar esta “línea” fronteriza mostrando capacidades intelectuales y sociales 

extraordinarias, para poder integrarse a las estructuras del Estado y a la educación. La doble 

barrera cultural y estatal que había que superar para la integración producía una atención 

analítica hacia las propias estructuras, que es lo que obviamente sobreentiende Tihanov. 

 



El primer capítulo del libro está dedicado a la compleja relación entre el formalismo ruso 

y el marxismo oficial. Los formalistas buscaban inscribirse en las estructuras ideológicas del 

nuevo régimen, pero, habiendo perdido la polémica con otros grupos literarios, más 

combativos (LEF, “Frente Izquierdista de las Artes”, y RAPP, “Asociación Rusa de 

Escritores Proletarios”), tuvieron que desaparecer y dispersarse como grupo. Los grupos 

rivales tampoco prosperaron, y en breve cedieron a favor de la centralizadora Unión de 

Escritores Soviéticos fundada por Gorky. En la Unión Soviética, el membrete de “formalista” 

se convertiría en una grave acusación ideológica por muchos decenios: las críticas hacia las 

teorías de Bajtín, ya en la década de los sesenta, se realizaban bajo esa misma acusación.  

En el segundo capítulo, Tihanov rescata la personalidad intelectual del psicólogo y filósofo 

del lenguaje Gustav Shpet, un ruso de origen alemán borrado del panorama por el 

establishment soviético. En el cuarto capítulo expone y analiza aspectos de la paleontología 

semántica de Nikolai Marr, teoría que tuvo un importante ascendiente sobre ciertas ideas de 

M. Bajtín. En el quinto capítulo habla de la creación teórica de los emigrados rusos en 

Europa. 

En el tercero, plantea Tihanov las teorías de Bajtín como evolución a partir de la ética y la 

estética hacia la filosofía de la cultura. Es una parte muy importante del libro porque justifica 

la supervivencia de las teorías de Bajtín más allá de la retirada de la teoría literaria. 

El interés bajtiniano por el género literario durante los años treinta, dice Tihanov, parte de 

su profunda preocupación por la filosofía y la historia de las formas culturales. Debido a este 

cambio de rumbo hacia una filosofía de la cultura, Bajtín fue capaz de construir, durante 

aquella década, su teoría basada en una síntesis de diferentes tradiciones culturales, así como 

reelaborar y ampliar creativamente los conceptos procedentes de disciplinas más diversas. 

El giro bajtiniano desde la estética y la ética  de la década de los años veinte hacia la 

filosofía de la cultura, y el correspondiente abandono del interés por el escritor individual y 

la valoración moral de su obra (de una manera análoga evolucionaron los formalistas), es 

evidente en el desplazamiento que Bajtín realiza desde la polifonía hacia la heteroglosia como 

el rasgo definitorio de la novela. 

Bajtín explica la cultura y la sociedad a partir de la actitud hacia el lenguaje, y desde ahí 

vislumbra el origen de la novela. La novela surge en la periferia estratificadora de las fuerzas 

de la historia, donde se evidencia la posibilidad de decir de muchas maneras y en muchos 

lenguajes sociales una misma verdad, relativizándola de esta manera. 

Como los formalistas, dice Tihanov, Bajtín nunca se distancia del análisis del lenguaje. Lo 

que lo distingue de estos es el hecho de abordar el lenguaje a partir de las entidades más 

grandes que la literatura en sí misma. Su teoría de la cultura, centrada en el lenguaje, logra 

restaurar, de una manera mucho más sutil y mediatizada que la que intentaron los formalistas 

con su teoría literaria, el vínculo entre lenguaje y cultura. 

En resumen, Tihanov afirma que la supervivencia de las ideas bajtinianas frente al 

formalismo se debe a un humanismo específico, carente de subjetividad.7 

Según los bajtinistas rusos, Bajtín había sido entendido fuera de su país “con la exactitud 

de hasta al revés” (S. S. Avérintsev acerca de J. Kristeva). V. L. Makhlin decía que la 

pensadora francobúlgara hizo asociar las ideas de Bajtín con aquellas cuya crítica se 

 
7 Tihanov, The Birth and Death of Literary Theory, 108. 

 



encontraba en el mismo fundamento de su pensamiento, teniendo en mente justamente el 

formalismo y el estructuralismo. 

Tihanov emprende, con mucho acierto, un intento por evaluar la recepción y la 

reelaboración del legado bajtiniano por los destinatarios occidentales, advirtiendo la 

oposición congénita del pensador ruso a los principios estructuralistas. Tihanov va a referirse 

a los dos representantes más notables del postestructuralismo. 

Desde esta perspectiva, Julia Kristeva, interpreta a Bajtín, con su principio dialógico y la 

ambivalencia menípica,8 como “encarnación del proceso de abandono de identidad, 

substancia, causalidad y definición, en favor de analogía, relación, oposición”.9 

La polifonía, despojada de la connotación de la intersubjetividad, ha sido interpretada 

como un espacio intertextual abierto e indefinido en el cual “el ‘personaje’ no es sino un 

punto de vista discursivo de un ‘yo’ que escribe a través de otro ‘yo’”.10 No sé si vale la pena 

repetir aquí la declaración de los principios del grupo Tel Quel11 acerca de la 

desubstanciación de los sujetos discursivos en la narrativa, codificados en los pronombres 

personales, allá en 1966. 

A su vez, Paul de Man también mostraba cierto escepticismo acerca del enfoque 

hermenéutico de Bajtín, que ponía a prueba la verdad mediante la otredad.12 De una manera 

algo inconsecuente, el propio De Man remite este enfoque a lo individual. Como resultado, 

la lectura edificante de De Man aleja a Bajtín de las premisas de su propio pensamiento, 

concluye Tihanov.13 

Al interpretar el “dualismo” bajtiniano en torno al “gran tiempo” y el “microtiempo”, 

parámetros aplicados al surgimiento y pervivencia de los fenómenos culturales en la historia, 

Tihanov encuentra su origen en la síntesis de tres grandes corrientes del pensamiento. El 

 
8 Cf. Julia Kristeva, “Bajtín, la palabra, el diálogo y la novela” [1966], en Intertextualité. 

Francia en el origen de un término y el desarrollo de un concepto, trad. Desiderio Navarro 

(La Habana UNEAC-Casa de las Américas-Embajada de Francia en Cuba, 1997), 1-24. 
9 Tihanov, The Birth and Death of Literary Theory, 127. 
10 Ibidem. 
11 Redacción de Tel Quel, Teoría de conjunto, trad. Salvador Oliva, Narcís Comadira y 

Dolores Oller (Barcelona: Seix Barral, 1971). 
12 Cf. Paul de Man, “Dialogue and Dialogism”, Poetics Today 4, núm. 1 (1983): 99-107. 
13 Ibidem: 128. “Unlike Kristeva, de Man was also skeptical about the potential of Bakhtin’s 

hermeneutic approach —which de Man somewhat incongruously applies with reference to 

the individual— to truly appreciate otherness. De Man’s reading of Bakhtin is edifyingly 

critical at the price of detaching itself from the premises of Bakhtin’s own thinking”. [A 

diferencia de Kristeva, De Man se mostró escéptico sobre el potencial del enfoque 

hermenéutico bajtiniano —que De Man aplica de manera un tanto inconsecuente con 

referencia al individuo— para apreciar verdaderamente la otredad. La lectura que hace De 

Man de Bajtín es edificantemente crítica, hasta el punto de distanciarse de las premisas del 

propio pensamiento de Bajtín]. 

 



primero es el neokantismo, con su separación entre el “hecho” y el “valor”, paralelamente a 

la concepción del carácter abierto del ser, debido a la tensión entre lo dado y lo planteado 

(posited), conceptos seguidos por Bajtín en su ético-estética. La segunda es la idea hegeliana 

de la totalidad de la cultura en cuanto unidad despersonalizada en su universalismo histórico, 

dentro de la cual es posible el contacto entre los sentidos más diversos y un potencial diálogo 

entre todos ellos. 

La tercera es la tradición del escatologismo ruso, que implica la esperanza de que cada 

sentido tendría su renacimiento y cada palabra esperaría el Segundo Advenimiento en el 

“gran tiempo”, en el cual la nueva gran experiencia sería justificada, a pesar de haber sido 

relegada antes. Para ser acogido en el seno del “gran tiempo”, el sentido ha de ser inestable 

y —en un grado considerable— despersonalizado, como Bajtín claramente insiste, comenta 

Tihanov. De hecho, es una paráfrasis extendida de la famosa y popular sentencia bajtiniana 

acerca de que no hay nada absolutamente muerto, y cada sentido tendrá su fiesta de 

renacimiento. 

Me abstengo de opinar acerca de esa última tradición en cuanto tal, ya que no estoy 

familiarizada con la filosofía religiosa rusa del siglo XIX y, en parte, porque conozco críticas 

a las correspondientes ideas bajtinianas por parte de los filósofos religiosos rusos actuales, 

justamente en el sentido de la subversión que emprende el pensador respecto de las bases de 

esta filosofía (me refiero, particularmente, a N. K. Bonetskaia y, en parte, S. S. Avérintsev). 

La otra idea bajtiniana “alarmante”, pero muy popular, es la del ‘carnaval’ . 

Tihanov dice que hay un estrato ideológicamente perturbador en la celebración de la 

resistencia de la corporalidad colectiva: el cuerpo popular bajtiniano. Al dejar de lado la 

carga negativa en el sentido postestructuralista, dice que este ribete del pensamiento 

bajtiniano da lugar al ascenso de un anticuado, frío y descentrado humanismo, en el cual la 

humanidad sobrepuja y sobrevive a las existencias humanas individuales. Así, en su libro 

sobre Rabelais, el régimen liberal del diálogo y la valoración del otro ser humano son 

desplazados por una fascinación antiliberal con los poderes de la colectividad.14 Me parece 

que una postura semejante nos invita a revisitar la polémica desarrollada, a partir del año 

 
14 Tihanov, The Birth and Death of Literary Theory, 132 Bakhtin’s vision of carnival affirms 

a notion of alterity materialized in a collectivist action that, in its corporeal intensity, appears 

to be expressive of a pre- or postlinguistic notion of otherness. In addition, in Bakhtin’s 

optimistic version of carnival, negativity and death are negated and established as no more 

than sublatable moments in the immortality of the people; but the refusal to recognize pain, 

negativity, and death as irreducible elements of the human condition amounts to refusing to 

fully recognize alterity, in whose engendering they are bound to partake. [La visión bajtiniana 

del carnaval afirma una noción de la alteridad materializada en una acción colectiva, que, en 

su intensidad corporal, parece ser la expresión de una noción pre o postlingüística de la 

otredad. Además, en la versión optimista del carnaval bajtiniano, la negatividad y la muerte 

son negados y se establecen como apenas unos momentos colaterales de la inmortalidad del 

pueblo; pero al rechazar el dolor, la negatividad y la muerte como momentos irreductibles de 

la condición humana, ello equivale al rechazo de una alteridad plenamente reconocida, en 

cuya generación ellos están forzados a participar]. 



1990 —el de la aparición de la Prosaics de Morson y Emerson—, por Anthony Wall y Clive 

Thomson.15 

Al centrarme en la percepción de las ideas de Bajtín que Tihanov explicita, he pasado por 

alto otras figuras referentes al tema que aparecen analizadas en este valioso libro, entre ellos, 

por ejemplo, Gadamer, Freyer, Marr y varios más. Dejo para más adelante la exposición de 

los planteamientos correspondientes y su posible comentario crítico. 

Finalmente, después de señalar las aportaciones fructíferas del aparato conceptual 

bajtiniano en la crítica literaria contemporánea, y de evaluar sus ventajas ante las ideas 

eurocéntricas de los formalistas, basadas en un corpus muy limitado de modelos literarios, 

Galin Tihanov considera que la aproximación bajtiniana permite aspirar al análisis de un 

universo mucho más abarcador y receptivo de culturas literarias y horizontes valorativos, 

haciendo un guiño, sobre todo, hacia el continente africano. De hecho, se trata de una 

invitación a renovar el canon y sus principios. Solo que me parece injusto que olvide el 

horizonte cultural latinoamericano que, combinado con el ibérico general, promete un nivel 

de problemáticas y de propuestas metodológicas muchísimo más desarrollado y apto de ser 

traducido/transferido a los lenguajes culturales que son accesibles a la mirada analítica 

eurocentrista. 

La de Galin Tihanov es una propuesta analítica interesante y con un potencial heurístico, 

llena de informaciones e iluminaciones sugerentes, que invitan a su verificación mediante un 

cotejo con muestras del pensamiento literario y cultural desde este lado del Atlántico, algunas 

de ellas fecundadas por un diálogo potencial con Bajtín. 

 

Bibliografía 

Averintsev, Sergei S. “Bajtín, la risa, la cultura cristiana”, trad. T. Bubnova, Acta Poetica 

18/19, núms. 1-2 (1997-1998): 25-46. 

 

Bonetskaia, Natalia Konstantinovna. Bajtín glazami metafizika [Bajtín a los ojos de un 

metafísico], Centro de Iniciativas Humanísticas, Moscú-San Petersburgo, 2016. 

 

Kristeva, Julia. “Bajtín, la palabra, el diálogo y la novela” [1966], en Intertextualité. Francia 

en el origen de un término y el desarrollo de un concepto, trad. Desiderio Navarro, 1-24. La 

Habana: UNEAC-Casa de las Américas-Embajada de Francia en Cuba, 1997. 

 

Makhlin, Vitali. “‘Una risa invisible al mundo’. La anatomía carnavalesca de la Nueva Edad 

Media”, trad. T. Bubnova, Acta Poetica 18/19, núms. 1-2 (1997-1998): 47-116.  

Man, Paul de. “Dialogue and Dialogism”, Poetics Today 4, núm. 1 (1983): 99-107. 

 

 
15 Cf. Anthony Wall y Clive Thomson, “Cleaning Up Bakhtin’s Carnival Act”, Diacritics 22-

23 (1993): 47-70, y la consiguiente respuesta: Gary Saul Morson y Caryl Emerson, 

“Imputations and Amputations: Reply to Wall and Thomson”, Diacritics 23-24 (1993): 96-

99. 

 



Novoie Literaturnoe Obozrenie, revista electrónica, https://magazines.gorky.media/nlo/ 

2021/1 sección Kniga kak sobytie [Libro como suceso]. 

 

Tatiana Bubnova  

Es doctora en letras hispánicas e investigadora del IIFL de la UNAM. Se ha dedicado a la 

visión de la cultura hispánica a través de las ideas del pensador ruso M. M. Bajtín —cuya 

obra ha traducido al español —, observando específicamente los textos de la creación 

verbal como resultado de la función antropológica por excelencia. Es autora de libros y 

artículos sobre la obra de Bajtín y su círculo y sobre autores hispánicos como figuras 

culturales que trascienden en la historia el significado estrictamente literario y se inscriben 

en el diálogo universal del “gran tiempo”. Entre sus publicaciones están: F. Delicado 

puesto en diálogo: las claves bajtinianas de La Lozana andaluza (1987) y Do corpo a 

palavra: leituras bakhtinianas (2016). 

 


